
opusdei.org

Sens pracy u św.
Josemaríi: ogólny
zarys

Święty Josemaría nauczał, że
praca jest Bożym powołaniem
oraz środkiem osobistego
uświęcenia i apostolstwa.
Zainspirowany tajemnicą
Wcielenia i Pismem Świętym,
propagował chrystologiczną
wizję pracy, włączając ją w
życie duchowe, nie oddzielając
tego, co świeckie, od tego, co
święte.

18-03-2025



Przepowiadanie świętego Josemaríi
jest skarbnicą precyzyjnej i bardzo
bogatej wizji teologicznej, która jest
owocem oświecenia, które otrzymał
2 października 1928 r., a które karmi
się dwoma głównymi źródłami:
Pismem Świętym i głębokim
zrozumieniem tajemnicy Wcielenia
Słowa.

Jest to orędzie dalekosiężne,
ponieważ jest skierowane do tych
wszystkich, którzy żyją pośród
świata i pracują w różnego rodzaju
świeckich zawodach. Jednocześnie
nauczanie świętego Josemaríi
nakreśla specyficzną misję Dzieła.
Wiele aspektów życia
chrześcijańskiego, które określa jako
charakterystyczne dla ducha Opus
Dei, wywodzi się z nowatorskiego i
głęboko chrystologicznego
rozumienia rzeczywistości tego
świata i możliwości osiągnięcia
świętości właśnie poprzez pracę w tej
rzeczywistości. W związku z tym, aby



zrozumieć, czym jest Opus Dei i czym
jest jego misja w ramach misji
Kościoła, warto zagłębić się w
nauczanie świętego Josemaríi na
temat pracy.

Powołanie Boże i zawodowe

Koncepcja powołania, jak wyjaśnił to
założyciel Dzieła, zakłada jako
zasadniczy komponent pracę. «Praca
jest pierwotnym powołaniem
człowieka, jest błogosławieństwem
Bożym, i żałośnie mylą się ci, którzy
uważają ją za karę» (Bruzda, 482).
Wyjaśniając, na czym polega
powołanie do Opus Dei, często
powtarzał, że powołanie zawodowe -
to, o którym się myśli lub które
zamierza się realizować - jest częścią
powołania Bożego. Ktokolwiek nie
czuł się powołany przez Pana do
wykonywania pracy, uświęcającej
działalności pośród świata, nie mógł
otrzymać powołania do Dzieła.



«Dlatego tak często powtarzałem
wam, że powołanie zawodowe
każdego z nas jest ważną częścią
powołania Bożego. Apostolat, który
Dzieło prowadzi w świecie, będzie
zawsze aktualny, nowoczesny,
konieczny: ponieważ tak długo, jak
długo będą istnieć ludzie na ziemi,
będą istnieć mężczyźni i kobiety,
którzy pracują» (List6., nr 35).

Może się zdarzyć, że tak jak to miało
miejsce w przypadku apostołów, co
zauważył święty Josemaría — Bóg
powołuje konkretnie w wykonaniu i
w kontekście pracy (por. Droga, nr
799). Odpowiedź na to wezwanie nie
oznacza żadnej zmiany stanu: każdy
pozostaje w miejscu, które zajmuje w
świecie, ze swoimi zobowiązaniami
zawodowymi, relacjami rodzinnymi i
społecznymi (por. List6., nr 37).

Założyciel Dzieła wzywał swoich
synów i córki, aby byli obecni we
wszystkich obszarach, w których



ludzie prowadzą swoją działalność,
będąc jednocześnie mocno
zakorzenionymi w świeckiej i
ludzkiej naturze zawodu, któremu
się poświęcają. «Otrzymałeś Boże
wezwanie do pójścia konkretną
drogą: masz kroczyć wszystkimi
ziemskimi ścieżkami, pozostając
zawsze — także podczas swojej pracy
zawodowej — zanurzony w
Bogu» (Kuźnia, 748). Tak jak praca
nie jest po prostu jednym z wielu
zadań, ale czymś, co określa życie
tych, którzy ją wykonują, tak
odpowiedź na powołanie do Opus
Dei nie jest zobowiązaniem wśród
innych, ale formą, która
charakteryzuje całe życie tych,
którzy je otrzymali. Powołanie to
obejmuje wiele aspektów życia:
relacje społeczne, przyjaźnie,
obowiązki rodzinne itp.

Święty Josemaría proponuje swoim
córkom i synom, aby wypełniali
misję Dzieła Bożego pod konkretnym



warunkiem: przemieniając pracę w
modlitwę i żyć kontemplatywnie
pośród świata. Jest to oryginalna
nauka, ponieważ dla większości ludzi
obowiązki związane z życiem
rodzinnym, społecznym i
zawodowym są oderwane od życia
kontemplacyjnego i modlitewnego.

W tym sensie uświęcenie pracy
bywało niekiedy rozumiane w
sposób zawężony. Mogło na przykład
ograniczyć się do rozpoczynania
zadania modlitwą jego ofiarowania i
kończenia go modlitwą dziękczynną
lub do przerywania od czasu do
czasu tego, co się robi, aby
wyrecytować jakieś akty strzeliste.
Wszystko to, oczywiście, jest
pozytywne i może pomóc nam
utrzymać świadomość Bożej
obecność przez cały dzień. Święty
Josemaría zachęca jednak swoje
dzieci do czegoś głębszego: do
przekształcenia całej pracy w pełen
miłości dialog z Bogiem, niemal



nieustannie, do tego stopnia, że im
bardziej jesteśmy zanurzeni w
świecie, tym bardziej możemy i
powinniśmy być zjednoczeni z
Bogiem. «Nasza godność dzieci
Bożych prowadzi nas — podkreślam
— do podtrzymywania ducha
kontemplacyjnego pośród wszystkich
działań ludzkich, by być światłem,
solą i zaczynem dzięki modlitwie,
dzięki umartwieniu, dzięki kulturze
religijnej i zawodowej —
urzeczywistniając ten program: im
głębiej tkwimy w świecie, tym
bardziej mamy należeć do
Boga» (Kuźnia, 740).

W Kościele wszelkie działania
ewangelizacyjne, które są
przedstawiane jako uczestnictwo w
misji Syna, zawsze będą
zakorzenione w głębokim poczuciu
Bożego synostwa. W Opus Dei jest to
szczególnie podkreślane.
Przekształcanie świata poprzez
pracę, uczestnicząc w ten sposób w



misji Syna, aby odnowić i pojednać
wszystkie sprawy, oznacza nadanie
ludzkim działaniom forma Christi,
czyli formę miłości, służby i
miłosierdzia. To miłość czyni małe
rzeczy wielkimi, przemieniając
najskromniejsze uczynki w chwałę
Bożą (por. np. Bruzda, 487, 489; 
Kuźnia, 684, 686, 742 itd.).
Przekształcanie świata za pomocą 
forma Christi ujawnia
eucharystyczny wymiar pracy, którą
można porównać do Mszy
odprawianej dwadzieścia cztery
godziny na dobę, celebrowanej na
mocy powszechnego kapłaństwa
wiernych, do czego uprawnia nas
chrzest. Jak zauważył święty
Josemaría, musimy służyć Bogu «nie
tylko przy ołtarzu, ale na całym
świecie, który jest dla nas ołtarzem.
Wszystkie dzieła ludzkie są
wykonywane jak na ołtarzu i każdy z
was, w tej jedności dusz
kontemplacyjnych, jaką jest wasza
codzienność, odprawia w jakiś



sposób swoją Mszę Świętą, która trwa
dwadzieścia cztery godziny, czekając
na następną Mszę, która potrwa
kolejne dwadzieścia cztery godziny i
tak dalej, aż do końca naszego
życia» (Notatki sporządzone w
trakcie medytacji: 19 III 1968, w:
Álvaro del Portillo, Cartas de familia,
I, nr 226).

Zwięzłe wyrażenie

Centralne nauczanie świętego
Josemaríi na temat pracy można
streścić w jednym zdaniu: «Uświęcać
swoją pracę, uświęcać się w pracy,
uświęcać przez pracę» (por. To
Chrystus przechodzi, 45).

«Mówię Wam raz jeszcze, moje
Dzieci: Pan powołał nas, żebyśmy,
pozostając we własnym stanie życia i
w wykonywaniu swojego własnego
zawodu lub zajęcia, uświęcali się
wszyscy w pracy, uświęcali pracę i
uświęcali innych przy pomocy pracy.
To właśnie w ten sposób ludzka



praca, którą wykonujemy, może
całkowicie słusznie być uważana za
opus Dei, operatio Dei, pracę
Bożą» (List 6., nr 13).

Co zawiera to zwięzłe i treściwe
wyrażenie? Kilku autorów
komentowało to przy różnych
okazjach[1]. Przyjrzyjmy się temu
bliżej.

Uświęcanie pracy, rozumiane jako
zewnętrzny skutek działania
ludzkiego, zakłada przede wszystkim
uświęcanie struktur zawodowych,
ekonomicznych, społecznych i
politycznych, które wynikają z pracy
ludzkiej i które z kolei wpływają na
ciągłość tej pracy. W wymiarze
obiektywnym oznacza ona podjęcie
misji przemieniania świata,
przepajania go miłością Chrystusa,
aby na nowo ofiarować go Bogu (por.
To Chrystus przechodzi, 183).
Wymaga to głębokiej znajomości
dynamiki każdego środowiska pracy,



a także pełnej szacunku wrażliwości
na autonomię ziemskich
rzeczywistości. Ponadto wymaga
solidnych kompetencji zawodowych i
radosnej gotowości do poświęceń.

Uświęcenie się w swojej pracy, w
sensie subiektywnym, oznacza
uczynienie z niej uprzywilejowanego
miejsca praktykowania cnót
chrześcijańskich i centralnej osi życia
duchowego i ascetycznego, które
święty Josemaría proponuje swoim
synom i córkom (por. List 31., nr 10; 
Bruzda, 493-494). W duchu Opus Dei
wyróżniają się w szczególności takie
cnoty, jak miłość i sprawiedliwość w
relacjach międzyludzkich,
profesjonalizm i wykształcenie, które
pozwalają lepiej wykonywać swoją
pracę i zdobywać prestiż, a także
porządek, który prowadzi do
lepszego wykorzystania czasu, a tym
samym do oddawania większej
chwały Bogu (por. Droga, 80).



Uświęcanie innych przez pracę
wskazuje na właściwą drogę
apostolskiego działania członków
Dzieła. Aby ewangelizować i szerzyć
Królestwo Boże, nie trzeba
przerywać pracy ani pozostawiać jej
na drugim planie; Przeciwnie, osoba
z Opus Dei jest apostołem, gdy
wykonuje swoją pracę w sposób
sprawiedliwy, kompetentny i
miłosierny, dając dobry przykład,
kierując ziemskimi strukturami
zgodnie z Ewangelią, rozwijając
wymiar posługi, jaki mają wszystkie
zawody. Jednym słowem, stawiając
Jezusa Chrystusa na szczycie
wszelkiej ludzkiej działalności.

W tej misji ewangelizacyjnej
świadectwo życia jest zawsze
uzupełniane słowem, które oświeca,
wyjaśnia racje wiary, oferuje pomoc i
pocieszenie. Bliskość z innymi i
zanurzenie w codzienność sprawiają,
że działanie ewangelizacyjne staje
się apostolstwem przyjaźni i zaufania.



W wielu swoich pismach święty
Josemaría podkreśla apostolski
wymiar pracy.

«Wydają mi się bardzo logiczne
twoje pragnienia, aby cała ludzkość
poznała Chrystusa. Ale zacznij od
swojej odpowiedzialności za
zbawienie dusz tych, którzy żyją
obok ciebie, za uświęcenie każdego
ze swoich kolegów w pracy czy na
studiach… — To jest zasadnicza
misja, którą powierzył ci
Pan» (Bruzda, 953).

«Można słusznie powiedzieć, moje
umiłowane Dzieci, że największy
owoc pracy Opus Dei jego członkowie
osiągają osobiście — apostolstwem
przykładu i lojalnej przyjaźni w
stosunku do swoich kolegów po
fachu: na uczelni albo w fabryce, w
biurze, w kopalni lub w polu» (List 6.,
nr 55).

«… [Ci, którzy] nie wiedzą, co
oznacza całkowite poświęcenie się



jakiejś poważnej pracy zawodowej,
świeckiej nauce, będą bardzo dalecy
od możliwości docenienia zakresu i
zasięgu apostolskiej pracy, jakiej Bóg
żąda od członków Dzieła, i sposobu,
w jaki powinni ją wykonywać» (List
6., nr 44).

Praca w Chrystusie – zgodnie z logiką
wcielenia – jest główną misją, którą
Bóg powierza tym, którzy otrzymują
powołanie do Opus Dei. Uświęcanie
własnej pracy, uświęcanie siebie w
swojej pracy i uświęcanie innych
poprzez pracę nie są odrębnymi lub
przeciwstawionymi sobie celami, ale
trzema nierozłącznymi wymiarami
tej samej jednolitej rzeczywistości
(por. J.L. Illanes). Dla świętego
Josemaríi wymiary te stanowią
wystarczające powody do
entuzjazmu i zapału, potwierdzając
tym samym, że warto dlatego celu
ofiarować swoje życie Bogu.



«Połączyć pracę zawodową z
ascetyczną walką i kontemplacją –
coś, co może wydawać się
niemożliwe, ale co jest konieczne,
aby przyczynić się do pojednania
świata z Bogiem – i uczynić tę zwykłą
pracę narzędziem osobistego
uświęcenia i apostolstwa. Czyż nie
jest to szlachetny i wielki ideał, za
który warto oddać życie?» (Instrukcja
z 19 marca 1934 r., nr 33).

Ktoś mógłby zapytać: jak można
zastosować te nauki, gdy ktoś jest w
sytuacji choroby, porażki lub
bezrobocia? Albo gdy praca, którą
musieliśmy wykonać, wiąże się z
wieloma trudnościami relacyjnymi,
środowiskowymi lub innymi? Innymi
słowy, czy nauczanie świętego
Josemaríi byłoby zarezerwowane
tylko dla ludzi, którzy mają idealne
warunki lub pracują w określonych
warunkach? W rzeczywistości
orędzie uświęcenia pracy jest
uniwersalne, można je zastosować



do wszystkich osób i sytuacji. Nie
chodzi o to, co robimy (praca), ale
kim jesteśmy (pracujący). Możemy
podchodzić do wszystkiego w tym
życiu z takim oto nastawieniem:
robić rzeczy dobrze, z miłości, by
służyć.

Centralna oś własnego uświęcenia

Uświęcenie pracy obejmuje również
studia, które są zwyczajnym
zajęciem młodzieży, która
towarzyszyła świętemu Josemaríi w
pierwszych latach jego pracy
duszpasterskiej. Wizja ta znalazła
odzwierciedlenie już w 1934 r. w
rozdziale Drogi zatytułowanym 
Nauka, gdzie jest ona przedstawiona
jako zadanie, które samo w sobie
może przekształcić się w modlitwę i
apostolstwo. Podobnie jak praca,
studia mają wymiar służby i rodzą
relacje, które ułatwiają apostolstwo
przyjaźni i zaufania między ludźmi.
Święty Josemaría podkreślał,



zwłaszcza wśród młodzieży, jak
ważne jest maksymalne
wykorzystanie czasu, a nauczanie to
jest zawsze aktualne (por. Droga,
354-355; Bruzda, 509, 513). W
związku z tym wyjaśniał, że
odpoczynek nie oznacza popadania
w bezczynność czy lenistwo, ale
zmianę zajęcia, aby odnowić siły
(por. Bruzda, 514).

Jego nauczanie na temat pracy było
często inspirowane głębokim
nabożeństwem do życia Jezusa w
Nazarecie i Jego pracy w warsztacie
Józefa, co stanowiło powracające
tematy jego homilii (por. «W
warsztacie Józefa», w: To Chrystus
przechodzi, 39-56; «Praca dla Boga»,
w: Przyjaciele Boga, 55-72). Święty
Józef, przedstawiany jako
rzemieślnik i mistrz życia
wewnętrznego, stał się
emblematycznym wzorem dla
członków Dzieła. Ten przykład
zaowocował ustanowieniem przez



świętego Josemaríę, aby jego
duchowe dzieci odnawiały swoje
poświęcenie w Opus Dei każdego
roku w uroczystość świętego
Patriarchy, 19 marca.

Wraz ze świętym Józefem, Maryja z
Nazaretu jest również przedstawiana
jako wzór uświęcenia pracy. Ich
codzienne życie ukazuje, w jaki
sposób troska o rodzinę współdziała
w odkupieniu i porządkuje świat
zgodnie z Bożym zamysłem,
ukazując, że życie rodzinne samo w
sobie jest dziełem uświęconym i
uświęcającym. W Maryi wymiar
służby, nieodłącznie związany z całą
uświęconą pracą ludzką, jest
szczególnie uwydatniony, a święty
Josemaría zawarł tę zasadę w motcie:
«służyć, służąc» (por. To Chrystus
przechodzi, 50). Codzienność Świętej
Rodziny z Nazaretu była dla niego
również okazją do podkreślenia
znaczenia pokory i
kontemplacyjnego milczenia jako



istotnych elementów uświęconej
pracy. Praca ciężka i dobra,
podkreślał, nie oznacza popadania w
pospieszny lub bezmyślny aktywizm;
Przeciwnie, napominał nas, abyśmy
hałasowali tylko za trzech a
pracowali za trzy tysiące ludzi (por. 
List 3., nr 66).

Nic dziwnego, że idea traktowania
pracy jako centralnej osi uświęcenia
inspiruje głębokie i nowatorskie
nauczanie na temat relacji między
pracą a modlitwą, zobowiązaniami
zawodowymi a obowiązkami
rodzinnymi, a także między
wysiłkiem a odpoczynkiem. W tym
kontekście święty Josemaría
zaproponował oryginalną
interpretację relacji między Martą i
Maryją w Betanii:

«Nigdy nie podzielę opinii — choć ją
szanuję — tych, którzy oddzielają
modlitwę od życia aktywnego, tak
jakby były one nie do pogodzenia.



Dzieci Boże powinny być
kontemplatywne. Mamy być
osobami, które pośród zgiełku tłumu
potrafią znaleźć ciszę duszy
zanurzonej w ciągłej rozmowie z
Panem: osobami, które potrafią
patrzeć na Niego tak, jak się patrzy
na Ojca, jak się patrzy na Przyjaciela,
na tego, kogo kocha się do
szaleństwa» (Kuźnia, 738).

Jeśli praktykowanie cnót
chrześcijańskich jest praktykowane
w sposób konsekwentny i szczery, ta
harmonia, trudna sama w sobie, staje
się bardziej osiągalna.

Zintegrowanie pracy z cnotliwym
życiem, rozumianym jako wyraz
apostolskiej misji i służby, zapobiega
tak powszechnemu dziś ryzyku
absolutyzowania pracy.
Wykonywanie pracy w Chrystusie
chroni przed redukcyjną wizją i
zapobiega jej dryfowaniu w
kierunku wydajności, która powstaje,



gdy praca zaczyna wchłaniać całe
istnienie, stając się bożkiem. Ten
rodzaj patologii, który święty
Josemaría nazwał profesionalitis[2]

(por. Surco [Bruzda], 502, 503),
zniekształca autentyczny sens pracy
ludzkiej.

Uświęcona praca nie narusza
jedności życia chrześcijanina, ale ją
rodzi. Dla świętego Josemaríi
przywrócenie chrześcijanom tej
jedności życia jest fundamentalnym
aspektem ducha, którego otrzymał
od Boga:

«Pełnienie woli Boga w pracy,
kontemplacja Boga w pracy, praca z
miłości do Boga i bliźniego, zamiana
pracy w środek apostolstwa,
nadawanie temu, co ludzkie,
wartości Bożej - to jest jedność życia,
wyraźna i silna, którą staramy się żyć
i której nauczamy» (List 6., nr 14).

Wizja pracy u świętego Josemaríi w
Chrystusie otwiera przestrzeń do



dialogu z kluczowymi
perspektywami teologii
rzeczywistości ziemskich, teologii
dogmatycznej, eklezjologii i teologii
duchowości, zwłaszcza w
odniesieniu do misji wiernych
świeckich. W przyszłych artykułach
zbadamy niektóre z najbardziej
wzbogacających aspektów tej
owocnej wymiany.

[1] Na przykład José Luis Illanes w
słowie «Praca», zebrane w St.
Josemaría's Dictionary (2013), i
Fernando Ocáriz, w artykule „El
concepto de santificación del
trabajo” [Koncepcja uświęcenia
pracy] przedstawionym w jego dziele
Naturaleza, gracia y gloria (1987)
(przyp. tłum.).

[2] W polskim przekładzie tego
numeru Bruzdy użyto słowa 



pracoholizm, można by się też
posłużyć neologizmem: 
profesjonalityzm – czyli sytuacją, gdy
praca, staje się idolem, fetyszem,
celem samym w sobie, któremu
wszystko inne jest podporządkowane
a wszystko to podlane jest pychą
(przyp. tłum.).

Seria ta jest koordynowana przez
prof. Giuseppe Tanzella-Nitti, wraz z
profesorami z Papieskiego
Uniwersytetu Świętego Krzyża
(Rzym).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sens-pacy-u-sw-josemarii-
ogolny-zarys/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sens-pacy-u-sw-josemarii-ogolny-zarys/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sens-pacy-u-sw-josemarii-ogolny-zarys/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sens-pacy-u-sw-josemarii-ogolny-zarys/

	Sens pracy u św. Josemaríi: ogólny zarys

