
opusdei.org

SCRIPTURAE
SACRAE AFFECTUS

List Apostolski w XVI stulecie
śmierci św. Hieronima
(30-9-2020)

30-09-2022

[ AR - DE - EN - ES - FR - IT - LA - PL - 
PT ]

Umiłowanie Pisma świętego, żywa i
głęboka miłość spisanego słowa
Bożego, to dziedzictwo, jakie św.
Hieronim pozostawił Kościołowi
poprzez swoje życie i dzieła.
Szesnaście wieków od śmierci

https://w2.vatican.va/content/francesco/ar/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/la/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20200930_scripturae-sacrae-affectus.html


świętego, te wyrażenia zaczerpnięte
z jego liturgicznego wspomnienia[1]
dają nam klucz niezbędny do
zrozumienia jego wybitnej postaci w
dziejach Kościoła i jego wielkiego
umiłowania Chrystusa. Ta miłość
rozlewa się, jak rzeka w wielu
potokach, w jego dziele
niestrudzonego uczonego, tłumacza,
egzegety, głębokiego znawcy i
namiętnego propagatora Pisma
świętego; wyśmienitego
interpretatora tekstów biblijnych;
żarliwego i niekiedy porywczego
obrońcy prawdy chrześcijańskiej;
ascetycznego i bezkompromisowego
eremity, jak również
doświadczonego przewodnika
duchowego, w jego wielkoduszności i
czułości. Dziś, dla nas, chrześcijan
dwudziestego pierwszego wieku,
żyjących tysiąc sześćset lat później,
jego postać jest nadal bardzo
aktualna.

Wprowadzenie



Hieronim zakończył bieg swego życia
ziemskiego 30 września 420 roku w
Betlejem, w założonej przez siebie
wspólnocie przy Grocie Narodzenia
Pańskiego. W ten sposób powierzył
siebie temu Panu, którego zawsze
poszukiwał i poznawał w Piśmie
świętym, temu samemu, którego jako
Sędziego już spotkał,
rozgorączkowany, w pewnej wizji,
być może w Wielkim Poście 375
roku. W tym wydarzeniu, które
stanowiło decydujący punkt zwrotny
w jego życiu, moment nawrócenia i
zmiany perspektywy, poczuł się
postawiony przed trybunałem
Sędziego: „Zapytany o stan swój,
odpowiedziałem, że jestem
chrześcijaninem. A ów, który siedział
na przedzie, rzekł: «Kłamiesz! Jesteś
cyceronianinem, nie
chrześcijaninem»”[2]. Istotnie, od
najmłodszych lat Hieronim miłował
czyste piękno klasycznych tekstów
łacińskich, w porównaniu z którymi
pisma biblijne zdawały się mu



początkowo surowe i
niegramatyczne, zbyt szorstkie jak na
jego wyrafinowany gust literacki.

Ten epizod jego życia sprzyja decyzji,
by całkowicie oddać się Chrystusowi
i Jego słowu, poświęcając swoje życie
na czynienie Bożych pism bardziej
dostępnymi dla innych, poprzez swą
niestrudzoną pracę tłumacza i
komentatora. To wydarzenie nadaje
jego życiu nowy, bardziej
zdecydowany kierunek: stawać się
sługą słowa Bożego, zakochanym w
„ciele Pisma świętego”. Tak więc, w
nieustannym poszukiwaniu
charakteryzującym jego życie,
udoskonala swoje młodzieńcze
studia i formację otrzymaną w
Rzymie, na nowo porządkując swoją
wiedzę w najbardziej dojrzałej
służbie Bogu i wspólnocie kościelnej.

Z tego względu św. Hieronim staje się
jedną z wielkich postaci starożytnego
Kościoła, w okresie nazywanym



złotym wiekiem patrystyki,
prawdziwym mostem między
Wschodem a Zachodem: jest
przyjacielem z młodości Rufina z
Akwilei, spotyka Ambrożego i
prowadzi bogatą korespondencję z
Augustynem. Na Wschodzie zna
Grzegorza z Nazjanzu, Dydyma
Aleksandryjskiego, Epifaniusza z
Salaminy. Chrześcijańska tradycja
ikonograficzna czyni go świętym,
ukazując go wraz z Augustynem,
Ambrożym i Grzegorzem Wielkim,
wśród czterech wielkich doktorów
Kościoła Zachodniego.

Już moi poprzednicy zechcieli w
różnych okolicznościach
przypomnieć jego postać. Sto lat
temu, w piętnaste stulecie jego
śmierci, Benedykt XV poświęcił mu
encyklikę Spiritus Paraclitus (15
września 1920 r.), przedstawiając go
światu jako „doctor maximus
explanandis Scripturis”[3]. W
ostatnich latach Benedykt XVI ukazał



w dwóch kolejnych katechezach jego
osobowość i twórczość[4]. Obecnie, w
szesnaste stulecie jego śmierci, ja
również pragnę przypomnieć św.
Hieronima i aktualność jego
przesłania i nauki, zaczynając od
jego wielkiego umiłowania Pisma
świętego.

Zatem można go przedstawić w
doskonałym powiązaniu, jako
pewnego przewodnika i
uprzywilejowanego świadka, z XII
Zgromadzeniem Synodu Biskupów,
poświęconym słowu Bożemu[5], oraz
z adhortacją apostolską Verbum
Domini (VD) mojego poprzednika
Benedykta XVI, wydaną właśnie we
wspomnienie Świętego, 30 września
2010 roku[6].

Z Rzymu do Betlejem

Życie i osobisty szlak św. Hieronima
przebiegają drogami Cesarstwa
Rzymskiego, między Europą a
Wschodem. Urodzony około 345 roku



w Strydonie, na granicy Panonii z
Dalmacją, na terenie dzisiejszej
Chorwacji lub Słowenii, otrzymuje
solidne wykształcenie w rodzinie
chrześcijańskiej. Według ówczesnego
zwyczaju zostaje ochrzczony jako
dorosły, będąc studentem retoryki w
Rzymie, w latach 358-364. To właśnie
w tym okresie staje się
nienasyconym czytelnikiem klasyki
łacińskiej, studiującym pod okiem
najwybitniejszych mistrzów
ówczesnej retoryki.

Po ukończeniu studiów odbywa
długą podróż do Galii, która
prowadzi go do cesarskiego miasta
Trewir, znajdującego się obecnie w
Niemczech. To właśnie tam po raz
pierwszy spotyka się ze wschodnim
doświadczeniem monastycznym,
szerzonym przez św. Atanazego. W
ten sposób dojrzewa głębokie
pragnienie, które towarzyszy mu w
Aquilei, gdzie wraz z kilkoma
przyjaciółmi inicjuje „chór



błogosławionych”[7], okres życia
wspólnego.

Około roku 374, przemierzając
Antiochię, postanawia udać się na
pustynię Chalkis, aby praktykować w
coraz bardziej radykalny sposób
życie ascetyczne, w którym wiele
miejsca przeznacza na naukę
języków biblijnych, najpierw
greckiego, a następnie hebrajskiego.
Powierza się pewnemu bratu
pochodzenia żydowskiego, który
został chrześcijaninem i wprowadza
go w poznanie nowego języka
hebrajskiego i dźwięków, które
nazywa „syczącymi i
przydechowymi”[8].

Wraz z późniejszym życiem eremity,
Hieronim wybiera pustynię w jej
najgłębszym znaczeniu: jako miejsce
fundamentalnych wyborów
egzystencjalnych, intymności i
spotkania z Bogiem, gdzie poprzez
kontemplację, doświadczenia



wewnętrzne, walkę duchową
dochodzi do poznania kruchości, z
większą świadomością ograniczeń
własnych i innych ludzi, doceniając
znaczenie łez[9]. Tak na pustyni
dostrzega konkretną obecność Boga,
konieczność relacji człowieka z Nim,
Jego miłosierne pocieszenie. W tym
kontekście chciałbym przypomnieć
anegdotę z tradycji apokryficznej.
Hieronim pyta Pana Boga: „Czego
chcesz ode mnie?” – On odpowiada:
„Jeszcze nie dałeś mi wszystkiego”. –
„Ale Panie, dałem ci to, i to i tamto…”
– „Czegoś brakuje”. – „Czego?” – „Daj
mi twoje grzechy, abym mógł mieć
radość przebaczenia ich na
nowo”[10].

Odnajdujemy go w Antiochii, gdzie
został wyświęcony na kapłana przez
biskupa Paulina, następnie w
Konstantynopolu, około 379 roku,
gdzie poznaje Grzegorza z Nazjanzu i
gdzie kontynuuje studia, poświęca
się tłumaczeniu z języka greckiego



na łacinę ważnych dzieł (Homilie
Orygenesa i Kronikę Euzebiusza z
Cezarei), oddycha atmosferą Soboru,
który odbywał się w tym mieście w
381 roku. W tych latach, to właśnie w
studium ujawniają się jego pasja i
szczodrość. To błogosławiony
niepokój, który prowadzi go i
sprawia, że jest niestrudzony i pełen
pasji w swoich badaniach: „Ile razy
zwątpiłem, ile razy ustawałem i z
gorącego pragnienia, żeby się
nauczyć, znów zaczynałem”,
prowadzony przez „gorzkie nasienie”
takich studiów do zbierania
„słodkich owoców”[11].

W 382 roku Hieronim powraca do
Rzymu, oddając się do dyspozycji
papieża Damazego, który docenia
jego wielkie zalety i czyni go swoim
bliskim współpracownikiem.
Hieronim prowadzi tu nieustanną
działalność, nie zapominając o
wymiarze duchowym: na Awentynie,
dzięki wsparciu rzymskich



arystokratek, takich jak Marcella,
Paula i jej córka Eustochia,
pragnących radykalnych wyborów
ewangelicznych, tworzy krąg oparty
na lekturze i dokładnym studiowaniu
Pisma świętego. Hieronim jest
egzegetą, nauczycielem,
przewodnikiem duchowym. W tym
okresie podejmuje się rewizji
wcześniejszych łacińskich tłumaczeń
Ewangelii, być może także innych
części Nowego Testamentu;
kontynuuje pracę jako tłumacz
homilii i komentarzy biblijnych
Orygenesa, prowadzi niezwykle
żywą działalność epistolarną, toczy
publiczne spory z autorami
heretyckimi, czasami dopuszczając
się przesady i nieumiarkowania, ale
zawsze szczerze poruszony
pragnieniem obrony prawdziwej
wiary i depozytu Pisma świętego.

Ten intensywny i owocny okres
zostaje przerwany przez śmierć
papieża Damazego. Hieronim,



zmuszony do opuszczenia Rzymu, w
towarzystwie idących za nim
przyjaciół i niektórych kobiet,
pragnących kontynuować rozpoczęte
przez niego doświadczenia duchowe
i studia biblijne, wyjeżdża wpierw do
Egiptu – gdzie spotyka wielkiego
teologa Dydyma Aleksandryjskiego –
a następnie do Palestyny, aby
ostatecznie osiedlić się w Betlejem w
386 roku. Podejmuje na nowo studia
filologiczne, zakotwiczone w
konkretnych miejscach, które były
scenerią studiowanych opowiadań.

Znaczenie przypisywane miejscom
świętym jest podkreślone nie tylko
przez jego wybór życia w Palestynie,
od 386 roku aż do śmierci, ale także
przez posługę dla pielgrzymek.
Właśnie w Betlejem, miejscu dla
niego uprzywilejowanym, w pobliżu
Groty Narodzenia Pańskiego, zakłada
dwa „bliźniacze” klasztory, męski i
żeński, z hospicjami dla
pielgrzymów, którzy przybywają do



miejsc świętych i okazuje tym
samym swoją wielkoduszność w
goszczeniu tych, którzy odwiedzali tę
ziemię, by zobaczyć i dotknąć miejsc
historii zbawienia, łącząc w ten
sposób poszukiwania kulturowe i
duchowe[12].

To właśnie wsłuchując się w Pismo
święte, Hieronim odnajduje samego
siebie, oblicze Boga i oblicze swoich
braci, oraz udoskonala swoje
upodobanie do życia wspólnotowego.
Stąd jego pragnienie, by żyć z
przyjaciółmi, jak za czasów Akwilei, i
zakładać wspólnoty monastyczne,
realizując cenobityczny ideał życia
zakonnego, gdzie klasztor postrzega
się jako „siłownię”, w której
kształtuje się ludzi, „którzy ze
wszystkich byli najmniejsi, aby mogli
być ze wszystkich pierwszymi”,
szczęśliwych w ubóstwie i zdolnych
do nauczania swoim sposobem życia.
Uważa, że życie „poddane
kierownictwu jednego ojca w



towarzystwie wielu”, ma znaczenie
formacyjne, aby nauczyć się pokory,
cierpliwości, milczenia i łagodności,
świadomości, że „prawda nie lubi
kątów i nie szuka zauszników”[13].
Wyznaje też, że „tęskni za celami
klasztoru, [...] pragnie naśladować
gorliwość tych mrówek, gdzie
pracuje się wspólnie i gdzie nie
istnieje nic, co byłoby czyjąkolwiek
własnością, lecz wszystko należy do
wszystkich”[14].

Hieronim nie szuka w studium
przelotnego zadowolenia jako celu
samego w sobie, ale traktuje je jako
ćwiczenie życia duchowego, środek
dotarcia do Boga. Zatem również
jego formacja klasyczna zostaje
podporządkowana bardziej dojrzałej
służbie dla wspólnoty kościelnej.
Pomyślmy o pomocy udzielonej
papieżowi Damazemu, o nauczaniu,
które głosił kobietom, zwłaszcza w
języku hebrajskim, od pierwszego
kręgu na Awentynie, do tego stopnia,



że Paula i Eustochia weszły w
„zmagania tłumaczy”[15] i, co było
wówczas niesłychane – miały
zapewnione możliwości czytania i
śpiewania Psalmów w języku
oryginału[16].

Jego kultura zostaje oddana na
służbę i jest przywoływana jako
niezbędna dla każdego
ewangelizatora. Tak oto przypomina
swojemu przyjacielowi Nepocjanowi:
„Mowa kapłanów niech się opiera na
czytaniu Pisma świętego. Chcę, żebyś
był nie deklamatorem, krzykaczem
plotącym bez sensu, ale świadomym
tajemnicy (mysterii) i w
sakramentach (sacramentorum)
Boskich bardzo wykształconym.
Potokiem słów i szybkością mowy
wywoływać podziw u
niedoświadczonego pospólstwa jest
oznaką ludzi nieuczonych. Człowiek
bezczelny tłumaczy często to, czego
sam nie wie, a przekonawszy innych,



sobie również przypisuje
wiedzę”[17].

W Betlejem, aż do swej śmierci w 420
roku, Hieronim przeżywa
najbardziej owocny i intensywny
okres swego życia, całkowicie
oddany studium Pisma świętego,
zaangażowany w monumentalne
dzieło przekładu całego Starego
Testamentu z oryginału
hebrajskiego. Jednocześnie
komentuje księgi prorockie, Psalmy,
dzieła św. Pawła i pisze podręczniki
do studiowania Biblii. Cenna praca
zespolona w jego dziełach, jest
owocem konfrontacji i współpracy,
od kopiowania i zestawiania ze sobą
manuskryptów, po refleksję i
dyskusję: „Nigdy nie ufałem
własnym siłom, by studiować tomy
Boże, [...] mam w zwyczaju zadawać
pytania, nawet odnośnie do tego, co,
jak sądziłem, wiedziałem, a tym
bardziej odnośnie do tego, czego nie
byłem pewien”[18]. Zdając sobie



zatem sprawę z własnych
ograniczeń, prosi o nieustanne
wsparcie w modlitwie
wstawienniczej w intencji
powodzenia jego przekładu tekstów
świętych „w tym samym Duchu, w
którym zostały napisane”[19], nie
zapominając również o przekładaniu
dzieł autorów niezbędnych dla pracy
egzegetycznej, takich jak Orygenes,
aby „dostarczyć materiału tym,
którzy pragną czynić postępy w
poznaniu rzeczy”[20].

Studium Hieronima ukazuje się jako
wysiłek podejmowany we
wspólnocie i w służbie dla wspólnoty,
będąc wzorcem synodalności
również dla nas, dla naszych czasów
i dla różnych instytucji kulturalnych
Kościoła, tak aby zawsze były
„miejscem, gdzie wiedza staje się
służbą, gdyż bez wiedzy, która rodzi
się ze współpracy i prowadzi do
współdziałania, nie ma prawdziwego
i integralnego rozwoju



ludzkiego”[21]. Fundamentem tej
komunii jest Pismo święte, którego
nie możemy czytać sami: „Biblia
została napisana przez lud Boży i dla
ludu Bożego, pod natchnieniem
Ducha Świętego. Jedynie w tej
komunii z ludem Bożym możemy
rzeczywiście dotrzeć z naszym «my»
do istoty prawdy, którą Bóg chce nam
przekazać”[22].

Solidne doświadczenie życia,
karmione słowem Bożym, sprawia,
że Hieronim, za sprawą obszernej
wymiany korespondencji, staje się
przewodnikiem duchowym. Staje się
towarzyszem w drodze, przekonany,
że „nie ma takiej sztuki, której można
by się nauczyć bez mistrza”, jak pisze
do Rustyka: „wszystko to pragnę ci
wpoić, trzymając cię za rękę,
podobnie jak doświadczony
marynarz po wielu zatonięciach
usiłuje pouczyć niedoświadczonego
żeglarza”[23]. Z tego spokojnego
zakątka świata śledzi ludzkość w



epoce wielkich wstrząsów,
naznaczonej wydarzeniami takimi
jak złupienie Rzymu w 410 roku,
które głęboko go poruszyło.

W listach prowadzi spory
doktrynalne, zawsze broniąc
prawdziwej wiary, okazując się
człowiekiem relacji przeżywanych z
mocą i łagodnością, z pełnym
zaangażowaniem, bez form
przesłodzonych, doświadczając, że
„umiłowanie nie ma ceny”[24]. W ten
sposób przeżywa on swoje uczucia z
ożywieniem i szczerością. To
zaangażowanie w sytuacje, w
których żyje i pracuje, przejawia się
również w tym, że ofiaruje swoją
pracę tłumacza i komentatora jako
munus amicitiae [posługę przyjaźni].
Jest to przede wszystkim dar dla
przyjaciół, odbiorców i adresatów
jego dzieł, których prosi, by czytali je
raczej przyjaznym niż krytycznym
okiem, a następnie dla czytelników,



jemu współczesnych i wszystkich
czasów[25].

Ostatnie lata życia spędza na
osobistej i wspólnotowej
modlitewnej lekturze Pisma
świętego, na kontemplacji, w służbie
braciom poprzez swoje dzieła.
Wszystko to w Betlejem, obok groty,
w której Dziewica zrodziła Słowo, ze
świadomością, że „szczęśliwy, kto w
swoim sercu nosi krzyż,
zmartwychwstanie, miejsce
narodzenia Chrystusa i miejsce Jego
wniebowstąpienia! Szczęśliwy, kto w
swoim sercu ma Betlejem i w czyim
sercu Chrystus rodzi się każdego
dnia!”[26].

Klucz mądrościowy do jego
portretu

Dla pełnego zrozumienia osobowości
św. Hieronima konieczne jest
połączenie dwóch
charakterystycznych wymiarów jego
egzystencji jako człowieka



wierzącego: z jednej strony absolutne
i bezwzględne poświęcenie się Bogu,
z wyrzeczeniem się wszelkich
przyjemności ludzkich dla miłości
Chrystusa ukrzyżowanego (por. 1Kor
2, 2; Flp 3, 8.10); z drugiej zaś strony,
trud wytrwałego studiowania,
ukierunkowanego wyłącznie na
coraz pełniejsze rozumienie
tajemnicy Pana. I właśnie to
podwójne świadectwo, składane po
mistrzowsku przez Hieronima, jest
proponowane jako wzór: przede
wszystkim dla mnichów, by ci, którzy
żyją ascezą i modlitwą, byli
zachęcani do oddania się żmudnej
pracy badawczej i intelektualnej;
potem dla uczonych, którzy muszą
pamiętać, że wiedza jest wartościowa
pod względem religijnym tylko
wówczas, gdy opiera się na
wyłącznym umiłowaniu Boga, na
ogołoceniu z wszelkich ambicji
ludzkich i wszelkich dążeń
światowych.



Wymiary takie znalazły wyraz w
historii sztuki, w której św. Hieronim
jest często obecny: wielcy mistrzowie
malarstwa zachodniego pozostawili
nam jego podobizny. Możemy
wyodrębnić gatunki ikonograficzne
według dwóch odrębnych sposobów
przedstawiania go. Jeden
przedstawia go przede wszystkim
jako mnicha i pokutnika, z ciałem
wyrzeźbionym postem, ukrytego na
terenach pustynnych, klęczącego lub
leżącego krzyżem na ziemi, w wielu
przypadkach ściskającego w prawej
ręce kamień, żeby bić się w pierś, i z
oczami zwróconymi ku
Ukrzyżowanemu. W tę linię wpisuje
się wzruszające arcydzieło Leonarda
da Vinci zachowane w Pinakotece
Watykańskiej. Inny sposób
przedstawienia Hieronima, to
ukazanie go jako uczonego,
siedzącego przy biurku,
zamierzającego tłumaczyć i
komentować Pismo święte,
otoczonego woluminami i zwojami,



zaangażowanego w misję obrony
wiary poprzez myśl i pismo. W tej
postawie – by zacytować inny
znakomity przykład – przedstawiał
go niejednokrotnie Albrecht Dürer.

Dwa przywołane wyżej aspekty
można znaleźć złączone ze sobą na
płótnie Caravaggia, w Gallerii
Borghese w Rzymie: w tej samej
scenie jest bowiem przedstawiony
stary asceta, niedbale okryty
czerwoną tkaniną, który trzyma na
stole czaszkę, symbol próżności
spraw doczesnych; ale jednocześnie
mocno ukazany jest także charakter
uczonego, którego oczy utkwione są
w księdze, podczas gdy jego ręka
zanurza pióro w kałamarzu, w geście
charakterystycznym dla pisarza.

W podobny sposób – który
nazwałbym mądrościowym –
musimy rozumieć podwójny profil
drogi życiowej Hieronima. Kiedy
jako prawdziwy „Lew Betlejemski”



przesadzał w tonie swoich
wypowiedzi, czynił to w
poszukiwaniu prawdy, której był
gotów stać się bezwarunkowym
sługą. I jak sam to wyjaśnia w
pierwszym ze swoich pism pt. Żywot
św. Pawła tebańskiego, pustelnika,
lwy są zdolne do „potężnych ryków”,
ale także do łez[27]. Z tego powodu
to, co pojawia się w jego postaci jako
dwie przeciwstawne cechy, to w
istocie elementy, z pomocą których
Duch Święty pozwolił mu na
dojrzewanie w wewnętrznej
jedności.

Umiłowanie Pisma świętego

Szczególną cechą osobowości
duchowej św. Hieronima pozostaje
bez wątpienia jego żarliwe
umiłowanie słowa Bożego,
przekazanego Kościołowi w Piśmie
świętym. O ile wszyscy doktorzy
Kościoła – a w szczególności ci z
pierwszych wieków chrześcijaństwa



– wyraźnie czerpali treść swego
nauczania z Biblii, to Hieronim
czynił to w sposób bardziej
systematyczny i w pewnym sensie
wyjątkowy.

W ostatnich czasach egzegeci odkryli
narracyjny i poetycki geniusz Biblii,
podkreślany właśnie ze względu na
jej wyrazistość. Natomiast Hieronim
podkreślił w Piśmie świętym raczej
pokorny charakter objawiania się
Boga, wyrażony w surowej i niemal
prymitywnej naturze języka
hebrajskiego, w porównaniu z
wyrafinowaniem łaciny
cyceroniańskiej. Poświęcił się więc
Pismu świętemu nie ze względu na
gust estetyczny, ale – jak dobrze
wiadomo – tylko dlatego, że
prowadziło go ono do poznania
Chrystusa, ponieważ nieznajomość
Pisma świętego jest nieznajomością
Chrystusa[28].



Hieronim uczy nas, że nie tylko
Ewangelie powinny być studiowane,
i nie tylko tradycja apostolska,
obecna w Dziejach Apostolskich i
Listach, powinna być komentowana,
ponieważ cały Stary Testament jest
niezbędny do wniknięcia w prawdę i
bogactwo Chrystusa[29]. Świadczą o
tym same karty Ewangelii: mówią
nam o Jezusie jako Nauczycielu,
który, aby wyjaśnić swoją tajemnicę,
odwołuje się do Mojżesza, proroków i
Psalmów (por. Łk 4, 16-21; 24,
27.45-47). Także przepowiadanie
Piotra i Pawła w Dziejach
Apostolskich jest również znacząco
zakorzenione w Piśmie świętym
Starego Testamentu; bez nich nie
można w pełni zrozumieć postaci
Syna Bożego, Mesjasza Zbawiciela.
Starego Testamentu nie należy
uważać za obszerny wykaz cytatów,
które udowadniają wypełnienie się
proroctw w osobie Jezusa z Nazaretu.
Natomiast – bardziej radykalnie –
jedynie w świetle postaci



starotestamentalnych można w pełni
poznać sens wydarzenia Chrystusa,
dokonanego w Jego śmierci i
zmartwychwstaniu. Stąd potrzeba
ponownego odkrycia w praktyce
katechetycznej i kaznodziejskiej, a
także w traktatach teologicznych,
niezbędnego wkładu Starego
Testamentu, który należy
odczytywać i przyswajać jako cenny
pokarm (por. Ez 3, 1-11; Ap 10, 8-11)
[30].

Całkowite poświęcenie się Hieronima
Pismu świętemu przejawia się w
żarliwej formie wyrazu, podobnej do
starożytnych proroków. To od nich
nasz Doktor czerpie wewnętrzny
ogień, który staje się słowem
żywiołowym i wstrząsającym (por. Jr
5, 14; 20, 9; 23, 29; Ml 3, 2; Syr 48, 1;
Mt 3, 11; Łk 12, 49), koniecznym do
wyrażenia żarliwej gorliwości sługi
dla sprawy Bożej. W ślad za
Eliaszem, Janem Chrzcicielem, a
także Apostołem Pawłem, oburzenie



kłamstwem, obłudą i fałszywymi
doktrynami rozpala dyskurs
Hieronima, czyniąc go
prowokacyjnym i pozornie srogim.
Polemiczny wymiar jego pism jest
lepiej rozumiany, gdy czyta się je jako
rodzaj zapożyczenia i
urzeczywistnienia najbardziej
autentycznej tradycji prorockiej.
Hieronim jest zatem wzorcem
nieustępliwego świadectwa prawdy,
które sięga po surowość wyrzutów,
by doprowadzić do nawrócenia. W
intensywności wyrażeń i obrazów
przejawia się odwaga sługi, który nie
chce się przypodobać ludziom, ale
wyłącznie swojemu Panu (por. Ga 1,
10), dla którego strawił całą energię
duchową.

Studium Pisma świętego

Namiętna miłość św. Hieronima do
Pisma świętego przepojona jest
posłuszeństwem. Przede wszystkim
wobec Boga, który wyraził Siebie



słowami wymagającymi słuchania
pełnego czci[31], a w konsekwencji
posłuszeństwa również wobec tych,
którzy w Kościele reprezentują żywą
tradycję interpretacji orędzia
objawionego. „Posłuszeństwo
wierze” (Rz 1, 5; 16, 26) nie jest
jednak jedynie biernym odbiorem
tego, co jest znane. Wręcz
przeciwnie, wymaga ono czynnego
zaangażowania w osobiste
poszukiwanie. Można uznać św.
Hieronima za wiernego i
pracowitego „sługę” Słowa,
całkowicie oddanego krzewieniu
wśród swoich braci w wierze
bardziej adekwatnego rozumienia
powierzonego im świętego
„depozytu” (por. 1Tm 6, 20; 2Tm 1,
14). Bez zrozumienia tego, co zostało
napisane przez natchnionych
autorów, samo słowo Boże
pozbawione jest skuteczności (por.
Mt 13, 19), i nie może wypływać zeń
miłość do Boga.



Jednakże karty biblijne nie zawsze są
bezpośrednio dostępne. Jak mówi
Księga Izajasza (29, 11), nawet dla
tych, którzy potrafią „czytać” – to
znaczy, którzy mają wystarczającą
formację intelektualną – święta
księga wydaje się „zapieczętowana”,
hermetycznie zamknięta dla
interpretacji. Trzeba zatem, aby
wkroczył kompetentny świadek i
przyniósł uwalniający klucz, klucz
Chrystusa Pana, jedynego, który
może złamać pieczęcie i otworzyć
księgę (por. Ap 5, 1-10), aby odsłonić
cudowne wylanie łaski (por. Łk 4,
17-21). Wielu, nawet wśród
praktykujących chrześcijan, otwarcie
deklaruje, że nie umie czytać (por. Iz
29, 12), nie z powodu analfabetyzmu,
lecz dlatego, że nie są przygotowani
do rozumienia języka biblijnego, jego
sposobów wyrażania i starożytnych
tradycji kulturowych, wobec czego
tekst biblijny okazuje się nieczytelny,
jakby był napisany w nieznanym
alfabecie i w niezrozumiałym języku.



Konieczne jest zatem pośrednictwo
tłumacza, który wypełniałby swoją
funkcję „diakonalną”, oddając się na
służbę tym, którzy nie mogą
zrozumieć znaczenia tego, co zostało
proroczo napisane. Można w tym
względzie przywołać obraz diakona
Filipa, którego Pan pobudził do
spotkania z eunuchem, który czytał
Izajasza (53,7-8) na swoim rydwanie,
ale nie miał możliwości zrozumienia
sensu tego tekstu. „Czy ty rozumiesz,
co czytasz?”, zapytał Filip, a eunuch
odpowiedział: „Jakżeż mogę
[rozumieć], jeśli mi nikt nie
wyjaśni?” (Dz 8, 30-31)[32].

Hieronim jest naszym
przewodnikiem ponieważ, podobnie
jak Filip (por. Dz 8, 35), prowadzi
każdego czytelnika do tajemnicy
Jezusa, jak i dlatego, że w sposób
odpowiedzialny i systematyczny
podejmuje pośrednictwo
egzegetyczne i kulturowe niezbędne
do poprawnego i owocnego



odczytywania Pisma świętego[33].
Kompetencje w dziedzinie języków,
w których zostało przekazane słowo
Boże, uważna analiza i ocena
rękopisów, systematyczne badania
archeologiczne, jak również
znajomość historii interpretacji,
jednym słowem wszystkie narzędzia
metodologiczne, które były dostępne
w jego epoce historycznej, były przez
niego wykorzystywane stosownie i
mądrze, by zwrócić się ku
właściwemu zrozumieniu
natchnionego Pisma.

Taki wzorcowy wymiar działalności
św. Hieronima jest niezwykle ważny
także w Kościele dnia dzisiejszego.
Jeśli, jak naucza nas Dei Verbum,
Biblia jest „niejako duszą świętej
teologii”[34] i jakby duchową
kwintesencją chrześcijańskiej
praktyki religijnej[35], konieczne jest,
aby interpretowanie Biblii było
wsparte specyficznymi
umiejętnościami.



Temu celowi służą z pewnością
ośrodki doskonalenia badań
biblijnych (jak Papieski Instytut
Biblijny w Rzymie, a w Jerozolimie
École Biblique i Studium Biblicum
Franciscanum) oraz patrystycznych
(jak Augustinianum w Rzymie), ale
również każdy wydział teologiczny
musi się starać, żeby nauczanie
Pisma świętego było
zaprogramowane w taki sposób, żeby
zapewnić studentom kompetentne
umiejętności interpretacji, zarówno
w egzegezie tekstów, jak i w syntezie
teologii biblijnej. Bogactwo Pisma
świętego jest niestety przez wielu
nieznane lub pomniejszane,
ponieważ nie zapewniono im
niezbędnych podstaw wiedzy.
Dlatego też, oprócz zwiększenia
liczby studiów kościelnych dla
kapłanów i katechetów, które lepiej
wykorzystywałyby kompetencje w
zakresie rozumienia Pisma świętego,
należy promować formację
obejmującą wszystkich chrześcijan,



tak aby każdy z nich mógł otworzyć
świętą księgę i czerpać z niej
bezcenne owoce mądrości, nadziei i
życia[36].

W tym miejscu chciałbym
przypomnieć to, co mój Poprzednik
wyraził w adhortacji apostolskiej
Verbum Domini: „Sakramentalność
słowa staje się zatem zrozumiała
przez analogię do rzeczywistej
obecności Chrystusa pod
konsekrowanymi postaciami chleba i
wina. [...] Na temat sposobu, w jaki
należy odnosić się zarówno do
Eucharystii, jak i słowa Bożego, św.
Hieronim pisze: «Czytamy Pisma
święte. Myślę, że Ewangelia jest
ciałem Chrystusa; myślę, że Pisma
święte to Jego nauczanie. A kiedy On
mówi: Jeżeli nie będziecie jedli Ciała
Syna Człowieczego ani pili Krwi Jego
(J 6, 53), to chociaż te słowa można
rozumieć w odniesieniu do
Tajemnicy [eucharystycznej],
niemniej jednak ciało Chrystusa i



Jego krew są prawdziwie słowem
Pisma, są nauczaniem Bożym»”[37].

Niestety, w wielu rodzinach
chrześcijańskich nikt nie czuje się
zdolny – jak to zostało natomiast
zapisane w Torze (por. Pwt 6, 6) – do
przekazania swoim dzieciom słowa
Bożego, z całym jego pięknem, z całą
jego mocą duchową. Z tego powodu
ustanowiłem Niedzielę Słowa
Bożego[38], zachęcając do
modlitewnego czytania Biblii i
poznawania słowa Bożego[39]. Każdy
inny wyraz religijności będzie dzięki
temu ubogacony sensem, będzie
umiejscowiony w hierarchii wartości
i będzie ukierunkowany na to, co
stanowi szczyt wiary: pełne
przylgnięcie do tajemnicy Chrystusa.

Wulgata

„Najsłodszym owocem żmudnego
siewu”[40] studiowania języka
greckiego i hebrajskiego, dokonanego
przez Hieronima, jest tłumaczenie



Starego Testamentu na język łaciński,
na podstawie oryginału
hebrajskiego. Do tego czasu
chrześcijanie Cesarstwa Rzymskiego
mogli czytać całą Biblię jedynie w
języku greckim. Podczas gdy księgi
Nowego Testamentu zostały
napisane w języku greckim, dla ksiąg
starotestamentowych istniała pełna
wersja, tak zwana Septuaginta (czyli
wersja siedemdziesięciu),
opracowana przez wspólnotę
żydowską Aleksandrii ok. II w. przed
Chrystusem. Dla czytelników
posługujących się łaciną, w ich
języku nie było jednak pełnej wersji
Biblii, a jedynie kilka częściowych i
niepełnych tłumaczeń z języka
greckiego. Zasługą Hieronima, a
następnie jego spadkobierców, jest
podjęcie rewizji i nowego przekładu
całego Pisma świętego. Po
rozpoczęciu w Rzymie, za zachętą
papieża Damazego, poprawiania
tłumaczenia Ewangelii i Psalmów,
Hieronim podjął w swojej samotni w



Betlejem tłumaczenie wszystkich
ksiąg starotestamentowych,
bezpośrednio z języka hebrajskiego:
dzieło, które trwało latami.

Do wykonania tej pracy
tłumaczeniowej Hieronim
wykorzystał swoją znajomość języka
greckiego i hebrajskiego, a także
solidne wykształcenie łacińskie, oraz
posłużył się narzędziami
filologicznymi, jakimi dysponował, w
szczególności Hexapla Orygenesa.
Ostateczny tekst łączył w sobie
kontynuację formuł, które weszły już
do powszechnego użytku, z większą
wiernością oryginałowi
hebrajskiemu, nie rezygnując z
elegancji języka łacińskiego. W
rezultacie powstał prawdziwy
pomnik, który naznaczył historię
kultury Zachodu, kształtując jego
język teologiczny. Tłumaczenie
Hieronima, po przezwyciężeniu
pewnych początkowych odrzuceń, od
razu stało się wspólnym



dziedzictwem zarówno uczonych, jak
i ludu chrześcijańskiego, stąd jego
nazwa Wulgata[41]. Europa w
średniowieczu nauczyła się czytać,
modlić się i rozumować, korzystając
ze stron Biblii przetłumaczonej przez
Hieronima. „Pismo święte stało się
zatem swego rodzaju «ogromnym
słownikiem» (P. Claudel) i «atlasem
ikonograficznym» (M. Chagall), z
którego czerpała chrześcijańska
kultura i sztuka”[42]. Literatura,
sztuka, a nawet język potoczny
nieustannie czerpały z Hieronimowej
wersji Biblii, pozostawiając nam
kolejne skarby piękna i pobożności.

To właśnie z uwagi na ten
niepodważalny fakt Sobór Trydencki
określił w dekrecie Insuper
„autentyczny” charakter Wulgaty,
oddając hołd wielowiekowemu
wykorzystywaniu jej przez Kościół, i
potwierdzając jej wartość jako
narzędzia do studiowania,
kaznodziejstwa i publicznych



dysput[43]. Nie oznaczało to jednak
umniejszania znaczenia języków
oryginalnych, ponieważ Hieronim
nie tylko nie zakazywał
podejmowania w przyszłości nowych
przedsięwzięć w zakresie pełnego
tłumaczenia, ale też nieustannie o
nich przypominał. Św. Paweł VI, z
upoważnienia Ojców Soboru
Watykańskiego II, chciał, aby prace
nad rewizją tłumaczenia Wulgaty
zostały zakończone i udostępnione
całemu Kościołowi. I tak oto św. Jan
Paweł II w Konstytucji apostolskiej
Scripturum thesaurus[44] ogłosił w
1979 roku wydanie typiczne zwane
Neowulgatą.

Tłumaczenie jako inkulturacja

Poprzez to tłumaczenie Hieronimowi
udało się „inkulturować” Biblię do
języka i kultury łacińskiej, a ta jego
praca stała się trwałym wzorcem dla
działania misyjnego Kościoła.
Istotnie, „gdy jakaś wspólnota



przyjmuje orędzie zbawienia, Duch
Święty zapładnia jej kulturę
przemieniającą mocą Ewangelii”[45]
i w ten sposób powstaje swego
rodzaju obieg zamknięty: tak jak
tłumaczenie Hieronima jest
dłużnikiem języka i kultury klasyków
łacińskich, których ślady są wyraźnie
widoczne, tak i ono, wraz ze swoim
językiem i swoją treścią symboliczną
i wyobraźnią, stało się z kolei
twórczym elementem kultury.

Dzieło translatorskie Hieronima uczy
nas, że pozytywne wartości i formy
każdej kultury stanowią ubogacenie
dla całego Kościoła. Różne sposoby, w
jakie słowo Boże jest głoszone,
rozumiane i przeżywane w każdym
nowym tłumaczeniu, ubogacają
samo Pismo święte, ponieważ
według znanego wyrażenia
Grzegorza Wielkiego wzrasta ono
wraz z czytelnikiem[46], otrzymując
na przestrzeni wieków nowe akcenty
i nowe brzmienia. Włączenie Biblii i



Ewangelii do różnych kultur sprawia,
że Kościół coraz częściej jawi się jako
«sponsa ornata monilibus suis» (Iz
61, 10) [oblubienica strojna w swe
klejnoty]. I jednocześnie zaświadcza,
że Biblia musi być stale przekładana
na język i mentalność każdej kultury
i każdego pokolenia, także na
globalną zsekularyzowaną kulturę
naszych czasów[47].

Słusznie przypomniano, że możliwe
jest wskazanie analogii między
tłumaczeniem, jako aktem otwartości
językowej, a innymi formami
gościnności[48]. Z tego powodu
tłumaczenie nie jest pracą, która
dotyczy jedynie języka, lecz
odpowiada w istocie szerszej decyzji
etycznej, która wiąże się z całą wizją
życia. Bez tłumaczenia różne
wspólnoty językowe nie byłyby w
stanie porozumieć się ze sobą;
zamknęlibyśmy jedni przed drugimi
bramy historii i zaprzeczylibyśmy
możliwości budowania kultury



spotkania[49]. Bez tłumaczenia
bowiem, nie udziela się gościnności,
a wręcz przeciwnie, umacniają się
praktyki wrogości. Tłumacz jest
budowniczym mostów. Ileż
pochopnych sądów, ile potępień i
konfliktów wynika z tego, że nie
znamy języka innych i nie
przykładamy się, z wytrwałą
nadzieją, do tej niekończącej się
próby miłości, jaką jest tłumaczenie!

Także Hieronim musiał
przeciwstawić się dominującej myśli
swoich czasów. Podczas gdy u
zarania Cesarstwa Rzymskiego
znajomość języka greckiego była
stosunkowo powszechna, w jego
czasach była już ona rzadkością. On
jednak stał się jednym z najlepszych
znawców języka greckiego i
chrześcijańskiej literatury greckiej, a
podjął jeszcze bardziej żmudną,
samotną podróż, kiedy poświęcił się
studium języka hebrajskiego. Jeśli,
jak zostało napisane, „granice mego



języka wskazują granice mego
świata”[50], to możemy powiedzieć,
że wielojęzyczności św. Hieronima
zawdzięczamy bardziej powszechne
rozumienie chrześcijaństwa, a
jednocześnie bardziej spójne z jego
źródłami.

Wraz z obchodami kolejnego stulecia
śmierci św. Hieronima, nasze
spojrzenie zwraca się ku niezwykłej
żywotności misyjnej wyrażonej przez
tłumaczenie słowa Bożego na ponad
trzy tysiące języków. Wielu
misjonarzom zawdzięczamy cenne
dzieło, polegające na publikowaniu
gramatyk, słowników i innych
narzędzi językowych, które dają
podstawy ludzkiej komunikacji i są
nośnikiem „misyjnego marzenia o
dotarciu do wszystkich”[51]. Należy
docenić całą tę pracę i w nią
zainwestować, przyczyniając się do
przezwyciężenia granic
niekomunikatywności i braku
spotkania. Jest jeszcze wiele do



zrobienia. Jak już powiedziano, nie
ma zrozumienia bez
tłumaczenia[52]: nie
zrozumielibyśmy ani siebie samych,
ani też innych.

Hieronim a Stolica Piotrowa

Hieronim miał zawsze szczególny
stosunek do Rzymu: Rzym był
duchowym portem, do którego
nieustannie powracał; w Rzymie
uformował się jako humanista i
ukształtował jako chrześcijanin; jest
homo romanus. Ta więź
odzwierciedla się w bardzo
szczególny sposób, w języku tego
Miasta, łacinie, której był mistrzem i
miłośnikiem, ale przede wszystkim
jest związana z Kościołem Rzymskim,
a w szczególności ze Stolicą
Piotrową. Tradycja ikonograficzna, w
sposób anachroniczny przedstawia
go w purpurze kardynalskiej, aby
wskazać jego przynależność do
prezbiterium Rzymu u boku papieża



Damazego. To właśnie w Rzymie
rozpoczęła się rewizja tłumaczenia
przygotowanego przez Hieronima. I
nawet kiedy zazdrość i
niezrozumienie zmusiły go do
opuszczenia miasta, zawsze
pozostawał mocno związany ze
Stolicą Piotrową.

Dla Hieronima Kościół Rzymski jest
żyzną glebą, na której ziarno
Chrystusa przynosi obfite owoce[53].
W burzliwych czasach, w których
niepodzielną tunikę Kościoła często
rozdzierały podziały między
chrześcijanami, Hieronim spoglądał
na Stolicę Piotrową jako na pewny
punkt odniesienia: „Ja postępując
tylko za Chrystusem, łączę się w
komunii ze Stolicą Piotra. Wiem, że
na tej Opoce zbudowany jest
Kościół”. W pełni sporów z arianami
napisał do Damazego: „Ktokolwiek
nie gromadzi z Tobą, rozprasza, kto
nie należy do Chrystusa, należy do
Antychrysta”[54]. Dlatego też może



również powiedzieć: „Z tym
trzymam, kto jednoczy się ze stolicą
Piotra”[55].

Hieronim często angażował się w
ostre spory z powodu wiary. Jego
umiłowanie prawdy i jego żarliwa
obrona Chrystusa być może
doprowadziły go do przesady w
słownej gwałtowności w jego listach i
pismach. Był on jednak nastawiony
pokojowo: „Chcę pokoju i nie tylko
chcę, lecz o niego proszę, ale o pokój
Chrystusowy, pokój prawdziwy,
pokój bez nieprzyjaźni, pokój, w
którym by nie było ukrytej wojny,
pokój który by nie ujarzmiał ludzi
jako przeciwników, lecz łączył jako
przyjaciół”[56].

Nasz świat potrzebuje bardziej niż
kiedykolwiek lekarstwa, jakim jest
miłosierdzie i jedność. Pozwólcie, że
powtórzę raz jeszcze: dawajmy
świadectwo braterskiej komunii,
które stanie się pociągające i



oświecające[57]. „Po tym wszyscy
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali” (J
13, 35). O to właśnie Jezus prosił Ojca
w przejmującej modlitwie: „aby
wszyscy stanowili jedno [...] w nas
[...], aby świat uwierzył” (J 17, 21).

Umiłować to, co miłował Hieronim

Na zakończenie tego listu chciałbym
jeszcze raz skierować apel do
wszystkich. Wśród wielu pochwał
składanych św. Hieronimowi przez
potomnych jest i ta, że nie był on
uważany tylko za jednego z
największych miłośników owej
„biblioteki”, którą karmi się przez
cały czas chrześcijaństwo,
poczynając od skarbu Pisma
świętego. Można do niego odnieść to,
co on sam napisał o Nepocjanie:
„Przez ciągłe czytanie i długotrwałe
rozmyślanie uczynił serce swe
biblioteką Chrystusową”[58].
Hieronim nie szczędził wysiłków, aby



wzbogacić swoją bibliotekę, w której
zawsze widział laboratorium
niezbędne dla zrozumienia wiary i
życia duchowego. Także i w tym jest
godnym podziwu przykładem dla
współczesności. On jednak poszedł
dalej. Dla niego studia nie
ograniczały się do lat młodzieńczych
jego formacji; były stałym
zaangażowaniem, priorytetem
każdego dnia jego życia. Krótko
mówiąc, możemy powiedzieć, że
przyswoił on całą bibliotekę i stał się
szafarzem wiedzy dla wielu innych.
Postumian, który w IV wieku
podróżował po Wschodzie, aby
odkryć ruchy monastyczne, był
naocznym świadkiem stylu życia
Hieronima, z którym przebywał kilka
miesięcy, i tak go opisał: „Pozostaje
zawsze zajęty lekturą, cały
pogrążony w książkach. Nie
spoczywa ani za dnia, ani w nocy;
wciąż albo coś czyta albo pisze”[59].



W związku z tym, często myślę o
doświadczeniu, jakie może mieć dziś
młody człowiek, wchodząc do
księgarni w swoim mieście lub na
stronę internetową i szukając tam
książek religijnych. Jest to dział,
który, jeśli istnieje, w większości
przypadków jest nie tylko
marginalny, ale brakuje w nim
znaczących dzieł. Patrząc na te półki,
albo na te strony w sieci, trudno
młodemu człowiekowi zrozumieć, że
poszukiwania religijne mogą być
ekscytującą przygodą, która łączy
myśl i serce; że pragnienie Boga
rozpalało wielkie umysły na
przestrzeni wieków aż do dnia
dzisiejszego; że dojrzewanie życia
duchowego udzielało się teologom i
filozofom, artystom i poetom,
historykom i naukowcom. Jednym z
dzisiejszych problemów, nie tylko
religijnych, jest analfabetyzm:
brakuje nam umiejętności
hermeneutycznych, które uczyniłyby
nas wiarygodnymi tłumaczami



naszej własnej tradycji kulturowej.
W szczególności chcę rzucić
wyzwanie ludziom młodym:
wyjdźcie na poszukiwanie waszego
dziedzictwa. Chrześcijaństwo czyni
was spadkobiercami niezrównanego
dziedzictwa kulturowego, które
musicie objąć w posiadanie. Bądźcie
pasjonatami tej historii, która jest
waszą. Ośmielcie się spojrzeć na tego
niespokojnego młodzieńca
Hieronima, który, jak postać z
przypowieści Jezusa, sprzedał
wszystko, co posiadał, aby nabyć
„drogocenną perłę” (Mt 13, 46).

Istotnie, Hieronim jest „Biblioteką
Chrystusa”, niewyczerpaną
biblioteką, która szesnaście wieków
później nadal nas uczy, co oznacza
miłość Chrystusa, miłość, która jest
nierozerwalnie związana ze
spotkaniem z Jego słowem. Z tego
powodu obecna rocznica stanowi
wezwanie do umiłowania tego, co
miłował Hieronim, do ponownego



odkrycia jego pism i do tego, by dać
się poruszyć wpływem duchowości,
którą można opisać w jej
najistotniejszym rdzeniu jako
niespokojne i pełne pasji pragnienie
pełniejszego poznania Boga
Objawienia. Jakże nie słuchać w
naszych czasach tego, do czego
Hieronim nieustannie namawiał
swoich współczesnych: „Pismo Boże
często czytaj; a raczej świętej lektury
nigdy z rąk swych nie
wypuszczaj”[60]?

Jaśniejącym przykładem jest
Dziewica Maryja, przywoływana
przez Hieronima, zwłaszcza w jej
dziewiczym macierzyństwie, ale
także w Jej postawie rozmodlonej
czytelniczki Pisma świętego. Maryja
rozważała w swoim sercu (por. Łk 2,
19.51), „ponieważ jako święta czytała
Pismo święte i znała proroków,
porównywała to, co Jej powiedział
anioł Gabriel, z tym, co
przepowiedzieli prorocy [...].



Widziała nowonarodzonego swego
Syna, swego jedynego Syna,
spoczywającego i płaczącego w
żłóbku, ale Tym, którego prawdziwie
widziała, był Syn Boży. To, co
widziała, porównywała z tym, co
czytała i słyszała”[61]. Powierzmy się
Jej, która lepiej niż ktokolwiek inny
może nas nauczyć jak czytać,
rozważać, modlić się i kontemplować
Boga niestrudzenie uobecniającego
się w naszym życiu.

Rzym, u św. Jana na Lateranie, dnia
30 września 2020, we wspomnienie
św. Hieronima, w ósmym roku mego
Pontyfikatu.

FRANCISZEK

[1]„Boże, Ty dałeś świętemu
Hieronimowi żywe i głębokie
umiłowanie Pisma świętego, spraw,
aby Twój lud obficie karmił się



Twoim słowem i znajdował w nim
źródło życia”, Kolekta Mszy św.,
wspomnienie św. Hieronima: Mszał
rzymski,Poznań 1986.

[2] List 22, 30: CSEL 54, 190.

[3] AAS 12 (1920), 385-423.

[4] Por. Audiencje Generalne z 7 i 14
listopada 2007: L’Osservatore
Romano, wyd. polskie, n. 1 (299)/
2008, ss. 50-52.

[5] Synod Biskupów, Orędzie do Ludu
Bożego XII Zwyczajnego
Zgromadzenia Ogólnego Synodu
Biskupów (4 października 2008):
L’Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 1 (309)/2009, s. 24 nn.

[6] Por. AAS 102 (2010) 681-787.

[7] Chronicum 374: PL 27, 697-698.

[8] List 125, 12: CSEL 56, 131.

[9] Por. List 122, 3: CSEL 56, 63.



[10] Por. Homilia w Domu Św. Marty
(10 grudnia 2015). Anegdota jest
cytowana w A. LOUF, Sotto la guida
dello Spirito, Magnano (BI) 1990,
154-155.

[11] Por. List 125, 12: CSEL 56, 131.

[12] Por. VD, 89: AAS 102 (2010),
761-762.

[13] Por. List 125, 9.15.19: CSEL 56,
128.133-134.139;Św. Hieronim,
Żywoty Mnichów, przekł. B.
Degórski, Kraków-Tyniec 1995, s. 190.

[14] Vita Malchi monchi captivi 7, 3:
PL 23, 59-60; Opere storiche e
agiografiche, a cura di B. Degórski,
Opere di Girolamo XV, Roma 2014,
196-199.

[15] Pref. Esther 2: PL 28, 1505.

[16] Por. List 108, 26: CSEL 55,
344-345.



[17] List 52, 8: CSEL 54, 428-429;por.
VD, 60; AAS 102 (2010), 739.

[18] Pref. Paralipomenon LXX,
1.10-15: SCh 592, 340.

[19] Pref. in Pentateuchum: PL 28,
184.

[20] List 80, 3: CSEL 55, 105.

[21] Messaggio in occasione della
XXIV solenne Seduta pubblica delle
Pontificie Accademie (4 grudnia
2019): L’Osservatore Romano, 6
grudnia 2019, s. 8.

[22] VD, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] List 125, 15.2: CSEL 56, 133.120.

[24] List 3, 6: CSEL 54, 18.

[25] Pref. Josue, 1, 9-12: SCh 592, 316.

[26] Homilia in Psalmum 95: PL 26,
1181;por.Orygenes – Hieronim,



Homilie o Księdze Psalmów, przekł.
S. Kalinkowski, Kraków 2004, s. 155.

[27] Por. Vita S. Pauli primi eremitae,
16, 2: PL 23, 28; Opere storiche e
agiografiche, dz. cyt., s. 111.

[28] Por. In Isaiam Prol.: PL 24, 17;
Św. Hieronim, Komentarz do Księgi
Izajasza. Prolog, CCL 73, Turnholti
1963, s. 1: Ignoratio Scripturarum,
ignoratio Christi est, tłum. według:
Liturgia Godzin t. 4 (dalej: LG),
Poznań 1988, s. 1226.

[29] Por. Sobór Wat. II,Konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 14.

[30] Por. tamże.

[31] Por. tamże, 7.

[32] Por. Św. Hieronim, List 53, 5:
CSEL 54, 451: Le lettere, red. S. Cola,
II, Roma 1997, 54.

[33] Por. Sobór Wat. II: Konst. dogm.
Dei Verbum, 12.



[34] Sobór Wat. II, Konst. dogm. Dei
Verbum, 24.

[35] Por. tamże, 25.

[36] Por. tamże, 21.

[37] Nr 56; por. In Psalmum 147: CCL
78, 337-338; S. Girolamo, 59 Omelie
sui Salmi (119-149), red. Capone,
Opere di Girolamo IX/2, Roma 2018,
171.

[38] Por.List apost. w formie Motu
proprio Aperuit illis (30 września
2019).

[39] Por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 152.175: AAS 105 (2013),
1083-1084.1093.

[40] Por. List 52, 3: CSEL 54, 417.

[41] Por. VD, 72: AAS 102 (2010),
746-747.



[42] Św. Jan Paweł II, List do artystów
(4 kwietnia 1999), 5: AAS 91 (1999),
1159-116.

[43] Por. Denzinger-Schönmetzer,
Enchiridion Symbolorum, 1506.

[44] 25 kwietnia 1979, AAS LXXI
(1979), 557-559.

[45] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Hom. in Ezech. I, 7: PL 76, 843D.

[47] Por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Por. P. Ricoeur, O tłumaczeniu,
Gdańsk 2008.

[49] Por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 24: AAS 105 (2013),
1029-1030.

[50] L.Wittgenstein, Tractatus Logico-
Philosophicus, 5.6, Warszawa 1970,
przekł. B. Wolniewicz.



[51] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Por. G.Steiner, Po wieży Babel:
problemy języka i przekładu, przekł.
O. i W. Kubińscy, Warszawa 2018.

[53] Por. List 15, 1; CESL 54, 63.

[54] List 15, 2: CESL 54, 62-64.

[55] List 16, 2; CESL 54, 69.

[56] List 82, 2; CSEL 55, 109.

[57] Por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] List 60, 10: CESL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus I, 9,
5: SCh 510, 136-138; Sulpicjusz Sewer,
Pisma o św. Marcinie z Tours. Żywot,
Listy, Dialogi, Kraków 1995, s. 119.

[60] List 52, 7: CESL 54, 426.



[61] Homilia de nativitate Domini IV:
PL Suppl. 2, 191.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/scripturae-sacrae-affectus/
(03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/scripturae-sacrae-affectus/
https://opusdei.org/pl-pl/article/scripturae-sacrae-affectus/

	SCRIPTURAE SACRAE AFFECTUS

