
opusdei.org

Święty Josemaría, w
Bogu i z nami

Spotkanie ze świętym i jego
charyzmatem, to doświadczenie
czegoś żywego. Jak wykorzystać
owo przesłanie w różnych
momentach historii?

10-04-2025

Tego dnia święty Josemaría kończył
siedemdziesiąt dwa lata. Był 9
stycznia 1974 roku i w salonie przy
Viale Bruno Buozzi spotkała się z
nim grupa ludzi z Opus Dei, aby
odbyć rodzinną rozmowę. Obecni nie
wiedzieli o tym, ale były to



przedostatnie urodziny, które miał
spędzić na tej ziemi. Radosna
atmosfera unosiła się w powietrzu, a
ze względu na szczególną charakter
tej chwili, oczekiwano na spotkanie.
Święty Josemaría rozpoczął od słów:
"Nie chciałem niczego
przygotowywać przed przybyciem i
rozmową z wami... – Wolę niczego
nie przygotowywać – podkreślił,
siadając – chociaż czasami macie
niewielką zdolność do ciągnięcia
mnie za język[1].

Minęło ponad dwadzieścia lat od
obchodów setnej rocznicy urodzin
świętego Josemaríi. Niedawno
przypadła setna rocznica jego
święceń kapłańskich. Tym samym
możemy powiedzieć, że wkraczamy
na ostatnią prostą, aby upamiętnić
setną rocznicę założenia Opus Dei.
Czas mija, w ciągu stu lat wiele się
dzieje, świat się zmienia.
Komunikacja, transport, rozrywka,
medycyna, edukacja i wiele innych



rzeczy naszych czasów byłoby nie do
pomyślenia na początku XX wieku.
„W ciągu stu lat społeczeństwo i
Kościół bardzo ewoluowały,
podobnie jak Opus Dei, ponieważ jest
ich częścią” – powiedział w
wywiadzie Prałat Opus Dei. „Nie
jesteśmy obojętni na takie zjawiska
jak globalizacja, podbój sfery
publicznej przez kobiety, nowa
dynamika zawodowa i rodzinna
itp.”[2].

W tym kontekście rocznic i przemian
logiczne jest zadawanie sobie
pytania, w jaki sposób możemy 
pociągnąć za język świętego
Josemaríę w każdym momencie
historycznym? Jeśli „święci, którzy
znaleźli się już w obecności Boga,
utrzymują z nami więzy miłości i
komunii”[3] to jak możemy dziś
słuchać założyciela Opus Dei w
świecie tak różnym od tego, w
którym żył?



Życie, które nie pozostaje w
przeszłości

Pierwsza audiencja u świętego Pawła
VI błogosławionego Álvaro del
Portillo, następcy świętego Josemaríi,
odbyła się 5 marca 1976 r., zaledwie
dwa lata po wspomnianym na
początku spotkaniu. Biskup Rzymu
pokrótce odniósł się do założyciela
Opus Dei, zwłaszcza do jego hojnej
odpowiedzi na charyzmaty
otrzymane od Boga, aż w końcu
poradził: „Ilekroć musisz rozwiązać
jakąś sprawę, postaw się przed
Bogiem i zadaj sobie pytanie: co w tej
sytuacji zrobiłby mój założyciel?”[4].
Rozmowa toczyła się dalej wokół
anegdot o życiu świętego Josemaríi,
na co święty Paweł VI zapytał w
końcu: „Czy to wszystko spisałeś?”. —
Tak, Ojcze Święty — odparł don
Álvaro. I nie tylko jest spisane, ale
zostało zarejestrowane na filmach”.
Na co Papież stwierdził: „To jest



skarb nie tylko dla Opus Dei, ale dla
całego Kościoła”[5].

Dzięki pracy wielu osób
dysponujemy bogatymi źródłami,
aby każdy zainteresowany mógł
uzyskać dogłębną wiedzę na temat
życia założyciela Opus Dei. Ponadto
ponad dwadzieścia lat temu powstał
Instytut Historyczny Świętego
Josemaríi Escrivy de Balaguer, który
promuje badania nad jego życiem, a
obecnie redaguje i publikuje komplet
jego dzieł. Czy jednak wystarczy
dogłębnie poznać życie świętego
Josemaríi, aby być mu
współczesnym? Czy wystarczy
przenieść jego nauczanie do naszych
czasów, w formie audio i wideo, aby
żyło ono w naszych czasach? Czy to
możliwe, że kiedy zadajemy sobie
pytanie „co by zrobił w tej sprawie”,
nie umiemy znaleźć odpowiedzi?

Zagłębiając się w te pytania, możemy
napotkać pewne wyzwania.



Oczywiście, można postrzegać życie
świętego Josemaríi jako coś, co
należy tylko do przeszłości,
przeszłości, która staje się coraz
bardziej odległa w miarę upływu lat,
których mija już sto. Istnieje
niebezpieczeństwo myślenia, że z
pewnością można dostrzec nieliczne
punkty styczne z teraźniejszością lub
niewielkie podobieństwa do świata,
w którym żyjemy; że można
próbować znaleźć konkretne
odniesienia do naszych dni, których
jest coraz mniej... ale bez
zasadniczych elementów jego życia,
które są dla nas współczesne. Zdarza
się nawet, że niektórzy ludzie mają
trudności ze zrozumieniem słów,
wyrażeń lub postaw, co wymaga
objaśniania, ukazania kontekstu.

Jest jeszcze jedno niebezpieczeństwo,
powszechne w przypadku postaci
historycznej, a mianowicie branie
części za całość. Skoro materiału jest
tak dużo, nic dziwnego, że można



wyrwać słowa, które pozornie
mówią jedno, a drugie co innego; lub
wyodrębnianie stereotypowej,
redukcjonistycznej idei z jakiegoś
fragmentu myśli, którą
wypowiedział; czy nadanie równej
wagi słowom lub pismom, które jej
nie mają, takim jak nieformalne
słowa w przeciwieństwie do
formalnego dokumentu. To samo
może się zdarzyć w przypadku
decyzji lub wskazówek, które były
odpowiedzią na konkretny kontekst
historyczny i które, choć duch, który
je motywował, pozostaje,
niekoniecznie mają zastosowanie do
wszystkich czasów.

Sam założyciel Opus Dei zdawał
sobie sprawę z tych zagrożeń. On
sam, mówiąc o historii tego
charyzmatu, którego Bóg chciał dla
naszego świata, powiedział: „Pan
popycha naprzód Dzieło, mimo że
ma narzędzia tak złe jak ja. Ale
czasem serce mi się kraje, gdy myślę,



że być może można by to wszystko
wziąć – na pewno nie zdarzy się to
waszym pierwszym braciom – i
spojrzeć na to, owszem, z miłością i
entuzjazmem, ale tak, jak się
kontempluje znalezisko
archeologiczne, starożytny artefakt.
Mam nadzieję, że zdajecie sobie
sprawę z tego, że jest to rzeka łez,
dużo krwi, modlitwy i ofiary”[6]. To
ostatnie odnosi się do każdego
momentu historycznego: Opus Dei
jest powołane, by być rzeką życia,
która wypływa z Boga i zawsze
zwraca się ku przyszłości.

W tym sensie konieczne jest
roztropne odniesienie się do życia i
nauczania świętego Josemaríi, aby
móc żyć jego duchem, nie wpadając
w pułapkę jakiegoś małego
zagubienia. Ponadto, co jest logiczne,
wysiłek kontekstualizacji nie
wystarczy, aby każde pokolenie czuło
się wyzwane przez przesłanie
świętego Josemaríi; karmienie się



dzisiaj jego życiem to nie tylko
wysiłek historycznego wyjaśnienia.
Relacja ze świętym i z charyzmatem
jest tajemniczą relacją z czymś
żywym.

Rzeka życia, która pochodzi od
Chrystusa

Ale jak to możliwe, że słowa z
przeszłości, z innego kontekstu
historycznego, są zawsze aktualne?
W jaki sposób Duch Święty może
nadal przemawiać do każdego
pokolenia w oparciu o nauczanie
założyciela lub świętego? Kilka lat
temu Papież Franciszek
zaproponował Kościołowi medytację
nad postacią świętego Franciszka
Salezego w czterechsetną rocznicę
jego śmierci, ponieważ jest to życie,
„po raz kolejny powierzone każdemu
z nas”[7]. To samo uczynił święty Jan
Paweł II, przedstawiając „jako dar
Boży dla naszych czasów życie i
świadectwo Siostry Faustyny



Kowalskiej”[8]. Święta Teresa
Benedykta od Krzyża otrzymała
ważne oświecenie od Boga, kiedy
czytała świętą Teresy od Jezusa; to
samo przydarzyło się świętemu
Augustynowi, gdy zetknął się z
życiem świętego Antoniego; a
rekonwalescent, święty Ignacy
Loyola, był pod szczególnym
wrażeniem postaci świętych
Franciszka i Dominika. Jest coś w
życiu tych, którzy są już w obecności
Boga, jak w przypadku świętego
Josemaríi, co przynagla ich do
podejmowania wyzwań w każdej
epoce.

Jezus zawsze nauczał, że nasz Bóg
jest Bogiem żyjących, że w jakiś
sposób Jego słowa zawsze przynoszą
nowość. Pamiętamy scenę z tymi
saduceuszami, którzy chcieli
wystawić Jezusa na próbę opowieścią
o małżeństwach, potomstwie i
związkach po śmierci, na co Jezus
odpowiada: «Nie jest On Bogiem



umarłych, lecz żywych. Jesteście w
wielkim błędzie» (por. Mk 12, 27).
Podobnie jak w tamtym zawiłym
przypadku, zmartwychwstanie
Chrystusa jest kluczem do sprawy,
którą rozważamy. Odkrywanie
sposobu, w jaki Bóg działa w historii,
ma fundamentalne znaczenie dla
zrozumienia, co to znaczy, że święty
Josemaría jest naszym
współczesnym, że jego życie stanowi
część żywej historii Kościoła, w
przeszłości, teraźniejszości i
przyszłości. Jak mówi Joseph
Ratzinger, „w słowie minionym (w
dziele, które pozostawił nam święty
Josemaría, możemy tak pomyśleć)
można dostrzec pytanie o jego dzień
dzisiejszy; w ludzkim słowie
rezonuje coś większego”[9]. Z pomocą
Ducha Świętego Kościół uczy się
znajdować w źródłach Objawienia
odpowiedzi na coraz to nowe
sytuacje. W analogiczny sposób,
również z pomocą Ducha Świętego,
charyzmat może oświecać wciąż



nowe sytuacje, w których się
znajduje.

Kiedy charyzmat Kościoła styka się z
historią, z ludźmi z krwi i kości, z ich
troskami i wyobrażeniami, to, na co
Jezus zwraca uwagę w odniesieniu
do osoby, która w końcu odkrywa
logikę królestwa niebieskiego, staje
się rzeczywistością, ponieważ «ze
swego skarbca wydobywa rzeczy
nowe i stare» (Mt 13, 52). Jest to
proces, w którym warto nie
zapomnieć o kilku słowach samego
świętego Josemaríi: zawsze będziemy
musieli działać, „mając na uwadze,
że zmiana okoliczności
historycznych — z modyfikacjami,
jakie wprowadza do struktury
społeczeństwa — może sprawić, że
to, co było sprawiedliwe i dobre w
określonym momencie, przestało
takim być”[10].

Święty Josemaría, mając już pełnię
życia w Chrystusie, nie jest oddalony



o sto lat, ale jest obecny wśród nas i
nadal przekazuje nam, na różne
sposoby, ducha, którego Bóg mu
powierzył, aby ludzie wszystkich
czasów, natchnieni tym światłem,
mogli oświecić swoją sytuację
historyczną. W tym sensie jedną z
powinności w tym zadaniu będzie
nauczenie się rozróżniania w
słowach lub postawach założyciela
Opus Dei tego, co należy do jego
kontekstu historycznego, jego
osobistego charakteru, jego opinii w
konkretnej sytuacji itp. od tego, co
stanowi część charyzmatu
zamierzonego przez Boga; konieczne
jest nauczenie się odróżniania tego,
co jest czysto historyczne w świętym
Josemaríi od tego ognia, który
rozpalił w nim Duch Święty i który z
konieczności ma związek z istotnymi
cechami Opus Dei. W tym
normalnym zadaniu rozeznawania,
Kościół i głowa Dzieła będą mieli
trudne zadanie, z pomocą Boga i
wszystkich tych, którzy otrzymali



tego ducha, aby zawsze kierować
tym procesem.

Założyciel, który ukrywa się, aby
Bóg mógł jaśnieć

Wielu świętych wyraziło pragnienie
kontynuowania swojej misji na ziemi
z nieba. Papież Franciszek napisał
niedawno o świętej Teresie od
Dzieciątka Jezus: «Przemiana, która
się w niej dokonała, pozwoliła jej
przejść od żarliwego pragnienia
Nieba do stałego i żarliwego
pragnienia dobra wszystkich,
którego kulminacją było marzenie o
kontynuowaniu w Niebie swojej
misji miłowania Jezusa i sprawiania,
aby był kochany. W związku z tym, w
jednym ze swoich ostatnich listów
napisała: „Liczę na to, że w Niebie
nie będę bezczynna: pragnę
pracować tam dla Kościoła i ludzi”. I
w tych samych dniach, w bardziej
bezpośredni sposób, powiedziała:
„Moje Niebo będzie na ziemi aż do



końca świata. Tak, chcę, aby moje
Niebo polegało na czynieniu dobra
na ziemi” (...). „Dobry Bóg nie
dawałby mi pragnienia czynienia
dobra na ziemi po śmierci, gdyby nie
chciał tego pragnienia
zrealizować”»[11].

W bardzo podobny sposób święty
Josemaría również miał to
przekonanie. "Powtarzał nam – pisał
don Álvaro w jednym ze swoich
listów – przez lata, z pewną
częstotliwością i ze swoim
zwyczajnym szczerym akcentem, w
ojcowskiej ufności: «Kiedy umrę,
będzie jeszcze lepiej, bo tutaj jestem
tylko utrapieniem; a z Nieba będę
mógł wam lepiej pomagać”[12]. Minęło
prawie pięćdziesiąt lat od
zakończenia fizycznej wędrówki
świętego Josemaríi przez tę ziemię,
kiedy to Opus Dei rozpoczęło okres
ciągłości i nowości, „z tą wielką
bolesną luką, ale z bardzo
intensywną nadprzyrodzoną



skutecznością”[13]; z materialną
nieobecnością jego założyciela, ale z
jego duchową obecnością, ponieważ
jest już blisko Boga. Jak możemy
nadal ciągnąć go za język? Jak
odkryć, co robiłby w każdej chwili,
gdyby żył w naszej epoce, kochając
czas, w którym żyjemy?

Być może klucz leży właśnie w tej
„wielkiej bolesnej luce”, jaką jest
fizyczna nieobecność świętego
Josemaríi, a która pozwala mu teraz
w pełni zrealizować motto jego życia:
„Ukrywanie się i znikanie to moja
sprawa, że jaśnieje tylko Jezus”[14]. Na
tej drodze nie zobaczymy w
założycielu Opus Dei tylko kogoś, kto
uosabia cechy czasów, w których żył i
kto jest naśladowany mechanicznie.
Bardziej niż życie tak jak On, chodzi
o życie z Nim w Chrystusie, zawsze
natchnionym w nowy sposób
duchem, którym natchnął go Bóg.
Sam święty Josemaría wielokrotnie
powtarzał, że należy pamiętać, iż w



każdej epoce zawsze należy
naśladować Chrystusa. Chodzi o to,
by przeżywać naszą własną sytuację
historyczną, wszystkie wielkie i małe
epizody życia, „cum Petro ad Iesum
per Mariam”[15]: jako kontemplatycy
pośród świata, w tym Bożym dialogu,
dobrze zakorzenionym w Kościele,
bo tylko w ten sposób możemy
wytrwać.

„Wejść na morze świata —
powiedział Prałat Opus Dei — nie
oznacza dostosowania przesłania lub
ducha do okoliczności chwili,
ponieważ Ewangelia już zawiera w
sobie zdolność rozświetlania
wszystkich sytuacji. Jest to raczej
wezwanie dla każdego z nas, z
naszymi zasobami duchowymi i
intelektualnymi, z naszymi
umiejętnościami zawodowymi lub
doświadczeniem życiowym, a także z
naszymi ograniczeniami i wadami,
aby starać się zobaczyć, w jaki
sposób możemy współpracować



więcej i lepiej w ogromnym zadaniu
umieszczenia Chrystusa na szczycie
wszystkich ludzkich działań. W tym
celu konieczne jest głębokie
zrozumienie czasów, w których
żyjemy, dynamiki, która na nie
wpływa, potencjału, który je
charakteryzuje, a także ograniczeń i
czasami poważnych
niesprawiedliwości, które je
dotykają”[16].

***

Święty Josemaría mawiał, odnosząc
się do Opus Dei, że „wszystko jest
zrobione i wszystko jest jeszcze do
zrobienia”. W chwili jego kanonizacji
Kościół przyjął i zatwierdził, dzięki
jego świętemu życiu, charyzmat
powierzony mu jako założycielowi.
Dlatego Jego życie, które wykracza
poza śmierć i przekracza historię,
przynagla nas z nieba, aby każdy z
nas był Opus Dei. Zauważyliśmy, że
czasami, gdy przychodził na zebrania



ze swoimi synami i córkami, niczego
nie przygotowywał, ponieważ wolał
dać się ponieść pytaniom obecnych.
To samo dzieje się również dzisiaj:
święty Josemaría jest gotów dać się 
pociągnąć za język tym z nas, którzy
żyją w czasach bardzo odmiennych
od jego własnych. Ale w tym celu
będziemy musieli odkryć nasze
własne troski, aby spojrzeć na nie w
świetle Chrystusa, w duchu
założyciela Opus Dei. Święty
Josemaría, będąc w wiecznej nowości
Boga, nie rozdaje receptur z
przeszłości, ale zawsze wychodzi na
spotkanie teraźniejszości, aby
budować przyszłość.

Hernán Salcedo Plazas

[1] Wspomnienia Hernána Salcedo.

[2] Ks. Fernando Ocáriz, wywiad dla El
Mercurio de Chile, 28 lipca 2024 r.



[3] Franciszek, Gaudete et exsultate, 4.

[4] Błogosławiony Álvaro del Portillo,
Słowa wypowiedziane na spotkaniu
rodzinnym. AGP, Biblioteca, P01,
1976, str. 281.

[5] Tamże, str. 284.

[6] Święty Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 14 czerwca
1972 r.

[7] Franciszek, List apostolski Totum
amoris est, 28 grudnia 2022 r.

[8] Św. Jan Paweł II, Homilia z okazji
Kanonizacji bł. Marii Faustyny
Kowalskiej, 30 kwietnia 2000 r.

[9] Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu.
Część pierwsza. Wprowadzenie.

[10] List 29, nr 18.

[11] Franciszek, C'est la confiance, 15-
X-2023, nn. 43-44.



[12] Błogosławiony Álvaro del Portillo, 
Listy rodzinne II, nr 52. AGP,
Biblioteka, P17.

[13] Tamże, 64.

[14] Święty Josemaría, List z okazji
złotego jubileuszu kapłaństwa, 28
stycznia 1975 r.

[15] Kuźnia, 647.

[16] Ks. Fernando Ocáriz, Słowo, 7
lipca 2017 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/san-josemaria-en-dios-y-con-

nosotros/ (25-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/san-josemaria-en-dios-y-con-nosotros/
https://opusdei.org/pl-pl/article/san-josemaria-en-dios-y-con-nosotros/
https://opusdei.org/pl-pl/article/san-josemaria-en-dios-y-con-nosotros/

	Święty Josemaría, w Bogu i z nami

