
opusdei.org

Rzeczy drobne

Czy naprawdę chcesz osiągnąć
świętość? — Spełniaj drobne
obowiązki każdej chwili: czyń,
coś powinien, skupiony na tym,
co czynisz.

15-04-2018

Czy naprawdę chcesz osiągnąć
świętość? — Spełniaj drobne
obowiązki każdej chwili: czyń, coś
powinien, skupiony na tym, co
czynisz[1].

1. Przy okazji niektórych kanonizacji
Magisterium Kościoła nauczało, że



świętość nie wymaga dokonywania
nadzwyczajnych czynów, ale polega
właśnie jedynie na zgodności z wolą
Bożą, a więc wyraża się w ciągłym i
dokładnym wypełnianiu obowiązków
własnego stanu[2].

To właśnie jest ta prosta droga do
świętości proponowana przez św.
Josemaríę: Czy naprawdę chcesz
osiągnąć świętość? — Spełniaj drobne
obowiązki każdej chwili: czyń, coś
powinien, skupiony na tym, co
czynisz[3]. Te dwa wymogi łączą się
w jednym pełnej miłości trosce o
rzeczy drobne, dlatego że w praktyce
własne obowiązki nie są rzeczami
wielkimi materialnie, tylko drobnymi
obowiązkami każdej chwili, i
doskonałość ich wykonania polega
również na rzeczach drobnych
spełnianych niezwłocznie z miłości
do Boga i do ludzi. Na tych dwóch
wymogach opiera się idea, że dla
świętości pierwszorzędna jest miłość
w odniesieniu do materialnego



charakteru uczynków. Najmniejszy
uczynek, dokonany z Miłości — jakże
wielką ma wartość![4]. Wartość
rzeczy na płaszczyźnie uświęcenia i
apostolstwa nie wywodzi się
zasadniczo od ich wartości ludzkiej,
od tego, czy są ważne w mniemaniu
powszechnej ludzkiej opinii, tylko od
miłości do Boga, z jaką są
wykonywane. Miłość ta objawia się
często w drobnych sprawach w
obcowaniu z Bogiem i bliźnimi —
poczynając od drobiazgu
dotyczącego pobożności jak staranne
odmawianie modlitwy ustnej,
prawdziwe przyklęknięcie przed
tabernakulum a kończąc na geście
wynikającym z dobrego wychowania
lub uprzejmości. Miłość zamienia na
wielkie to, co w ludzkich oczach
wydaje się nieskończenie małe: 
Czyńcie wszystko z Miłości. —
Wówczas nie ma małych rzeczy:
wszystko jest wielkie[5]. Uczynki
Miłości są zawsze wielkie, nawet jeśli
są to rzeczy z pozoru drobne[6].



2. To, opisane powyżej
pierwszeństwo miłości nie powinno
prowadzić do myślenia, że
obiektywna, zewnętrzna doskonałość
dokonywanych uczynków jest mało
istotna. Święty Josemaría Escrivá
podkreśla również to ostatnie. Aby
lepiej zrozumieć jego nauczanie,
wypada zastanowić się trochę więcej
nad znaczeniem wyrażenia rzeczy
drobne.

Przede wszystkim nie trzeba
wyobrażać sobie drobnych rzeczy
głównie jako rzeczywistości
zewnętrznej w stosunku do nas. Na
przykład, w przypadku otwartych
drzwi, które powinny być zamknięte, 
drobną rzeczą nie są otwarte drzwi,
tylko czynność ich zamknięcia, przez
którą praktykuje się cnotę ładu przez
wzgląd na miłość do Boga i do ludzi.
To znaczy, że drobne rzeczy są przede
wszystkim wewnętrznymi aktami
cnoty, które określa się jako drobne
nie ze względu na intensywność



aktu, który jako taki może być bardzo
wielki, tylko z jakiegoś innego
powodu, jak jego krótkotrwałość albo
niewielkie znaczenie na płaszczyźnie
ludzkiej. Tak dzieje się z wieloma
szczegółami dotyczącymi ładu,
niezależnie od tego, że poza tym
mogą mieć znaczące konsekwencje,
proszę pomyśleć o efekcie
niedomkniętych drzwi zamrażarki,
lub niedolanego oleju silnikowego w
samochodzie.

Kiedy Święty Josemaría mówi o
znaczeniu drobnych rzeczy, odnosi
się niekiedy do drobnych rzeczy
duchowych, które są wyłącznie
wewnętrznymi aktami, choćby były
dokonywane przy okazji zewnętrznej
działalności, na przykład,
wypowiedzenie aktu strzelistego
podczas zamykania drzwi albo
odnowienie w sercu ofiarowania
pracy Bogu. Innym razem chodzi o
drobne rzeczy materialne, czynności,
które mają na celu zewnętrzny



drobiazg przyczyniający się do
obiektywnej poprawy stanu
otaczających nas rzeczy, choćby
miało to miejsce w minimalnym
stopniu, na przykład poprawienie
jakiejś wady, żeby usłużyć innym
przez wzgląd na miłość do Boga.

W odniesieniu do drobnych rzeczy
materialnych święty Josemaría
przypisuje ich znaczenie również
efektowi zewnętrznemu, chociaż ich
wartość dla świętości opiera się
przede wszystkim na miłości, z jaką
są wykonywane. Jest jasne, że rzeczy
drobne są cenne przez wzgląd na
miłość, dzięki której mogą stawać się 
wielkie, jednak to —w ramach logiki
Wcielenia, która kieruje nauczaniem
założyciela Opus Dei— jest
nieodłączne od wartości, jaką
posiada robienie rzeczy dobrze,
staranność przy ich realizacji.
Oczywiście nie tracą one zasługi
nadprzyrodzonej, kiedy mimo woli
doskonałego działania, przy



dołożeniu wszelkich starań, nie
osiąga się pożądanego efektu. Jednak
wola nie byłaby dobra bez
rzeczywistego zainteresowania
uzyskaniem, aby skutki były dobre.

Ta kwestia jest nieustannie obecna w
tekstach św. Josemaríi. Widzieliśmy
już przedtem, że naucza, aby być 
skupionym na tym, co czynisz; innym
razem zachęca do realizowania w
sposób doskonały własnych zadań aż
do chwili, kiedy kładzie się ostatnią
cegłę[7]; zachęca do tego, żeby dobrze
wykończyć każdą rzecz, w sposób po
ludzku doskonały[8], tak, żeby była to
praca doskonała, wykończona jak
filigranowe dzieło sztuki[9]. W
związku z tym przypomina wiersz
pewnego poety z Kastylii: rzetelnie
zrobić coś / ważniejsze jest niż tylko
zrobić gładką i kształtną,
zdecydowaną i przyjemną
doskonałość[10].



Zwykle stawiano akcent tylko na
miłość, nie na materialną perfekcję
realizowanego przedsięwzięcia. Św.
Josemaría nalega także na ten aspekt
obiektywny. Dbałość o małe rzeczy
jest istotna nie tylko dlatego, że daje
cnotliwym działaniom regularny,
oszlifowany i gładki i jednocześnie
wyrazisty kształt miłości i
doskonałości[11]— co nadal jest
najważniejsze — ale również dlatego
że akty te przyczyniają się do
porządkowania spraw tego świata
tak, jak chce tego Bóg, sprawiając, że
odzwierciedlają obiektywnie w
pewien sposób Boską doskonałość.

3. Liczni święci i mistrzowie życia
duchowego nauczali w przeciągu
wieków wartość małych rzeczy,
przede wszystkim małych rzeczy
duchowych: od św. Augustyna (V w.)
[12] i św. Grzegorza Wielkiego (VI w.)
[13] po św. Teresę od Jezusa (XVI w.)
[14], św. Jana od Krzyża (XVI w.)[15] i
św. Teresę z Lisieux (XIX w.)[16].



Dla nich wszystkich, dbałość o małe
rzeczy jest ważna dla świętości.
Powód jest łatwo zrozumiały, jeśli
bierzemy pod uwagę, że świętość
zakłada wzrost w łasce bożej - Bóg
bowiem pysznym się sprzeciwia, a
pokornym łaskę daje (1P 5,5; Jk 4,6).
W tym dostrzega się wielką wartość 
małych rzeczy, dlatego że fakt, iż są 
małe sprzyja pokorze, przyczyniając
się do usuwania przeszkody pychy,
która uniemożliwia przyjęcie łaski
Boga. Kiedy chodzi o wielkie
działania, łatwiej popaść w próżność.
Natomiast rzeczy małe zwykle
przechodzą niepostrzeżenie dla
innych i nie otrzymują ludzkiej
nagrody. Tylko Bóg je widzi i
nagradza miłość, jaką włożono w te
drobiazgi.

Nauczanie św. Josemaríi Escrívy
zachowuje ciągłość z tradycją
świętych, ale równocześnie odnawia
tę tradycję dzięki światłu, jakiego Bóg
udzielił mu 2 października 1928



roku, w dniu założenia Opus Dei,
żeby głosić świętość w życiu
codziennym. Z tego powodu, w
ramach jego nauczania, znaczenie 
małych rzeczy jest ściśle związane z
dwiema istotnymi cechami ducha,
którego przekazuje: z sensem Bożego
synostwa — fundamentem
chrześcijańskiego życia, oraz z
uświęceniem pracy zawodowej — 
osią świętości pośród świata.

Z jednej strony Boże synostwo, bo co
może ofiarować dziecko Boże
swojemu Ojcu, jeśli nie właśnie małe
rzeczy? Ktoś może zapewne
wyobrażać sobie, że w życiu
codziennym niewiele można
ofiarować Bogu: drobiazgi, błahostki.
Małe dziecko, chcąc przypodobać się
swojemu ojcu, ofiaruje mu to, co ma:
ołowianego żołnierzyka bez głowy,
szpulkę bez nici, kamyczki, dwa guziki
— wszystko to, co ma wartościowego
w swoich kieszeniach, swoje skarby. I
ojciec nie zważa na znikomość daru.



Dziękuje za niego i przyciska syna do
serca, z ogromną czułością.
Postępujmy w ten sposób z Bogiem, bo
te drobnostki —te drobiazgi— stają
się wielkimi rzeczami, dlatego że
wielka jest miłość. To należy do nas.
Czynienie heroicznymi —z Miłości—
tych drobiazgów każdego dnia, każdej
chwili[17].

Z drugiej strony dbałość o rzeczy
drobne jest niezbędna do uświęcania
pracy, dlatego że doskonałość pracy
— niezbędny wymóg jej uświęcenia
— polega na małych rzeczach,
zgodnie z przykładem Jezusa w
latach jego życia w Nazarecie, kiedy
to nie wykonywał czynności
nadzwyczajnych, tylko codziennych i
drobnych. Wykonujcie zatem waszą
pracę, wiedząc, że patrzy na nią Bóg:
laborem manuum mearum respexit
Deus (Rdz 31, 42). Musi w związku z
tym należeć do nas Jego święte i
zaszczytne zadanie: nie tylko
wykończone do ostatniego szczegółu,



ale zrealizowane z moralną
prawością, z uczciwością, ze
szlachetnością, z lojalnością, ze
sprawiedliwością[18].

4. Świętość zawsze wymaga
heroizmu. W klasycznej
starożytności „herosi" byli
postaciami —rzeczywistymi lub
mitologicznymi— którym
przypisywano nadzwyczajne
bohaterskie czyny. Heroizm był
przywilejem niewielu i pozostawał
poza życiem codziennym. Dla
chrześcijan tak nie jest. Dzisiaj, tak
samo jak wczoraj, od chrześcijanina
oczekuje się heroizmu[19]; świętość
nigdy nie jest rzeczą mierną[20].

Heroizm odnosi się do walki. Życie
chrześcijańskie wymaga heroicznej
walki, z miłości do Boga, przeciwko
wszystkiemu, co sprzeciwia się
świętości. Nie tylko przeciwko
grzechowi śmiertelnemu, ale też
przeciwko grzechowi



powszedniemu. Ktokolwiek więc
zniósłby jedno z tych przykazań,
choćby najmniejszych, i uczyłby tak
ludzi, ten będzie najmniejszy w
królestwie niebieskim. A kto je
wypełnia i uczy wypełniać, ten będzie
wielki w królestwie niebieskim (Mt 5,
19). Grzechy powszednie wyrządzają
duszy wielką szkodę. — Dlatego to
mówi Pan w “Pieśni nad Pieśniami":
Capite nobis vulpes parvulas, quae
demoliuntur vineas — schwytajcie
nam małe lisy, co pustoszą
winnicę[21].

Trzeba również zwalczać skłonność
do grzechu, która gnieździ się w
każdym człowieku, także w
drobnych aspektach. W tym sensie
Pismo Święte ostrzega, że kto ma za
nic małe rzeczy, wnet podupadnie (Syr
19,1). Skuteczna taktyka polega na
planowaniu walki w małych
sprawach. Ten nadprzyrodzony
sposób postępowania jest prawdziwą
taktyką wojskową. Prowadzisz wojnę



— te codzienne walki swego życia
wewnętrznego — na pozycjach
położonych daleko od głównych
murów twojej fortecy. I nieprzyjaciel
uderza w tamte miejsca: w twe drobne
umartwienia, w twoją codzienną
modlitwę, w twoją uporządkowaną
pracę, w twój plan życia. Więc trudno
mu podejść do podatnych na szturm
bastionów twego zamku. — A gdy do
nich dochodzi, to bezskutecznie[22].
Taka jest droga, żeby być wiernymi
miłości do Boga w sprawach
wielkich: Kto w drobnej rzeczy jest
wierny, ten i w wielkiej będzie wierny
(Łk 16,10).

Środkiem służącym do zwalczania tej
skłonności do zła (zwanej również
pożądliwością), jest umartwienie. Św.
Josemaríi radził w tej kwestii: 
umartwienia należy szukać w
rzeczach drobnych i zwyczajnych, w
intensywnej, stałej i uporządkowanej
pracy. W rzeczach drobnych, które nie
powodują utraty twojego zdrowia, ale



sprawiają, że wciąż masz zapał.
Umartwienie w posiłkach. Heroiczne
minuty w ciągu dnia. Punktualność.
Ład. Pilnowanie wzroku na ulicy, z
naturalnością. Całe mnóstwo
szczegółów i dobrze wykorzystanych
okazji[23]. Św. Josemaría podkreśla,
jak przykłady małych zwycięstw:
uśmiechanie się do osób, które nam
przeszkadzają, sprzeciwianie się
zachciankom ciała w rzeczach
zbędnych, przyzwyczajenie się do
słuchania innych, wykorzystanie z
pożytkiem czasu danego nam przez
Boga...[24].

Walka dzieci Bożych nie jest tylko
obroną, ale przede wszystkim
atakiem, podbojem. Trzeba się starać
okazywać miłość do Boga w
sprawach drobnych. Ten, kto miłuje,
odkrywa mnóstwo szczegółów, o
które może dbać, mnóstwo okazji do
czynienia drobnych przysług, 
ofiarowania Bogu rzeczy wielkich i
małych - z miłością[25], z myślą o



Kościele, o Papieżu, o duszach. Pan
widzi te drobiazgi, które mogą
kosztować wiele poświęcenia, jak
widział hojność tej kobiety, która
wrzuciła dwa pieniążki na kult w
świątyni: wtedy przywołał swoich
uczniów i rzekł do nich: Zaprawdę,
powiadam wam: ta uboga wdowa
wrzuciła najwięcej ze wszystkich,
którzy kładli do skarbony. Wszyscy
bowiem wrzucali z tego, co im
zbywało; ona zaś ze swego
niedostatku wrzuciła wszystko, co
miała, całe swe utrzymanie (Mk
12,43-44).

Heroizm w małych rzeczach przynosi
w nagrodę wielki wieniec. Bóg
nagradza taką walkę w przez wzgląd
na miłość do Niego chwałą Niebios: 
Dobrze, sługo dobry i wierny! Byłeś
wierny w rzeczach niewielu, nad
wieloma cię postawię: wejdź do
radości twego pana! (Mt 25,21; Łk
19,17). Ponieważ byłeś in pauca
fidelis —wierny w drobnych sprawach



— wejdź do radości twego Pana. Są to
słowa Chrystusa — in pauca fidelis. 
Czy pogardzisz teraz tymi drobnymi
sprawami, wiedząc, że ci, co je
zachowują, wejdą do chwały
niebieskiej?[26].

5. Życie codzienne jest polem bitwy,
gdzie powinien mieć miejsce
heroizm chrześcijanina. Można
heroicznie przeżywać życie
codzienne — przemienianie
codziennej prozy w
jedenastozgłoskowiec, w poezję
heroiczną[27]. Tak jak najprostsze
czynności Pana podczas Jego życia w
Nazarecie — codzienna praca, życie
rodzinne, obcowanie ze wszystkimi
ludźmi — były heroiczne przez
wzgląd na miłość, z jaką je
wykonywał, tak również życie
codzienne chrześcijanina może być
heroiczne heroizmem rzeczy
drobnych.



Niepotrzebne są spektakularne
czyny. Św. Josemaría Escrivá zwykł
mawiać, że jeżeli nasze życie jest
zwyczajne i powszednie, pragnienie
służby Bogu poprzez rzeczy wielkie
przypominałoby próbę polowania na
lwy na korytarzu naszego domu. To
historia Tartarina z Taraskon, którą
tylekroć wam przypominałem. Nie
znajdziecie lwów na domowych
korytarzach. Natomiast jest całe
mnóstwo drobiazgów, które
wymagają heroizmu: niektóre z nich
ze względu na swoją długotrwałość;
inne właśnie dlatego że po ludzku
mają niewielkie znaczenie[28]. To, co
jest małe, pozostaje małe. Ten jednak,
kto jest wierny w tym, co małe, sam
jest wielki[29].

Czyny cnotliwe w codziennym życiu
polegają zwykle na drobiazgach
łatwych do wykonania, jeśli się je
postrzega pojedynczo. Heroizm
znajduje się w ich liczbie, w ich
cichej powtarzalności, bez



rekompensaty podziwu
innych.Prawdziwy heroizm leży w
tym, co zwyczajne, w tym, co
codzienne, wykonywane jeden raz lub
ciągle, z wytrwałością, wobec Boga i z
wysiłkiem, którego nic nie osłabi[30].
To heroizm wytrwałości w tym, co
powszednie, w tym, co codzienne[31],
ponieważ wytrwałość w rzeczach
małych z Miłości to heroiczność[32].

Heroizm w codzienności to heroizm
Najświętszej Maryi Panny, Mistrzyni
ukrytej i cichej ofiary[33]. To heroizm
Jezusa w latach życia w ukryciu,
najwyższy wzorzec cnoty w
codziennej egzystencji. Nie robiąc
niczego nadzwyczajnego, Jezus
działa heroicznie w każdej chwili, z
pełnym posłuszeństwem Woli Ojca,
które prowadzi Go do oddania życia
na Krzyżu. Na Golgocie ukaże swoją
miłość i swoje doskonałe ludzkie
cnoty poprzez swoją Mękę i Śmierć,
ale ta miłość i te same cnoty były już
obecne we wszystkim, co robił w



Nazarecie. Dlatego chrześcijanin
musi patrzeć na Chrystusa na
Krzyżu, żeby nauczyć się żyć
cnotami, niosąc swój codzienny
krzyż[34].

6. Święty Josemaría Escrivá nauczał
znaczenia małych rzeczy przykładem
swojego życia, a nie tylko w pismach
i nauczaniu. Prałat Álvaro del
Portillo zaświadczał, że dbałość o 
małe rzeczy należy do
fundamentalnej charakterystyki[35]
jego ducha i komentuje: to było
cudowne, że serce tak duże, dusza,
która wzniosła się tak wysoko i stała
się głównym bohaterem wspaniałych
planów Bożych była zdolna wnikać z
taką przenikliwością to, co —jak
zwykł mówić— spostrzega się jedynie
źrenicami, które rozszerzyła
miłość[36]. Z całej duszy pragnął
naśladować Chrystusa, który jako
Bóg, ma zawsze przed oczami to co
największe i to co najmniejsze: ubiór



polnej trawy (Mt 6,20), włosy na
naszej głowie (Mt 10,30), etc.

Uczył nas swoim przykładem dbać o
wiele szczegółów, od konserwacji
budynków po dbałość o dobre
funkcjonowanie nawet najmniejszych
narzędzi pracy. Powtarzał, że każdy
przedmiot powinno się używać
zgodnie z jego przeznaczeniem[37].
Przywiązywał dużą wagę do
dekoracji domu, zachęcał do dbałości
o przedmioty osobiste: ubrania,
przyrządy do pracy zawodowej, etc.
Pomagał dostrzegać wartość
porządku materialnego,
punktualności, czystości…[38].

[1] Św. Josemaría, Droga, n. 815.
Artykuł ogranicza się do wagi małych
rzeczy według nauczania św.
Josemaríi.



[2] Benedykt XV, Dekret o
heroiczności cnót sługi bożego
Antoniego M. Gianelli, Acta
Apostolicae Saedis (dalej AAS) 12
(1920) 173; zob. też Pius XII, Homilia
5-IV-1948: AAS 40 (1948) 149.

[3] Św. Josemaría, Droga, n. 815.

[4] Tamże, n. 814.

[5] Tamże, n. 813.

[6] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, n. 44.

[7] Św. Josemaría,Kuźnia, n. 489.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, n. 50.

[9] Św. Josemaría,Przyjaciele Boga, n.
63.

[10] Antonio Machado, Proverbios y
cantares, XXIV; cytowane w: Św.
Josemaría, Homilia Namiętnie kochać



świat, w: Kochać Kościół, Księgarnia
św. Jacka, Katowice 1994, n. 54.

[11] Św. Josemaría,Droga, n. 20.

[12] Zob. św. Agustyn, Wyznania, c.
VIII, 18; In Ioannis Evangelium
tractatus, 12, 14 (PL 35, 1491-1492); 
Enarrationes in Psalmos, 39, 22 (PL
36, 447-448); Sermo 58, 10 (PL 38,
398); Sermo 69, 1, 2 (PL 38, 442);Ep.
265 ad Seleucianae, 8 (PL 33, 1089).

[13] Zob. św. Grzegorz Wielki, Regula
pastoralis, III, 33 (PL 77, 116).

[14] Można skonsultowac liczne
teksty w: E. Hennessey, La noción de
“cosas pequeñas” en cuatro autores
espirituales del Siglo de Oro español,
Facultad de Teología de la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz, Roma
2009, rozdz. 2.

[15] Tamże, rozdz. 3.



[16] Zob. św. Teresa z Lisieux, Dzieje
duszy, tłum. K. Rogalska, Flos
Carmeli, Poznań 2005, rozdz., 7, 9, 11.

[17] Św. Josemaría, w: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de Teología espiritual, 3 t., Rialp,
Madrid 2010, 2011, 2013, t. II, rozdz.
VI.4.6.

[18] Tamże, t. III, rozdz. VII, 2.2.1.b).

[19] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, n. 82.

[20] Św. Josemaría, w: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad..., t.
I, Parte preliminar, III, 1.c).

[21] Św. Josemaría,Droga, n. 329.

[22] Tamże, n. 307.

[23] Św. Josemaría, Apuntes tomados
de la predicación (Notatki słuchaczy),
13-IV-1954 (AGP, P18, p. 61), w: E.



Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad..., t. III, cap. VIII.2.5.1.

[24]Św. Josemaría,To Chrystus
przechodzi, n. 37.

[25] Św. Josemaría, Kuźnia, n. 784.

[26] Św. Josemaría,Droga, n. 819.

[27] Św. Josemaría,To Chrystus
przechodzi, n. 50.

[28] Św. Josemaría, w: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad..., t.
II, rozdz. VI, 4.6.

[29] Św. Austyn, De doctrina
christiana, 14, 35.

[30] Św. Josemaría, w: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad..., t.
II, rozdz. VI, 4.6.

[31] Tamże.

[32] Św. Josemaría,Droga, n. 813; zob.
też Kuźnia, n. 85.



[33] Droga, n. 509; zob. też To
Chrystus przechodzi, n. 172.

[34] Zob. Droga, n. 277; a także: To
Chrystus przechodzi, n. 58; św.
Tomasz z Akwinu, Super Symbolum
Apostolorum, c. 6.

[35] Álvaro del Portillo, O Założycielu
Opus Dei, wywiad przeprowadzony
przez Cesare Cavalleri,
Wydawnictwo Księży Marianów,
Warszawa 2004, s. 86.

[36] Tamże.

[37] Tamże.

[38] Zob. Pilar Urbano, Człowiek z
Villa Tevere, tłum. B. Jakubowski,
Bernardinum, Pelplin 2009, rozdz.
XV, ss. 315 nn.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rzeczy-drobne/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rzeczy-drobne/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rzeczy-drobne/

	Rzeczy drobne

