
opusdei.org

Rozważania: wtorek
21 tygodnia okresu
zwykłego

Rozważanie na wtorek 21
tygodnia okresu zwykłego.
Poruszane tematy to: Chrystus
nie odtrąca faryzeuszy;
pragnienie zrozumienia dobra
płynącego z przykazań;
przemiana od środka do
zewnątrz.

23-05-2025

Chrystus nie odtrąca
faryzeuszy;

• 



Pragnienie zrozumienia dobra
płynącego z przykazań;
Przemiana od środka do
zewnątrz.

EWANGELIA przedstawia nam wiele
spotkań Jezusa z uczonymi w Piśmie
i faryzeuszami. Często widzimy, jak z
nimi rozmawia, niestrudzenie
szukając ich nawrócenia – co nie
dziwi, bo „Syn Człowieczy przyszedł
szukać i zbawić to, co zginęło” (Łk
19,10), a Chrystus postrzegał tych
ludzi jako bardziej oddalonych od
Królestwa Bożego niż celnicy i
nierządnice (por. Mt 21,31). Wiemy,
że Pan nie odmawia pomocy
potrzebującym i robi wszystko, co w
Jego mocy, aby odzyskać zagubione
owce. A niektóre z tych zagubionych
owiec, jakimi było wielu uczonych w
Piśmie i faryzeuszy, kosztowały Go
wiele wysiłku. W swoim ziemskim

• 

• 



życiu - o ile nam wiadomo - Jezus
odniósł tylko kilkazwycięstw. Jeszcze
przed swoją męką i śmiercią
spotykamy uczonego w Prawie, który
potajemnie staje się Jego uczniem
(por. J 7,50; J 19,38). Po Jego
zmartwychwstaniu niektórzy
faryzeusze przyjmą wiarę (por. Dz
15,5). Wśród nich znajdą się tacy,
którzy nadal będą trzymać się
schematów dawnego Prawa, co
spowoduje pewne trudności w
pierwszej wspólnocie
chrześcijańskiej (por. Dz 15,5). Inni –
jak Paweł (por. Dz 23,6) – okażą się
niezwykle skuteczni.

Można przypuszczać, że Jezus nie
czuł się zbyt komfortowo podczas
niektórych spotkań z członkami
żydowskiej władzy religijnej. Często
zdawał sobie sprawę, że jedyne,
czego od Niego chcieli, to znaleźć
pretekst do oskarżenia. Martwiła go
również ślepota ich serc, która
uniemożliwiała im przyjęcie dobrej



nowiny, którą głosił. Mimo to
Chrystus nie odsunął się od nich.
Według naszych ludzkich schematów
może lepiej byłoby otaczać się tylko
tymi, którzy rozumieli Jego
przesłanie i przyjmowali je z
miłością. Ale Pan nie odrzucał
dialogu z tymi, którzy Go nie kochali.
W końcu Bóg nie pragnie „śmierci
występnego, ale jedynie tego, aby
występny zawrócił ze swej drogi” (Ez
33,11). Kiedy zwracał się do nich,
czynił to z pragnieniem nakłonienia
ich do zmiany postępowania, nawet
gdy Jego słowa były surowe: „Biada
wam, uczeni w Piśmie i faryzeusze,
obłudnicy! Bo dajecie dziesięcinę z
mięty, kopru i kminku8, lecz
pomijacie to, co ważniejsze jest w
Prawie: sprawiedliwość, miłosierdzie
i wiarę” (Mt 23,23).

Możemy prosić naszego Pana, aby
pomógł nam odczuwać to pragnienie
dusz, które prowadzi nas do
szukania zbawienia wszystkich ludzi,



nawet tych, którzy być może nas nie
rozumieją. „Chcemy czynić dobro
wszystkim –pisał św. Josemaría–:
tym, którzy miłują Jezusa Chrystusa,
i tym, którzy być może Go
nienawidzą. Tych drugich na
dodatek bardzo nam szkoda. Dlatego
staramy się obcować z nimi z
miłością, pomagając znaleźć wiarę,
tłumiąc zło — powtarzam —
obfitością dobra. Nie możemy
postrzegać nikogo jako
nieprzyjaciela. Jeżeli walczą z
Kościołem w złej wierze, nasze
prawe, zdecydowane i uprzejme
ludzkie postępowanie będzie
jedynym sposobem, żeby z łaską
Bożą odkryli prawdę, albo
przynajmniej ją uszanowali”[1].

CHRYSTUS wyrzuca faryzeuszom i
uczonym w Piśmie rygorystyczne
przestrzeganie ludzkich norm, przy



jednoczesnym zaniedbywaniu
podstawowych boskich przykazań.
Nie krytykuje jednak samego faktu
istnienia tych norm. Jezus
potwierdza, że należy je wypełniać,
ale nie wolno zapominać o tym, co
najważniejsze – o prawie danym
przez Boga. A to staje się możliwe,
jeśli staramy się dostrzegać dobro,
które kryje się za wszystkim, co
robimy: sprawiedliwość,
miłosierdzie, wierność… jednym
słowem – miłość. „Bo całe Prawo
wypełnia się w tym jednym
nakazie” (Ga 5, 14). Problem
niektórych uczonych w Piśmie i
faryzeuszy polegał na tym, że utracili
oni prawdziwą perspektywę tych
wszystkich przepisów i stali się
ślepymi przewodnikami, którzy
przecedzają komara, a połykają
wielbłąda (por. Mt 23,24).

Rozwijać postawę pragnienia
zrozumienia, aby przeżywać swoją
relacją z Bogiem z „rzeczywistym



zaangażowaniem woli”[2], czyli z
miłości, nie jest ani czymś
automatycznym, ani łatwym. Dlatego
św. Josemaría mówił o formacji jako
o walce, która – poza tym, że jest
wymagająca – „nigdy się nie
kończy”[3]. Prawo domaga się
zrozumienia, ponieważ zostało dane
istotom rozumnym, które są
zaproszone do tego, by dać się mu
prowadzić w sposób głęboki, a nie
powierzchowny. „Bycie świętymi –
mówił prałat Opus Dei– nie polega na
robieniu coraz większej liczby rzeczy
albo na wypełnianiu pewnych
standardów, które sobie
narzuciliśmy jako zadanie. Droga do
świętości, jak wyjaśnia św. Paweł,
polega na odpowiadaniu na działanie
Ducha Świętego, aż Chrystus w nas
się ukształtuje (por. Ga 4,19)”[4].

W ten sposób będziemy mogli
spojrzeć na wszystko, co składa się
na życie chrześcijańskie -
przykazania, praktyki pobożności,



uczynki miłosierdzia... - jako na
środki, które pomagają nam zbliżyć
się do Boga. Praktyki te „stanowią
część miłosnego dialogu,
obejmującego całe nasze życie, i
prowadzą nas do osobistego
spotkania z Jezusem. To chwile, w
których Bóg na nas czeka, aby dzielić
swoje życie z naszym”[5].

„BIADA WAM uczeni w Piśmie i
faryzeusze, obłudnicy! Bo dbacie o
czystość zewnętrznej strony kubka i
misy, a wewnątrz pełne są one
zdzierstwa i niepowściągliwości” (Mt
23,25). Jezus dotyka sedna problemu.
Ujawnia kontrast między tym, co te
osoby pokazują na zewnątrz – głośne
modlitwy, widowiskowe posty… – a
tym, co noszą w sercu – pragnienie
przypodobania się innym, szukanie
uznania… „Należy powiedzieć
stanowcze nie „kulturze makijażu”,



która troszczy się o pozory. Trzeba
się oczyszczać oraz strzec serca,
wnętrza człowieka, cennego w
oczach Boga; nie tego, co zewnętrzne,
bo to niszczeje”[6].

Droga wskazana przez Jezusa to
oczyszczenie, które zaczyna się
najpierw we wnętrzu, a dopiero
potem jest kierowane na zewnątrz.
„Faryzeuszu ślepy! Oczyść wpierw
wnętrze kubka, żeby i zewnętrzna
jego strona stała się czysta” (Mt
23,26). Dzięki temu rozumiemy, że
formacja, jakiej pragnie dla nas Pan,
nie polega na gromadzeniu dużej
ilości informacji, lecz wymaga
rozwijania naszej duszy. Nie chodzi o
gromadzenie wielu ziaren, które
szybko wykiełkują na powierzchni,
sprawiając wrażenie urodzaju.
Chodzi raczej o uprawę głębokiej i
żyznej gleby, zdolnej przyjąć i
pozwolić wykiełkować ziarnu
zasianemu przez Jezusa Chrystusa w
naszej duszy.



To zadanie należy wyłącznie do
każdego z nas i pomaga nam w nim
łaska. Podczas gdy dobre uczynki
zewnętrzne można czasem spełniać
pod wpływem innych – bo nas
zachęcają albo sprzyja temu
otoczenie – za rozwój naszego
wnętrza jesteśmy odpowiedzialni
osobiście; to znaczy za budowanie
wewnętrznego świata, który cieszy
się dobrem, które czyni, i odrzuca zło
nie dlatego, że jest zakazane, lecz
dlatego, że oddala nas od szczęścia,
którego pragniemy. A to „wymaga
umiejętności zatrzymania się,
„wyłączenia autopilota”, aby zyskać
świadomość co do naszego sposobu
postępowania, uczuć, które są w nas,
powtarzających się myśli, które nas
warunkują, często bez naszej
wiedzy”[7]. Najświętsza Maryja Panna
jest wzorem troski o życie
wewnętrzne – przyjmuje słowo i
pozwala mu wydawać owoc (por. Łk
11,28). To ona może nam pomóc



wiernie i bez wahania iść śladami Jej
Syna.

[1] Św. Josemaría, List 4, 24.

[2] Tenże, Droga, 293.

[3] Tenże, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 18-VI-1972.

[4] Ks. Prał. Fernando Ocáriz, List
duszpasterski, 28-X-2020, pkt 6.

[5] Tamże.

[6] Franciszek, Homilia, 3-XI-2018.

[7] Franciszek, Audiencja, 5-X-2022.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-wtorek-21-tygodnia-okresu-zwyklego/


pl/article/rozwazania-wtorek-21-
tygodnia-okresu-zwyklego/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-wtorek-21-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-wtorek-21-tygodnia-okresu-zwyklego/

	Rozważania: wtorek 21 tygodnia okresu zwykłego

