
opusdei.org

Rozważania: środa
28 tygodnia okresu
zwykłego

Rozważanie na środę 28
tygodnia okresu zwykłego.
Poruszane tematy to:
Motywacje, które poruszają
serce; Odkryć wartość
przykazań; Szukać Boga w
codziennym życiu.

10-10-2024

Motywacje, które poruszają
serce;
Odkryć wartość przykazań;

• 

• 



Szukać Boga w codziennym
życiu.

JEZUS był często zapraszany na
posiłki do domów różnych ludzi:
odwiedzał domy swoich uczniów i
ich przyjaciół; uczestniczył w
ucztach, które organizowali dla niego
w dowód wdzięczności, jak w
przypadku celnika Zacheusza; jadał
nawet z przywódcami ludu, gdy go o
to poprosili. Łukasz opowiada, że
pewnego razu Jezus przyjął
zaproszenie znanego faryzeusza.
Gospodarz, widząc, że Pan zasiadł do
stołu bez zachowania zwyczaju
mycia rąk, poczuł się niezręcznie.
Inni goście prawdopodobnie również
zauważyli to i krytykowali postawę
Nauczyciela.

Tekst nie precyzuje, czy ten gest Pana
był zamierzony jako nauka.

• 



Ewangelista mówi nam, że Jezus
wykorzystał sytuację, aby przekazać
obecnym przesłanie: w oczach Boga
nie tylko to, co zewnętrzne -
„zewnętrzna strona” - jest
nadprzyrodzone, ale także „to, co
wewnątrz”, czyli to, co porusza serce
(Łk 11,40). „Biada wam, faryzeuszom,
bo dajecie dziesięcinę z mięty i ruty, i
z wszelkiego rodzaju jarzyny, a
pomijacie sprawiedliwość i miłość
Bożą. Tymczasem to należało czynić,
i tamtego nie opuszczać” (Łk 11,42).
Ton Jego słów jest surowy. Jezus
oskarża ich o hipokryzję i demaskuje
ich kłamliwe zachowanie. Niektórzy
faryzeusze byli bardziej
zainteresowani zewnętrznymi
pozorami niż życiem zgodnie z
prawdą. Tak bardzo byli
zaabsorbowani dosłowną literą
prawa, że zapomnieli o duchu, który
je ożywiał.

W pewnym sensie z postawą
faryzeuszy możemy spotkać się także



dzisiaj. Coś podobnego dzieje się, gdy
przeżywamy nasze codzienne
zobowiązania wobec Boga i innych w
sposób obojętny i automatyczny. Być
może wiemy, że jest to coś, co należy
zrobić, ale nie do końca rozumiemy
tego prawdziwą wartość. Być może
przyczyną tych działań jest
obojętność, pragnienie, by dobrze
wypaść lub po prostu strach przed
tym, co może się wydarzyć, jeśli ich
nie wykonamy. Bóg nie chce jedynie,
abyśmy wypełniali obowiązki, ale
przede wszystkim chce, abyśmy
robili to z miłości. „Kochaj i czyń, co
chcesz”, nauczał św. Augustyn. I
mówił dalej: „Gdy milczysz, milcz z
miłością; gdy mówisz, mów z miłości;
gdy karcisz, karć z miłości; gdy
przebaczasz, przebaczaj z miłości.
Niechaj tkwi w sercu korzeń miłości;
wyrośnie z niego tylko dobro”[1].



NIEKTÓRZY faryzeusze nie
dostrzegali Bożego działania w
dziełach Jezusa. W przeciwieństwie
do prostoty i naturalności, z jaką
działał Pan Jezus, ci faryzeusze byli
pogrążeni w mnóstwie małych
przykazań, które musieli
skrupulatnie wypełniać, przekonani,
że w ten sposób spodobają się Bogu,
podczas gdy zaniedbywali prawość
swoich serc i miłość do innych ludzi.
W nauczaniu Chrystusa, z kolei,
tajemnica sprawiedliwości nie polega
głównie na doniosłości lub
materialnej doskonałości tego, co jest
czynione, ale na miłości, która
prowadzi do czynienia tego w
najlepszy możliwy sposób.
„Wszystko z Miłości!”[2], powtarzał
św. Josemaría, ponieważ „cokolwiek
czynione jest z Miłości, uwzniośla się
i pięknieje”[3]. A więc nie ma pracy
lub zadania o małym znaczeniu,
ponieważ ich znaczenie leży w
miłości, z jaką je wykonujemy.



Nawiązując do uświęcenia pracy,
założyciel Opus Dei głosił kiedyś:
„Czyńcie wszystko z miłości i
dobrowolnie, nigdy nie
dopuszczajcie do siebie strachu lub
rutyny, służcie naszemu Ojcu—
Bogu”[4]. Wtedy rzeczą naturalną i
konieczną będzie dla nas
kwestionowanie, zwłaszcza podczas
rachunku sumienia, motywów, które
skłaniają nas do postępowania w
określony sposób: co motywuje mnie
do wykonania tego konkretnego
działania: miłość do Boga i innych
czy moja osobista satysfakcja?

Trzymanie się jedynie przestrzegania
zasad może łatwo stać się ciężarem.
W pewnym sensie tak właśnie było
ze starszym bratem syna
marnotrawnego. Chociaż wydawało
się, że robi wiele rzeczy dobrze -
pozostaje blisko ojca, ciężko pracuje
w gospodarstwie... - nie cieszył się
życiem, które prowadził; możemy
nawet wyczuć, że zazdrościł



swojemu bratu decyzji i rozrywek,
które miał. Dlatego trzeba szczerze
szukać dobra płynącego z Bożych
przykazań i tego, co rodzi się jako
owoc naszej relacji z Bogiem i
braćmi: jest to coś wyzwalającego, co
pozwala nam delektować się tym, co
naprawdę wartościowe. Liczy się
bowiem nie tylko to, co robię, ale
także dobro, do którego dążę, gdy to
robię. Życie jest podróżą, w której
stopniowo oczyszczamy nasze
intencje i zagłębiamy się w
zdobywanie coraz większego dobra,
poprawiając kurs, gdy zdajemy sobie
sprawę, że zboczyliśmy z drogi. I tak,
zmagając się z wyborem tego, co jest
dla nas najlepsze, pragnienie
kochania Boga ponad wszystko
będzie wzrastać.

W RELACJI Z BOGIEM chrześcijanin
musi zadbać o organizację czasu i



zachować pewien porządek w swoim
życiu, aby inne sfery świata nie
przesłoniły tego, co najważniejsze i
co w rzeczywistości nadaje sens całej
reszcie. Planowanie i posiadanie
priorytetów jest przecież tym, co
staramy się robić z każdą sferą, która
jest dla nas ważna: opieka nad
rodziną, rozwój zawodowy,
utrzymywanie przyjaźni,
odpoczynek i dobra kondycja
fizyczna... W przeciwnym razie
łatwo o to, by pośpiech i codzienne
pilne sprawy wciągnęły nas, aż
oddalimy się od dóbr, o które
chcieliśmy się zatroszczyć. Św.
Josemaria nazwał zestaw praktyk
pobożności, które składają się na
dzień chrześcijanina, planem życia.
Są to momenty, które pozwalają nam
odkryć, że „jest coś świętego, coś
boskiego, ukrytego w najbardziej
zwyczajnych sytuacjach”[5] pośród
pracy i innych zajęć. Dlatego plan
życia odpowiada na potrzebę duszy
„poszukiwania Boga, odnajdowania



Go i obcowania z Nim zawsze,
wielbiąc Go z miłością pośród
trudów swojej codziennej pracy”[6].

Św. Josemaría ostrzegał członków
Dzieła, że ten plan życia nie
powinien stać się sztywnym i
rygorystycznym programem, którego
realizacja byłaby celem samym w
sobie. Wręcz przeciwnie, jego
punkty, mówił, „nie powinny się
zamieniać w sztywny schemat,
tworzyć zamknięte przegródki.
Wskazują ci te praktyki elastyczną
drogę dostosowaną do twojej sytuacji
jako człowieka, który żyje wśród
miejskich ulic, zajęty wytężoną pracą
zawodową, obarczony obowiązkami
swego stanu i stanowiska
społecznego. Tych wszystkich zadań
nie wolno ci zaniedbywać, bowiem to
w nich kontynuuje się twoje
spotkanie z Bogiem. Twój plan życia
winien być jak elastyczna gumowa
rękawiczka, która doskonale
dopasowuje się do ręki”[7].



Zrozumiałe jest zatem, że
wypełnienie tego planu nie jest
jedynie celem typu „wypełniam, ale
nie żyję tym”[8]. Nie jest czymś, co
należy zrobić i odhaczyć, aby
zachować spokój: jest środkiem,
który otwiera nas na Boga i na
potrzeby bliźniego. Możemy zwrócić
się do wstawiennictwa Najświętszej
Maryi Panny, aby pomogła nam
zawsze działać z miłości, z
pragnieniem naśladowania jej Syna.

[1] Św. Augustyn, Homilie na 1. list św.
Jana (homilia siódma), nr 8.

[2] Św. Josemaría, Droga, 813:
“Czyńcie wszystko z Miłości (...)
Wytrwałość w rzeczach małych, z
Miłości, to heroizm”.

[3] Św. Josemaría, Droga, 429.



[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga
(Praca dla Boga), 68.

[5] Rozmowy z Prałatem Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 2000, s. 114.

[6] Św. Josemaría, List 3, nr 13.

[7] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
149.

[8] Bł. Álvaro del Portillo, List 15-
IX-1975, nr 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozwazania-sroda-28-
tygodnia-okresu-zwyklego/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-sroda-28-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-sroda-28-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-sroda-28-tygodnia-okresu-zwyklego/

	Rozważania: środa 28 tygodnia okresu zwykłego

