
opusdei.org

Rozważania na
tydzień modlitw o
jedność chrześcijan

Francisco Fernadez Carvajal
"Rozmowy z Bogiem", Tom 6.

21-01-2010

18 stycznia - Dzień pierwszy

19 stycznia - Dzień drugi

20 stycznia - Dzień trzeci

21 stycznia - Dzień czwarty

22 stycznia - Dzień piąty



23 stycznia - Dzień szósty

24 stycznia - Dzień siódmy

25 stycznia - Dzień ósmy

Pełne wydanie "Rozmowy z Bogiem"
Apostolicum

Dzień pierwszy

1. Jezus Chrystus założył jeden
Kościół

1.1 WIERZĘ W JEDEN, święty,
powszechny i apostolski Kościół[1].
Ileż to razy w ciągu naszego życia
składaliśmy to wyznanie wiary,
rozkoszując się każdym z tych słów: 
jeden, święty, powszechny i 
apostolski! Jednak w tych dniach,
kiedy Kościół proponuje nam tydzień
szczególnej modlitwy o jedność
chrześcijan, powinniśmy zjednoczyć

https://www.apostolicum.pl/shop/?p=2&id_product=21
https://www.apostolicum.pl/shop/?p=2&id_product=21


się w tej modlitwie z papieżem,
biskupami, katolikami na całym
świecie i z naszymi odłączonymi
braćmi. Chociaż nie mają oni pełni
wiary i sakramentów, zmierzają ku
niej, pobudzani przez samego
Chrystusa, który pragnie, ut omnes
unum sint – aby wszyscy stanowili
jedno (J 17, 21). Chrystus pragnie, aby
wszyscy, a zwłaszcza chrześcijanie,
osiągnęli jedność w jednym
założonym przez Niego Kościele,
który przetrwa aż do skończenia
czasów.

„Sam Jezus w godzinie swej męki
modlił się, aby wszyscy stanowili
jedno (J 17, 21). Ta jedność, którą Pan
dał swemu Kościołowi i którą
pragnie ogarnąć wszystkich, nie jest
czymś mało istotnym, ale stanowi
centralny element Jego dzieła. Nie
jest też drugorzędnym przymiotem
wspólnoty Jego uczniów, lecz należy
do jej najgłębszej istoty”[2].



Wierzę w jeden Kościół... Jedność jest
charakterystycznym znamieniem
Kościoła Chrystusowego i stanowi
cząstkę Jego tajemnicy. Chrystus nie
założył wielu Kościołów, lecz tylko
jeden Kościół, „który wyznajemy w 
Symbolu wiary jako jeden, święty,
katolicki i apostolski, który Zbawiciel
nasz po zmartwychwstaniu swoim
powierzył do pasienia Piotrowi,
zlecając jemu i pozostałym
Apostołom, aby go krzewili i nim
kierowali, i który założył na wieki
jako ‘filar i podwalinę prawdy’.
Kościół ten, ustanowiony i
zorganizowany na tym świecie jako
społeczność, trwa w Kościele
katolickim, rządzonym przez
następcę Piotra oraz biskupów
pozostających z nim we wspólnocie
(communio), choć i poza jego
organizmem znajdują się liczne
pierwiastki uświęcenia i prawdy,
które jako właściwe dary Kościoła
Chrystusowego nakłaniają do
jedności katolickiej”[3]. Czasami



porównywano Kościół do tuniki
Chrystusa, która nie była szyta, ale
cała tkana od góry do dołu (J 19, 23).
„Nie miała szwów, żeby się nie
podarła”[4] – stwierdza św. Augustyn.

Pan na różne sposoby ukazuje swój
zamiar założenia jednego Kościoła.
Mówi o jednej owczarni i jednym
pasterzu, przestrzega przed ruiną
królestwa podzielonego na
przeciwstawne stronnictwa, mówi
też o mieście, do którego klucze
otrzymał Piotr i o jedynej budowli
zbudowanej na fundamencie Piotra.

Dzisiaj, w ramach Obcowania
Świętych, w którym na różne
sposoby uczestniczymy, łączymy się z
wieloma ludźmi na całym świecie w
szczerej modlitwie: ut omnes unum
sint – abyśmy wszyscy stanowili
jedno. Abyśmy stanowili jedną
owczarnię pod jednym Pasterzem,
aby już nigdy od pnia Kościoła nie
odłamała się żadna gałąź. Jakiż to



ból, kiedy jakaś latorośl oddziela się
od prawdziwego winnego szczepu!

1.2 USTAWICZNA TROSKA Jezusa o
jedność Jego uczniów w sposób
szczególny ukazana została w
modlitwie podczas Ostatniej
Wieczerzy. Jest ona rodzajem
testamentu, pozostawionego dla nas,
Jego uczniów: Ojcze Święty, zachowaj
ich w Twoim imieniu, które Mi dałeś,
aby tak jak My stanowili jedno. (…)
Nie tylko za nimi proszę, ale i za tymi,
którzy dzięki ich słowu będą wierzyć
we Mnie, aby wszyscy stanowili jedno,
jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie,
aby i oni stanowili w Nas jedno, aby
świat uwierzył, że Ty Mnie posłałeś (J
17, 11.20-21).

Ut omnes unum sint. Jedność z
Chrystusem jest przyczyną i
warunkiem jedności chrześcijan
między sobą. Ta jedność jest jednym
z największych dóbr dla całej
ludzkości. Kościół, będąc jeden i



jedyny, wzywa wszystkie narody do
wiary w Jezusa Chrystusa, jedynego
Zbawiciela wszystkich ludzi. Kościół
nadal prowadzi w świecie zbawcze
posłannictwo Jezusa. Sobór
Watykański II, mówiąc o podstawach
ekumenizmu, wiąże jedność Kościoła
z jego powszechnością i ową
zbawczą misją[5].

Troska o jedność wiary i obyczajów
stanowiła u początków Kościoła
przyczynę zwołania pierwszego
Soboru Jerozolimskiego (por. Dz 15,
1-30). Znaczna część Listów św.
Pawła stanowi wezwanie do
jedności. Troska o to tak wielkie
dobro jest zasadniczym
obowiązkiem, który św. Paweł
nakłada na prezbiterów – swoich
najbliższych współpracowników i
tych, którzy mieli po nim przejąć
pasterzowanie i podtrzymywanie
owych wspólnot. Troska ta widoczna
jest u wszystkich Apostołów.
Doktryna Ojców Kościoła od zawsze



broni tej upragnionej przez
Chrystusa jedności. Ojcowie uważają
oddzielenie się od wspólnego pnia za
najgorsze zło[6]. W naszych czasach,
w obliczu zagrożeń ze strony
fałszywego ekumenizmu niektórych
chrześcijan, którzy uważają
wszystkie wyznania chrześcijańskie
za jednakowo wartościowe,
odrzucając istnienie widzialnego
Kościoła odziedziczonego po
Apostołach, w którym spełnia się
wola Chrystusa, Sobór Watykański II
oświadczył, że „Chrystus Pan założył
jeden jedyny Kościół, a mimo to
wiele jest chrześcijańskich Wspólnot,
które wobec ludzi podają się za
prawdziwe spadkobierczynie Jezusa
Chrystusa. Wszyscy wyznają, że są
uczniami Pana, a przecież mają
rozbieżne przekonania i różnymi
podążają drogami, jak gdyby sam
Chrystus był rozdzielony. Ten brak
jedności jawnie sprzeciwia się woli
Chrystusa, jest zgorszeniem dla
świata, a przy tym szkodzi



najświętszej sprawie
przepowiadania Ewangelii
wszelkiemu stworzeniu”[7].

Ponieważ namiętnie kochamy
Kościół, w głębi duszy cierpimy z
powodu tego „zgorszenia dla świata”,
którym są podziały i ich przyczyny.
Dlatego powinniśmy się modlić,
składać ofiary i czynić drobne
umartwienia podczas codziennej
pracy dla zjednania miłosierdzia
Bożego, tak aby jedność jedynego
Kościoła Chrystusowego była coraz
większa. Ze swej strony nie możemy
zaniedbywać wymogów powołania
chrześcijańskiego, co mogłoby być
powodem oddalenia się innych od
Kościoła. Powinniśmy podkreślać to,
co mamy wspólnego, zważywszy, że
na przestrzeni wieków wyraźniej
ukazało się to, co dzieli od tego, co
może być powodem do zjednoczenia
się. Takie jest pragnienie i nauczanie
Magisterium, gdyż „co się tyczy tych
ludzi, którzy będąc ochrzczeni noszą



zaszczytne imię chrześcijan, ale nie
wyznają całej wiary lub nie
zachowują jedności wspólnoty
(communio) pod zwierzchnictwem
Następcy Piotra, to Kościół wie, że
jest z nimi związany z licznych
powodów”[8]. Chociaż niektórzy nie
znajdują się w pełnej jedności z
Kościołem, to jednak uważają Pismo
Święte za normę wiary i życia,
wykazują prawdziwą żarliwość
apostolską, zostali ochrzczeni i
przyjmują sakramenty. Niektóre
Wspólnoty mają episkopat, sprawują
Eucharystię i żywią nabożeństwo do
Najświętszej Maryi Panny.
Chrześcijanie ci uczestniczą w
pewien sposób w Świętych
Obcowaniu, czerpią z jego owoców i
są pobudzani przed Ducha Świętego
do przykładnego życia[9].

„Miłość jest najgłębszym,
życiodajnym nurtem procesu
zjednoczenia. Miłość ta znajduje
najpełniejszy wyraz we wspólnej



modlitwie. Sobór nazywa modlitwę 
duszą całego ruchu ekumenicznego.
(...) Gdy chrześcijanie modlą się
razem, wówczas cel, jakim jest
zjednoczenie, wydaje się bliższy”[10].
Pragnienie jedności, modlitwa za
wszystkich każą nam być
przykładem miłości. Również o nas
powinno się mówić, jak o pierwszych
chrześcijanach: „Patrzcie, jak oni się
miłują”[11].

1.3 JEDNOŚĆ JEST darem Bożym i
dlatego jest ona ściśle związana z
modlitwą i nieustannym
nawróceniem serca, z osobistą walką
ascetyczną o większą doskonałość, o
większe zjednoczenie z Panem. Mało
możemy uczynić na rzecz jedności
chrześcijan, jeżeli nie osiągniemy
ścisłej zażyłości z Panem Jezusem,
jeżeli rzeczywiście nie będziemy
wraz z Nim i jak On uświęceni w
prawdzie. Niewiele uczynimy dla
jedności chrześcijan, jeżeli nie
będziemy strzegli Jego słowa w



naszych sercach, starając się
codziennie odkrywać jego ukryte
bogactwo. Nie uczynimy wiele, jeżeli
sama miłość Boga do swojego
Pomazańca nie będzie w nas głęboko
zakorzeniona.

Miłość do Boga powinna nas skłaniać
do modlitwy za tych braci, którzy w
dużym stopniu zachowują jeszcze
więź z Kościołem. Skutecznie
przyczynimy się do budowania tej
jedności, jeśli będziemy dążyć do
świętości osobistej w życiu
codziennym i jeśli będziemy
rozbudzać swojego ducha
apostolskiego. Wierny katolik
powinien mieć wielkie serce i umieć
wielkodusznie służyć swoim braciom
ludziom, innym katolikom, tym,
którzy wierzą w Chrystusa nie
należąc do Kościoła, wyznają inne
religie lub nie wyznają żadnej.
Katolik powinien być otwarty i
zawsze gotowy do dzielenia się z
wszystkimi. Powinniśmy kochać



ludzi, by prowadzić ich do pełni
Chrystusa i w ten sposób czynić ich
szczęśliwymi. Wszechmogący,
wieczny Boże, – modlimy się w
liturgii Mszy św. – (…) spraw, niech
wszyscy, których uświęcił jeden
chrzest, złączą się w prawdziwej
wierze i bratniej miłości[12].

* Co roku w dniach 18 – 25 stycznia,
do święta Nawrócenia Św. Pawła,
Kościół poświęca osiem dni na
specjalną modlitwę o to, aby wszyscy,
którzy wierzą w Jezusa Chrystusa,
stali się cząstką jedynego Kościoła
przez Niego założonego.

Leon XIII w 1897 roku w encyklice 
Satis cognitum zarządził, aby w tej
intencji poświęcono 9 dni pomiędzy
Wniebowstąpieniem a
Pięćdziesiątnicą. W roku 1910 św.
Pius X przeniósł te nabożeństwa na



dni 18 – 25 stycznia, pomiędzy
świętami Katedry Św. Piotra, które
wówczas obchodzono 18 stycznia, a
Nawróceniem Św. Pawła.

Sobór Watykański II w Dekrecie o
ekumenizmie Unitatis redintegratio
nalegał na tę modlitwę,
potwierdzając „swą świadomość, że
ten święty plan pojednania
wszystkich chrześcijan w jedności
jednego i jedynego Kościoła
Chrystusowego przekracza ludzkie
siły i zdolności” (Unitatis
redintegratio, 24).

19 stycznia – Dzień drugi

2. Wewnętrzna jedność Kościoła

2.1 PAN ZECHCIAŁ, abyśmy złączyli
się z Jego Osobą najściślejszymi
więzami, więzami tak mocnymi jak
te, które łączą różne części żywego



ciała. Chcąc ukazać, jaką więź
powinni z Nim utrzymywać Jego
uczniowie, Pan, który jest
fundamentem jedności, mówił o
szczepie winnym i latoroślach: Ja
jestem prawdziwym szczepem
winnym (J 15, 1). W przedsionku
świątyni jerozolimskiej znajdował się
olbrzymi pozłacany krzew winny,
symbol Izraela. Jezus, twierdząc, że
jest szczepem winnym, mówi nam, że
ten szczep, który symbolizował lud
Boży, był tymczasowy i służył jako
figura. Wy trwajcie we Mnie, a Ja w
was [będę trwać]. Podobnie jak
latorośl nie może przynosić owocu
sama z siebie – jeśli nie trwa w
winnym krzewie – tak samo i wy,
jeżeli we Mnie trwać nie będziecie. Ja
jestem krzewem winnym, wy –
latoroślami. Kto trwa we Mnie, a Ja w
nim, ten przynosi owoc obfity,
ponieważ beze Mnie nic nie możecie
uczynić (J 15, 4-6). „Popatrzcie na te
latorośle. Czerpały soki z pnia
winnego krzewu i tylko dlatego



mogły wydać słodkie i dojrzałe
owoce, które napełniają radością
oczy i serca ludzi, choć jeszcze kilka
miesięcy temu stanowiły tylko wątłe
pędy. Na ziemi leżą na wpół
przysypane, może oderwane łodyżki.
Również i one były latoroślami, ale
teraz uschły i zmarniały. Są
najwymowniejszym symbolem
bezpłodności”[13].

Jedność z Chrystusem jest podstawą
żywej jedności braci między sobą.
We wszystkich członkach
Mistycznego Ciała Chrystusa płyną te
same soki, umacniając je. W Dziejach
Apostolskich czytamy, jak pierwsi
chrześcijanie wszyscy trwali
jednomyślnie na modlitwie razem.
Jeden duch i jedno serce ożywiały
wszystkich wierzących. Sprzedawali
swoje majątki i dobra i rozdzielali je
każdemu według potrzeby. Wiara w
Chrystusa pociąga za sobą praktyczne
wymagania dotyczące naszych
stosunków z innymi ludźmi, na



przykład gotowość wyrzeczenia,
która w pewnym momencie wyrazi się
w wielkodusznym wyrzeczeniu się
własnych dóbr na rzecz bardziej
potrzebujących. Wiara w Chrystusa
pobudza nas, tak samo jak pierwszych
chrześcijan, do przyjęcia postawy
braterskiej, do tego, by mieć cor unum
et anima una, jeden duch i jedno serce
(Dz 4, 32).

W innym miejscu św. Łukasz pisze: 
Trwali oni w nauce Apostołów i we
wspólnocie, w łamaniu chleba i w
modlitwach (Dz 2, 42). Nasza
codzienna modlitwa, a nade
wszystko zjednoczenie się z
Chrystusem w Eucharystii, czyli 
łamanie chleba, „winno wyrażać się
w codziennym życiu: w naszych
działaniach, w postępowaniu, stylu
życia i w stosunkach z innymi. Dla
każdego z nas Eucharystia jest
wezwaniem do coraz większego
wysiłku, abyśmy się stali
autentycznymi naśladowcami Jezusa:



prawdziwi w słowach, wielkoduszni
w uczynkach, pełni zainteresowania
i szacunku dla godności i praw
wszystkich ludzi, niezależnie od ich
prestiżu czy stanu posiadania, gotowi
do poświęceń, uczciwi i
sprawiedliwi, uprzejmi, wrażliwi,
miłosierni (...). Prawda naszego
zjednoczenia z Jezusem Chrystusem
w Eucharystii jest oczywista wtedy,
jeżeli prawdziwie kochamy naszych
kolegów (...), jeżeli dobrze
traktujemy innych, a zwłaszcza
swoją rodzinę (...). Wyraża się w woli
pojednania z naszymi
nieprzyjaciółmi, w przebaczeniu
tym, którzy nas zranili lub
obrazili”[14], w praktykowaniu
upomnienia braterskiego, kiedy
zachodzi taka potrzeba, w gotowości
pomagania innym, w delikatnych
wysiłkach, by zbliżyć ich do Pana, w
prawdziwym zainteresowaniu ich
zdrowiem, ich formacją.



Zażyłość z Chrystusem sprawia, że
dusza staje się wielka, zdolna do
jedności z ludźmi, których
spotykamy na drodze życia, a w
sposób szczególny z tymi, z którymi
jesteśmy związani mocniejszymi
więzami.

2.2 NIEZAWODNĄ GWARANCJĄ
ducha ekumenicznego jest ukochanie
wewnętrznej jedności Kościoła, gdyż
„jak można oczekiwać, że innowiercy
przyjdą do Kościoła Świętego, skoro
widzą wzajemne lekceważenie się
tych, którzy mienią się być
naśladowcami Chrystusa?”[15]

Ten duch powinien wyrażać się w
miłości, jaką żywimy wobec
pozostałych katolików, w trosce o
zachowanie wiary, w ochoczym
posłuszeństwie wobec papieża i
biskupów, w unikaniu tego
wszystkiego, co dzieli i oddala. „Nie
wystarczy nazywać się katolikami:
trzeba być rzeczywiście



zjednoczonymi. Dzieci Kościoła
powinny być budowniczymi
konkretnej jedności, solidarności
społecznej (...). Dzisiaj wiele się mówi
o przywróceniu jedności z braćmi
odłączonymi, i dobrze, jest to
inicjatywa wielce chwalebna, dla
której rozwoju powinniśmy wszyscy
pracować z pokorą, wytrwałością i
ufnością. Ale nie wolno nam
zapominać o obowiązku jeszcze
usilniejszej pracy na rzecz
wewnętrznej jedności Kościoła, która
jest tak niezbędna dla jego
żywotności duchowej i apostolskiej”
– wzywał papież Paweł VI[16].

Pan pozostawił nam wyróżnik, po
którym świat ma rozpoznawać, że
jesteśmy Jego naśladowcami –
wzajemną miłość. Po tym wszyscy
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali (J
13, 35). I ta miłość stanowi jak gdyby
zaprawę murarską, która łączy
mocno żywe kamienie budowli



Kościoła, jak powiedział św.
Augustyn[17]. A św. Paweł w
następujący sposób zachęcał
chrześcijan z Kościoła w Galacji: 
dopóki mamy czas, czyńmy dobrze
wszystkim, zwłaszcza zaś naszym
braciom w wierze (Ga 6, 10). Podobnie
pisze św. Piotr: Wszystkich szanujcie,
braci miłujcie (1 P 2, 17). Książę
Apostołów posługuje się tutaj
słowem, które obejmuje wszystkich
przynależących do Kościoła.

Gdy rozpoczęły się prześladowania,
słowo brat nabrało wzruszającej
mocy, a modlitwa za najbardziej
uciskanych stała się pilną potrzebą.
W obliczu trudności zewnętrznych
jedność wewnętrzna stawała się
jeszcze silniejsza. Również w naszych
czasach powinniśmy odczuwać
potrzebę „umocnienia poczucia
solidarności, przyjaźni, wzajemnego
zrozumienia, szacunku dla
wspólnego dziedzictwa wiary i
obyczajów, posłuszeństwa i



jednomyślności w wierze, która
powinna wyróżniać katolicyzm. To
właśnie stanowi jego siłę i piękno, to
dowodzi również jego
autentyczności”[18]. Skoro mamy
kochać tych, którzy nie są jeszcze w
pełni włączeni do Kościoła, jak
możemy nie kochać tych, którzy już
w nim są, z którymi jesteśmy
związani tyloma nadprzyrodzonymi
więzami?

Miłość do Chrystusa powinna w
sposób zdecydowany powstrzymać
nas od wszelkiego rodzaju
negatywnych sądów lub krytyki
braci w wierze, a zwłaszcza tych,
którzy z racji swego posłannictwa
lub pozycji w Kościele zostali
ustanowieni jako władza lub też
mają obowiązek zachowywania
szczególnej przykładności. Jeśli
nawet zdarzy się, że spotkamy się ze
złym przykładem lub dwuznacznym
postępowaniem, spróbujmy
zrozumieć powody, które skłoniły



daną osobę do nierozważnego
postępku, usprawiedliwiajmy ją i
módlmy się za nią. A kiedy zajdzie
potrzeba, postarajmy się z całą
delikatnością, która nie rani,
upomnieć ją po bratersku tak, jak
polecił nam Pan. Powinniśmy też
prosić Najświętszą Maryję Pannę,
żeby nigdy nie można było o nas
powiedzieć, iż przez obmowę lub
krytykę zaszkodziliśmy głębokiej
jedności Mistycznego Ciała
Chrystusa. „Przyzwyczaj się mówić
taktownie o wszystkim i o
wszystkich; zwłaszcza o tych, którzy
poświęcili się służbie Bogu. A kiedy
to będzie niemożliwe, milcz! Gdyż
również opryskliwe i
niepowściągliwe uwagi mogą
graniczyć z oczernianiem lub
zniesławianiem”[19].

2.3 CŁOWIEK W RAZIE
niebezpieczeństwa instynktownie
chroni przede wszystkim swoją
głowę. Taką samą postawę powinni



zachowywać również chrześcijanie.
Kiedy w naszym środowisku
pojawiają się krytyki, oszczerstwa i
pogarda wobec papieża i biskupów,
powinniśmy ich bronić. Pan zawsze
będzie nam błogosławił, kiedy
będziemy występować w obronie
Jego namiestnika na ziemi oraz
biskupów, na których spoczywa
pasterskie zadanie. A ponieważ
jedność jest dobrem, które buduje się
dzień po dniu, módlmy się
codziennie za papieża i pasterzy z
miłością i pobożnością: Dominus
conservet eum et vivificet eum, et
beatum faciat eum in terra... Niech
Pan go strzeże, ożywia i czyni
szczęśliwym na ziemi[20].

Umiłowanie jedności powinno nam
dopomóc w zachowaniu zgody
braterskiej, w unikaniu tego, co
dzieli, a czynieniu tego, co łączy:
modlitwy, serdeczności, upomnienia
braterskiego, modlitwy za tych braci,
którzy w danej chwili mogą



najbardziej potrzebować pomocy, za
tych, którzy żyją w krajach, gdzie
wciąż utrudnia się praktykowanie
wiary lub trwają prześladowania z
tego powodu.

Porządek miłości, która ma na
względzie tych, którzy znajdują się
bliżej Boga, każe nam również
czynnie kochać tych, których Bóg
zechciał postawić najbliżej nas.
Więzi wiary, pokrewieństwa czy
powinowactwa rodzą obowiązek
miłości, który powinniśmy wypełniać
w sposób szczególny. Taka miłość,
która nakazuje troszczyć się o wielu
ludzi, ale zapomina o najbliższych,
których Pan powierzył naszej trosce i
modlitwie, nie może być
autentyczna. Św. Augustyn twierdził,
że z dużą łatwością oddawał się tym,
którzy byli mu najbliżsi, nie
wykluczając nikogo. I dodał: „w tej
miłości odpoczywam bez żadnych
zmartwień, ponieważ czuję, że tam
jest Bóg, któremu się bezpiecznie



oddaję i w którym bezpiecznie
spoczywam...”[21]. A św. Bernard
natomiast prosił Pana, by pomógł mu
dbać o powierzoną jego pieczy
cząstkę Kościoła[22].

Wewnętrzna jedność Kościoła, oparta
na miłości, jest najlepszym środkiem
zbliżenia tych, którzy jeszcze
pozostają oddaleni i tych, którzy,
często nie zdając sobie z tego sprawy,
znajdują się na drodze do
ojcowskiego domu. Nasz sposób
życia powinien być taki, by inni na
widok naszej radości, wzajemnej
serdeczności, żarliwej pomocy,
zapragnęli przyłączyć się do tej
samej rodziny. Modlitwom i
działaniu na rzecz jedności powinien
towarzyszyć przykład naszego życia
codziennego. Ten sam przykład
powinien mocno przyciągać również
tych, którzy będąc członkami
Kościoła katolickiego nie żywią
miłości do Niego, są uśpieni, stronią



od sakramentów i zażyłego
obcowania z Jezusem Chrystusem.

20 stycznia– Dzień trzeci

3. Depozyt wiary

3.1 DUCH ŚWIĘTY pobudza
wszystkich chrześcijan do
wielorakich wysiłków, aby osiągnęli
jedność upragnioną przez
Chrystusa[23]. To On głosi potrzebę
dialogu ekumenicznego, którego
celem jest osiągnięcie tej jedności.
Aby jednak dialog ten miał rację
bytu, powinien zmierzać do prawdy i
na niej się opierać. Nie powinien
więc polegać na zwykłej wymianie
poglądów ani na wspólnej zgodzie co
do konkretnego rozumienia
problemów i możliwości ich
rozwiązania. Katolicy, podejmując
dialog z innymi chrześcijanami
powinni wyrażać w sposób jasny i



przejrzysty prawdy, które Chrystus
pozostawił w depozycie Magisterium
Kościoła. Dialog powinien wyjaśniać
treść i znaczenie dogmatów, a
równocześnie rozbudzać w duszach
większe pragnienie naśladowania
Chrystusa, pragnienie osobistej
świętości. Prawda chrześcijańska jest
zbawcza właśnie dlatego, że nie jest
wynikiem głębokich ludzkich
refleksji, lecz owocem objawienia
Jezusa Chrystusa, powierzonego
Apostołom i ich następcom,
papieżowi i biskupom, a
przekazywanego przez Kościół przy
nieustannej pomocy Ducha Świętego.
Każde pokolenie otrzymuje depozyt
wiary, zbiór prawd objawionych
przez Chrystusa, i przekazuje go w
całości następnemu pokoleniu, i tak
aż do skończenia czasów.

Strzeż depozytu wiary (1 Tm 6, 20)
pisał św. Paweł do Tymoteusza. Św.
Wincenty z Lerynu wyjaśnia: „Co to
jest depozyt? Jest to, w co uwierzyłeś,



nie to, co spotkałeś; to, co otrzymałeś,
a nie to, co wymyśliłeś; coś, co ciebie
poprzedza, nie wynika z twego
osobistego rozumu, lecz z doktryny,
nie jest owocem prywatnej zdobyczy,
lecz publicznej tradycji. Jest to coś, co
dotarło aż do ciebie, czego sam nie
wymyśliłeś; coś, czego nie jesteś
twórcą, ale stróżem; nie kierowcą,
lecz pasażerem. Strzeż depozytu
wiary: zachowaj czysty i
nienaruszony skarb wiary
katolickiej. To, w co uwierzyłeś,
niechaj pozostanie w tobie i to samo
przekaż innym. Złoto otrzymałeś,
złoto zwróć. Nie zastępuj jednej
rzeczy drugą, nie kładź ołowiu w
miejsce złota, nie mieszaj oszukańczo
niczego. Nie chcę pozoru złota, ale
czyste złoto”[24].

Dialog ekumeniczny nie polega na
wymyślaniu nowych prawd ani na
uzgadnianiu poglądów, na
sporządzeniu zestawu doktryn
przyjmowanych przez wszystkich w



rezultacie pewnego ustępstwa każdej
ze stron. W zakresie objawionej
doktryny nie można czynić ustępstw,
ponieważ pochodzi ona od Chrystusa
i jest jedyną doktryną, która zbawia.
Pragnienie jedności z wszystkimi i
prawdziwa miłość nie może nas
prowadzić „do rozmiękczania wiary,
do zatarcia konturów, które ją
określają, do przesładzania jej tak, aż
się zamieni, jak chcieliby niektórzy,
w coś bezkształtnego, co nie posiada
siły i mocy Bożej”[25]. Pragnienie
dialogu z braćmi odłączonymi i z
tymi wszystkimi, którzy pozostają
oddaleni od Chrystusa wewnątrz
Kościoła, powinno nas prowadzić do
częstego zastanawiania się nad tym,
jak troszczymy się o własną
formację, o odpowiednie poznanie
objawionej doktryny.

Katechizm naucza nas, że „pierwsze
przykazanie domaga się od nas
umacniania naszej wiary, strzeżenia
jej z roztropnością i czujnością oraz



odrzucania wszystkiego, co się jej
sprzeciwia”[26]. Podczas dzisiejszej
modlitwy możemy pomyśleć o
przydatności dostępnych nam
środków dla intensywnej i stałej
formacji: lektury duchowej,
kierownictwa duchowego, czy też
rekolekcji.

3.2 GŁOSZONA PRZEZ Kościół dobra
nowina jest źródłem zbawienia,
ponieważ jest to ta sama prawda,
którą głosił Chrystus. Świadom tego,
św. Paweł pragnie porównać własne
przepowiadanie z nauczaniem
innych Apostołów, aby się upewnić
co do autentyczności swego
głoszenia, i przez całe życie nie
przestawał zalecać wierności
otrzymanym naukom, ponieważ nikt
nie może kłaść innego fundamentu
prócz tego, który już jest położony:
Jezusa Chrystusa.

Prawda, którą otrzymaliśmy od Pana,
jest jedna, niezmienna,



przekazywana w całości od początku
i przez wszystkie wieki, i w żadnym
przypadku nie wolno jej
relatywizować, przyjmując jedynie
to, co wydaje się nam odpowiednie,
gdyż każdy zamach na jedność wiary
jest zamachem na samego Chrystusa.
Św. Paweł jest tak głęboko
przekonany o tej prawdzie, że
napomina swych braci, widząc
najdrobniejsze nawet pęknięcia w
ich jedności. Przypominam, bracia,
Ewangelię, którą wam głosiłem,
którąście przyjęli i w której też
trwacie. Przez nią również będziecie
zbawieni (...). Przekazałem wam na
początku to, co przejąłem: że Chrystus
umarł – zgodnie z Pismem – za nasze
grzechy, że został pogrzebany, że
zmartwychwstał trzeciego dnia,
zgodnie z Pismem; i że ukazał się
Kefasowi, a potem Dwunastu, później
zjawił się więcej niż pięciuset braciom
równocześnie; większość z nich żyje
dotąd, niektórzy zaś pomarli (1 Kor
15, 1-6).



Apostoł przypomina owym
pierwszym chrześcijanom, że
doktryna, w którą mają wierzyć, nie
jest jego osobistą teorią ani czyimś
wymysłem, lecz wspólną doktryną 
Dwunastu, świadków wiary, śmierci i
zmartwychwstania Chrystusa, od
którego sami ją otrzymali. Treść
wiary, zarówno pierwotnie, jak i
obecnie znajduje się w Credo, które
ma swój początek w nauczaniu
Jezusa, przekazanym przez
Apostołów nieustannie
wspomaganych przez Ducha
Świętego. Jego treść nie stanowi
abstrakcyjnej teorii o Bogu, lecz
zbawczą prawdę objawioną przez
Pana, która wywiera praktyczny i
rzeczywisty wpływ na nasz sposób
bycia, myślenia, pracy i wszelkiego
działania. Ponieważ nie jest to jakaś
umowa międzyludzka ani doktryna
wymyślona przez ludzi, „całą i
nieskazitelną doktrynę trzeba
przedstawić jasno. Nic nie jest tak
obce ekumenizmowi, jak fałszywy



irenizm, który przynosi szkodę
czystości nauki katolickiej i
przyciemnia jej właściwy i pewny
sens”[27].

Celem prawdziwego, obiektywnego
dialogu ekumenicznego, jak również
każdego dialogu apostolskiego, jest
więc szukanie doskonalszej jedności
ze zbawczą prawdą Chrystusa.
Postęp w poznaniu i przyjęciu tej
prawdy wymaga nieustannej pomocy
Ducha Świętego, o którego światło
modlimy się w tych dniach. Wymaga
on także badania i refleksji w celu
doskonalszego zrozumienia i
wyjaśnienia tego, co objawił nam
Jezus Chrystus, a co jest
przechowywane jako skarb w łonie
Kościoła katolickiego. Możemy
wówczas zrozumieć – według słów
Pawła VI – dlaczego Kościół „wczoraj
i dziś przywiązuje tak wielkie
znaczenie do skrupulatnego
zachowywania autentycznego
objawienia, uważa je za



nienaruszalny skarb i ma tak głęboką
świadomość swego podstawowego
obowiązku obrony i przekazywania
doktryny wiary w jednoznacznych
kategoriach; prawowierność jest jego
pierwszorzędną troską. Magisterium
duszpasterskie – jego
pierwszorzędna i opatrznościowa
funkcja (...) oraz nakaz apostoła
Pawła: depositum custodi (1 Tm 6, 20; 
2 Tm 1, 14) są dla niego tak ważne, że
naruszenie ich oznaczałoby zdradę.

Kościół nauczający nie tworzy
samodzielnie swojej doktryny: jest on
świadkiem, strażnikiem, tłumaczem,
pośrednikiem, zaś w tym, co dotyczy
prawd istotnych dla orędzia
chrześcijańskiego jest – można
powiedzieć – konserwatywny,
nieprzejednany. Temu, kto domaga
się od niego, aby uczynił swoją wiarę
łatwiejszą, bardziej zgodną ze
zmiennymi modami mentalności
doczesnej, odpowiada za Apostołami:



non possumus – nie możemy (Dz 4,
20)”[28].

To nauczanie możemy
wykorzystywać także w osobistym
apostolstwie w stosunku do tych
katolików, którzy chcieliby
dostosowywać wymagającą
niejednokrotnie doktrynę do jakiejś
szczególnej sytuacji, rezygnując przy
tym ze stawiania sobie wymagań i z
ducha ofiary, co zakłada
naśladowanie Pana. „Wyrozumiałość
nie oznacza nigdy zniekształcenia
ani zafałszowania miary dobra i zła
w celu dostosowania jej do
okoliczności. Podczas gdy bardzo
ludzka jest postawa człowieka, który
zgrzeszywszy uznaje swą słabość i
prosi o przebaczenie winy, to nie
sposób zgodzić się z rozumowaniem
kogoś, kto z własnej słabości czyni
kryterium prawdy o dobru (…)”[29].

3.3 ŚW. PAWEŁ przypominał
pierwszym chrześcijanom z Efezu, iż



powinni głosić prawdę w miłości: 
veritatem facientes in caritate (Ef 4,
15). Tak właśnie powinniśmy
postępować wobec tych, którzy już są
blisko pełnej jedności w wierze,
wobec tych, z którymi widzimy się
codziennie, oraz wobec tych, których
spotykamy przypadkowo.
Powinniśmy być dla nich
wyrozumiali, serdeczni, lecz
nieustępliwi pod względem doktryny.
Co więcej, jeżeli z jakiegoś powodu
znajdziemy się w środowisku, gdzie
panuje frywolna atmosfera lub
będziemy mieli do czynienia z kimś,
kto traktuje nas w ten sposób,
powinniśmy iść za mądrą radą św.
Jana od Krzyża: „Nie dopatruj się
innych przyczyn, myśl tylko, że Bóg
wszystko to sprawia. A gdzie nie ma
miłości, połóż miłość, a zdobędziesz
miłość...”[30]. Będziemy mieli okazję
praktykować tę radę niejednokrotnie
w rzeczach małych i wielkich. I
niejeden raz przekonamy się, nie
zdając sobie z tego sprawy, że



zmieniliśmy jakieś środowisko,
początkowo wrogie lub obojętne.

Prawdę należy przedstawiać w całej
jej pełni, bez fałszywych
kompromisów, lecz w sposób
uprzejmy, nigdy zaś cierpki czy
przykry. Nie możemy jej też narzucać
siłą lub przemocą. Niezależnie od
tego, czy ktoś się myli, czy też nie,
każdy człowiek, nawet gdyby krytyka
pod jego adresem byłaby słuszna, ma
prawo do tego, by traktowano go z
szacunkiem, by doceniano to, co w
jego poglądach i postępowaniu jest
pozytywne. Nie powinniśmy nikogo
osądzać, a tym bardziej potępiać.
Miłość, która nas pobudza do
stanowczego trwania w wierze, każe
nam także kochać ludzi, rozumieć ich
i usprawiedliwiać, pozwolić na
działanie łaski, która do niczego nie
zmusza i nie pozbawia duszy
wolności.



Miłość do naszych braci sprawia, iż
chcemy zaspokoić największą
potrzebę ich serca: tęsknotę za
prawdą i szczęściem, którą Bóg
napełnił każdego człowieka. Każdy
człowiek znajduje się w innej
sytuacji i osiąga różny poziom
prawdy. Nasza miłość i przyjaźń
mogą służyć za pomost, którym
często posługuje się Bóg, chcąc
prawdziwie zamieszkać w duszach i
pragnąc, aby wszyscy doszli do pełni
wiary.

Najświętsza Maryja Panna, jeśli Ją
poprosimy o pomoc, nauczy nas
traktować każdego w należyty
sposób: z nieskończoną czułością i
szacunkiem, z olbrzymim
umiłowaniem prawdy, dzięki
któremu nie będziemy się kierować
fałszywą wyrozumiałością, ustępując
w zakresie doktryny.



21 stycznia– Dzień czwarty

4. Fundament jedności

4.1 ŚW. JAN rozpoczyna opowiadanie
o publicznym życiu Jezusa, ukazując,
w jaki sposób spotkali się z Nim
pierwsi uczniowie i jak Andrzej
przedstawił Mu swego brata Piotra.
Pan powitał go następującymi
słowami: Ty jesteś Szymon, syn Jana,
ty będziesz nazywał się Kefas – to
znaczy: Piotr (J 1, 42). Kefas jest
greckim odpowiednikiem
aramejskiego słowa, które oznacza: 
kamień, skała, fundament. Dlatego
Ewangelista, który pisze po grecku,
wyjaśnia znaczenie terminu użytego
przez Jezusa. Słowo kefas nie było
imieniem osobowym, ale Pan nazwał
w ten sposób Apostoła, aby wskazać
na misję, którą sam objawi mu
później. Nadanie komuś imienia
oznaczało wzięcie tej osoby w
posiadanie. W ten sposób Bóg
ustanowił Adama panem stworzenia



i polecił mu nadanie nazw wszystkim
rzeczom i zaznaczenie w ten sposób
swojego władania. Imię Noego
zostało mu nadane jako znak nowej
nadziei po potopie. Bóg zmienił imię 
Abrama na Abraham, aby zaznaczyć,
iż będzie on ojcem wielu pokoleń.

Pierwsi chrześcijanie uważali imię 
Kefas za tak oczywiste, iż używali go
bez tłumaczenia. Dopiero później
zaczęto je przekładać: Petra, Petrus,
Opoka – co w znacznej mierze
spowodowało zapomnienie jego
pierwszego imienia – Szymon. Pan
często będzie go nazywał Szymon
Piotr, zaznaczając jego właściwe imię
oraz misję i urząd, które mu
powierza. Chociaż słowa Petrus – 
Kefas w owych czasach nie były
imieniem własnym, to w ustach
Jezusa nabierały jeszcze większego
znaczenia.

Od samego początku wśród uczniów
Jezusa, a następnie w Kościele, Piotr



zajmował szczególne miejsce. W
spisach Apostołów, jakie
czterokrotnie znajdujemy w Nowym
Testamencie, Szymon Piotr zawsze
wymieniany jest na pierwszym
miejscu. Jezus wyróżnia go spośród
innych, mimo że to Jan jawi się jako
Jego uczeń umiłowany i zamieszkuje
w Jego domu oraz płaci podatek za
Jezusa i za siebie. Po
zmartwychwstaniu Jezus
prawdopodobnie objawia się
Piotrowi jako pierwszemu. Często
Piotra stawia się przed innymi.
Spotykamy więc wyrażenia: Piotr i
towarzysze, Piotr i ci, którzy mu
towarzyszyli... Anioł powiada do
kobiet: powiedzcie Jego uczniom i
Piotrowi (Mk 16, 7). Wiele razy Piotr
jest również wyrazicielem Dwunastu,
i to on prosi Pana, aby im wyjaśnił
znaczenie przypowieści.

Wszyscy uznają tę wyższość
Szymona. Dlatego na przykład ludzie
pobierający podatek zwracają się do



niego, żeby uzyskać pieniądze
należne od Nauczyciela. Wyższość ta
nie wynika z jego osobowości, lecz
jest wyróżnieniem ze strony Jezusa,
który w sposób uroczysty obdarzy go
władzą, stanowiącą fundament
jedności Kościoła. Jedność ta będzie
trwać nadal w osobach jego
następców, aż do skończenia czasów.
„Biskup Rzymski – naucza Sobór
Watykański II – jako następca Piotra
jest trwałym i widzialnym źródłem i
fundamentem jedności zarówno
biskupów, jak i rzeszy wiernych”[31]

W tych dniach, kiedy kierujemy do
Pana naszą modlitwę o jedność
wszystkich chrześcijan, powinniśmy
w sposób szczególny modlić się za
papieża, z którym związana jest ta
jedność. Powinniśmy modlić się w
jego intencjach i za jego osobę: 
Dominus conservet eum et vivificet
eum... Niech Pan go strzeże i ożywia, i
czyni szczęśliwym na ziemi... – tak
możemy się modlić wiele razy w



ciągu dnia, pewni, iż będzie to
modlitwa bardzo miła Panu.

4.2 PODCZAS WĘDRÓWKI po Cezarei
Filipowej Jezus zapytał uczniów, co
mówią o Nim ludzie. A oni w swej
prostocie przekazali Mu to, co
mówiono o Jego osobie. Wówczas
Jezus zapytał o zdanie samych
uczniów, którzy chodzili z Nim już od
wielu miesięcy: A wy za kogo Mnie
uważacie? Piotr wysunął się przed
wszystkich i powiedział: Ty jesteś
Mesjasz, Syn Boga żywego. Pan
odpowiedział mu słowami, które
pozostaną aktualne na przestrzeni
całej historii Kościoła i świata: 
Błogosławiony jesteś, Szymonie, synu
Jony. Albowiem nie objawiły ci tego
ciało i krew, lecz Ojciec mój, który jest
w niebie. Otóż i Ja tobie powiadam: Ty
jesteś Piotr [czyli Opoka] i na tej
opoce zbuduję Kościół mój, a bramy
piekielne go nie przemogą. I tobie dam
klucze królestwa niebieskiego;
cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie



związane w niebie, a co rozwiążesz na
ziemi, będzie rozwiązane w niebie (Mt
16, 16-20).

Tekst ten spotykamy we wszystkich
starożytnych kodeksach i jest on
cytowany przez pierwszych autorów
chrześcijańskich. Pan opiera Kościół
na osobie Szymona: Ty jesteś Piotr,
czyli Opoka, i na tej opoce zbuduję
Kościół mój. Słowa Jezusa
skierowane są do niego osobiście i
zawierają jasną aluzję do pierwszego
spotkania nad Jordanem. Uczeń ten
jest mocnym fundamentem, na
którym osadzona zostaje powstająca
budowla, którą jest Kościół. Osobisty
przywilej Chrystusa, polegający na
tym, że jest On jedynym kamieniem
węgielnym, zostaje przekazany
Piotrowi. Dlatego też w późniejszym
okresie następca Piotra otrzyma
nazwę Namiestnika Chrystusa, czyli
tego, który Go zastępuje i
reprezentuje Jego sprawy. Stąd też
wziął się ów wzruszający tytuł, który



nadała papieżowi św. Katarzyna
Sieneńska: słodki Chrystus na
ziemi[32]. Pan mówi Piotrowi: „chociaż
Ja jestem fundamentem i poza Mną
nie może być innego, jednak również
ty, Piotrze, jesteś opoką, ponieważ Ja
sam ustanawiam cię jako fundament,
a ponieważ przywileje, które są moją
własnością, przekazuję tobie, są one
wspólne dla nas obu”[33].

W owych czasach, kiedy miasta były
obwarowane, wręczenie kluczy było
symbolem oddania władzy i
powierzenia pieczy nad miastem.
Chrystus zleca Piotrowi
odpowiedzialność za strzeżenie
Kościoła i troskę o niego, czyli
najwyższą nad nim władzę. 
Związywać i rozwiązywać w języku
semickim owych czasów oznaczało
„zakazywać i pozwalać”. Piotr i jego
następcy, stanowiąc fundament, będą
równocześnie zobowiązani do
kierowania, ukierunkowywania,
nakazywania, zakazywania i



rządzenia. Ich władza w takim
właśnie zakresie zostanie
potwierdzona w niebie. Ponadto 
Namiestnik Chrystusa, pomimo
własnych słabości, będzie miał
obowiązek umacniania pozostałych
Apostołów i wszystkich chrześcijan.
Podczas Ostatniej Wieczerzy Jezus
powie: Szymonie, Szymonie, oto
szatan domagał się, żeby was przesiać
jak pszenicę; ale Ja prosiłem za tobą,
żeby nie ustała twoja wiara. Ty ze
swej strony utwierdzaj twoich braci
(Łk 22, 31-32). Teraz, kiedy już
ustanowił Eucharystię i zbliża się
Jego śmierć, Jezus ponawia obietnicę
prymatu: wiara Piotra nie może
zawieść, ponieważ opiera się na
skuteczności modlitwy Chrystusa.

4.3 DZIĘKI MODLITWIE Jezusa wiara
Piotra nie zawiedzie pomimo jego
upadku. Podźwignął się, utwierdził
swoich braci i był kamieniem
węgielnym Kościoła. „Gdzie jest
Piotr, tam jest Kościół; gdzie jest



Kościół, nie ma śmierci, lecz życie”[34]

– pisze św. Ambroży. Owa modlitwa
Jezusa, do której przyłączamy naszą
modlitwę, zachowuje skuteczność
poprzez wszystkie wieki[35].

Obietnica Jezusa dana Piotrowi w
Cezarei Filipowej spełnia się po
zmartwychwstaniu, nad Jeziorem
Genezaret po cudownym połowie
ryb, podobnym do tego, po którym
Szymon pozostawił łodzie i sieci i
poszedł za Jezusem na zawsze.

Chrystus ogłosił Piotra swoim
namiestnikiem, zobowiązanym do
pełnienia tej samej misji: Ja jestem
Dobrym Pasterzem.

„Charyzmat św. Piotra przeszedł na
jego Następców”[36]. Po pewnym
czasie umrze on, ale jego urząd
najwyższego Pasterza pozostanie na
wieki, gdyż Kościół – osadzony na
mocnej skale – musi przetrwać aż do
skończenia czasów[37]. „To jest ten
jedyny Kościół Chrystusowy... który



Zbawiciel nasz po
zmartwychwstaniu swoim powierzył
do pasienia Piotrowi, zlecając jemu i
pozostałym Apostołom, aby go
krzewili i nim kierowali... Kościół
ten, ustanowiony i zorganizowany na
tym świecie jako społeczność, trwa w
Kościele katolickim, rządzonym
przez następcę Piotra oraz biskupów
pozostających z nim we wspólnocie
(communio)”[38].

Ten prymat jest gwarancją jedności
chrześcijan i drogą, na której
powinien rozwijać się prawdziwy
ekumenizm. Papież zastępuje
Chrystusa na ziemi, powinniśmy go
kochać, słuchać, ponieważ w jego
głosie brzmi prawda. Starajmy się
więc za pomocą wszelkich
dostępnych środków, aby ta prawda
dotarła do najodleglejszych lub
najtrudniej dostępnych zakątków
ziemi bez zniekształceń, aby wielu
zabłąkanych zobaczyło światło, a
wielu zasmuconych odzyskało



nadzieję. Przeżywając Świętych
Obcowanie, módlmy się codziennie
za jego osobę, co powinno być
jednym z najmilszych obowiązków,
jakie dyktuje nam porządek miłości.

Oddanie się i miłość do papieża
stanowią dla katolików szczególny
wyróżnik, który zakłada świadectwo
wiary przeżywanej konsekwentnie
do końca. Papież stanowi dla nas
namacalną obecność Jezusa, jest
„słodkim Chrystusem na ziemi” i
pobudza nas do kochania Go, do
słuchania owego wewnętrznego
głosu, który przemawia do nas w
głębi naszego serca, mówiąc: „Ten
jest mój Syn umiłowany, Jego
słuchajcie, gdyż papież „przejmuje
rolę Chrystusa – Mistrza, Pasterza i
Kapłana, i w Jego zastępstwie
działa”[39].



22 stycznia– Dzień piąty

5. Chrystus i Kościół

5.1 POSŁANNICTWO CHRYSTUSA nie
skończyło się wraz z Jego
Wniebowstąpieniem. Jezus jest nie
tylko postacią historyczną, która
urodziła się, żyła, umarła i
zmartwychwstała, aby zasiąść po
prawicy Ojca, lecz teraz żyje wśród
nas w sposób rzeczywisty, choć
tajemniczy.

Święty Paweł, obawiając się, że
pierwsi chrześcijanie mogliby żyć
jedynie historycznym
wspomnieniem owego Jezusa,
którego wielu z nich widziało, a
także dlatego, że niektórzy spośród
nich zdawali się żyć jedynie
oczekiwaniem na nowe przyjście
Chrystusa, które – jak sądzili – miało
nastąpić niebawem, napisał: Jezus
Chrystus - wczoraj i dziś, ten sam
także na wieki (Hbr 13, 8). Dziś,
chociaż Apostołowie i pierwsi



przewodnicy wiary umarli i nie
mogą dawać bezpośredniego
świadectwa swojej wiary, to wciąż
jest z nami Nauczycieli Przewodnik,
który nigdy nie umrze, który żyć
będzie zawsze uwieńczony chwałą.
Ludzie odchodzą, lecz Chrystus
pozostaje z nami na wieki. Istniał On
wraz z ludźmi żyjącymi wczoraj, w
konkretnej przeszłości historycznej,
lecz zawsze żyje w niebie, po prawicy
Ojca i dziś również przebywa przy
nas, udzielając nam ustawicznie
Życia przez sakramenty, towarzysząc
nam w rzeczywisty sposób w
zmiennych kolejach naszej
wędrówki. Swoje najświętsze
Człowieczeństwo Chrystus przyjął w
określonym czasie. Jego wcielenie
zostało zaplanowane już w
wieczności, a zrodzony z Maryi
Dziewicy w konkretnym czasie i
momencie historycznym, w dniach
panowania Cezara Augusta, Jezus
pozostaje człowiekiem na zawsze,
przyobleczonym w uwielbione ciało,



na którym będą jaśniały oznaki
Męki.

Chrystus żyje zmartwychwstały i
uwielbiony w niebie, a w sposób
tajemniczy, lecz rzeczywisty również
w swoim Kościele, który nie jest
jakimś ruchem religijnym wyrosłym
z Jego nauczania, lecz ma związek z
samą Osobą Jezusa. Kościół uobecnia
dla nas Chrystusa, w nim Go
spotykamy.

Wielkość Kościoła polega właśnie na
tym wewnętrznym związku z
Jezusem, dlatego jest to tajemnica,
której nie można wyrazić słowami.
Żaden ludzki język nie jest w stanie
wyrazić jego niezgłębionego
bogactwa, które ma swoje źródło w
samej Osobie Jezusa i ma na celu
uwiecznienie Jego zbawczej
obecności wśród nas. Co więcej,
jedyna misja Kościoła polega na
uobecnianiu Chrystusa, który
odszedł do nieba, lecz ogłosił, iż



pozostanie z nami przez wszystkie
dni, aż do skończenia świata (Mt 28,
20). Kościół ma nas ku Niemu
prowadzić. Sobór Watykański II
stwierdza, że On jest sprawcą
zbawienia oraz fundamentem pokoju
i jedności, i ustanowił Swój Kościół
„aby był dla wszystkich razem i dla
każdego z osobna widzialnym
sakramentem owej zbawczej
jedności”[40].

5.2 ŚW. PAWEŁ VI podkreślał, że jako
naśladowcy Chrystusa powinniśmy
znać naturę Kościoła. „A znajomość
ta jest tym istotniejsza, zwłaszcza dla
nas katolików, że obecnie w wielu
dyskusjach pojawiają się liczne
błędy, nieprecyzyjne pojęcia, poglądy
niezgodne z nauką Kościoła”. Jakże
wielka panuje ignorancja, jakże
wielu błądzi! Często zapomina się lub
po prostu nie wie, że „Kościół jest
tajemnicą nie tylko w znaczeniu
głębi jego życia, lecz również ze
względu na to, że jest on



rzeczywistością nie tyle ludzką,
historyczną i widzialną, ile Boską i
przekraczającą nasze naturalne
zdolności poznawcze”[41].

Pismo Święte ukazuje jego naturę za
pomocą różnorodnych figur, które
wzajemnie się uzupełniają.
Wszystkie one mają za centrum
Jezusa Chrystusa i skupiają się wokół
Niego. Kościół ukazany jest jako
owczarnia, której bramą jest
Chrystus, stado zgromadzone wokół
Dobrego Pasterza, który nigdy nie
pozostawi swych owiec w ręku
nieprzyjaciela ani na łasce losu.
Kościół jest winnicą Pańską,
budowlą, której kamieniem
węgielnym jest Chrystus,
fundamentem Apostołowie, a wierni
pełnią rolę żywych kamieni. Kościół
nazywany jest również górnym
Jeruzalem i Matką naszą i
przedstawiany jako nieskalana
Oblubienica[42]. Jak wyjaśnia św.
Paweł pierwszym chrześcijanom z



Koryntu, Kościół jest Mistycznym
Ciałem Chrystusa. Obraz ten jasno
ukazuje, w jaki sposób Kościół jest z
Nim zjednoczony. Pomiędzy Jezusem
a Kościołem, pomiędzy Jezusem a
chrześcijanami powstaje więź życia,
która czyni ich nierozłącznymi.
Dzięki żywotnemu i ścisłemu
zjednoczeniu Chrystusa i Kościoła
można twierdzić, że kiedy
prześladowany jest Kościół, wówczas
prześladowany jest sam Chrystus.
Ten, kto kocha Chrystusa, kocha
członki Jego Ciała, a zdradza Go ten,
kto nie chce pomagać wiernym
Kościoła. Możemy również
powiedzieć, że „męka
zadośćuczynienia Chrystusa
wznawia się i poniekąd trwa nadal w
Jego mistycznym Ciele, którym jest
Kościół. (...) Słusznie więc i
zasłużenie pragnie Chrystus, wciąż w
Swym mistycznym Ciele cierpiący,
byśmy byli towarzyszami Jego
ekspiacji i tego domaga się również
sama nasza wspólność z Nim, gdyż,



skoro jesteśmy ciałem Chrystusa i
kością jego Kości (1 Kor 12, 27),
muszą wszystkie członki cierpieć to,
co cierpi głowa”[43]. Chodzi więc tu o
zjednoczenie niezwykle ścisłe i
tajemnicze.

Owo zjednoczenie nie stanowi
jednak przeszkody ku temu, by każdy
wierny prowadził swoje własne
życie, zgodnie ze swoją osobowością.
Przez zjednoczenie z Chrystusem
indywidualne ja każdego człowieka
nie zostaje unicestwione ani też nie
zamiera własne życie Kościoła,
chociaż to On kształtuje je i ożywia.
Wierni otrzymują od Niego samo
życie łaski i to uczestnictwo w życiu
Boskim rodzi pomiędzy nimi jedność.
Owa głęboka jedność wiernych
obejmuje zarówno wewnętrzny,
duchowy i niewidzialny aspekt
Kościoła, jak też przyjmuje formy
zewnętrzne i widzialne. „Jeżeli
Kościół jest ciałem – wyjaśnia Pius
XII – musi być czymś jednym i



niepodzielnym (…). Nie tylko jednym
i niepodzielnym być musi, lecz także
czymś konkretnym i widzialnym (...).
Dlatego dalecy są od prawdy Bożej ci,
co wymyślają sobie taki kościół,
którego ani dotknąć ani widzieć nie
można, lecz jest on czymś całkiem
duchowym (…), tak iż wiele
społeczeństw chrześcijańskich,
chociaż ich wiara treścią między
sobą się różni, to jednak węzłem
niewidzialnym ze sobą są złączone. A
przecież ciało wymaga też wielkiej
liczby członków, które tak są ze sobą
spojone, iżby mogły nawzajem się
wspomagać”[44].

5.3 JEDNOŚĆ WIERNYCH, którzy
tworzą Mistyczne Ciało Chrystusa,
zasadza się na wspólnocie wiary,
sakramentów i hierarchii, której
ośrodkiem jest papież.

„W Kościele, wspólnocie wszystkich
ochrzczonych, chrześcijanin
wypełnia swoje powołanie. Od



Kościoła przyjmuje słowo Boże, które
zawiera pouczenia «Prawa
Chrystusowego» (Ga 6, 2). Od
Kościoła otrzymuje łaskę
sakramentów, która podtrzymuje go
«w drodze». Od Kościoła uczy się
przykładu świętości”[45]. Kościół jest 
wspólnotą wiary, czyli tworzą go
wszyscy ochrzczeni, którzy otrzymali
to samo powołanie Boże i w sposób
wielkoduszny odpowiedzieli na to
wezwanie. W wyniku tego wyznają
tę samą doktrynę i są zjednoczeni
tym samym życiem Bożym, które
otrzymują poprzez chrzest. Ta
głęboka jedność, która wypływa z
wiary, obejmuje zarazem doktrynę i
życie. W starożytności ochrzczony,
który odcinał się od doktryny lub
sposobu życia głoszonego i
praktykowanego przez wszystkich w
Kościele, uważany był za 
ekskomunikowanego, to znaczy za
takiego, który rozerwał jedność
wspólnoty. Pociągało to za sobą
działanie władz kościelnych



prowadzące w skrajnych i
szczególnie poważnych przypadkach
do uznania danej osoby za
pozostającą poza Kościołem.

W Mistycznym Ciele Chrystusa
istnieje także wspólnota dóbr
duchowych, w której uczestniczy się
zasadniczo przez sakramenty. Przez
nie wierni otrzymują, rozwijają i
umacniają w sobie życie Boże.
Eucharystia jest szczytem życia
Kościoła, gdyż w niej następuje
zjednoczenie jego wiernych w Ciele i
Krwi Chrystusa. Stanowi ona
zarazem akt najgłębszej jedności
między Chrystusem a Jego uczniami i
równocześnie umacnia jedność
między wszystkimi, którzy stanowią
Kościół. Eucharystia jest „źródłem i
szczytem całego życia
chrześcijańskiego”[46].

Kościół jest także wspólnotą
wzajemnej pomocy nadprzyrodzonej.
Występuje w nim wielka



różnorodność i mnogość
charyzmatów i powołań,
podporządkowanych jego jedności i
wpisanych w tę samą hierarchię,
której centrum jest papież, bez
którego nie może istnieć jedność
samej wiary.

Jedność Kościoła znajduje swój
konkretny wyraz w Świętych
Obcowaniu. Dogmat ten wyraża
jedność chrześcijan między sobą: Tak
więc, gdy cierpi jeden członek,
współcierpią wszystkie inne członki;
podobnie gdy jednemu członkowi
okazywane jest poszanowanie,
współradują się wszystkie członki (1
Kor 12, 26). Współzależność
chrześcijan zjednoczonych z
Chrystusem przez miłość
sakramentalną tworzy się na
odległość. Daje ona każdemu skarby
wszystkich, a wszystkim skarby
każdego. Wszyscy jesteśmy w
potrzebie, wszyscy możemy sobie
pomagać; istotnie, nieustannie



korzystamy z duchowych dóbr
Kościoła. Nasza modlitwa,
ofiarowanie Bogu pracy, drobnych
niedogodności, które niesie ze sobą
każdy dzień, mogą pomagać wielu
braciom, którzy kroczą drogą wiary i
tym, którzy chociaż są nam bliscy,
nie osiągnęli jeszcze pełnej jedności.

„Między wiernymi dokonuje się
przedziwna wymiana darów
duchowych, która sprawia, że
świętość jednego wspomaga innych
w znacznie większej mierze, niż
grzech jednego może zaszkodzić
innym. Niektórzy ludzie
pozostawiają po sobie jak gdyby
nadmiar miłości, poniesionych
cierpień, czystości i prawdy, który
ogrania i wspiera innych”[47]. Wzgląd
na tę skuteczną pomoc, którą
świadczymy innym, powinien nas
pobudzać do jak najdoskonalszego
wykonywania najdrobniejszych
nawet obowiązków i nadawania im
sensu nadprzyrodzonego poprzez



składanie ich Panu jako ofiary, gdyż
„podobnie jak w naturalnym
organizmie czynność jednego
członka wychodzi na dobro całości,
tak też dzieje się i w organizmie
duchowym, jakim jest Kościół.
Ponieważ wszyscy wierni tworzą
jedno ciało, dobro jednego członka
służy dobru drugiego”[48]. Ta myśl
powinna pobudzać nas do niesienia
pomocy innym przez modlitwę i
wierne wykonywanie pracy
zawodowej. Kiedyś pełni zdumienia
będziemy mogli oglądać w Bogu
wielkie dobro, które uczyniliśmy
wielu chrześcijanom i całemu
Kościołowi, pracując w biurze, w
kuchni, na sali operacyjnej czy w
polu. Nie pozwalajmy sobie na stratę
nawet jednej godziny pracy i nie
zaniedbujmy ofiarowania przykrości
czy zbyt długiego czekania. Wszystko
to możemy zamienić w łaskę i w ten
sposób, zjednoczeni z Chrystusem,
ożywiać całe Ciało Mistyczne.



Wszechmogący wieczny Boże (…)
wejrzyj łaskawie na owczarnię
Twojego Syna i spraw, niech wszyscy,
których uświęcił jeden chrzest, złączą
się w prawdziwej wierze i bratniej
miłości[49].

23 stycznia– Dzień szósty

6. Kościół nowym Ludem Bożym

6.1 KAŻDEGO CZŁOWIEKA Bóg woła
osobiście, po imieniu, lecz również
od samego początku „podobało się
jednak Bogu uświęcać i zbawiać
ludzi nie pojedynczo, z
wykluczeniem wszelkiej wzajemnej
między nimi więzi, lecz uczynić z
nich lud, który by Go poznawał w
prawdzie, i zbożnie Mu służył”[50].
Spośród narodów ziemi zechciał
wybrać lud Izraela, żeby objawić
samego siebie i ukazać zamiary
swojej woli. Zawarł z nim



przymierze i raz po raz je odnawiał.
Wszystko to jednak służyło jako
figura i przygotowanie nowego Ludu
Bożego: Kościoła, który wykupił dla
Siebie swoją Krwią przelaną na
Krzyżu. W nim całkowicie
wypełniają się tytuły, którymi Stary
Testament określał lud Izraela:
plemię wybrane, lud nabyty przez
Pana, by opowiadał Jego chwałę.

Zasadniczą cechą tych, którzy tworzą
ten nowy Lud jest „godność i wolność
synów Bożych, w których sercach
Duch Święty mieszka jak w świątyni.
Prawem jego stało się nowe
przykazanie miłowania, jak Chrystus
nas umiłował. Celem jego –
Królestwo Boże, zapoczątkowane na
ziemi przez samego Boga. Wy zaś
jesteście wybranym plemieniem,
królewskim kapłaństwem, narodem
świętym, ludem [Bogu] na własność
przeznaczonym, abyście ogłaszali
chwalebne dzieła potęgi Tego, który
was wezwał z ciemności do



przedziwnego swojego światła; wy,
którzy byliście nie-ludem, teraz zaś
jesteście ludem Bożym, którzy nie
dostąpiliście miłosierdzia, teraz zaś
jako ci, którzy miłosierdzia doznali (1
P 2, 9-10).

W tym nowym Ludzie jest jedyny
kapłan: Jezus Chrystus, i jedyna
ofiara, która dokonała się na
Kalwarii i która codziennie odnawia
się w Najświętszej Eucharystii.
Wszyscy ci, którzy ten lud stanowią,
są wybranym plemieniem, uczestniczą
w kapłaństwie Chrystusa i są zdolni
do pełnienia kapłańskiego
pośrednictwa, które jest podstawą
wszelkiego apostolstwa, i do
czynnego udziału w kulcie Bożym. W
ten sposób mogą zamienić wszystkie
swoje działania w duchowe ofiary,
miłe Bogu (1 P 2, 5). Chodzi tu o
prawdziwe kapłaństwo, jakkolwiek
zasadniczo odmienne od kapłaństwa
służebnego, przez które kapłan może
zastępować Chrystusa, głównie gdy



odpuszcza grzechy i sprawuje Mszę
św. Oba jednak rodzaje kapłaństwa są
sobie przyporządkowane i każde na
swój sposób uczestniczy w jedynym
kapłaństwie Chrystusa. Poprzez owo
uczestnictwo w kapłaństwie
Chrystusa uświęcamy się i znajdujemy
łaski niezbędne, by pomagać innym.

6.2 WIERNI UCZESTNICZĄ w
posłannictwie Chrystusa i w ten
sposób przesycają własne życie w
świecie i sam świat duchem swego
Pana. Ich modlitwy, życie rodzinne i
społeczne, ich inicjatywy apostolskie,
praca, odpoczynek i same
doświadczenia i przeciwności życia
zamieniają się w świętą ofiarę, która
jest składana Bogu głównie podczas
sprawowania Mszy Św., będącej
centrum i fundamentem duchowego
życia chrześcijanina.

Ten udział świeckich w kapłańskiej
funkcji Chrystusa pociąga za sobą
życie skoncentrowane wokół Mszy



Św., lecz ich uczestnictwo w
Eucharystii nie kończy się na
aktywnym udziale w Ofierze Ołtarza
ani nie wyraża się jedynie w
określonych funkcjach liturgicznych.
Właściwym polem uświęcenia jest
dla nich zwyczajna praca,
wypełnianie obowiązków
zawodowych, rodzinnych i
towarzyskich, które starają się
realizować z jak największą
prawością.

Świeccy uczestniczą także w 
prorockiej funkcji Chrystusa. Ich
szczególnym powołaniem jest
głoszenie Słowa Bożego nie w
kościele, lecz na ulicy: w fabryce, w
biurze, w klubie, w rodzinie[51].
Powinni głosić Słowo Boże swoim
przykładem jako koledzy z pracy,
jako sąsiedzi, jako obywatele. Przez
odpowiednią sugestię, przez osobistą
i głęboką rozmowę, do której daje
prawo prawdziwa przyjaźń;
doradzając książkę, która



odpowiednio ukierunkowuje,
odradzając uczestnictwo w
spektaklu, którego oglądanie nie
przystoi porządnemu człowiekowi,
niosąc pociechę – w zastępstwie
Chrystusa – i wyświadczając z
radością drobne przysługi.

Chrześcijanin jest także uczestnikiem
królewskiej funkcji Chrystusa. Przede
wszystkim będąc panem swojej
pracy zawodowej, nie pozwalając się
jej zniewolić, lecz opanowując ją i
kierując nią z prawą intencją, ku
chwale Bożej, realizując Boży plan
wobec całego stworzenia[52].
Znaczenie świeckich w Kościele nie
wzrasta wtedy, gdy powierza się im
udział we władzy lub w służbie
właściwej osobom duchownym. Być
może niektórzy z nich mogą pójść w
tym kierunku, ale nie jest to cechą
właściwą powołaniu świeckich. Ich
udział w królewskiej misji Chrystusa
dokonuje się w świecie, wśród
konkretnych struktur społecznych.



„Ich pierwszorzędnym i
bezpośrednim zadaniem nie jest
zakładanie czy rozwój wspólnot
kościelnych, bo to rola właściwa
Pasterzom, ale pełne uaktywnienie
wszystkich chrześcijańskich i
ewangelicznych sił i mocy, ukrytych,
ale już obecnych i czynnych w tym
świecie”[53]. W ramach tego nowego
Ludu Bożego, którym jest Kościół,
udział w królewskim kapłaństwie
Chrystusa musi prowadzić do
przesycenia porządku społecznego
zasadami chrześcijańskimi, które go
humanizują i wynoszą na wyższy
poziom. Tymi zasadami są:
poszanowanie godności osoby
ludzkiej, solidarność społeczna,
świętość małżeństwa i rodziny,
odpowiedzialna wolność,
umiłowanie prawdy, szerzenie
sprawiedliwości na wszystkich
szczeblach, duch służby, wzajemna
wyrozumiałość i miłość braterska.
Świeccy nie powinni być jedynie
„longa manus” (przedłużeniem



ramienia) hierarchii. Nie stanowią
oni rozszerzenia oficjalnych struktur
kościelnych, lecz na mocy
przysługującego im prawa, na miarę
własnej pobożności, poziomu
kompetencji i znajomości doktryny
uobecniają Chrystusa w zadaniach
doczesnych. Zastanówmy się, czy
inni na widok naszego codziennego
postępowania poczują pragnienie
większego zbliżenia się do Chrystusa,
czy przez naszą pracę i nasze
uczestnictwo w zadaniach
społecznych rzeczywiście
prowadzimy świat do Boga.

6.3 TEN NOWY Lud Boży ma
Chrystusa jako Najwyższego i
Wieczystego Kapłana. Pan przejął
starożytną tradycję, przemieniając ją
i odnawiając, ustanawiając wieczyste
kapłaństwo. Każdy spośród
kapłanów Chrystusa jest narzędziem
Pana i przedłużeniem Jego
Najświętszego Człowieczeństwa. Nie
działają oni we własnym imieniu ani



też nie są zwykłymi
przedstawicielami ludzi, lecz
faktycznie zastępują Chrystusa. O
każdym z nich można powiedzieć, że 
spomiędzy ludzi brany, dla ludzi jest
ustanawiany w sprawach
odnoszących się do Boga (Hbr 5, 1).

Chrystus rzeczywiście działa przez
nich, przez ich słowa i gesty. Ich
kapłaństwo jest istotowo i
nierozdzielnie złączone z
kapłaństwem Chrystusa oraz z
życiem i wzrostem Kościoła. Kapłan
jest ojcem, bratem, przyjacielem.
Jego osoba należy do innych, jest
własnością Kościoła, który kocha go
miłością szczególną i darzy prawami,
których nie może mieć żaden inny
człowiek. „Jezus – nauczał Jan Paweł
II w Brazylii podczas uroczystości
udzielenia święceń kapłańskich
grupie diakonów – do tego stopnia
utożsamia nas ze sobą w
sprawowaniu władzy, którą nam
powierzył, że nasza osobowość jak



gdyby zanikała wobec Jego
osobowości, tak iż to On działa za
naszym pośrednictwem. «Sakrament
kapłaństwa – powiedział ktoś z
przekonaniem – czyni kapłana
zdolnym do skutecznego użyczania
naszemu Panu swego głosu, rąk,
całego swego jestestwa; jest Jezusem
Chrystusem, który we Mszy Świętej
słowami konsekracji zmienia
substancję chleba i wina w swoje
Ciało, swoją Duszę, swoją Krew i
swoją Boskość». I możemy dodać, że
to właśnie sam Jezus w sakramencie
pokuty mówi władczym i ojcowskim
słowem: Odpuszczone są ci się twoje
grzechy (Mt 9, 2). I to On sam
przemawia, kiedy kapłan, pełniąc
swoją posługę w imieniu i w duchu
Kościoła, głosi Słowo Boże. To sam
Chrystus troszczy się o chorych,
dzieci i grzeszników, kiedy ku nim
zwraca miłość i troskę duszpasterską
kapłanów”[54].



Święcenia kapłańskie nadają
najwyższy stopień godności, którą
człowiek zdolny jest przyjąć. Przez
nie kapłan zostaje ustanowiony sługą
Boga i szafarzem Jego Boskich
skarbów. Tymi skarbami są przede
wszystkim sprawowanie Mszy Św.,
ofiary o nieskończonej wartości, i
władza odpuszczania grzechów,
przywracania łaski dla duszy. „Nie
bez racji mówi się, że wystarczałoby
odprawić pobożnie jedną Mszę Św.,
aby wypełnić całkowicie powołanie
kapłańskie. Podobnie też można
powiedzieć – te słowa Jana Pawła II
skierowane były do spowiedników –
że wasza miłość ofiarowana
wiernym w sakramencie pojednania
jest pełnią radości”[55].

Na wiele sposobów kapłan zamienia
się więc w przekaziciela łaski Bożej.
Ponadto przez otrzymane święcenia
zostaje ustanowiony pośrednikiem
między Bogiem a ludźmi, między
niebem a ziemią. Jedną ręką bierze



skarby miłosierdzia Bożego, a drugą
rozdaje je swoim braciom, ludziom.

Kapłan jest olbrzymim dobrem dla
Kościoła i dla całej ludzkości. Dlatego
powinniśmy się modlić o to, aby
nigdy nie zabrakło świętych
kapłanów, którzy czuliby się sługami
swoich braci ludzi, którzy by nigdy
nie zapomnieli o swojej godności i
skarbach, jakie Bóg włożył w ich
ręce, aby je wielkodusznie rozdawali
reszcie Ludu Bożego. Słusznie można
powiedzieć, że „czas, w którym
kapłan jest zdumieniem dla ludzi i
aniołów, nastąpił właśnie teraz, w
tym okresie, który się przed nami
otwiera”[56]. Nie przestawajmy modlić
się za nich.

24 stycznia– Dzień siódmy

7. Maryja Matką jedności



7.1 UCZNIOWIE TRWALI
jednomyślnie na modlitwie razem z
Maryją, Matką Jezusa[57]. Kościół w
swoim gorącym pragnieniu
zgromadzenia w jedno chrześcijan i
wszystkich ludzi błaga Boga, aby za
wstawiennictwem miłującej Matki,
(…) Kościół wzrastał, radował się
świętością swoich dzieci i pociągał do
siebie wszystkie narody[58]. Kościół
żywi przekonanie, że sprawa
jedności chrześcijan jest głęboko
związana z duchowym
macierzyństwem Najświętszej Maryi
Panny wobec wszystkich ludzi, a w
sposób szczególny wobec
chrześcijan. Papież Paweł VI
niejednokrotnie wzywał Ją jako 
Matkę Jedności. Jan Paweł II zwrócił
się do Matki Bożej z modlitwą pełną
miłości i ufności: „Ty, która jesteś
pierwszą służebnicą jedności Ciała
Chrystusa, pomóż nam, pomóż
wszystkim wiernym, którzy boleśnie
odczuwają dramat historycznych
podziałów chrześcijaństwa, w



ustawicznym poszukiwaniu drogi do
doskonałej jedności Ciała
Chrystusowego przez bezwarunkową
wierność Duchowi Prawdy i
Miłości”[59].

Kościół narodził się w pewnym
sensie wraz z Chrystusem i wraz z
Nim wzrastał w nazaretańskim
domu, ponieważ Kościół w swej
niewidzialnej i tajemniczej
rzeczywistości jest samym
Chrystusem, mistycznie
ukształtowanym i żyjącym wśród
nas. Dlatego Maryja przez swoje
duchowe macierzyństwo jest Matką
całego Kościoła od samego początku
jego istnienia. Wszyscy tworzymy
jedno Ciało, a Maryja jest Matką tego
mistycznego Ciała. Która matka
pozwoliłaby, aby jej dzieci oddzieliły
się i oddaliły od rodzicielskiego
domu? Do kogóż możemy zwrócić się
z większą pewnością, że zostaniemy
wysłuchani, jeżeli nie do



Najświętszej Maryi Panny, jeżeli nie
do Matki?

Św. Bernard przepięknie opisuje, jak
wszystkie stworzenia wzywają
Maryję, aby podczas Zwiastowania
wypowiedziała fiat – niech mi się
stanie, które miało przynieść
zbawienie dla wszystkich. Niebo i
ziemia, grzesznicy i sprawiedliwi,
czas teraźniejszy, przeszły i przyszły
zgromadziły się w Nazarecie wokół
Maryi. Gdy Najświętsza Maryja
Panna dała swoje przyzwolenie, Jej
macierzyństwo wobec Chrystusa i
Kościoła, a w pewien sposób również
wobec całego stworzenia, stało się
rzeczywistością. Grzech rozbił
jedność rodzaju ludzkiego i zburzył
cały porządek wszechświata. Maryja
była stworzeniem wybranym po to,
by umożliwić Wcielenie Syna Bożego,
a przez swoje przyzwolenie stała się
również przyczyną odnowienia
wszystkich rzeczy, którego miał
dokonać Chrystus przez Odkupienie.



7.2 CHRYSTUS DOKONAŁ Odkupienia
na Kalwarii. Nowe Przymierze,
przypieczętowane Krwią przelaną na
Krzyżu na nowo zjednoczyło ludzi z
Bogiem, a równocześnie między
sobą. Pan – naucza św. Paweł –
zburzył wszystkie mury podziału i
utworzył jeden Kościół, jeden lud.
Różnorodność ras, narodów, języków,
sytuacji społecznych nie powinna
stanowić przeszkody dla tej jedności,
którą dał nam Chrystus przez swoją
Śmierć na Krzyżu. W owej chwili, w
której dokonało się Odkupienie,
powstał nowy Lud dzieci Bożych,
zjednoczonych wokół Jego Krzyża i
odkupionych Jego Krwią. Wyniesiony
nad ziemię w obecności Dziewicy
Matki, zgromadził w jedności Twoje
rozproszone dzieci, jednocząc je z
sobą więzami miłości[60].

W godzinach męki Syna Dziewica
żywiła w swoim najświętszym Sercu
te same co On uczucia. Chrystus
poprzedniego wieczoru pożegnał się



ze swymi uczniami orędziem
braterstwa, kierując do Ojca
modlitwę o jedność, którą może
również my jednocząc się z Nim
odmawiamy często: ut omnes unum
sint, sicut tu, Pater, in me et ego in te –
aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty
Ojcze we Mnie, a Ja w Tobie (J 17, 21).
Ta jedność, o którą prosi Jezus dla
swoich uczniów, jest
odzwierciedleniem jedności
istniejącej między trzema Osobami
Boskimi, w której w sposób
niezrównany i absolutnie
nadzwyczajny uczestniczyła Matka
Najświętsza.

U stóp Krzyża Matka Najświętsza
była dogłębnie zjednoczona ze
swoim Synem, współodkupując wraz
z Nim. Tam Jezus, widząc swoją
Matkę i ucznia, którego miłował, 
rzekł do Matki: Niewiasto, oto syn
Twój. Następnie rzekł do ucznia: Oto
Matka twoja. I od tej godziny uczeń
wziął Ją do siebie (J 19, 26-27). Nasza



Matka, Najświętsza Maryja Panna,
jak żadne inne stworzenie, była
zawsze zjednoczona ze swoim
Synem, zwłaszcza w tych ostatnich
chwilach, kiedy dokonywało się
nasze odkupienie. Na Kalwarii
„utrzymała wiernie swe
zjednoczenie z Synem aż do krzyża,
przy którym nie bez postanowienia
Bożego stanęła (por. J 19, 25),
najgłębiej ze swym Jednorodzonym
współcierpiała i z ofiarą Jego złączyła
się matczynym duchem, z miłością
godząc się, aby doznała ofiarniczego
wyniszczenia żertwa z Niej
narodzona; a wreszcie przez tegoż
Jezusa Chrystusa, umierającego na
krzyżu, oddana została jako matka
uczniowi”[61], który uosabiał
wszystkich ludzi. Ona jest Matką
całego rodzaju ludzkiego, a
zwłaszcza tych, którzy przez chrzest
zostali włączeni w Chrystusa. Jakże
w tych dniach, kiedy tak usilnie
modlimy się o jedność, moglibyśmy



zapomnieć o Matce, która gromadzi
w jednym domu wszystkie dzieci?

Sobór Watykański II przypomina
nam o konieczności zwrócenia oczu
ku naszej wspólnej Matce: „Niechaj
wszyscy chrześcijanie błagają
wytrwale Matkę Boga i ludzi, aby
Ona, która modlitwami swymi
wspierała początki Kościoła (...) we
wspólnocie wszystkich Świętych
wstawiała się u Syna swego, dopóki
wszystkie rodziny ludów, zarówno
tych, które noszą zaszczytne imię
chrześcijańskie, jak i tych, co nie
znają jeszcze swego Zbawiciela, nie
zespolą się szczęśliwie w pokoju i
zgodzie w jeden Lud Boży na chwałę
Przenajświętszej i nierozdzielnej
Trójcy”[62]. Zwróćmy się do Niej,
prosząc, by umiłowanie jedności
pobudzało nas do ciągłego
wzrastania w zwyczajnym, stałym i
owocnym apostolstwie: „Wzywaj
Najświętszą Maryję Pannę; nie
przestawaj prosić Ją o to, by zawsze



okazywała się twoją Matką: monstra
te esse Matrem! aby za łaską swego
Syna oświeciła twój umysł zdrową
nauką wiary, a serce napełniła
miłością i czystością po to, byś znał
drogę do Boga i prowadził do Niego
wiele dusz”[63].

7.3 Z WOLI Jezusa Chrystusa Kościół
od samego początku posiadał
widzialną jedność w wierze, w
jedynej nadziei, w miłości, w
modlitwie, w sakramentach, w
pasterzach, którzy nim kierują, na
których czele został postawiony
Piotr. Ta widzialna zewnętrzna
jedność powinna stanowić znak jego
Boskiego charakteru, ponieważ ma
być ona wyrazem obecności Boga w
Kościele. O to modlił się Jezus
podczas Ostatniej Wieczerzy. Tak też
żyli pierwsi chrześcijanie,
zjednoczeni między sobą pod władzą
Apostołów. „Zmierzamy drogą do
pełnej jedności: do takiej jedności,
jaką miał Kościół apostolski w



samych swoich początkach i jakiej
my szczerze poszukujemy. (...)
Musimy niejako ciągle powracać do
wieczernika w dniu Wielkiego
Czwartku”[64].

Kiedy Apostołowie zebrali się w
Wieczerniku w dniu, w w którym
otrzymali Ducha Świętego, była tam z
nimi Matka Najświętsza. Ta garstka
stanowiła pierwszą komórkę
Kościoła powszechnego. Maryja
znajduje się w jego centrum, jako
serce, które daje życie. Apostołowie
trwali na modlitwie razem z Maryją,
Matką Jezusa (Dz 1, 14). Osoby i
szczegóły, które opisuje św. Łukasz,
są jakby przyciągane przez postać
Maryi, która zajmuje centralne
miejsce tam, gdzie zgromadzili się
ludzie najbliżsi Jezusowi. Tradycja
rozpamiętywała ten obraz i doszła do
wniosku, że w nim ukazane jest
macierzyństwo, które Najświętsza
Maryja Panna pełni wobec Kościoła
zarówno na początku, jak i w trakcie



jego rozwoju. U boku Maryi
pozostają zjednoczeni ci, którzy mieli
otrzymać Ducha Świętego. Piotr
stanowi o wewnętrznej jedności
Kościoła. Maryja stwarzała
atmosferę miłości, solidarności,
jednomyślnej zgody. Była zatem
najlepszą współpracowniczką Piotra
i pozostałych Apostołów, pomagającą
im w organizowaniu Kościoła i
rządzeniu nim u jego początków.

Po Wniebowzięciu Maryja
nieustannie czuwała nad jednością
członków Ciała Chrystusa, a kiedy ci
nie przyjęli tej macierzyńskiej opieki,
która utrzymywała ich w jedności,
nie przestawała wstawiać się, aby
powrócili do pełnej jedności w łonie
Kościoła. Pozwala nam Ona
doświadczać braterstwa,
wyrozumiałości i pokoju. „Łaska
zstąpienia Ducha Świętego w
Wieczerniku nastąpiła przy łasce
obecności i radości Maryi. Razem z
Maryją, Matką Jezusa (Dz 1, 14) –



czytamy o wielkim wydarzeniu
Pięćdziesiątnicy (...). Ona, Matka
miłości i jedności, łączy nas głęboko,
byśmy – jak owa pierwsza wspólnota
zrodzona w Wieczerniku – stanowili 
jedno serce i jedną duszę. Ona,
«Matka jedności», w której łonie Syn
Boży zjednoczył się z ludzkością,
zapoczątkowując w sposób
mistyczny oblubieńczą jedność Pana
z wszystkimi ludźmi, niechaj nam
pomaga, byśmy stanowili «jedno» i
stali się narzędziami jedności (...)”[65].

25 stycznia - Dzień ósmy

8. Nawrócenie św. Pawła

8. 1 WIEM, KOMU uwierzyłem, i
jestem pewien, że sprawiedliwy Sędzia
ma moc zachować powierzone mi
dobro aż do dnia ostatecznego[66].



Paweł, gorliwy obrońca Prawa
Mojżeszowego, uważał chrześcijan za
największe zagrożenie dla judaizmu,
dlatego poświęcił wszystkie swoje
siły niszczeniu rodzącego się
Kościoła. Po raz pierwszy widzimy go
w Dziejach Apostolskich, prawdziwej
historii Kościoła, jak przyczynia się
do męczeństwa św. Szczepana,
pierwszego męczennika
chrześcijańskiego (por. Dz 7, 58 – 8,
1). Św. Augustyn zwraca uwagę na
skuteczność modlitwy Szczepana za
młodego prześladowcę[67]. Później
Paweł udaje się do Damaszku z 
listami do synagog, aby mógł uwięzić i
przyprowadzić do Jerozolimy
mężczyzn i kobiety, zwolenników tej
drogi (Dz 9, 2). Chrześcijaństwo
szerzyło się bardzo szybko dzięki
owocnemu działaniu Ducha Świętego
i gorliwemu apostolstwu
prowadzonemu przez nowych
wiernych, nawet w najmniej
sprzyjających okolicznościach: Ci,



którzy się rozproszyli, głosili w
drodze słowo (Dz 8, 4).

Zmierzając do Damaszku, Paweł siał
grozę i dyszał żądzą zabijania
uczniów Pańskich, Bóg jednak miał
inne plany wobec tego człowieka o
wielkim sercu. Gdy zbliżał się już do
miasta, olśniła go nagle światłość z
nieba. A gdy upadł na ziemię, usłyszał
głos, który mówił: Szawle, Szawle,
dlaczego Mnie prześladujesz? Kto
jesteś, Panie? – powiedział. A On: Ja
jestem Jezus, którego ty prześladujesz
(Dz 9, 3-5). Wtedy to Szaweł stawia
owo zasadnicze pytanie, będące
owocem jego nawrócenia, jego wiary,
świadczące o gotowości oddania się: 
Co mam czynić, Panie? (Dz 22, 10). 
Paweł jest już innym człowiekiem. W
jednej chwili ujrzał wszystko z
niezwykłą jasnością. Wiara prowadzi
go do całkowitego oddania się w ręce
Boga. Co mam dalej czynić? Czego ode
mnie oczekujesz?



Nieraz, kiedy oddalamy się od Pana,
On pragnie na nowo wtrącić się w
nasze życie i ukazuje nam wielkie i
cudowne plany, które ma wobec
każdego z nas. „Chwała niech będzie
Bogu – mówiłeś do siebie po
sakramencie spowiedzi. I myślałeś:
czuję, jakbym się na nowo narodził.
Potem myślałeś dalej pogodnie: 
Domine, quid me vis facere? – Panie,
co mam uczynić? – I sam sobie
udzieliłeś odpowiedzi: z łaską Twoją,
niezależnie od wszystkiego i od
wszystkich, wypełnię Twoją
Najświętszą wolę: serviam! – będę Ci
służył bez zastrzeżeń”[68]. Powtórzmy
to również dzisiaj. Wypowiadaliśmy
te słowa już tyle razy, w
najróżniejszych sytuacjach. Serviam!
Z Twoją pomocą będę ci zawsze
służył, Panie!

8.2 OBECNE ŻYCIE moje jest życiem
wiary w Syna Bożego, który umiłował
mnie i samego siebie wydał za mnie
(Ga 2, 20).



Na zawsze pozostaną nam w pamięci
te chwile, kiedy Jezus – może całkiem
nieoczekiwanie – zatrzymał nas i
powiedział, że chce napełnić nasze
serce. Św. Paweł nigdy nie zapomniał
tej jedynej chwili, kiedy osobiście
spotkał się ze zmartwychwstałym
Chrystusem. W drodze do Damaszku
– mówi nieraz, jak gdyby chciał
powiedzieć: tam wszystko się
zaczęło. W innym miejscu zaznacza,
że był to decydujący moment w jego
życiu. W końcu (…) ukazał się także i
mnie jako poronionemu płodowi (1
Kor 15, 8).

Życie Pawła jest wezwaniem do
nadziei, gdyż „kto, obarczony
grzechami, może powiedzieć: «Nie
potrafię się przezwyciężyć», (...)
skoro ten prześladowca wierzących
zamienia się w szerzyciela ich
nauki?”[69] Z taką samą skutecznością
działa On w sercach także dzisiaj. Ale
wola Pana, by nas uzdrowić i
zamienić w apostołów w miejscu



naszej pracy i tam gdzie żyjemy,
wymaga odpowiedzi z naszej strony.
Łaska Boża jest wystarczająca, ale
konieczna jest również współpraca
człowieka, tak jak w przypadku
Pawła, ponieważ Pan szanuje naszą
wolność. Objaśniając słowa Apostoła:
nie ja, lecz łaska Boża we mnie – św.
Augustyn zaznacza: „To znaczy: nie
ja sam, lecz Bóg wraz ze mną; ani
sama łaska Boża, ani on sam, lecz
łaska Boża wraz z nim”[70].

Liczenie na łaskę Bożą nigdy nie
pozwoli nam popaść w zniechęcenie,
chociaż nieraz będziemy odczuwać
skłonność do grzechu, będą nam
ciążyły wady, słabości, których nie
potrafimy przezwyciężyć, a nawet
zaznamy upadków. Pan nieustannie
wzywa nas do nowego nawrócenia,
wciąż powinniśmy prosić o łaskę
ciągłego rozpoczynania od nowa –
postawy, która pozwala w spokoju i
radości, w duchu dziecięctwa Bożego,
podążać drogą prowadzącą do Boga,



drogą, która zapewnia wieczną
młodość serca. Ale konieczna jest
nasza odpowiedź w tych właśnie
chwilach, kiedy to, jak św. Paweł,
powinniśmy mówić do Jezusa: Co
mam czynić, Panie? Z czym
powinienem najgorliwiej walczyć?
Pod jakim względem mam się
zmienić? Jezus wiele razy wychodzi
nam naprzeciw; wówczas
„powinniśmy zdobywać się na nowe
siły do służby Bożej – pisze św.
Teresa od Jezusa – i nie okazać się
niewdzięcznymi, bo z tym
warunkiem Pan daje nam łaski
swoje. I jeślibyśmy nie czynili
dobrego użytku z tego skarbu i z tego
wysokiego stanu, do którego nas
podnosi, On je nam znowu odbierze i
w większym daleko ubóstwie nas
pozostawi, niż byliśmy przedtem, a
perły swoje da takiemu, który je
wierniej uszanuje i pożytek z nich
uczyni sobie i drugim”[71].



Co mam czynić, Panie? Jeśli będziemy
Mu to powtarzać w sercu jak akt
strzelisty wiele razy w ciągu dnia,
Jezus oświeci nas i wskaże nam te
momenty, w których nasza miłość
zatrzymuje się i nie podąża naprzód
tak, jak tego pragnie Bóg.

8.3 WIEM, KOMU uwierzyłem...
Słowa te tłumaczą całe późniejsze
życie św. Pawła. Poznał Chrystusa i
od tej chwili, w porównaniu z tą
niewypowiedzianą rzeczywistością,
wszystko pozostałe wydaje się
cieniem. Jeśli coś nie jest w
Chrystusie i dla Chrystusa, nie ma
żadnej wartości. Jedyną rzeczą,
której się lęka, jest obraza Boga; o
resztę się nie martwi. Dlatego też
chciał jedynie być wiernym swemu
Panu i głosić Go wszystkim
ludom”[72]. Tego samego pragniemy
my, tego jednego chcemy.

Od chwili swego spotkania z Jezusem
Paweł nawrócił się do Boga całym



sercem. Dzięki łasce z jeszcze
większym i mocniejszym zapałem
niż ten, z którym przedtem
prześladował chrześcijan, Paweł
służy teraz nowo odkrytemu,
wspaniałemu ideałowi. Przyswaja
sobie orędzie, które otrzymali
pozostali Apostołowie, a które
zawiera Ewangelia mszalna: Idźcie
na cały świat i głoście Ewangelię
wszelkiemu stworzeniu (Mk 16, 15). 
Paweł podjął to zobowiązanie i od tej
chwili stało się ono sensem jego życia.
Jego nawrócenie polega właśnie na
tym: na przyzwoleniu, żeby Chrystus,
którego spotkał na drodze do
Damaszku, wkroczył w jego życie i
skierował je ku jedynemu celowi:
głoszeniu Ewangelii. Jestem przecież
dłużnikiem tak Greków, jak i
barbarzyńców, tak uczonych, jak i
niewykształconych. Przeto, co do
mnie, gotów jestem głosić Ewangelię i
wam, mieszkańcom Rzymu. Bo ja nie
wstydzę się Ewangelii, jest bowiem



ona mocą Bożą ku zbawieniu dla
każdego wierzącego (Rz 1, 14-16).

Wiem, komu uwierzyłem... Dla
Chrystusa Paweł podejmie wiele razy
ryzyko i nie cofnie się przed
niebezpieczeństwem, będzie
doświadczał zmęczenia, trudu,
niepowodzenia swojej misji, strachu,
byle tylko zdobyć dusze dla Boga. 
Przez Żydów pięciokroć byłem bity po
czterdzieści razów bez jednego. Trzy
razy byłem sieczony rózgami, raz
kamienowany, trzykrotnie byłem
rozbitkiem na morzu, przez dzień i
noc przebywałem na głębinie
morskiej. Często w podróżach, w
niebezpieczeństwach na rzekach, w
niebezpieczeństwach od zbójców, w
niebezpieczeństwach od własnego
narodu, w niebezpieczeństwach od
pogan, w niebezpieczeństwach w
mieście, w niebezpieczeństwach na
pustkowiu, w niebezpieczeństwach na
morzu, w niebezpieczeństwach od
fałszywych braci; w pracy i



umęczeniu, często na czuwaniu, w
głodzie i pragnieniu, w licznych
postach, w zimnie i nagości, nie
mówiąc już o mojej codziennej udręce
płynącej z troski o wszystkie Kościoły.
Któż odczuwa słabość, bym i ja nie
czuł się słaby? Któż doznaje
zgorszenia, żebym i ja nie płonął? (2
Kor 11, 24-29).

Paweł skupił swoje życie na Panu.
Dlatego mimo tego wszystkiego, co
wycierpiał dla Chrystusa, może
powiedzieć na końcu swego życia,
kiedy znajdzie się sam, opuszczony
przez wszystkich: Opływam w radość
mimo wielkich naszych ucisków (2
Kor 7, 4). Szczęście Pawła, podobnie
jak nasze, nie polega na braku
trudności, lecz na spotkaniu z
Jezusem i na służeniu Mu z całego
serca i ze wszystkich sił.

Zakończmy to rozmyślanie modlitwą
liturgii mszalnej: Wszechmogący
Boże, (…) spraw, abyśmy za jego [św.



Pawła] przykładem dążyli do Ciebie i
świadczyli wobec świata o prawdzie
Twojej Ewangelii[73]. Prośmy naszą
Matkę, Najświętszą Maryję Pannę,
byśmy nie marnowali konkretnych
łask, których udziela nam Pan, i
abyśmy przez całe życie ciągle
rozpoczynali od nowa.

[1] Symbol wiary nicejsko-
konstantynopolitański.

[2] Jan Paweł II, enc. Ut unum sint, 9.

[3] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 8.

[4] Św. Augustyn, Homiletyczny
wykład Ewangelii św. Jana, 118, 4.

[5] Por. Sobór Watykański II, dekret 
Unitatis redintegratio, 1.



[6] Por. Św. Augustyn, Przeciwko
Parmenianom, 2, 2.

[7] Sobór Watykański II, dekret 
Unitatis redintegratio, 1.

[8] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 15.

[9] Tamże.

[10] Jan Paweł II, enc. Ut unum sint,
21-22.

[11] Tertulian, Apologetyk, 39.

[12] Mszał Rzymski, Msza o jedność
chrześcijan, kolekta.

[13] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 254.

[14] Jan Paweł II, Homilia, 29 IX 1979.

[15] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
751.



[16] Paweł VI, Przemówienie, 31 III
1965.

[17] Por. św. Augustyn, Objaśnienia
Psalmów, 44.

[18] Paweł VI, dz. cyt.

[19] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
902.

[20] Mszał Rzymski bł. Jana XXIII,
Modlitwa za Papieża z łacińskiej 
Litanii do Wszystkich świętych.

[21] Św. Augustyn, List 73.

[22] Św. Bernard z Clairvaux, Kazanie
49 o Pieśni nad Pieśniami.

[23] Por. Sobór Watykański II, dekret 
Unitatis redintegratio, 1.

[24] Św. Wincenty z Lerynu, 
Commonitorium, 22.

[25] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
456.



[26] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2088.

[27] Sobór Watykański II, dz. cyt., 11.

[28] Paweł VI, Audiencja generalna, 19 I
1972.

[29] Jan Paweł II, enc. Veritatis
splendor, 104.

[30] Św. Jan od Krzyża, Do Matki Marii
od Wcielenia w Segowii, 6 VII 1591.

[31] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 23.

[32] Św. Katarzyna ze Sieny, List 207.

[33] Św. Leon Wielki, Mowa 4.

[34] Św. Ambroży, Komentarz do
Psalmu 12.

[35] Por. Sobór Watykański I, konst. 
Pastor aeternus, 3.



[36] Jan Paweł II, Przemówienie, 30 XII
1980.

[37] Por. Sobór Watykański I, konst. 
Pastor aeternus, 2.

[38] Katechizm Kościoła Katolickiego,
816.

[39] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 21.

[40] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 9.

[41] Paweł VI, Przemówienie, 27 IV
1966.

[42] Por. Sobór Watykański II, tamże,
6.

[43] Pius XI, enc. Miserentissimus
Redemptor.

[44] Pius XII, enc. Mystici Corporis
Christi, 13-14.



[45] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2030.

[46] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 11.

[47] Jan Paweł II, bulla Incarnationis
misterium, 10.

[48] Św. Tomasz z Akwinu, Wykład
Składu Apostolskiego czyli Wierzę w
Boga, 10.

[49] Mszał Rzymski, Msza o jedność
chrześcijan, Kolekta.

[50] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 9.

[51] Por. Jan Paweł II, adhort. apost. 
Christifideles laici, 14.

[52] Por. tenże, enc. Laborem exercens,
5.

[53] Paweł VI, enc. Evangelii nuntiandi,
70.



[54] Jan Paweł II, Homilia, 2 VII 1980,
cytat za: św. Josemaría Escrivá, 
Kochać Kościół, 39.

[55] Jan Paweł II, Przemówienie, 20 II
1998.

[56] Kard. J. H. Newman, Kazanie na
otwarcie Seminarium św. Bernarda, 2
X 1873.

[57] Mszał Rzymski, Msza w święto
Najświętszej Maryi Panny, Matki
Kościoła, antyfona na wejście.

[58] Tamże, kolekta.

[59] Jan Paweł II, Orędzie radiowe na
wspomnienie Soboru Efeskiego, 7 VI
1981.

[60] Tamże.

[61] Sobór Watykański II, konst. Lumen
gentium, 58.

[62] Tamże, 69.



[63] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
986.

[64] Jan Paweł II, enc. Ut unum sint, 23.

[65] Jan Paweł II, Homilia, 24 III 1980.

[66] Mszał Rzymski, Msza św. z dnia,
antyfona na wejście.

[67] Św. Augustyn, Kazanie 315.

[68] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
238.

[69] Św. Bernard z Clairvaux, Kazanie I
na Święto Nawrócenia św. Pawła, 1.

[70] Św. Augustyn, O łasce i wolnej
woli, 5, 12.

[71] Św. Teresa z Ávila, Księga życia,
10, 6.

[72] Liturgia Godzin, II Czytanie z dnia;
św. Jan Chryzostom, Homilia II o św.
Pawle, 1.



[73] Mszał Rzymski, Msza św. z dnia,
kolekta.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozwazania-na-tydzien-
modlitw-o-jednosc-chrzescija/

(24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-na-tydzien-modlitw-o-jednosc-chrzescija/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-na-tydzien-modlitw-o-jednosc-chrzescija/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-na-tydzien-modlitw-o-jednosc-chrzescija/

	Rozważania na tydzień modlitw o jedność chrześcijan

