
opusdei.org

Rozważania na
temat pokoju

Niniejszy tekst zawiera
rozważania na temat pokoju
oparte na następujących
tematach: Błogosławieni, którzy
wprowadzają pokój, pomoc w
prawdziwej modlitwie i
budowanie pokoju w rodzinie.

20-10-2023

Błogosławieni, którzy
wprowadzają pokój.
Pomoc w prawdziwej
modlitwie.
Umacniać pokój w rodzinie.

• 

• 

• 



„JEZUS, WIDZĄC TŁUMY, wyszedł na
górę. A gdy usiadł, przystąpili do
Niego Jego uczniowie. Wtedy
otworzył swoje usta i nauczał ich
tymi słowami: (...) Błogosławieni,
którzy wprowadzają pokój,
albowiem oni będą nazwani synami
Bożymi.” (Mt 5,1-2.9). W Ewangelii
świętego Mateusza Pan, zanim
potwierdził swoje słowa cudami,
uczy nas błogosławieństwami drogi
do szczęścia na ziemi i w niebie.
Droga ta, choć może się to wydawać
zaskakujące, to nic innego jak bycie
ubogim w duchu, współczucie dla
cierpienia innych, poszukiwanie
sprawiedliwości, czyste serce,
nieoddawanie zła za zło... A także
bycie osobą, która buduje pokój.

Święty Paweł VI, w połowie lat 70-
tych, powiedział, że „niestety, w
miarę jak tragiczne doświadczenie
ostatniej wojny światowej odchodzi



w sferę niepamięci, musimy
odnotować odrodzenie się ducha
rywalizacji między narodami”[1].
Święty Jan Paweł II, zauważając
podobną atmosferę, wskazał pod
koniec 1989 r., że „czujna pamięć o
przeszłości powinna uczynić naszych
współczesnych uważnymi na zawsze
możliwe nadużycia w korzystaniu z
wolności, którą pokolenie tego wieku
zdobyło kosztem tak wielu ofiar.
Krucha równowaga pokoju,
kontynuował, mogłaby być
zagrożona, gdyby sumienia zostały
obudzone na zło, takie jak nienawiść
rasowa, pogarda dla cudzoziemców,
segregacja chorych lub osób
starszych, wykluczenie ubogich lub
uciekanie się do przemocy prywatnej
i zbiorowej”[2]. W dzisiejszych
czasach papież Franciszek, mając na
uwadze zarówno konflikty w
różnych częściach świata, jak i coraz
większą współzależność między
krajami, stwierdził, że można mówić
o „wojnie światowej w kawałkach”[3].



W tym kontekście, jak możemy
wcielić w życie słowa o pokoju, które
Jezus skierował do swoich uczniów?
Jak możemy być tymi pokojowo
nastawionymi ludźmi, którzy pragną
osiągnąć błogosławieństwo?

„O jak są pełne wdzięku na górach
nogi zwiastuna radosnej nowiny” (Iz
52, 7), mówi prorok Izajasz, odnosząc
się do Chrystusa, a w Nim do nas
wszystkich, którzy chcemy podążać
Jego drogą. W obliczu bezsilności i
niezrozumienia, jakie może wywołać
przemoc, jesteśmy wezwani do bycia
siewcami nadziei.
„Urzeczywistnienie pokoju zależy w
dużej mierze od uznania, że w Bogu
jesteśmy jedną rodziną ludzką (...).
Pokój nie jest marzeniem, nie jest
utopią: pokój jest możliwy”[4],
zachęcał Benedykt XVI. W swoim
nauczaniu o błogosławieństwach
Jezus łączy pokój ze wspólnym
synostwem: „Albo jesteśmy braćmi,
albo wszystko się wali”[5].



„POKÓJ, PRAWDA, jedność,
sprawiedliwość. Jak trudne wydaje
się czasem pokonanie przeszkód,
które uniemożliwiają współżycie
między ludźmi! - powiedział święty
Josemaria. –A przecież my,
chrześcijanie, jesteśmy powołani do
dokonywania tego wielkiego cudu
braterstwa”[6]. Od najdawniejszych
czasów Bóg pragnął objawić nam
swój smutek wynikający z przemocy
między Jego dziećmi. „Gdzie jest twój
brat?” (Rdz 4, 9), pyta Kaina w
Księdze Rodzaju; jest to pytanie,
które odbija się echem przez wieki,
przypominając nam o potrzebie
troski o tych, którzy towarzyszą nam
na tej ziemi. Ten „cud braterstwa”
oczekuje naszej współpracy, naszego
pozytywnego zaangażowania,
ponieważ wszyscy możemy w jakiś
sposób pomóc. Przede wszystkim Bóg
oczekuje naszych modlitw; jeśli
uważnie się przyjrzymy, to podczas



Mszy Świętej nieustannie modlimy
się o pokój.

Logiczne jest, że wiedząc, iż jesteśmy
dziećmi tego samego Ojca,
interesujemy się tym, co dzieje się na
całym świecie. Życie w komunii
świętych sprawia, że doświadczamy
losu wielu innych ludzi jako naszego
własnego. W połączonym i niemal
natychmiastowym świecie
zrozumiałe jest, że zawsze chcemy
wiedzieć, co się dzieje, zwracać
uwagę na media, które przybliżają
nas do tych miejsc. Może się jednak
zdarzyć, że „szybkość, z jaką
informacje napływają jedna po
drugiej, przekracza naszą zdolność
do refleksji i osądu (...). Świat
komunikacji może pomóc nam się
rozwijać lub przeciwnie,
dezorientować”[7]. W tym kontekście,
podczas gdy istnieje osobista
odpowiedzialność, aby nauczyć się
jak być dobrze poinformowanym, a
nie tylko powierzchownie, bez



fałszowania rzeczywistości, dobrze
jest też zdawać sobie sprawę z
możliwego bałaganu, gdy chcemy
wiedzieć wszystko w czasie
rzeczywistym lub chcemy znać jak
najwięcej szczegółów. Prałat Opus
Dei, odnosząc się do profesjonalnej
komunikacji, zauważył, że tylko
„osoba, która w sposób łagodny i
spokojny przekazuje informacje
będzie w stanie zaszczepić
chrześcijański sens w nieuchronnie
szybkim ich przepływie do opinii
publicznej” [8]. Podobnie tylko
spokojny odbiorca wiadomości
będzie w stanie przyswoić
informacje z chrześcijańskim
zmysłem.

„Zrozumienie zaczyna się, gdy
próbujemy dostrzec konkretne osoby,
a nie "masy", w centrum każdej
relacji z innymi, nawet jeśli te osoby
nie są fizycznie obecne. Nie widzimy
ich, ale oni tam są, w całej swojej
godności, tym bardziej, gdy są



najbardziej bezbronni”[9]. Tę
równowagę w przyjmowaniu
wiadomości o konfliktach można
osiągnąć, jeśli żyjemy realizmem,
który daje nam życie modlitwy i
miłości wobec tych, którzy są nam
najbliżsi; realizmem wykutym w
wyciszeniu i w konkretnym życiu,
który napędza nasze pragnienie
służenia, tu i teraz, pośród naszej
rodziny i naszej pracy. Życie
kontemplacyjne prowadzi nas do
troski o to, co naprawdę możemy
zmienić: najpierw w nas samych, a
następnie w otaczającym nas
środowisku, aby wypełnić je
pokojem.

"NIKOMU ZŁEM za zło nie
odpłacajcie, mówi święty Paweł do
Rzymian, starajcie się dobrze czynić
wobec wszystkich ludzi! Jeżeli to jest
możliwe, o ile to od was zależy, żyjcie



w zgodzie ze wszystkimi ludźmi!” (Rz
12:17-18). Tęsknota za pokojem w tak
wielu częściach świata może być
dobrym impulsem do czynienia tego
samego w naszym środowisku. Być
może my również mamy swoje
własne małe domowe bitwy lub
waśnie z ludźmi, których widzimy na
co dzień. Mądrość narodu
żydowskiego głosiła: „Zaprzestać
sporu - zaszczytem dla męża, bo
każdy, kto głupi, wybucha.” (Prz. 20,
3), i jest to prawdą zarówno na
poziomie politycznym, jak i
domowym. Święty Jan Paweł II,
nazywany papieżem rodziny,
widział, że właśnie w tym
środowisku można zasiać pokój dla
świata: „Małe dzieci bardzo wcześnie
uczą się poznawać życie. Obserwują i
naśladują sposób, w jaki zachowują
się dorośli. Szybko uczą się miłości i
szacunku dla innych, ale także
szybko przyswajają trucizny
przemocy i nienawiści.
Doświadczenia wyniesione z rodziny



- mówił dalej Papież Polak - będą
silnie warunkować postawy, jakie
przyjmą w dorosłym życiu. Dlatego,
jeśli rodzina jest pierwszym
miejscem, w którym otwierają się na
świat, musi być dla nich pierwszą
szkołą pokoju”[10].

„Zarówno pokój, jak i wojna są w
nas”[11], pisał święty Josemaria. „Jeśli
źródło, z którego wypływa przemoc,
znajduje się w sercach ludzi, to
konieczne jest kroczenie ścieżką
niestosowania przemocy przede
wszystkim w sercu rodziny (...).
Rodzina jest niezastąpioną
przestrzenią, w której małżonkowie,
rodzice i dzieci, bracia i siostry uczą
się komunikować i troszczyć o siebie
nawzajem w bezinteresowny sposób,
i gdzie nieporozumienia, a nawet
konflikty muszą być przezwyciężane
nie siłą, ale dialogiem, szacunkiem,
poszukiwaniem dobra drugiego,
miłosierdziem i przebaczeniem. Z
serca rodziny płynie radość, która



rozprzestrzenia się na cały świat i
promieniuje na całe
społeczeństwo”[12]. Założyciel Opus
Dei, poszukując pokoju, zwrócił się
do Maryi; w Niej możemy znaleźć
przede wszystkim nasz wewnętrzny
pokój, a wspinając się po drabinie,
pokój w naszym środowisku, w
naszej pracy, w naszym mieście.
„Najświętsza Maryja Panna jest —
tak wzywa Ją Kościół — Królową
Pokoju. Dlatego kiedy w twojej duszy,
w środowisku rodzinnym lub
zawodowym, w życiu społecznym
lub międzynarodowym narasta
niepokój, nie przestawaj Jej
przyzywać tym tytułem:

Regina pacis, ora pro nobis! —
Królowo Pokoju, módl się za nami!
Czy próbowałeś tego przynajmniej
wtedy, gdy tracisz spokój? — Zdziwi
cię natychmiastowa skuteczność tej
modlitwy.”[13].



[1] Święty Paweł VI, Orędzie, 1
stycznia 1974 r.

[2] Święty Jan Paweł II, List apostolski,
27 sierpnia 1989 r.

[3] Franciszek, Fratelli tutti, nr 259.

[4] Benedykt XVI, Orędzie, 1 stycznia
2013 r.

[5] Franciszek, Wiadomość wideo, 4-
II-2022.

[6]To Chrystus przechodzi, 157.

[7] Franciszek, Orędzie, 1-VI-2014.

[8] Prałat Fernando Ocáriz,
Przemówienie, 19-IV-2018.

[9] Ibíd.

[10] Jan Paweł II, Orędzie, 1 stycznia
1996 r.

[11] Święty Josemaria, Bruzda, nr 852.

[12] Franciszek, Orędzie, 1-I-2017 r.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/157/
https://escriva.org/pl/surco/852/


[13] Święty Josemaria, Bruzda, nr 874.

Andrés Cárdenas

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozwazania-na-temat-pokoju/

(11-01-2026)

https://escriva.org/pl/surco/874/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-na-temat-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-na-temat-pokoju/

	Rozważania na temat pokoju

