
opusdei.org

Rozważania: 29
grudnia

Rozważanie na 29 grudnia.
Proponowane tematy to:
Powołanie Symeona do nadziei,
Odkryć Jezusa w Eucharystii,
Twoją duszę miecz przeniknie.

26-12-2024

Powołanie Symeona do nadziei,
Odkryć Jezusa w Eucharystii,
Twoją duszę miecz przeniknie.

• 
• 
• 



DUCH ŚWIĘTY objawił Symeonowi,
że nie umrze, dopóki nie ujrzy
Mesjasza. Nie jest łatwo wyobrazić
sobie sposób w jaki zostało mu to
przekazane. Możemy powiedzieć, że
Symeon posiada szczególne
powołanie do nadziei a także, że i my
w pewnym sensie jesteśmy do niej
powołani. Wszyscy oczekujemy na
zobaczenie dzieł Mesjasza: jego łaski,
która uzdrawia, radości i
smakowania odkupienia już na tym
świecie. W Symeonie wszyscy
otrzymaliśmy obietnicę zbawienia,
które wypełnia się tu, na tej ziemi, na
naszych oczach. Mesjasz nie jest
daleko; zstąpił na ziemię, stał się
jednym z nas, możemy go dotknąć.

Nie wiemy także jak Symeon
rozpoznał Dzieciątko. W Ewangelii
nie ma mowy o żadnym
zewnętrznym znaku. Wszystko
wydaje się wskazywać, że to sam
Duch sprawił, że Symeon rozpoznał
Mesjasza. Byli tam Maryja i Józef



wraz ze swoim pierworodnym
synem. Było to absolutnie
niesłychane, że Bóg stanie się
dzieckiem, było nie do pomyślenia,
że Bóg stałby się synem tak pozornie
zwyczajnej młodej dziewczyny. Nic
nie wyróżniało jej od innych kobiet,
które ją otaczały, które także przyszły
ze swoimi pierworodnymi synami,
aby dokonać oczyszczenia. Maryja,
chociaż nie potrzebowała tego, także
przyszła, jako jedna z wielu,
wypełniając Boże przykazanie z
miłości, a nie z przymusu. Podobnie
stało się w przypadku jej syna,
Jezusa. Nie było powodu, aby zapłacił
za grzechy wszystkich ludzi, nie
musiał tego zrobić, a jednak przyjął
na siebie nasze słabości.

Sposób, w jaki Bóg ukazał się i dalej
się nam ukazuje każdego dnia, może
nas zaskoczyć czy zdziwić. Możemy
poddać się rozproszeniu i nie odkryć
go, kiedy przechodzi blisko nas.
Wielu uznało Go za kolejnego



mieszkańca Nazaretu, kolejną osobę
nawiedzającą świątynię. Przyjście
Mesjasza i jego plan, aby zbawić
wszystkich ludzi są dyskretne,
głębokie i delikatne. Bóg się nie
narzuca, i dlatego zechciał przyjąć
nasze ciało. Możemy prosić Boga,
abyśmy tak jak Symeon, otworzyli
nasze oczy, aby kontemplować
odkupienie, które dokonuje się
pośród nas.

«TERAZ, O WŁADCO, pozwól odejść
słudze Twemu w pokoju, według
Twojego słowa. Bo moje oczy ujrzały
Twoje zbawienie» (Łk 2, 29-30). Czy
jesteśmy uważni, aby odkryć Boże
zbawienie, jego ukryte i ciche
działanie, we wszystkim co nas
otacza? We Mszy świętej w
bezpośredni sposób uczestniczymy w
dziele zbawienia, którego dokonuje
Pan Jezus. Dotykamy jego łaski i



stajemy się uczestnikami jego zasług.
Spożywamy jego ciało i pijemy jego
krew, której jedna «kropla tak wielką
ma moc, że całego świata gładzi
zbrodni noc»[1].

Symeon zobaczył Dzieciątko tylko
jeden raz. Całe życie oczekiwania
było warte tego momentu. Nam
tymczasem, może się zdarzyć, że,
skoro Bóg zechciał przyjść tak blisko
w Eucharystii, to przyzwyczailiśmy
się do dotykania zbawienia. Wydaje
nam się zbyt zwyczajne, zbyt
monotonne każdego dnia. Czasami
mielibyśmy ochotę na bardziej
widowiskowe otoczenie czy
okoliczności. Wobec tej pokusy
możemy naśladować pasterzy, którzy
czuwali niedaleko Betlejem. Byli to
ludzie «którzy trwali w oczekiwaniu
na Boga i nie godzili się z tym, że
wydaje się On daleki od codziennego
życia. Do czuwającego serca można
skierować orędzie wielkiej radości:
tej nocy narodził się wam Zbawiciel.



Tylko serce czuwające zdolne jest
uwierzyć w orędzie. Tylko serce
czuwające może napełnić odwagą do
wyruszenia w drogę, by znaleźć Boga
w sytuacji dziecka w stajni»[2].

«Tyle już lat codziennego
przystępowania do Komunii! — “Ktoś
inny — powiedziałeś — stałby się już
świętym, a ja... ciągle taki sam!”»[3].
Jesteśmy przekonani, że to co Boskie,
jest porywające, napełniające
entuzjazmem, i dlatego nasza
pozorna oziębłość może powodować
cierpienie. Ale Pan Bóg liczy się także
z tym. Symeon, na przykład, każdego
dnia przygotowywał się, aby przyjąć
Mesjasza; każdego dnia miał
pragnienie zobaczenia Go, każdy
dzień mógł się okazać przełomowy.
Święty proboszcz z Ars przestrzegał
nas przed nostalgią za tym co
nadzwyczajne: «Jesteśmy szczęśliwsi
niż święci Starego Przymierza, nie
posiadamy Boga jedynie poprzez
wielkość jego niezmierności, dzięki



której znajduje się On wszędzie, ale
jest z nami tak jak był w łonie Maryi
przez dziewięć miesięcy, tak jak był
na krzyżu. Szczęśliwsi od pierwszych
chrześcijan, którzy szli pieszo
kilkanaście kilometrów, aby mieć
szczęście go zobaczyć; my mamy Go
w każdej parafii, każda parafia może
cieszyć się z jego słodkiego
towarzystwa, jak tylko ma na to
ochotę. O, jak szczęśliwa jest ta
wioska!»[4].

MIECZ przeszywający serce Matki
Jezusa jest kontrapunktem w scenie,
w której wszystko przepełnione jest
radością i nadzieją. To cień, które
ukazuje prawdziwość tej sceny.
«Maryja wobec proroctwa o mieczu,
który przeniknie jej dusze, milknie.
Przyjmuje w ciszy, podobnie jak
Józef, te tajemnicze słowa, które
zapowiadają bardzo bolesną próbę i



wyrażają najbardziej autentyczne
znaczenie ofiarowania Jezusa w
świątyni. Według Bożego planu,
złożona ofiara, jaką była para
synogarlic albo dwa młode gołębie,
zgodnie z przepisem Prawa Pańskiego
(por. Łk 2, 24), była zapowiedzią
ofiary Jezusa»[5].

Nasze życie także jest obrazem, w
którym są światła i cienie,
przeplatanie się nadziei i
zniechęcenia, walki i porażek. Bóg o
tym wie, i to właśnie w tej pozornej
kruchości ukazuje się najbliżej. Bóg
zdecydowanie odrzuca fikcję świata
doskonałego, wykończonego i bez
trudności; znajduje się w kruchości
tego, co codzienne; co wydaje się nie
mieć blasku. To postawienie przez
Boga na normalność może dziwić
wiele dusz, ale jest wynikiem jego
opowiedzenia się za wolnością. Bóg
nie podnosi głosu, nie wymusza
wejścia do naszego życia. Znak jaki
daje nam Boże Narodzenie to



«pokora Boga doprowadzona do
skrajności (...). Boga, który patrzy na
nas oczyma pełnymi miłości, który
akceptuje naszą nędzę, Boga
zakochanego w naszej małości »[6].

Także Maryja, nasza Matka, nauczyła
się odkrywać Boga w swoim
nowonarodzonym synu. Jego łzy,
Jego głód i Jego sen są Boskie i
dlatego są naszym odkupieniem.
«Począwszy od proroctwa Symeona,
Maryja w intensywny i tajemniczy
łączy swoje życie z bolesną misją
Chrystusa: stanie się wierną
współpracowniczką swojego Syna w
dziele zbawienia rodzaju
ludzkiego»[7].

[1] Hymn Adoro Te devote.

[2] Benedykt XVI, Homilia, 24 grudnia
2008 r.



[3] Św. Josemaría, Droga, nr 534.

[4] Św. Jan Maria Vianney, Kazanie na
Boże Ciało (tłumaczenie własne).

[5] Św. Jan Paweł II, Audiencja ogólna,
18 grudnia 1996 r.

[6] Franciszek, Homilia, 24 grudnia
2014 r.

[7] Św. Jan Paweł II, Audiencja ogólna,
18 grudnia 1996 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozwazania-29-grudnia/
(14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-29-grudnia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozwazania-29-grudnia/

	Rozważania: 29 grudnia

