
opusdei.org

Rozraduje się serce
wasze.
Chrześcijańskie
znaczenie ofiary:
część II

Dla chrześcijan wartość
poświęcenia kryje się w cichym
i pokornym pragnieniu
zjednoczenia się z cierpieniem
Jezusa w Jego męce i
uwolnienia serca od
wszystkiego, co je krępuje: w
dążeniu do lepszego,
promiennego i wolnego życia.



22-11-2024

Józef z Arymatei i Nikodem z
ogromną delikatnością, ale w
poczuciu głębokiego zagubienia i
niezrozumienia tego co się stało,
zdejmują Pana z krzyża i kładą Go w
ramiona Jego Matki. Święta Maryja
przytula Syna z czułością tej odległej
nocy w Betlejem; zamyka Mu oczy,
całuje Go w czoło. Płacze, wierzy,
czeka... I w ten sposób, poprzez tę
trudną próbę, podtrzymuje Kościół,
który jest jeszcze maleńki: „pokolenie
przyszłe” (Ps 22(21), 32), które już się
rodzi.

Poranek Niedzieli Wielkanocnej
rozproszy wszelką ciemność. Bez
zmartwychwstania nie tylko męka i
śmierć Jezusa, ale także całe
cierpienie i ból w historii stałyby się
okrutnym żartem. Ale zwycięstwo
Jezusa nad śmiercią na zawsze



zmieniło wszystko. Odtąd możliwe
jest cierpienie i oddanie siebie z
miłości, z ufnością jak Jezus: „Mam
moc je [życie] oddać i mam moc je
znów odzyskać” (J 10,18); „Znowu (…)
was zobaczę, i rozraduje się serce
wasze” (J 16,22). Ta radość w
przyjmowaniu i wybieraniu krzyża,
zarówno w tym, co małe, jak i w tym,
co wielkie, jest szczególną łaską
Jezusa Zmartwychwstałego[1].

Źródło życia

Święty Paweł wyjaśnia, że śmierć
Jezusa krzyżuje „dawnego
człowieka” (Rz 6, 6; Ef 4, 22). Jest to
śmierć, która ma sens tylko z punktu
widzenia życia, któremu da
początek: życia łaski, z Ducha,
„człowieka nowego” (Ef 4, 24). W ten
sam sposób ofiara i chrześcijańskie
umartwienie nie mają sensu same w
sobie, tak jakby wyrzeczenie się
własnego życia było po prostu czymś
dobrym. Umartwienie ma sens o tyle,



o ile jest życiodajne, jest źródłem
nowego życia. Chrześcijanin
rozpoznaje w sobie sfery, które
odbierają mu życie, które go alienują,
które tworzą podziały w nim i wokół
niego... ponieważ są one nadal pod
panowaniem grzechu: chore,
wypaczone lub zranione tendencje,
które muszą zostać zbawione, 
wskrzeszone przez Chrystusa.
Dlatego święty Paweł ostrzega: „jeżeli
będziecie żyli według ciała, czeka
was śmierć. Jeżeli zaś przy pomocy
Ducha uśmiercać będziecie popędy
ciała - będziecie żyli” (Rz 8, 13).

Ważne jest, aby dobrze zrozumieć, co
apostoł mówi tutaj: wobec wezwania
do życia według Ducha, pisanego
wielką literą, istnieje pokusa życia
według ciała, to znaczy według tego
wszystkiego, co w nas - duszy i ciele -
sprzeciwia się Bogu[2]. Dlatego życie
„według ciała” to może nie tyle życie
dzikiego ciała, które depcze
niewinną duszę, ile życie frywolnej



duszy, która swoimi złymi
pragnieniami psuje i deprawuje
swoje człowieczeństwo,
wykorzystując i zniekształcając nie
tylko swoje ciało (por. 1 Kor 6, 18)[3],
ale całe swoje wnętrze. Jak mówi
Jezus, zło pochodzi z głębi serca: «Co
wychodzi z człowieka, to czyni go
nieczystym. Z wnętrza bowiem, z
serca ludzkiego pochodzą złe myśli,
nierząd, kradzieże, zabójstwa,
cudzołóstwa, chciwość (...) Całe to zło
z wnętrza pochodzi i czyni człowieka
nieczystym» (Mk 7, 20-23).

Rozumie się zatem, że dla chrześcijan
wartość ofiary nie polega na
cierpieniu samym w sobie ani na
ascetycznym traktowaniu ciała, ale
na pragnieniu uwolnienia serca od
wszystkiego, co je więzi; na dążeniu
do jaśniejszego, świetlistego,
pełniejszego życia: życia, które
promieniuje prostotą i radością.
Chrześcijanin nie szuka bólu dla
samego bólu; nie jest masochistą.



Często jednak odkrywa w sobie i w
innych głębię egoizmu, zmysłowości i
chciwości. Uwolnienie siebie i pomoc
innym w uwolnieniu się od tego
wszystkiego, zwłaszcza gdy zapuściło
ono głębokie korzenie, nie jest
możliwe bez wyrzeczenia. Tak,
otwarcie serca może boleć, tak jak
wtedy, gdy przywraca się przepływ
krwi do zdrętwiałej z zimna
kończyny: może to wiele kosztować,
ale jest to konieczne.

„Wtedy będą pościć”

„Czy goście weselni mogą się smucić,
dopóki pan młody jest z nimi? Lecz
przyjdzie czas, kiedy zabiorą im pana
młodego, a wtedy będą pościć.” (Mt 9,
15). Te nieco tajemnicze słowa Jezusa
zapowiadają ważne szczegóły
dotyczące stylu życia Jego uczniów. Z
jednej strony, przyszedł na świat, aby
pozostać, i przyszedł, aby przynieść
radość, życie „w obfitości” (J 10, 10):
nie tylko nie ma nic przeciwko temu,



abyśmy cieszyli się życiem, ale jest
szczęśliwy, widząc nas zdrowych i
radosnych[4]. Z drugiej strony, dopóki
trwa historia, nieobecność Boga
będzie odczuwalna wszędzie tam,
gdzie ludzie wolą ciemność swojego
egoizmu od światła Jego miłości (por.
J 3, 19-21). Tym miejscem jest zawsze,
przede wszystkim, serce każdego z
nas. W naszych sercach, w naszych
relacjach, w naszych domach,
konieczne jest zrobienie miejsca dla
Boga, ponieważ nasze ego ma
tendencję do zajmowania
wszystkiego. A tam, gdzie króluje
egoizm, brakuje pokoju i radości.

Post jest jednym ze sposobów, za
pomocą którego chrześcijanie od
samego początku walczyli o
uczynienie miejsca dla Boga w
swoim życiu, ponieważ sam Pan
pościł (por. Mt 4, 2) i zachęcał nas do
tego, byśmy to czynili, zachowując
uśmiech na twarzy (Mt 6, 16-18). Post
oznacza wyrzeczenie się w bardzo



konkretny, bardzo namacalny sposób
naszej tendencji do dominowania i
rozporządzania rzeczami. Dzięki tej
praktyce, która dociera do nas
poprzez coś tak fundamentalnego jak
pożywienie, przechodzimy „od
pokusy "pożerania" wszystkiego,
celem zaspokojenia naszej chciwości,
do umiejętności cierpienia z miłości,
która może wypełnić pustkę naszego
serca”[5]. Święty Josemaria
powiedział, że surowy post to
„pokuta niezmiernie miła Bogu”,
chociaż, jak dodał, „ale, z tego czy
innego powodu, pofolgowaliśmy
sobie[6]. Co prawda, gdyby ograniczyć
się ściśle do minimalnych przepisów
w tej kwestii, można by pościć
bardzo mało. Dlatego Kościół, jak
dobra matka, pozostawia wiele
miejsca na hojność i na duchowy
wzrost każdego człowieka, dbając
jednocześnie o zdrowie ciała.

Logika postu, naznaczona
pragnieniem, aby Bóg wzrastał, a ja -



z moim egoizmem, z moją chęcią
narzucania się - malał (por. J 3, 30),
pozwala nam zrozumieć sens wielu
innych dobrowolnych wyrzeczeń:
wyrzeczeń, które choć wydają się
uszczuplać życie, w rzeczywistości je
wzbogacają; czynią je bardziej
wolnym. Dobrowolnie wyrzekając
się pewnych dobrych rzeczy,
wyryliśmy w naszych sercach
przekonanie, że „Bóg sam
wystarczy”[7]. W ten sposób chronimy
się przed bałwochwalstwem, które
„nie wskazuje jednej drogi, lecz wiele
szlaków, które nie prowadzą do
wyraźnego celu, a raczej tworzą
labirynt”[8]. Kto nie wie, jak wyrzec
się tego, co nic nie znaczy, staje się
poddany wszystkiemu, „zmuszony
jest słuchać głosów wielu bożków,
wołających do niego: «Zdaj się na
mnie!»”[9]; kto natomiast odważy się
to uczynić, „wyzwala z wielu niewoli
i czyni zdolnym do zakosztowania, w
głębi serca, pełni miłości Bożej”[10].



Z tego punktu widzenia istnieje wiele
możliwych form „postu” lub
wyrzeczenia. Dopóki wybieramy je z
serca, a nie z zimnego poczucia
obowiązku, wszystkie one mogą
uczynić nas bardziej wolnymi,
„wolnymi, żeby miłować”[11]. Na
przykład okresowy post cyfrowy, w
którym odkładamy na bok nasze
telefony komórkowe o określonych
porach dnia, pozwala nam poprawić
nasze relacje międzyludzkie i
prowadzić autentyczne rozmowy,
bezpieczne od odurzających
zakłóceń. Rezygnacja z
natychmiastowego dostępu do
wszystkiego - informacji, produktów,
doświadczeń - uwalnia nas od
tendencji do posiadania lub
konsumowania, które pozostawiają
nas pustymi. Zrezygnowanie z jakiejś
usługi lub wybranie czasem czegoś
mniej wygodnego lub mniej
przyjemnego pomaga nam cieszyć
się prostotą i wzmacnia nas w
obliczu niepowodzeń, których nie



brakuje w niczyim życiu. Nie
pozwalając naszej uwadze błądzić
podczas pracy, możemy uczynić ją
prawdziwą służbą i cieszyć się jej
rezultatami. Poświęcenie wolnego
czasu na opiekę nad chorą osobą lub
kimś potrzebującym pomocy
powiększa nasze serca i zapobiega
ich stwardnieniu; uczy nas nawet
życia z własną niedoskonałością i
kruchością.

W tę logikę wolności serca - wolności
dzieci Bożych (por. Rz 8, 21) - wpisują
się również różne zwyczaje
umartwienia ciała i zmysłów, które
na przestrzeni dziejów przybierały
różne formy. Praktyki te, podobnie
jak post, są odpowiedzią na
przekonanie, że należy modlić się
także ciałem i że nieunikniona jest
swoista walka o ponowną integrację
różnych sfer naszej osoby. Tak więc
chrześcijanin nie umartwia ciała czy
zmysłów dlatego, że widzi w nich coś
złego lub podejrzanego, ale dlatego,



że dostrzega tendencję serca do
rozpraszania się w tysiącach
kierunków, a przede wszystkim
prawdziwą cenę tego rozproszenia:
niezdolność do miłości. Umartwienie
ciała jest odpowiedzią na ciche i
pokorne pragnienie bycia złączonym
z fizycznym bólem Jezusa w Jego
męce. Święty Paweł mówi o
znoszeniu śmierci Pana w naszym
ciele, aby razem z Nim
zmartwychwstać (por. 2 Kor 4, 10): to
w ten sposób, w tę paschę, wpisuje
się również ten rodzaj ofiary. Prawdą
jest, że niekiedy mogły one
prowadzić do przesady, a także do
niezrozumienia ze strony tych,
którzy nie mogą pojąć, że można
cierpieć, aby Jezus mógł żyć w nas.
Niemniej jednak, wśród tych, którzy
z jednej strony przesadzają, a z
drugiej są zgorszeni, pojawia się
spokój, prostota i wolność ducha, z
jaką wielu chrześcijan wyraża, także
w ten sposób, swoją miłość do Jezusa:



„Serce me, serce, na Krzyż, na
Krzyż!”[12].

Oddać życie za przyjaciół

„Miłosierdzia [Miłości] pragnę, nie
krwawej ofiary”, mówi Bóg przez
proroka Ozeasza (Oz 6, 6). Jezus
przywołuje te słowa w Ewangelii
(por. Mt 9, 13), nie po to, by
unieważnić praktykę postu i
umartwienia, ale by podkreślić, że
każda ofiara powinna być
podporządkowana miłości. Święty
Josemaria wyjaśnił to w ten sposób:
„Wolę cnoty niż wyrzeczenia —
mówi innymi słowami Jahwe do ludu
wybranego, który okłamuje samego
siebie przez pewne obrzędy
zewnętrzne. — Dlatego mamy
praktykować pokutę i umartwienie
jako prawdziwe dowody miłości do
Boga i bliźniego”[13]. W tym sensie
zwykł mawiać, że ulubionymi
umartwieniami Boga są te, które
czynią życie przyjemniejszym dla



innych[14]. Również w tym względzie
powtarzał słowa Pana: „Nikt nie ma
większej miłości od tej, gdy ktoś życie
swoje oddaje za przyjaciół swoich” (J
15, 13).

Gotowość do oddania życia za
innych, jeśli jest szczera, nie
potrzebuje i nie może czekać na
nadzwyczajne sytuacje, ponieważ
znajduje wiele okazji w zwykłym
życiu. Święty Josemaria wymienił
niektóre z nich: „Trafne słowo, żart,
którego nie wypowiedziałeś,
uprzejmy uśmiech dla natrętów,
milczenie wobec niesłusznego
oskarżenia, wyrozumiałość w
rozmowie z nudziarzami
zjawiającymi się w niewłaściwym
czasie, przechodzenie do porządku
dziennego nad drobnymi urazami i
przykrościami doznawanymi od
osób, z którymi stale
przebywasz…”[15].



W tych i wielu innych sytuacjach
wzrok chrześcijanina, podobnie jak
wzrok Jezusa, nie skupia się na
samym cierpieniu, ale na dobru,
które czyni krzyż rzeczywistością
kochaną. „Ofiara, ofiara! — To
prawda, że naśladowanie Jezusa —
On sam to powiedział — oznacza
dźwiganie Krzyża. Ale nie lubię
słuchać, jak dusze, które miłują Pana,
mówią tyle o krzyżach i
wyrzeczeniach: bo kiedy się kocha,
ofiara staje się miła — chociaż
kosztuje — a krzyż jest świętym
Krzyżem. — Dusza, która umie
miłować i tak się oddać, napełnia się
radością i pokojem. Po co więc kłaść
taki nacisk na “ofiarę”, jak gdyby w
poszukiwaniu pociechy, skoro Krzyż
Chrystusa — który jest twoim życiem
— czyni cię szczęśliwym?”[16].

Święty Josemaria podkreśla
pozytywną wartość ofiary złożonej z
miłości, wskazując ją nawet jako
źródło pokoju i radości. I właśnie z



tego powodu zdecydowanie odrzuca
„boleściwe” lub „ofiarnicze” sposoby
rozumienia poświęcenia[17]. Czasami
zdarzają się tacy, którzy zdają się
nalegać na element wyrzeczenia w
podążaniu za Panem, jakby szukając
pocieszenia, zapominając, że
wyrzeczenie jest źródłem życia tylko
dzięki zjednoczeniu z krzyżem
Jezusa. W takich przypadkach uwaga
skupia się na doświadczanym bólu,
na własnym duchowym wysiłku. Ale
chrześcijańska ofiara nie ma na celu
udowodnienia heroicznej zdolności
do znoszenia cierpienia, ale
ukształtowanie w nas serca
podobnego do serca Chrystusa, serca
przebitego, „całkowicie
otwartego”[18].

Jezus nie wyjaśnił swojej śmierci jako
przejawu konsekwencji w obliczu
zasad lub jako demonstracji swojej
duchowej wytrzymałości, ale jako
oddanie siebie za konkretnych ludzi:
„Ciało moje, które za was będzie



wydane” (Łk 22, 19). Cała Jego uwaga
skierowana jest na nas, a nie na
Niego samego. Dlatego, gdybyśmy
zredukowali cel naszego
umartwienia do własnego cierpienia,
nie tylko rozwinęlibyśmy negatywną
i smutną duchowość, która nie ma
nic wspólnego z Ewangelią, ale
przede wszystkim pewną duchową
pychę, która mogłaby uczynić nasze
ofiary jałowymi. Trzeba spojrzeć
znacznie dalej: zrozumieć ofiarę jako
wielkie „tak” dla Boga i dla innych,
jako wielkie „tak” dla Życia.

Istnieje wielka różnica między tym,
kto koncentruje się na cierpieniu, a
tym, kto koncentruje się na kochaniu,
nawet jeśli miłość może boleć.
Dlatego zaproszenie Jezusa do
wzięcia swojego krzyża można
rozumieć w następujący sposób:
kochaj, nawet jeśli boli - bo czasami
będzie bolało - i ufaj
zmartwychwstaniu; szukaj przede
wszystkim królestwa Bożego i jego



sprawiedliwości (por. Mt 6, 33) i
pozostaw wszystko w rękach Ojca
(por. Łk 23, 46). To jest właśnie
przeznaczenie Serca Chrystusa i
naszych serc: oświetlać zaciemniony
świat radością zakorzenioną w
krzyżu. [19]; iść przez życie z „krzyżem
na ramionach, z uśmiechem na
ustach, ze światłem w duszy”[20].

[1] Już prorok Izajasz przewidywał, w
słowach, które będą wywierać
wrażenie przez wieki, łaskę płynącą
z krzyża i zmartwychwstania, która
dociera do wszystkich, którzy
podążają tą ścieżką: „Jeśli On wyda
swe życie na ofiarę za grzechy, ujrzy
potomstwo, dni swe przedłuży, a
wola Pańska spełni się przez Niego.
Po udrękach swej duszy, ujrzy
światło (…). Dlatego w nagrodę
przydzielę Mu tłumy, i posiądzie
możnych jako zdobycz, za to, że



Siebie na śmierć ofiarował i
policzony został pomiędzy
przestępców. A On poniósł grzechy
wielu, i oręduje za przestępcami.” (Iz
53, 10-12).

[2] Por. List do Rzymian 8, 7-9:
„dążność ciała wroga jest Bogu, nie
podporządkowuje się bowiem Prawu
Bożemu, ani nawet nie jest do tego
zdolna. A ci, którzy żyją według ciała,
Bogu podobać się nie mogą. Wy
jednak nie żyjecie według ciała, lecz
według Ducha, jeśli tylko Duch Boży
w was mieszka”.

[3] W tym sensie święty Paweł mówi o
szacunku należnym ciału,
argumentując, że jest ono „członkiem
Chrystusa” i „świątynią Ducha
Świętego” (por. 1 Kor 6, 15-19);
„nigdy nikt nie odnosił się z
nienawiścią do własnego ciała, lecz
[każdy] je żywi i pielęgnuje, jak i
Chrystus - Kościół” (Ef 5, 29).



[4] Por. Syr. 14, 11.14 Synu, stosownie
do swej zamożności, staraj się o
siebie (…). Nie pozbawiaj się dobra
dzisiejszego, a przedmiot
szlachetnego pożądania niech cię nie
mija!

[5] Franciszek, Orędzie na Wielki Post,
2019.

[6] Por. Droga, 231.

[7] Święta Teresa od Jezusa, Poesías,
nr 30, w Obras Completas, Biblioteca
de Autores Cristianos, Madryt, 2012.

[8] Franciszek, Lumen Fidei, nr 13.

[9] Ibid.

[10] Przyjaciele Boga, 84.

[11] Od Ojca, List pasterski, 9-I-2018, nr
6.

[12] Droga Krzyżowa, stacja V.

[13] Bruzda, 992.



[14] Por. np. Bruzda, 991; Kuźnia, 150.

[15] Droga, 173.

[16] Bruzda, 249.

[17] Por. Droga, wydanie krytyczno-
historyczne, komentarz do nr. 175.

[18] J. Ratzinger, Introducción al
cristianismo, Sígueme, Salamanca,
2007, str. 189. [wyd. polskie:
Wprowadzenie w chrześcijaństwo,
Znak, 2018]

[19] Por. To Chrystus przechodzi, 43;
Kuźnia, 28.

[20] Droga Krzyżowa, stacja II, nr 3.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozraduje-sie-serce-wasze-
chrzescijanskie-znaczenie-ofiary-czesc-

ii/ (16-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozraduje-sie-serce-wasze-chrzescijanskie-znaczenie-ofiary-czesc-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozraduje-sie-serce-wasze-chrzescijanskie-znaczenie-ofiary-czesc-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozraduje-sie-serce-wasze-chrzescijanskie-znaczenie-ofiary-czesc-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozraduje-sie-serce-wasze-chrzescijanskie-znaczenie-ofiary-czesc-ii/

	Rozraduje się serce wasze. Chrześcijańskie znaczenie ofiary: część II

