
opusdei.org

Rozdział 2: Okres
Logroño (1915-1920).

1. "Wielkie Miasto Londyn". 2.
Instytut w Logroño. 3.
Dojrzewanie młodego
człowieka. 4. Ślady na śniegu. 5.
W seminarium w Logroño.6.
Kapłaństwo i kariera kościelna.

24-08-2018

Okres Logroño (1915-1920).

1. „Wielkie Miasto Londyn”

Podczas ostatnich miesięcy pobytu w
Barbastro Josemaría całkowicie



poświęcił się nauce. „Pozostawił
dobre wspomnienia u kolegów i
profesorów ze szkoły. Wszyscy
żałowaliśmy, że się wyprowadza” -
zapewnia jeden z jego dawnych
szkolnych kolegów[1].

W czerwcu 1915 roku pojechał na
egzaminy do Instytutu w Leridzie.
Otrzymał dobre oceny z
francuskiego, historii Hiszpanii i
najwyższą ocenę z geometrii. Z kolei
z łaciny dostał tylko dostateczny,
gdyż zawiodły go nerwy i nie potrafił
swobodnie się wysłowić, mimo
nadziei, jakie pokładali w nim
profesorowie[2].

W pierwszych dniach lipca rodzina
jak zwykle udała się do Fonz, by
spędzić tam lato. Pozbawiony
towarzystwa ojca, który znajdował
się wówczas w Logroño, Josemaría
zajął się lekturą, chcąc zapomnieć o
troskach ostatnich miesięcy.
Zamiłowanie do książek przejawiał



od małego. Don José kupował mu
mnóstwo bajek i zaprenumerował
mu czasopismo dla dzieci
„Chiquitín”. Także ojciec wypoczywał
z książką w ręku, lubił też na bieżąco
śledzić, co działo się na świecie:
wydarzenia polityczne i religijne,
gospodarcze i kulturalne. Jego
ulubionym dziennikiem była „La
Vanguardia Española”, a z czasopism
czytywał „La Ilustración Española”
oraz „Blanco y Negro”[3].

Mając wiele wolnego czasu chłopiec
zaczytywał się powieściami Julesa
Verne’a. Te fantastyczne książki
przygodowe, w których stale
przewijał się ciąg egzotycznych krain
i zwyczajów, zwrotów fabuły i
niewyobrażalnych niebezpieczeństw
pochłaniały całą jego uwagę. Jednak
kiedy autor oddawał się
skomplikowanym opisom
naukowym, Josemaría szybko
przerzucał kartki w poszukiwaniu
dalszej akcji[4].



Z Fonz wrócili do Barbastro w
początkachwrześnia, jak tylko
dotarła do nich wiadomość, że don
José ma już wynajęte mieszkanie w
Logroño. Natychmiast opróżnili z
mebli i sprzętu dom na ulicy Mayor,
w którym przyszły na świat
wszystkie dziecimałżeństwa
Escrivów,a który od kilku miesięcy
nie był już ich własnością[5].

Między 4 i 8 września obchodzono w
Barbastro święto Narodzenia
Najświętszej Marii Panny. W tym
samym czasie Escrivowie
przygotowywali się do wyjazdu.
Żegnali się, prawdopodobnie, z
bólem serca. W ostatnim okresie
donia Dolores starała się
zachowywać jak gdyby nic się nie
stało. Była niechętna pożegnaniom i
pełnej melancholii tęsknocie.
Wczesnym rankiem w połowie
września, Escrivowie wsiedli do
dyliżansu do Hueski. Nie było widać



żadnego krewnego, któryby ich
żegnał.

„Pamiętam ich wyjazd pewnego
ranka - opowiada Esperanza
Corrales. Już zaczął się rok szkolny,
ponieważ po odjeździe poszłyśmy
prosto na lekcje. Donia Lola nie
życzyła sobie pożegnań, dlatego
przyszłyśmy tylko my - przyjaciółki
Carmen”[6].

***

W Barbastro chłopiec zostawiał
swoich krewnych i przyjaciół, a także
grób trzech sióstr na miejscowym
cmentarzu. Wszystko to trwale
związało go z niezapomnianą ziemią
rodzinną, gdzie już nigdy nie miał
zamieszkać, chociaż zawsze śledził
uważnie jej losy. Najsmutniejsze
wydarzenie miało miejsce w 21 lat od
chwili wyjazdu Escrivów, latem 1936
roku, gdy diecezja Barbastro oblekła
się żałobą, płacąc ciężką daninę
krwi. Ze 140 księży, którzy wchodzili



w skład kleru diecezjalnego, 123
zostało zamęczonych, na czele z
biskupem administratorem
apostolskim. Podobny los spotkał
zakonników. Zabito 9 ojców pijarów,
51 zakonników i nowicjuszy od
Niepokalanego Serca Maryi Panny
(klaretynów) oraz 20 benedyktynów
z klasztoru w Pueyo. Rodzina
Escrivów musiała się pogodzić ze
stratą kilku krewnych[7].

Później, diecezja Barbastro, która w
ciągu 900 lat przeżyła wiele
niepokojów, sporów i gwałtów,
musiała stanąć wobec innych
problemów. Z powodu opróżnienia
stolic biskupich na skutek
męczeństwa swoich biskupów oraz
zniszczeń spowodowanych przez
wojnę domową administracja
kościelna wymagała reorganizacji. W
projekcie reformy znalazła się
propozycja likwidacji biskupstwa w
Barbastro, w związku z czym już w
1945 roku mieszkańcy szukali



wstawiennictwa prałata Escrivy de
Balaguera u nuncjusza papieskiego w
Hiszpanii. Josemaría nigdy nie miał
w zwyczaju wykorzystywać swego
autorytetu, nawet w sprawach
dotyczących jego rodziny. Jednak ten
przypadek był wyjątkowy[8]. Diecezji
udało się przetrwać trudności,
chociaż w 20 lat później znalazła się
ona ponownie w niebezpieczeństwie.
Krążyły nie pozbawione podstaw
pogłoski o chęci zniesienia
biskupstwa. Mieszkańcy Barbastro
musieli po raz drugi zwrócić się do
swego znakomitego ziomka, by ten
napisał z interwencją do papieża
Pawła VI, wyjaśniając racje
historyczne, społeczne i
duszpasterskie, które stałyby u
podstaw decyzji o utrzymaniu
diecezji dla dobra Kościoła i jego
dusz. Jak mówi w notatce
skierowanej do Ojca Świętego: 
Chciałbym, na zakończenie, jeszcze
raz podkreślić, że jedynie miłość
Kościoła i dusz porusza mnie, gdy



piszę te zdania, prosząc pokornie Ojca
Świętego, aby nie znosił diecezji
Barbastro[9].

Z upływem czasu jego miłość do
swojej małej ojczyzny stawała się
jeszcze bardziej wyraźna. Każdy
upływający dzień - pisze - sprawia, że
czuję się bardziej zjednoczony z
najdroższym miastem Barbastro i ze
wszystkimi jego mieszkańcami: moje
wspomnienia i moje do niego
przywiązanie jest bardzo
głębokie[10]. Nie było to zwykłe
uczucie nostalgii, pogłębione przez
upływające lata. Wspomnienia były
ściśle związane z pamięcią o trudnej
sytuacji, która zmusiła rodzinę do
opuszczenia tych ziem. Jego uczucie
względem Barbastro było tym
bardziej żywe, gdyż wspomnienia o
tym mieście niosły ze sobą pamięć o
jego ojcu:

Jestem bardzo „barbastreński” i
staram się być dobrym dzieckiem



moich rodziców - pisał z Rzymu do
burmistrza Barbastro 28 marca 1971
roku. - Niech mi Pan pozwoli
powiedzieć, że moja matka i ojciec,
chociaż musieli opuścić tę ziemię,
wszczepili nam - wraz z wiarą i
pobożnością - wiele miłości do tych
równin nad Vero i Cinką. Szczególnie
pamiętam miejsca związane z moim
ojcem, które napełniają mnie dumą i
nigdy nie zatrą się w mej pamięci,
chociaż wyjechałem stamtąd, gdy
miałem 13 lat. Przychodzą mi na myśl
anegdoty świadczące o jego hojnym i
ukrytym miłosierdziu, głębokiej
wierze pozbawionej ostentacji,
męstwie w godzinie próby, którą
przetrwał w jedności z moją matką i
swoimi dziećmi. W ten sposób
przygotował Pan moją duszę, poprzez
przykład życia mego ojca, pełnego
chrześcijańskiej godności i ukrytego
heroizmu, zawsze podkreślanych
uśmiechem, abym później stał się
mizernym narzędziem - z łaską Bożą -
w realizacji jego Opatrzności, która



nie oddala mnie od mego
najukochańszego ludu. Proszę
wybaczyć mi te zwierzenia. Nie mogę
ukryć, że te wspomnienia napełniają
mnie radością[11].

***

Na świętego Mateusza, między 20 a
27 września, Logroño obchodziło
swoje święto. Na kilka dni wcześniej
Escrivowie zamieszkali w wynajętym
przez don Josego mieszkaniu w
domu pod numerem 18 przy ulicy
Sagasta, który później został
oznaczony numerem 12. Mieściło się
ono na czwartym piętrze. Nad nimi
znajdowało się już tylko poddasze, co
zapowiadało chłody w zimie i upały
latem. Pan Garrigosa, właściciel
przedsiębiorstwa, w którym
pracował don José, pomógł Escrivom
przy ich pierwszych trudnościach.
Jak wspomina Paula Royo, córka
jednego z pracowników „zwrócił się
do mego ojca z prośbą o pomoc, wraz



z rodziną dla don Josego Escrivy i
donii Dolores Albás, którzy przybyli z
Barbastro, gdzie ostatnio nie
poszczęściło im się”[12].

Interes don Antonia Garrigosy y
Borrella prosperował bardzo dobrze.
Przedsiębiorstwo nosiło nazwę
„Grandes Almacenes de
Tejidos” („Wielkie Magazyny
Tekstylne”) i miało dwa sklepy w
Logroño. Jeden z nich znajdował się
na ulicy Estación, gdzie prowadzono
„sprzedaż hurtową oraz wysyłkę na
prowincję”. Drugi znajdował się na
ulicy Portales 28 na rogu San Blas. W
tym sklepie o nazwie „La Gran
Ciudad de Londres”” („Wielkie
Miasto Londyn”) klienteli z Logroño
oferowano „najświeższe nowinki”
epoki. Pan Garrigosa był
przedsiębiorczym kupcem, jak
pokazują nazwy - nieco zbyt
monumentalne - jego sklepu i
magazynów. Interes przetrwał długie
lata, choć nazwa przedsiębiorstwa



zmieniła się na nieco skromniejszą:
„La Ciudad de Londres” („Miasto
Londyn”)[13].

Logroño, stolica prowincji o tej samej
nazwie (dziś stanowiącej
autonomiczny region - Comunidad
Autónoma de la Rioja), przeżywało
okres rozkwitu. Liczba jego ludności
od 1915 roku, gdy liczyło około 25
000 mieszkańców, znacznie wzrosła.
Rozwój demograficzny następował w
znacznej mierze na skutek imigracji,
napływającej wraz ze wzrostem
aktywności ekonomicznej. Region
rozciągał się na prawym brzegu Alto
Ebro, zawdzięczał tej rzece i jej
dopływom żyzność ziem. Bogactwo
rolnictwa to przede
wszystkimrozległe winnice i
plantacje oliwek, pola zbóż i drzew
owocowych oraz nawadniane
warzywniki. W tym właśnie okresie,
podczas pierwszej wojny światowej,
kiedy to cała Europa toczyła
zmagania, nastąpiła pełna ekspansja



ekonomiczna, gdyż surowce i
przetwory produkowane w
Hiszpanii, państwie neutralnym, były
wysyłane do państw wojujących,
zwłaszcza do Francji. Logroño
bogaciło się na dużym eksporcie,
gdyż obok rozwiniętej produkcji
rolnej miało także przemysł
przetwórczy - winiarnie, młyny,
fabryki konserw owocowych i
warzywnych, tłocznie oliwy i
masarnie oraz wytwórnie
papierosów.

Mieszkańcy Logroño byli spokojnymi
prowincjuszami, których omijały
wielkie napięcia społeczne i
zawirowania polityczne. Panowały
wśród nich tradycyjny porządek i
praca. Istniała pewna społeczna
równowaga, w polityce dominowali
liberałowie, których organem była
gazeta „La Rioja”, podczas gdy jej
przeciwnik „Diario de la Rioja”,
określał się jako dziennik



„niezależny i katolicki” oraz
konserwatywny.

Zgodnie z prowincjonalną atmosferą
don José przywykł do niedzielnych
spacerów z rodziną. Elegancko
ubrany, w meloniku i z laseczką,
spacerował brzegiem Ebro. Jak
opowiada Paula Royo: „Obie nasze
rodziny prawie każdej niedzieli
wychodziły wspólnie po południu,
około czwartej, aby zażyć nieco
słońca. Zwykle spotykaliśmy się
wszyscy na ulicy Sagasta,
przechodziliśmy żelazny most na
Ebro i podążaliśmy spacerkiem
drogą z Laguardii lub prowadzącą do
Nawarry... Następnie spotykaliśmy
się w domu, gdzie jedliśmy
podwieczorek lub bawiliśmy się”[14].

Ulica Sagasta, przy której mieszkali
Escrivowie, przecinała się w połowie
swej długości z ulicą Mercado, która
biegła przez całe Logroño ze
wschodu na zachód. Najbardziej



centralna część, z domami o
obszernych i wygodnych
krużgankach, była strefą sklepów i
handlu. Tam właśnie znajdowało się
„Wielkie Miasto Londyn”, na ulicy
Mercado pod numerem 28,
powszechnie znanym jako Pod
Krużgankami 28. Odległość z
mieszkania Escrivów do miejsca
pracy don Josego nie była zbyt
wielka, nawet jak na w Logroño,
gdzie w ogóle nie było mowy o
dużych odległościach. Jako człowiek
punktualny, metodyczny i sumienny,
a był taki aż do dnia swojej śmierci,
miał swoje ustalone zwyczaje.
Niemal każdego dnia wychodził kilka
minut przed siódmą, aby być na
Mszy Świętej w parafii świętego
Jakuba, położonej w pobliżu[15].
Następnie wracał na śniadanie, aby
znowu wyjść za kwadrans dziewiąta
i udać się do sklepu.

W „Wielkim Mieście Londynie”
pracował jako sprzedawca, czyli



osoba odpowiedzialna za obsługę i
opiekę nad klientami[16]. Stale
przywodziło mu to na myśl
nostalgiczne wspomnienie czasów,
gdy w Barbastro był właścicielem
podobnego interesu. W uznaniu dla
jego wykształcenia i pozycji
społecznej, a także z powodu wieku i
doświadczenia został postawiony
ponad wszystkimi pozostałymi
pracownikami sklepu. Pensja była
jednak skromna. W życiu Escrivów
na tysiąc sposobów ujawniało się to,
że nie mają zbyt wiele pieniędzy.

Donia Dolores zajmowała się
obowiązkami domowymi i była „w
tych trudnych momentach
ekonomicznego kryzysu, kiedy
znaleźli się nieco zdezorientowani w
Logroño, prawdziwym oparciem dla
swego męża i dzieci”[17]. O
gospodyni domu, którą jeden z
kolegów Josemaríi poznał i spotykał,
opowiadał on, że „była to kobieta,
która zawsze utrzymywała atmosferę



domu szlacheckiego zgodnie z tym, z
jakiego środowiska pochodziła i w
którym się wychowała”[18].
Oczywiście pani domu wykonywała
wszystkie domowe roboty, do
których nie była przyzwyczajona,
korzystając dotychczas z pomocy
służby, jednak z radością oddała się
domowym obowiązkom.

Według wspomnień Josemaríi były to
bardzo ciężkie czasy[19], zwłaszcza
dla ojca, który wiódł życie pełne
trudów i przeciwności, chociaż „był
bardzo radosny i z godnością znosił
zmianę swej pozycji”[20]. W ten
sposób otoczenie, w którym dorastał
Josemaría, mimo że sytuacja rodziny
była trudna, nie było zatrute
smutkiem mającym swe źródło w
przeciwnościach, ani naznaczone
stoicką rezygnacją wobec
nieszczęścia. Wręcz przeciwnie, w
domu Escrivów panowała atmosfera
pokornej radości wyrosłej na
dobrych manierach i dyskrecji.



Ojciec rodziny, o którym mówiło się,
że był „naprawdę świętym” [21],
dawał najlepszy przykład. Mówili to
ci, którzy znali jego przeszłość w
Barbastro i teraźniejszość w Logroño,
ponieważ don José „miał wiele
cierpliwości i zgody na wszystko.
Zawsze można było go zobaczyć
radosnym. Był przystępny i szczery
w obcowaniu. Kroczył przez życie z
pełną zawierzenia i radosną
rezygnacją, pomimo zwrotów
fortuny, jakich doświadczył. Nigdy
nie mówił o swoich troskach ani nie
narzekał na swą sytuację”[22].

2. Instytut w Logroño

Trzeba było, za wszelką cenę, dobrze
wykształcić dzieci. Decyzja ta została
podjęta przez małżonków Escrivá
jeszcze przed wyjazdem z Barbastro.
W Logroño, jako stolicy prowincji,
mieściły się odpowiednie instytucje i
służby administracyjne. Co zaś się
tyczy lokalnego systemu



oświatowego - jak się mówiło
wówczas “kształcenia publicznego” -
składał się nań Instytut Generalny i
Techniczny - państwowy ośrodek
szkolnictwa średniego, dwie szkoły
pedagogiczne, jedna kształcąca
nauczycieli, druga nauczycielki oraz
Szkoła Przemysłowa, Rzemieślnicza i
Zawodowa.

Josemaríi brakowało wówczas trzech
lat do matury. Przeniósł więc swoje
osobiste dokumenty szkolne z
Instytutu w Léridzie do Instytutu w
Logroño i zapisał się jako uczeń
niepaństwowy na rok szkolny
1915/1916[23]. Przejście ze szkoły
zakonnej prowadzonej przez pijarów
do Instytutu było prawdopodobnie
dotkliwą zmianą dla Josemaríi.
Bardzo możliwe, że w ten sam
sposób odbierał to sam don José.
Znakomita większość uczniów,
uczących się w Instytucie,
uczęszczała popołudniami do
prywatnego kolegium, aby



powtórzyć przerobiony materiał.
Istniały dwa kolegia, które
aspirowały do miana “szkół dających
dobre wykształcenie”: kolegium
świętego Józefa, prowadzone przez
marianów oraz kolegium świętego
Antoniego, które nie było
prowadzone przez zakonników i w
związku z tym uznawane było za
świeckie, mimo że nosiło imię
świętego.

Między szkołą świętego Józefa i
świętego Antoniego trwała swego
rodzaju rywalizacja, która w
szczególny sposób uwidaczniała się
w ogłoszeniach i artykułach
prasowych[24]. Kolegium świętego
Józefa szczyciło się “Pracownią-
Muzeum Fizyki, Chemii i Historii
Naturalnej; obszerną kaplicą do
sprawowania nabożeństw;
wewnętrznymi i obszernymi
sypialniami dla uczniów z internatu,
wygodne i z oknami, obszernym
patio, przeznaczonym do zabaw oraz



świeżo odnowionym frontonem”.
Kolegium świętego Antoniego
podjęło wyzwanie, demonstrując
swoje możliwości naukowe. Poza
przedmiotami koniecznymi do
matury odbywały się tu również
“specjalne lekcje kaligrafii, rysunku,
francuskiego, angielskiego,
niemieckiego i potocznego
arabskiego (dość imponująca lista
języków obcych, którymi mówiono w
państwach zaangażowanych w I
wojnę światową). Ostatecznie
rywalizację między obiema
placówkami rozstrzygały dopiero
rezultaty egzaminów, czyli czysta
statystyka. I jeśli skoncentrujemy się
jedynie na wynikach egzaminów,
wydaje się, że “San Antonio” zdobył
przewagę nad “San José”[25].

Jednak okoliczność, która najbardziej
zaważyła na decyzji małżonków, by
posłać Josemaríę do kolegium
świętego Antoniego nie miała wiele
wspólnego z poprzednimi



rozważaniami. Usiłowali uniknąć
sytuacji, by ich syn rywalizował z
jednym z ich krewnych. “Jego rodzice
odrzucili możliwość posłania go do
kolegium świętego Józefa, które
prowadzili w Logroño ojcowie
marianie, ponieważ tam uczył się ich
krewny i chcieli uniknąć sytuacji, w
której mogłyby pomiędzy chłopcami
wyniknąć jakieś napięcia lub
niezdrowa rywalizacja”[26].

Josemaría brał udział w lekcjach w
instytucie rano, zaś po południu
uczył się w kolegium. Natomiast jego
siostra Carmen uczyła się w Szkole
Pedagogicznej (Escuela Normal de
Maestras) w Logroño [27].

***

Instytut w Logroño był nowym
budynkiem. Powstał na miejscu,
gdzie dawniej znajdował się klasztor
karmelitanek[28]. Szkoła
dysponowała obszernymi aulami i
świetnie wyposażonymi



laboratoriami do nauki fizyki i
chemii, a także gabinetem historii
naturalnej. Główna fasada budynku
wychodziła na ulicę Muro de
Cervantes, która była przedłużeniem
ulicy Mercado. Z tyłu znajdował się
bulwar wśród ogrodów. Wewnątrz
obszernego budynku znajdowała się
także biblioteka prowincji, Muzeum
Reprodukcji Artystycznych (Museo de
Reproducciónes Artisticas), Szkoła
Pedagogiczna (Escuela Normal) oraz
Szkoła Rzemieślnicza i Zawodowa
(Escuela de Artes y Oficios).

W trakcie trzech lat nauki w
Instytucie w Logroño uczeń był w
stanie znacznie rozwinąć swoją
inteligencję oraz pilność. Ciało
pedagogiczne składało się w całości z
osób o wysokim poziomie
zawodowym i ludzkim. Josemaría
uczył się od nich nie tylko podczas
lekcji, ale także obserwując postawę
moralną i osobisty przykład
nauczycieli. Podczas egzaminów na



koniec roku uzyskał wspaniałe
oceny. Wystarczy przywołać
dokumenty[29]. Oceny z piątej klasy
(1916-1917), najniższe, jakie otrzymał
podczas swego pobytu w Logroño,
zawierają trzy celujące i dwa bardzo
dobre. Były więc niższe tylko w
porównaniu do jego świetnych stopni
w innych latach[30].

Te dwie oceny bardzo dobre, o
których wspomnieliśmy, musimy
powiązać z całym kontekstem. Jedną
z nich chłopiec otrzymał z
psychologii i logiki, które wykładał
ksiądz Calixto Terrés y Garrido,
ksiądz diecezjalny i profesor filozofii
od 1912 roku. Ten duchowny cieszył
się wielkim prestiżem, gdyż wygrał
konkurs na katedrę filozofii przed
komisją, której członkowie
niechętnie odnosili się do księży. Był
kapelanem sióstr szarytek i mieszkał
wraz z matką w skromnym domku z
ogródkiem. Szczery, pracowity i
łagodny, nie miał trudności, by



dawać oceny dostateczne. Jednak był
niesłychanie surowy przy
wystawianiu dobrych ocen i bardzo
trudno było nie tylko o celujący, ale
także o ocenę bardzo dobrą. Dlatego
nadzwyczajnym wydarzeniem było,
gdy w kolejnym roku don Calixto,
kiedy egzaminował Josemaríę z etyki
i prawa, przedmiotu z klasy szóstej,
przyznał mu wyróżnienie.

Spośród nadzwyczajnych darów
pedagogicznych księdza uczeń
wspominał szczególnie głęboki
wykład dotyczący marksizmu, jaki
wygłosił podczas jednej z lekcji w
roku szkolnym 1917-1918,
przedstawiając słuchaczom całą jego
niedorzeczność.

Profesor i uczeń darzyli się stałą
sympatią. Pomijając barierę, jaką
stanowiła znaczna różnica wieku,
wkrótce się zaprzyjaźnili. Nawet
radzili się nawzajem, kiedy
Josemaría był już księdzem. Później



przez wiele lat się nie widzieli, aż do
czasu jednej z wizyt w Logroño,
podczas której dawny uczeń spotkał
się z don Calixto. Wówczas staruszek
ze wzruszeniem pokazał mu miejsce,
które zajmował w klasie, mówiąc
głosem drżącym ze wzruszenia: “A ty,
chłopcze, właśnie tu siedziałeś!”[31].

Druga ocena bardzo dobra Josemaríi
była z fizyki, przedmiotu
wykładanego przez don Rafaela
Escriche, który poprzednio pracował
w Instytucie w Mahón. W tym czasie
zaledwie od dwu lat mieszkał w
Logroño. Była to osoba także bardzo
surowa, gdy przychodziło do
wystawiania ocen. Z jego prób w
laboratorium - zajmował się także
wykładaniem chemii - uczniowie
wspominali, nie bez radości,
oczekiwanie podczas wykonywania
eksperymentów na to, czy wytrącą
się osady albo odbarwią substancje.
Nie można oskarżać o to nikogo, ale
jest faktem, że nie wszystkie



przewidywania nauki się
sprawdzały[32].

Don Rafael, osoba metodyczna i
obdarzona zdrowym rozsądkiem, na
początku roku szkolnego, jesienią
1917 roku, zastał w laboratorium
brud i bałagan. Swój udział w tym
miała przerwa wakacyjna. Całe
wyposażenie było pomieszane, zaś
szafy pokryte grubą warstwą kurzu.
Aby nie tracić ani jednego dnia zajęć
zaproponował uczniom, by umyli
tylko probówki i przedmioty, których
będą używać, a następnie po
zajęciach wyczyszczone pozostawią
je na swoich miejscach. W ten sposób
po kilku lekcjach wszystko zostało
uporządkowane i poukładane w
gablotach. Josemaría, który miał dar
zapamiętywania pożytecznych
anegdot, nigdy nie zapomniał o tej
lekcji chemii. Kiedy w swoim życiu
natykał się na sytuacje podobnego
pośpiechu i nieporządku, postępował
jak don Rafael[33].



***

Wyjazd z Barbastro, z którym
wiązało się bolesne dla całej rodziny
wykorzenienie, szczególnie dużo
kosztowało Josemaríę, którego cechy
charakteru zaczynały się
kształtować. Z trudem
przystosowania się do nowego
środowiska i nowego sposobu życia
zmagali się przede wszystkim
rodzice, dając przykład Carmen i
Josemaríi.

Rodzina nie mogła liczyć na żadnych
krewnych stale przebywających w
Logroño, poza wspomnianym
chłopcem uczącym się u marianów.
Don José nawiązywał więc
przyjaźnie, wykorzystując okazje,
jakie stwarzała mu praca. Dzięki
wykształceniu i godności osobistej
szybko rozszerzał się krąg jego
znajomych, jednak znajomości te
mocno ograniczała pozycja
majątkowa rodziny. W Logroño



istniało wiele miejsc spotkań -
“Ateneum Riojańskie”, “Krąg
Przyjaźni”, “Krąg Katolicki”, dokąd
jednak z powodu sytuacji
ekonomicznej ojciec rodziny nie
mógł uczęszczać. Od chwili
znalezienia się w obcym mieście,
rodzice i dzieci, instynktownym
odruchem obrony i powodowani
miłością, prowadzili życie skupione
wokół domowego ogniska. Dzięki
temu Josemaría zrozumiał, że z
trudnościami trzeba się zmagać w
“ścisłym zjednoczeniu”[34]. Była to
kolejna lekcja otrzymana od ojca.

W chwili, gdy wstąpił do kolegium
świętego Antoniego, jak wspominała
Paula Royo, przyjaciółka rodziny:
“Josemaría był bardzo wysoki, jak na
swój wiek - jakieś czternaście lat -
oraz dość silny. Nosił krótkie
spodnie: pamiętam go w
ciemnoszarym stroju, czarnych
podkolanówkach i niewielkim
berecie. Był ładnym chłopcem:



wydaje mi się, jakbym go dziś
widziała. Zawsze był radosny i miał
zaraźliwy śmiech”[35]. Nauczyciele
szybko go polubili, chłopiec zaś
zaprzyjaźnił się z kolegami z klasy,
gdyż łatwo przystosowywał się do
nowych warunków i “był lojalny
wobec kolegów”[36].

Te cechy - hojność, lojalność i duch
służby - doprowadził do
doskonałości, poświęcając się dla
innych, gdy tylko było to potrzebne,
bez wahania i bez zastrzeżeń.
Widząc to, donia Dolores, która znała
go lepiej niż ktokolwiek inny, poczuła
się w obowiązku uprzedzić go, że
jeśli w ten sposób będzie się oddawał
ludziom, wiele wycierpi w swoim
życiu[37].

Po latach spotykał się przy różnych
okazjach z przyjaciółmi ze szkoły.
Gdy się rozpoznali, padali sobie w
objęcia i wspominali czasy szkolne,
tak jak to było z kolegą, któremu



Josemaría cierpliwie tłumaczył
lekcje, których ten nie rozumiał[38].

Na dłuższą metę spełniły się
przewidywania matki. Życie
przyniosło mu liczne rozczarowania
i nieprzyjemności, jednak Josemaría
wcale nie zmienił swego sposobu
bycia i nie miał zamiaru ochłodzić
zapędów swego wielkiego serca. W
1971 roku, mając w pamięci
rozczarowanie, jakiego doznał ze
strony jednego ze swoich “przyjaciół”
pisał: Dlaczego tak się dzieje, że poza
wszystkimi moimi nędzami, zwykle
jestem bardziej przyjacielem moich
przyjaciół, niż oni moimi
przyjaciółmi? Na pewno dobrze mi
zrobi, jeśli zaakceptuję - fiat! - to
rozczarowanie[39].

W głębi duszy nie zmienił się wiele w
ciągu tych lat. Lojalnie i w
nieograniczenie hojny sposób
angażował się bez zastrzeżeń i z
serdeczną wylewnością. Niektóre z



tych przyjaźni zadzierzgniętych
wówczas w szkole, zamieniły się w
bliższe związki, można powiedzieć
na zawsze, jak było w przypadku
Isidoro Zorzano[40]. W końcu, gdy w
1918 roku biskup Calahorry i La
Calzady poprosił o informacje na
temat postępów w nauce Josemaríi,
odpowiedź - w ramach lakonicznego
formalizmu – w ten sposób
wychwalała chłopca: “Wspomniany
alumn - pisał rektor Seminarium w
Logroño - mieszkał w Logroño, ucząc
się w miejscowym Instytucie i był
wzorem dla uczniów ze względu na
swoje wyniki w nauce i
zachowanie”[41].

3. Dojrzewanie młodego człowieka

Bolesne wstrząsy, jakich
doświadczyła rodzina Escrivów,
tworzyły długą serię cierpień
moralnych i strat, które wypełniły
okres przejścia Josemaríi od
dzieciństwa do wieku dorastania. Był



to prawdopodobnie jeden z
najtrudniejszych okresów jego życia.
Możliwe, że kryzys ten trwał kilka
miesięcy, podczas których toczył sam
ze sobą zawziętą i bolesną walkę.
Dużo później, już jako dorosły
człowiek, w swoich wyznaniach, dał
poznać, że przez pewien czas zostały
zawieszone te przyjacielskie
pogawędki, jakie prowadzili z don
José, w trakcie których syn otwierał
serce przed ojcem i radził się go.

Od chwili śmierci swej siostrzyczki
Chon uparcie powracało mu na myśl
jedno bolesne pytanie. Nawiedzało
go ono stale, kiedy widział
nieszczęście, które spotykało
niewinnych ludzi. Dlaczego, Panie?
Josemaría, jeszcze dziecko, choć
obdarzone silnym poczuciem
sprawiedliwości, zatracał się w
bolesnym rozmyślaniu, próbując
odnaleźć promień słońca, który
rozproszy ciemności otaczające to, co
wydawało się niepojęte. Wszystko na



próżno. Siła jego uczuć nie pozwalała
mu widzieć jasno przyczyn:

Od dzieciństwa wiele razy myślałem
na ten temat, że jest wiele dobrych
dusz, które są doświadczone wielkim
cierpieniem tu na ziemi; spadają na
nie rozmaite troski: nagłe zwroty
fortuny, utrata rodziny, upokorzenie
niepozwalające na odczuwanie
słusznej dumy... W tym samym czasie,
widziałem inne osoby, które nie
wydawały mi się dobre - nie mówię, że
takimi nie były, gdyż nie wolno nam
nikogo osądzać - którym wszystko
szło jak z płatka. Aż pewnego dnia
przyszło mi na myśl, że także źli
ludzie robią dobre rzeczy, choć nie
robią ich z przyczyn
nadprzyrodzonych. I zrozumiałem, że
Bóg w jakiś sposób nagradza ich tu na
ziemi, gdyż nie będzie mógł ich
nagrodzić w życiu wiecznym.
Przypomniałem sobie wówczas
przysłowie: karmi się nawet byka,
którego prowadzą do rzeźni[42].



W Logroño Josemaríę zaczął trawić
niepokój i zaczął odczuwać opór
wobec akceptacji tej nowej sytuacji.
Jego hojność, ten impuls, aby oddać
się innym bez zastrzeżeń, całkowicie,
nie mogła pogodzić się z ciężką
sytuacją ekonomiczną rodziny.
Chłopiec z trudem dostrzegał, że
bogactwo moralne jest dużo więcej
warte od dóbr materialnych.

Jego matka, której pomagała Carmen,
zajmowała się tysięcznymi
obowiązkami domowymi: kuchnia,
pranie i targowanie się podczas
sprawunków na rynku. O ojcu znamy
szczegóły nieco bardziej skrywane, o
których prawdopodobnie wiedział
syn. Aby zaoszczędzić na
podwieczorku, ojciec zjadał po
południu cukierka, oszukując
żołądek. Choć nie rzucił palenia,
wydzielał sobie dzienną porcję
sześciu papierosów, które sam
odkładał co rano do srebrnej



papierośnicy, pamiątki z lepszych
czasów[43].

Gospodarstwo domowe prowadzone
było pod znakiem oszczędności i
wydatki starano się rozważnie
kontrolować, zgodnie z
powiedzeniem donii Dolores: „Nie
żyć ponad stan”[44]. W oczach
Josemaríi cały dom nosił znamię
biedy, którą cierpieli, co było nie do
zniesienia dla jego impulsywności.
Miał odruchy buntu, nad którymi
tylko z wielkim trudem był w
staniezapanować. Wielkodusznego i
skłonnego do poświęceń, bardzo go
bolało milczące cierpienie rodziców.

Gdy minęła nawałnica i gdy nieco
później jasno zobaczył
chrześcijańskie przyczyny tej biedy,
poczuł się dumny z tego, co w
dzieciństwie uważał za wstyd dla
rodziny. Przypominając te
wydarzenia, radośnie oświadczył
swym duchowym dzieciom:



Jeśli kłują mnie w oczy biedą mych
rodziców, radujcie się i mówcie, że
Pan tak chciał, aby nasze Dzieło, jego
Dzieło, powstało bez pomocy środków
ludzkich: ja tak to widzę. Z drugiej
strony moi rodzice, moi rodzice
heroiczni w milczeniu, stanowią dla
mnie powód do wielkiej dumy[45].

Jednak wówczas tak na to nie
patrzył. Bieda, bez wątpienia, niosła
ze sobą upokorzenia wszelkiego
rodzaju. Dla wielu krewnych donii
Dolores, Logroño oznaczało dla
Ecrivów zsyłkę, a zdaniem
niektórych wygnanie to było w pełni
zasłużone.

Najtrudniejszą próbą, przez którą
musiał przejść Josemaría, bardziej
bolesną niż niedostatek, było
milczące cierpienie rodziców,
których uśmiech i spokój pozwalały
dostrzec panowanie nad sobą, z
jakim znosili przeciwności. Jednak
przez tę miękką zasłonę



dobroduszności dał się zauważyć
ogrom wyrzeczeń, które
przesłaniała. Zamiast uspokajać
chłopca, tylko go to drażniło. Te
uczucia wzbierały boleśnie w jego
duszy. Nie ośmielił się porozmawiać
o tym z don José. Wtedy urwały się
intymne rozmowy, które prowadzili
podczas długich niedzielnych
spacerów i chociaż nadal rozmawiali
na inne tematy, Josemaríi wydawało
się niesprawiedliwe i niezbyt
szlachetne „komentować to, co mogło
zranić wrażliwość jego
rodziców”[46].

Ze szczęśliwych dni dzieciństwa w
pamięci Josemaríi pozostała
ilustracja, która w tych
okolicznościach stała się częścią jego
duchowego bogactwa. Były to dwa
japońskie obrazki. Pod jednym z nich
można było przeczytać napis:
„Człowiek próżny”.



Przedstawiał on rodzinę
zgromadzoną wokół stołu, mającą
nad sobą na szczycie słupa wielką
lampę. Z daleka to światło
przyciągało, zwracało uwagę. Jednak
gdy się zbliżyć, widać, że rodzina jest
zimna, nie widać ciepła i światła
domowego ogniska. Drugi obrazek
został zatytułowany: „Człowiek
mądry”. Była na nim inna rodzina, ze
światłem znacznie bliższym,
znajdującym się na stole między nimi
wszystkimi. Nie przykuwało uwagi,
nie było tak ostentacyjne. Jednak ten,
co się zbliżył, mógł znaleźć rodzinną
atmosferę[47].

Bóg chciał, by zbawcza pomoc
przyszła ze strony samej rodziny.
Wśród najbliższych Josemaría
znalazł ciepło uczuć. Czas łagodził
niepokoje i wybuchy. Później odkrył
nadprzyrodzony wymiar tych
wydarzeń. Nie tylko zupełnie
zmieniły się jego wyobrażenia, a to,
co było przedmiotem wstydu i



upokorzenia, jawiło się jako cnota,
ale także ujrzał opatrznościowy
porządek i Boską logikę w takiej
kolejności wydarzeń:

Bóg prowadził mnie przez wszelkiego
rodzaju upokorzenia, przez to, co
wydawało mi się wstydem, a dzięki
czemu widzę tak wiele cnót moich
rodziców. Mówię to z radością. Pan
musiał mnie przygotować. A
ponieważ to, co najbardziej mnie
bolało, znajdowało się najbliżej mnie,
dlatego uderzał tam. Upokorzenia
wszelkiego rodzaju, ale jednocześnie
znoszone z chrześcijańską godnością:
widzę to teraz, każdego dnia coraz
jaśniej, bardziej dziękując Bogu, moim
rodzicom, mojej siostrze Carmen...
[48]

Z czasem w raz z rozwojem
osobowości, chłopiec zyskał
dojrzałość niezwykłą w jego wieku.
Swoim przyjaciołom wydawał się
poważny i zamyślony, które to cechy



łączył z radością i żywym poczuciem
humoru. Donia Dolores, w sposób
bardzo ekspresywny, mówiła, że
Josemaría „był zawsze starszym
dzieckiem”[49]. Płynąc pod prąd, nie
dając się załamać nieszczęściu,
przetrwał kryzys dojrzewania. Wraz
z jego końcem, jego dusza wcześnie
otworzyła się na ideały młodości.
Dlatego, podsumowując ten miniony
okres swojego życia, będzie miał dla
wszystkich słowa wybaczenia i
zrozumienia: Pan - powie - 
przygotowywał rzeczy, dawał mi łaski
jedną za drugą, przezwyciężając moje
wady, moje błędy dzieciństwa i okresu
dorastania[50].

***

Jeśli analizujemy oddzielnie
świadectwa szkolne Josemaríi,
niewiele powiedzą nam o jego
osobie, służąc jedynie jako narzędzie
do oceny jego zdolności
intelektualnych. Jednak w całości



świadectwa pośrednio dostarczają
nam informacji nie do przecenienia
na temat skłonności i charakteru
chłopca[51].

Na egzaminach kończących czwartą
klasę licealną (1915-1916) otrzymał
celujący z wyróżnieniem z nauki o
literaturze i pisania wypracowań.
Wyróżnienie to nie miało charakteru
czysto honorowego, ale zwalniało z
opłat czesnego z tytułu jednego
przedmiotu w roku następnym.
Ponadto uczeń mógł wybrać, zgodnie
z własnymi preferencjami, który z
przedmiotów miał korzystać z tego
przywileju. Wykorzystując to prawo
Josemaría, z datą 1 września 1916
złożył podanie do dyrektora
instytutu o to, by nagrodę, którą
otrzymał z nauki o literaturze
spożytkować na historię literatury
powszechnej[52].

Nauczycielem literatury był don Luis
Arnaiz, człowiek o wielkiej



wrażliwości literackiej i skłonności
do przeżyć estetycznych[53]. Jak
opowiadał Josemaría, emocjonował
się, czytając na głos Cervantesa, co
budziło w chłopcu inne, dalekie
wspomnienia. Wśród książek
bowiem, które przywieźli ze sobą z
Barbastro, w większości pozycji
klasycznych, Escrivowie mieli piękne
i stare wydanie Don Kichota, w
sześciu tomach. Tę książkę od
wczesnego dzieciństwa czytywał i
oglądał w niej ilustracje.

Na lekcjach literatury Josemaría
mógł zasmakować w klasykach, od
pisarzy średniowiecznych po
autorów hiszpańskiego Złotego
Wieku[54]. Z upływem lat anegdoty
literackie i historyczne znane z
poezji i prozy powracały doń
spontanicznie wraz z doktryną
chrześcijańską.



W pewien Wielki Czwartek, modląc
się głośno, wplótł do tej modlitwy
wspomnienie z dzieciństwa:

Od dzieciństwa, Panie, od chwili, gdy
po raz pierwszy przejrzałem
galicyjskie poezje Alfonsa Mądrego,
porusza mnie wspomnienie pewnych
jego strof.

Wzruszały mnie te cantigas*, jak
choćby ta opowiadająca o mnichu,
który w swej prostocie prosił
Najświętszą Marię Pannę, by mógł
znaleźć się w niebie. W czasie swej
modlitwy poszedł do nieba - my
wszyscy to doskonale rozumiemy,
wszystkie moje dzieci to rozumieją,
ponieważ wszyscy jesteśmy duszami
kontemplacyjnymi - i kiedy wrócił po
zakończeniu modłów, nie rozpoznał
już żadnego ze swoich współbraci z
klasztoru. Minęło bowiem 300 lat.
Teraz to rozumiem w szczególny
sposób, kiedy przypomnę sobie, że Ty
znajdujesz się w Tabernakulum od



dwóch tysięcy lat, abym ja mógł Cię
adorować, kochać i posiadać Cię. Bym
Cię mógł spożywać i żywić się Tobą,
siadać za Twoim stołem, przebóstwić
się! Czymże są trzy stulecia dla
kochającej duszy? Czymże jest 300 lat
bólu, 300 lat miłości, dla duszy
rozmiłowanej? Jedną chwilą![55]

Młodzieńcze lektury zapadły mu w
duszy, przepajając ją pięknem.
Wielokrotnie odwoływał się do
wspomnień literackich, by opisać
swe plany lub idee. Widać to na
przykład w liście napisanym w
Rzymie 7 czerwca 1965 roku, pół
wieku po pobycie w Instytucie z
Logroño:

Teraz odświeżam swe młodzieńcze
pasje, czytając dawną literaturę
kastylijską, którą Pan także posługuje
się, by utwierdzić mnie w swym
pokoju. Wyjaśnię to na przykładzie:
wiesz, jak wiele razy mówiłem, gdy
mnie, który jestem grzesznikiem,



przypisywali zbyt często jakieś
objawienia i proroctwa, nic ponadto,
że to wszystko nieprawda. Co
najwyżej, wobec wiary ludzi,
przyznaję - bo tak nakazuje
sprawiedliwość, że jeśli nawet coś z
tego jest prawdą, byłoby to owocem
Bożej łaskawości, która nagradza
wiarę i inne cnoty, które posiadają
osoby tak mówiące. Jednak io non
c’entro per niente** .

Czytając Gonzalo de Berceo i jego
książkę o życiu świętego Dominika z
Silos z radością stwierdziłem, że
święty pisze tak: „Wiele jest wart, jak
sądzę porządny kielich wina”, i mając
na względzie, ile dzieli rok 1200 od
1900 oraz świętego od grzesznika, jak
wielkie Boże światło pocieszało mnie,
gdy przeczytałem: „Profetaba la cosa
que a venir avie, Maguer la profetaba,
el no lo entendie”* . Czyż nie jest to
niebieskie błogosławieństwo, że nawet
poprzez lektury czytane dla
przyjemności poznajemy Bożą



mądrość wylaną przez dobrego
księdza, który żył ponad 700 lat temu?

I aby cię jeszcze rozbawić, opowiem ci
jedną anegdotę, można powiedzieć,
literacką, a raczej powinienem
powiedzieć, że traktującą o mojej
literackiej pomyłce.

Wiele razy lubiłem przywoływać -
mówiąc o sprawach duchowych -
wersy, które jak sądziłem pochodziły z
„Pieśni o Cydzie”: „i modlitwa do
nieba pogalopowała”. Nie mów, że nie
jest to obrazowe. Ostatnio jeszcze raz
przeczytałem tę pieśń i musiałem
przyznać, że moja, stara pamięć
popełniła w dobrej wierze błąd,
można powiedzieć niewybaczalny. Bo
oryginał, gdy się nad tym chwilę
zastanowić, jest bardziej realistyczny i
ma więcej „naszej teologii”.Mówi on
tak: „Pomodlił się i potem
pogalopował”. Najpierw modlitwa,
potem galopować, to jest pracować,
walczyć – być gotowym do walki; i



pracować, i walczyć, dla
chrześcijanina oznacza to samo, co
modlić się. Rozumiem, że ten wers
pieśni bohaterskiej bardzo pasuje do
naszej historii - chrześcijan zwykłych i
kontemplacyjnych. Lepiej niż ten
poprzedni, który zrodził się z
obłoków, z błędu powstałego w
wyobraźni podrostka[56].

***

Carmen uważała swego brata za
„normalnego, otwartego
chłopca”[57], jednak podczas
rozrywek, zwłaszcza jeśli znajdowały
się w towarzystwie dziewczęta,
Josemaría był bardzo skrępowany.
Nie uczestniczył w tańcach, także
dlatego, że nigdy nie nauczył się
tańczyć, w przeciwieństwie do swego
ojca, który był świetnym tancerzem.
„Twój ojciec - opowiadała mu donia
Dolores - był w stanie tańczyć nawet
na czubku szpady”[58]. W każdym
razie matka chciała przygotować się



na normalną sytuację, że jej syn
może się zakochać, wcześniej czy
później, w jakiejś dziewczynie. Nie
zwlekała więc i dała mu rozsądną
radę, którą streściła w popularnym
przysłowiu: „Jeśli masz się żenić,
poszukaj kobiety, lecz ani zbyt
pięknej, by czarowała, ani zbyt
brzydkiej, by odstraszała”[59].

Okres dorastania pozbawił go wielu
nieśmiałości i melancholii,
ujawniając młodzieńczą
gwałtowność. Nadzwyczajnie
uporządkowany i punktualny,
Josemaría nie znosił nieporządku,
dając wyraz zniecierpliwieniu,
nerwowości i opryskliwości[60]. Ta
nietolerancja wobec niewielkich
przejawów nieporządku, miała
pewnie wiele wspólnego z jego
skłonnościami do geometrii i
matematyki, ale jasne jest, że nauki
ścisłe nie były odpowiedzialne za
ukształtowanie się jego silnego
charakteru.



Przez całe życie Josemaría musiał
walczyć z naturalną gwałtownością
swego temperamentu, aby
spożytkować nadmiar energii,
panując nad tą siłą i zamieniając ją w
męstwo w przezwyciężaniu
trudności[61].

Istniał także inny aspekt jego
charakteru, który ukazywał drugie
oblicze młodzieńczego zapału. Był to
jego romantyczny idealizm. Ten rys
osobowości ujawniał się bądź w
formie poetyckiej, bądź w zapale
patriotycznym, a także w
uwrażliwieniu na wolność i
sprawiedliwość, jak to miało miejsce
przy okazji odzyskania
niepodległości przez Irlandię[62]. Co
tydzień rodzina Escrivów
otrzymywała tygodnik „Blanco y
negro”, prezentujący obszerne
reportaże fotograficzne ukazujące
zmienne koleje pierwszej wojny
światowej. Cała Hiszpania, chociaż
zachowała neutralność, była w



swych sympatiach podzielona. Don
José był raczej germanofilem, może
dlatego, że w Aragonii nadal żywe
było wspomnienie bestialstw
dokonanych podczas inwazji wojsk
napoleońskich.

Jednak to, co rzeczywiście poruszało
chłopca w przypadku irlandzkim,
była to kwestia wolności religijnej: 
Wtedy - wspominał - miałem jakieś 15
lat i ochoczo czytałem w gazetach
doniesienia z frontów I wojny
światowej... Jednak przede wszystkim
gorąco modliłem się za Irlandczyków.
Nie byłem wrogo nastawiony do
Anglii, lecz popierałem wolność
religijną[63].

***

Latem 1917 roku znowu razem,
ojciec i syn, podczas swoich
wspólnych spacerów omawiali
przyszłe plany zawodowe Josemaríi.
Za rok miał zdawać maturę i
należało zadecydować wcześniej, w



jakim zawodzie ma się dalej
kształcić. Decyzja została podjęta.
Chłopiec myślał o architekturze,
mając na uwadze swe nieprzeciętne
zdolności matematyczne i
rysunkowe. Don José próbował
nakłonić go ku adwokaturze,
ponieważ miał łatwość wysławiania
się, lubił historię i literaturę oraz
miał podejście do ludzi.

Josemaría nie dał się przekonać. W
komentarzu ojca, że syn chce zostać
„wybitnym murarzem”, zawiera się
coś więcej niż nutka ironii[64]. Upór
chłopca, by studiować architekturę,
które to studia były długie i
kosztowne, oznaczał dla rodziny
nadzwyczajny wysiłek ekonomiczny,
z czego wówczas może nie zdawał
sobie sprawy. Dopiero po wielu
latach to zrozumie: Wdomu
zdecydowali się, by umożliwić mi
studia, bez względu na finansową
ruinę rodziny, chociaż równie dobrze



mogli skierować mnie do
jakiejkolwiek pracy[65].

Pozostało jeszcze kilka miesięcy. Ten
okres na pewno kształtował duszę
don José. Pan Bóg miał jednak
ostatnie słowo. Gdy Bóg przemówił,
stało się jasne, że niezbadane są Jego
drogi.

W 1934 roku, już z perspektywy
swego powołania kapłańskiego,
Josemaría rozważał, jak skończyłyby
się jego marzenia zawodowe z roku
1917:

Powołanie kapłańskie! Gdzie byłbym
teraz, gdybyś mnie nie wezwał?
Byłbym pewnie próżnym adwokatem,
chełpliwym literatem lub architektem
pyszniącym się moimi budowlami (o
tym wszystkim myślałem w 1917 lub
1918 roku)[66].

4. Ślady na śniegu



Boska interwencja w życie Josemaríi
dotychczas dokonywała się
niezauważalnie, najtrudniejsze
lekcje otrzymał poprzez bolesne
doświadczenia rodzinne. Teraz Bóg,
jakby bawiąc się i nie ujawniając się
otwarcie, wychodził mu na spotkanie
poprzez drobiazgi, które dla osoby o
duszy nieczułej nie miałyby
większego znaczenia, jednak dla
duszy wrażliwej, czułej na promienie
łaski, te drobne wydarzenia
stanowiły jasne dowody Bożej
miłości. Pan rozbudził duszę chłopca
w następujący sposób:

Pan przygotowywał mnie bez mojej
wiedzy poprzez sprawy pozornie
niewinne, które jednak wzbudziły w
mej duszy ten Boży niepokój. Dlatego
zrozumiałem tę tak ludzką i tak Bożą
miłość świętej Teresy od Dzieciątka
Jezus, która poruszona została,
znajdując między kartkami książki
obrazek przedstawiający zranioną
dłoń Zbawiciela. Także i mnie



zdarzały się takie rzeczy, które mnie
poruszały i zachęciły mnie do
codziennej komunii, oczyszczenia,
spowiedzi... i pokuty[67].

W domu Escrivów co dzień
odmawiano różaniec i nie
zaniechano pobożnych zwyczajów z
Barbastro. Uczęszczali do parafii
świętego Jakuba Królewskiego
(Santiago el Real), której proboszcz -
ksiądz Hilario Loza - dobrze znał całą
rodzinę. Tam chodził chłopiec, by się
wyspowiadać i tam przyjmował
komunię, chociaż w czasie roku
szkolnego w niedziele i święta
słuchał Mszy w kolegium Świętego
Antoniego. Don José nadal wspierał
biednych jałmużną, zwłaszcza
wspólnotę Sióstr Szarytek (Hijas de la
Caridad), które od czasu do czasu
pozostawiały mu w domu wizerunek
z Cudownego Medalika Najświętszej
Marii Panny, zamknięty w
szkatułce[68]. Malutka figurka



krążyła w ten sposób po domach,
jako obiekt pobożności rodzinnej.

Innym z kościołów, który zwykle
odwiedzała rodzina Escrivów, była
świątynia pod wezwaniem Santa
María de la Redonda. Wyszedłszy z
domu, na skrzyżowaniu z ulicą
Mercado, skręcało się w lewo i
dochodziło aż na plac Konstytucji,
gdzie wznosił się ten kościół,
najpiękniejszy zabytek miasta.
Fasada kościoła stanowiła jakby
niszę sklepioną półkulą, z dwiema
wieżami po bokach. Wnęka, jak
gigantyczna muszla wzniesiona we
wspaniałej barokowej formie,
stanowiła jakby parawan przed
wejściem do świątyni.

Jej proboszczem był ksiądz Antolín
Ońate, dobry przyjaciel don José i
osoba sprawująca najwyższą
godność kościelną w mieście, jako
opat kolegiaty Santa María de la



Redonda i dziekan trzech parafii w
Logroño[69].

Logroño należało do dawnej diecezji
Calahorry i la Calzady, gdyż nie
weszły w życie postanowienia
konkordatu odnośnie strukturacji
terytoriów kościelnych z 1851 roku
między rządem hiszpańskim a
Stolicą Apostolską. Na mocy tej
umowy Logroño miało stać się
siedzibą biskupstwa. Nie zgadzały się
na to władze kościelne, a ze swej
strony także rząd nie ustąpił, tak iż
zaistniał dłuższy okres wakatu na
stolicy biskupiej (od 1892 do 1927
roku). Stolica święta musiała
mianować administratora
apostolskiego z rezydencją w
Callahorze. Od 1911 do 1921 diecezją
kierował don Juan Plaza García,
tytularny biskup Hippo[70].
Duchowieństwo Logroño, poza
parafiami, składało się z kanoników i
beneficjentów Santa María de la
Redonda, kapelanów szpitala i



przytułku, profesorów seminarium i
kapelanów wojskowych[71]. Wśród
zakonów znajdowali się m.in.
marianie, którzy prowadzili
kolegium świętego Józefa, jezuici,
którzy zajmowali się kościołem
Świętego Bartłomieja oraz kilka
zgromadzeń żeńskich: karmelitanki
bose, augustianki, zakonnice Matki
Bożej (religiosas de Madre de Dios),
szarytki, adorujące służebnice
Jezusa.

Tak przedstawiała się sytuacja
jesienią 1917 roku, zanim
karmelitanki bose podjęły decyzję
aktem swej kapituły z 23
października, by przyjąć dwóch
karmelitów bosych, celem duchowej
opieki klasztoru[72]. Pierwszy z nich,
ojciec Juan Vicente de Jesús María,
zjawił się w Logroño 11 grudnia. W
kilka dni później przyjechał ojciec
José Miguel de la Virgen del Carmen.
Wraz z bratem Pantaleónem
stworzyli wspólnotę zajmującą się



kościołem klasztoru. Uroczysta
inauguracja ich służby
duszpasterskiej i liturgicznej miała
miejsce 19 grudnia. Pogoda nie
sprzyjała tak wielkiej uroczystości.
Od początku miesiąca nad Logroño
gromadziły się chmury, które
przynosiły ze sobą deszcze i śniegi.
Chociaż we wtorek 18 grudnia
stopniała wielka ilość śniegu, to
nocny mróz zamroził całą wodę,
która powstała w trakcie odwilży, zaś
wierni, którzy mieli uczestniczyć w
inauguracyjnej uroczystości
klasztoru karmelitanek narażeni byli
na upadki na śliskim chodniku.
Kazanie wygłosił o. Juan Vicente,
który „ze wzruszeniem pozdrowił
mieszkańców i zaofiarował im
posługę duchowną nowej wspólnoty
karmelickiej”[73].

Nastąpił później okres bardzo zimny,
niebo zaciągnęło się chmurami, a w
całej Riosze panował silny mróz. Od
piątku 28 bez ustanku przez dwa dni



padał gęsty i drobny śnieg. Nowy Rok
nadszedł wśród mrozów.
Temperatura spadła do 15 stopni
poniżej zera. Stanęła komunikacja,
zamknięto stragany na rynku. Kilka
osób zamarzło śmierć.

Począwszy od 3 stycznia zamiatacze
ulic ze służb miejskich, wzmocnieni
setką wynajętych za dniówkę
robotników zakontraktowanych
przez ratusz odgarniali śnieg z ulic i
chodników. W środę 9 stycznia, w
urodziny Josemaríi zakończyli swe
prace, gdyż pomogły im deszcze,
które spadły dnia poprzedniego.
Jednak mrozy powróciły i śnieg
padał jeszcze przez cały kolejny
tydzień[74].

Tymczasem Pan wyprzedził urodziny
Josemaríi, gotując mu niespodziankę,
która całkowicie odmieniła bieg jego
życia. Pewnego ranka podczas ferii
bożonarodzeniowych zauważył na
ulicy na śniegu ślady bosych stóp.



Zaskoczony chłopiec sprawdził, że
białe ślady pozostawione zostały
przez bosego zakonnika i poruszony
do głębi zapytał sam siebie: skoro
inni tak bardzo poświęcają się dla
Boga i bliźniego, czy ja nie byłbym w
stanie czegoś poświęcić?[75]

Ślad na śniegu zostawił za sobą ojciec
José Miguel. Idąc tym wydeptanym
białym szlakiem, chłopiec podążył do
karmelity, szukając kierownictwa
duchowego. Odczuł już, gdzieś w
głębi duszy „Boży niepokój”, który
odnowił jego wnętrze poprzez
bardziej intensywną pobożność,
praktykę modlitwy, umartwienia i
codzienne przystępowanie do
Komunii Świętej[76]. Kiedy nawet
jeszcze nie zacząłem dorastać - powie
nam - Pan zasiał w moim sercu ziarno
rozpalone miłością[77].

Tak stanowcza zmiana nie była
jednak niczym więcej niż krótkim



wstępem ze strony Pana do dalszych
żądań:

[...] zacząłem przeczuwać Miłość,
zdawać sobie sprawę, że serce prosi
mnie o coś wielkiego i że będzie to
miłość [...]. Nie wiedziałem, czego Bóg
ode mnie oczekuje, ale oczywiste było
dla mnie, że zostałem wybrany.
Będzie, co ma być... Od razu zdałem
sobie sprawę, że się nie nadaję i
odmawiałem tę litanię, która nie
powstała z fałszywej skromności, ale
wzięła się ze znajomości samego
siebie: nie jestem nic wart, nie mam
nic, nie mogę nic, jestem niczym, nie
wiem nic...[78]

Z jednej strony to rozpalone ziarno
paliło go od wewnątrz i
równocześnie pozostawiało go w
ciemnościach. Z pomocą światła łaski
Bożej był w stanie rozeznać, że został
przezeń wybrany, jednak wizja ta nie
jawiła się z olśniewającą jasnością,
lecz ledwie majaczyła w półmroku.



Minęły jakieś trzy miesiące. Ojciec
José Miguel, wobec dyspozycji jego
duszy, zasugerował chłopcu, by
wstąpił do Zakonu Karmelitów[79].
Chłopiec przedstawił tę propozycję
podczas swojej modlitwy, prosząc o
światło z nieba, aby odkryć
pogrążoną w mroku treść tego
tajemniczego wołania, które
rozlegało się we wnętrzu jego serca.

Spoglądając wstecz, zrozumiał, że od
chwili, gdy ujrzał na śniegu tamte
ślady, ktoś prowadził go wprost w
stronę Miłości[80]. Pan go
przygotowywał. Pan sprawił, że w
jego duszy zrodził się ten „Boży
niepokój”. Gdy natknął się na ślady
zaznaczone na śnieżnej bieli, gdy
zorientował się, że zostawił je mnich,
rozpoznał w nich ślady Chrystusa i
zaproszenie dla siebie, by podążyć za
nim. W tym niemym znaku,
odciśniętym na śniegu, potrafił
rozpoznać powołanie. I natychmiast,
z całą hojnością, jaką w sobie nosił,



poczuł się zobowiązany, by - nie
zwlekając - ofiarować własną osobę.

W ciągu tygodni, które nastąpiły po
propozycji karmelity, by wstąpił do
zakonu, w Josemaríi dokonała się
poważna wewnętrzna przemiana.
Jak to możliwe, by tak drobne
wydarzenie skłoniło go, by całą wolą
zapragnąć ofiarowania swoich
wszystkich zdolności Panu, nie mając
najmniejszych oznak, co go czeka? Ta
dysproporcja między tak błahym
faktem, „na pierwszy rzut oka nic
nieznaczącym”, a szybką i pewną
reakcją chłopca, pokazywała jakość
jego charakteru, gwałtownego i
szlachetnego oraz jego wielkiej
zdolności do miłości. Ten śniegowy
dywan wkrótce zmienił się w
błotnistą breję. Ale Josemaría trwał z
całą determinacją w mocnym
postanowieniu, bez oglądania się
wstecz i zmiany odpowiedzi,
wytrwale. W ciągu tych krótkich
tygodni hojność wobec łaski



powiększała miłość dorastającego
chłopca.

Nadeszła wiosna. Za dwa miesiące
miały skończyć się lekcje, nadejść
egzaminy i wkrótce Josemaría miał
się stać maturzystą. W tych
okolicznościach poczuł się
zobowiązany do podjęcia decyzji.
Pomyślał o trudnościach, jakie ścisła
więź zakonna mogła oznaczać dla
wypełnienia Bożych planów, które
przeczuwał. Gdyby odrzucił drogę
cywilnej kariery i został
zakonnikiem, czy byłby w stanie
wspomóc finansowo swych
rodziców? Życie klasztorne go nie
pociągało ani nie uspakajała jego
wewnętrznych rozterek myśl, że
zostanie zakonnikiem. Poza tym, w
dniu kiedy miałby poznać odpowiedź
na pytanie, o co prosi go Bóg, czy nie
powinien być wolny,
nieskrępowany[81]? Znalazł więc
wkrótce rozwiązanie: zostać
księdzem i w tym stanie pozostać do



dyspozycji, czekać na to, co
przyjdzie. Potem oświadczył o swym
postanowieniu ojcu José Miguelowi i
przerwał kierownictwo duchowe u
karmelity[82].

Ktoś mógłby powiedzieć, że wszystko
zdarzyło się w wyniku
przypadkowego spotkania ze śladami
pozostawionymi na śniegu przez
karmelitów bosych. Jednak to
wydarzenie nie miało w sobie nic
przypadkowego, jak dobrze o tym
wiedział Josemaría. Była to Boża
łaska. Dlatego oddanie chłopca było
całkowite, bez pytania o dowody ani
o nadzwyczajne znaki. Natychmiast
zaczął otrzymywać prawdziwy grad
łask, które w stosunkowo krótkim
czasie pozwoliły jego duszy osiągnąć
widoczną dojrzałość i rozważyć
propozycję, jaką uczynił jego
kierownik duchowy.

Zakon nie był drogą, o którą Bóg go
prosił. Zauważył to szybko i zupełnie



jasno. I w ten sposób przedstawił to
karmelicie. Później z niewiarygodną
hojnością i potężną wiarą
zdecydował się zostać kapłanem, nie
biernie prowadzony, lecz
wyprzedzając wolę Bożą. By to
heroiczny krok, odpowiedź
radykalna, gdyż nikt go wprost o nią
nie prosił. Nie było czczą wymówką
odkrycie, że nie jest powołany do
życia klasztornego. Wybrał
kapłaństwo jako podstawę do tego,
by osiągnąć ideał, jako
najodpowiedniejszy w jego osobistej
sytuacji środek do tego, by utożsamić
się z Chrystusem, oczekując na
odpowiedź, którą przeczuwał, ale
której nie widział. Od Boga przyszło
w ten sposób nowe zaproszenie,
którego następstw przyszły ksiądz
nie mógł nawet przewidzieć. Od tej
chwili, w ciemności wiary, niczym
ślepiec z Jerycha, Josemaría będzie
wołał do Pana, z pragnieniem, by
okazał mu swoją wolę. Miał silne



przeczucie, że znalazł się u progu
przygody swego życia.

Przez lata, które nastąpiły po moim
powołaniu w Logroño - napisze w
1931 roku – miałem zawsze na moich
wargach akt strzelisty: Domine, ut
videam!* Nie wiedząc po co, już
byłem przekonany, że Bóg po coś mnie
potrzebuje. Jestem przekonany, że w
ten właśnie sposób przedstawiałem to
kilka razy pisząc do cioci Cruz
(siostry Marii od Jezusa
Ukrzyżowanego) do jej klasztoru w
Huesce. Pierwszy raz, gdy
medytowałem nad fragmentem
Ewangelii św. Marka o ślepcu,
któremu Jezus przywrócił wzrok,
kiedy ten na pytanie Chrystusa: „Co
chcesz, abym Ci uczynił?”,
odpowiedział „Rabbuni, ut videam**
”, to zdanie zapadło mi głęboko w
pamięć. I mimo to, że wiele osób
mówiło mi, jak temu ślepcowi, bym
dał spokój [...], mówiłem i pisałem, nie
wiedząc po co: Ut videam! Domine, ut



videam!. A innym razem: Ut sit!, 
żebym przejrzał Panie, żebym
przejrzał. Żeby się wypełniło[83].

Powziąwszy raz decyzję o wstąpieniu
do stanu kapłańskiego, udał się do
swego ojca, by mu o tym powiedzieć.
Sam opowiedział nam o reakcji don
José:

Mój ojciec mi odpowiedział:

- Ale, synku, czy zdajesz sobie sprawę,
że nie będziesz miał ziemskiej miłości,
miłości ludzkiej?

Mój tata się pomylił, później zdał
sobie z tego sprawę.

- Nie będziesz miał domu? - znów się
mylił - Ale ja się nie sprzeciwiam.

Z jego oczu popłynęły dwie łzy. To był
jedyny raz, gdy zobaczyłem jak mój
ojciec płacze.



- Nie będę się sprzeciwiał. Mało tego,
przedstawię ci osobę, która może tobą
pokierować[84].

W tej chwili przez jego umysł
przeszła jedna myśl: o obowiązkach
względem rodziny. Ponieważ był
jedynym synem, do niego należeć
miało w niedalekiej przyszłości
utrzymanie rodziny, gdyż wiek jego
rodziców był już mocno
zaawansowany i ciężko pracowali na
swe utrzymanie. Od 10 lat donia
Dolores nie miała dzieci. W tej
chwili, nie wdając się w zbędne
rozważania, z pełnym zaufaniem,
jakie rodzi się z głębokiej wiary i ze
świadomością, że oddał Bogu
wszystko czego Pan od niego
wymagał, poprosił, aby jego rodzice
mieli męskiego potomka, który
mógłby go zastąpić. Uznając, że tak
się właśnie stanie, nie martwił się
tym więcej[85].

***



Był już maj. Wiadomość, że
Josemaría ma zostać księdzem
zdążyła obiec już przyjaciół i
znajomych. Don Antolín Ońate,
dziekan, przyjął ją z radością.
Zgodnie w wolą ojca odbył z
chłopcem rozmowę i mógł
potwierdzić don Josemu, że jego syn
ma powołanie[86]. To samo
potwierdził don Albino Pajares, inny
kapłan, do którego udano się na
konsultacje z inicjatywy ojca[87].
Wszystkich znajomych rodziny
zaskoczyła ta wiadomość: „jego
rodzice - wspomina Paula Royo -
powiedzieli o tym moim bardzo
zdziwieni, ale nigdy nie czynili mu
trudności. Nikt z nas nie
przypuszczał, że zostanie
księdzem”[88].

Josemaría chodził wówczas na Mszę
do kościoła Santa María la Redonda.
Długo się modlił i chodził do
spowiedzi do księdza Ciriaco
Garrido, kanonika - penitencjariusza



kolegiaty. Don Ciriaco był księdzem
bardzo niepozornym z wyglądu, ale
obdarzonym wieloma cnotami.
Ksiądz Ciriaquito, jak zwykle
określało się go pieszczotliwie ze
względu na jego mizerną posturę, był
jednym z pierwszych, którzy rozpalili
moje świeże powołanie, pisał
Josemaría[89].

28 maja zakończył swoje egzaminy.
Zdał już maturę. Porzucił pomysł
studiów na wydziale architektury, a
ojciec powtórnie poradził mu, by
zajął się studiował prawo, co byłoby
możliwe do pogodzenia ze studiami
seminaryjnymi, chociaż pierwszą
rzeczą było wstąpienie do
seminarium[90].

5. W seminarium w Logroño

Don Antolín, człowiek dobrze
zorientowany w sprawach
funkcjonowania diecezji, wprowadził
don Josego w zagadnienia
formalności związanych ze



wstąpieniem do seminarium. Po
pierwsze trzeba było prosić biskupa
o zaliczenie ocen uzyskanych na
maturze. Nie tracąc czasu, trzeba
było świeżo upieczonego maturzystę
zacząć przygotowywać z łaciny i
filozofii, gdyż przed przyjęciem na
studia teologiczne konieczne było
zdanie egzaminu wstępnego z tych
obu przedmiotów. Don José był
wdzięczny dziekanowi oraz don
Albino za to, że zajęli się
znalezieniem profesorów dla syna,
chociaż naturalnie wszelkie koszty
tych lekcji musiał pokryć z własnej
kieszeni[91].

Lato 1918 roku było czasem wielkiej
suszy. Odmówiono publiczne
modlitwy w tej intencji i biskup
dopuścił, by podczas mszy
odmawiano modlitwę ad petendam
pluviam* , „w celu, by Wszechmogący
raczył zapobiec tej długotrwałej
suszy, która wypala pola i grozi
zniszczeniem wielkiej części



produktów rolnych, które stanowią
zasadnicze źródło bogactwa naszej
ukochanej diecezji”[92]. Kilka dni
wcześniej, 29 sierpnia, prałat
wyznaczył dzień oficjalnej
inauguracji roku akademickiego
1918-1919, zarówno w Seminarium
Diecezjalnym (Seminario Conciliar) w
Logroño, jak i w Seminarium w
Calahorrze, na 1 października[93].
Znając historyczne perypetie, jakie
przeszła diecezja, nie trzeba się
dziwić, że istniały w niej aż dwa
seminaria. Wystarczy wiedzieć, że od
1917 roku funkcję nauczania
rozdzielono pomiędzy dwa ośrodki:
w seminarium w Logroño odbywały
się zajęcia tylko do trzeciego roku
teologii włącznie[94].

W biuletynie diecezjalnym - przed
początkiem roku akademickiego -
opublikowano postanowienie
dotyczące sposobu wstępowania do
seminarium. Maturzyści musieli zdać
egzaminy wstępne z łaciny, logiki,



metafizyki i etyki - tak, jak uprzedzał
don Antolín. W między czasie na
niebie nie pojawiła się najmniejsza
nawet chmurka i modlitwa ad
petendam pluviam przeciągała się
nad miarę. Zajęcia nie mogły się
jednak rozpocząć pierwszego
października, jak było przewidziane,
nie z powodu suszy, lecz z powodu
gwałtownej epidemii grypy*. Czas
uciekał i 6 listopada Josemaría
skierował do biskupa list, w którym
pisał m.in.: [...] odczuwając
powołanie kapłańskie, po zakończeniu
nauki i zdaniu matury, proszę Waszą
Eminencję o to, by zechciał pozwolić
mi na złożenie egzaminów z łaciny,
logiki, metafizyki i etyki, abym
następnie mógł rozpocząć naukę na
pierwszym roku Świętej Teologii[95].

Z powodu ciężkiej epidemii grypy
trwającej w całym regionie,
seminaria nadal pozostawały
zamknięte i stan ten przeciągnął się
aż do 29 listopada. Gdy tylko



zniknęło „fatalne zagrożenie grypą”,
biskup zarządził we wszystkich
parafiach diecezji odśpiewanie
uroczystego Te Deum i odmówienie 
Pater Noster „w intencji ofiar, a
zwłaszcza kapłanów, którzy zmarli
jako bohaterowie miłosierdzia,
poświęcając się wykonywaniu swej
posługi”[96].

Podczas gdy grypa szerzyła
spustoszenie, a Josemaría zdawał
egzaminy, konieczne okazało się
spełnienie jeszcze jednego warunku
wymaganego przy wstępowaniu do
seminarium, który dotyczył
alumnów wywodzących się z innych
diecezji. Mieli oni obowiązek
uzyskania zezwolenia swoich
macierzystych biskupów. Josemaría
wysłał podanie do biskupa
Barbastro, który nadesłał do
Calahorry swą odpowiedź 12
listopada:



„Jeśli chodzi o José Maríę Escrivę
Albás, 17 lat, urodzonego w tym
mieście i mieszkającego w Logroño
od lat trzech w towarzystwie rodziny
i obdarzonego powołaniem do stanu
duchownego, jak sam stwierdza,
poprosił nas o Exeat do diecezji
Calahorra. Mając na względzie
powody wskazane przez tego
młodzieńca i wstępną zgodę owej
diecezji, ekskardynujemy tegoż z
Barbastro i przekazujemy całą
jurysdykcję nad nim, jaka nam
przysługuje, ratione originis* ,
Wielebnemu Księdzu Biskupowi
Calahorry, który będzie mógł udzielić
mu sakramentu kapłaństwa, jeśli
uzna to za stosowne”[97].

***

Tzw. Stare Seminarium w Logroño
zawdzięczało swoją nazwę zarówno
dawnej tradycji jako ośrodka
kształcenia duchownych, jak i
swemu wiekowi. Budynek, w którym



się znajdowało, powstał w 1559 roku,
kiedy to jezuici założyli w Logroño
kolegium, a następnie, po kasacie
zakonu, przeszedł w ręce diecezji. W
1776 roku zaczął służyć jako
seminarium, jednak w pełnieniu
przezeń funkcji uczelnianych
nastąpiło kilka długoletnich przerw.
Od 1808 do 1815 roku miały w nim
swe koszary oddziały napoleońskie.
Potem przy różnych okazjach pełnił
rolę szpitala wojskowego oraz
więzienia dla jeńców karlistowskich.

Budynek ów nie miał elektryczności
aż do 1910 roku. Był to wielki
prostokąt, z wewnętrznym patio,
wysoki na pięć pięter. Jego pokoje i
aule, obszerne i przestronne nawet
bardziej niż było trzeba, były bardzo
zrujnowane. W końcu, aby nie
brakowało towarzystwa, parter
został zajęty w 1917 przez pluton
artylerii, z odpowiednią liczbą ludzi i
koni[98].



Porządek dnia w tym czcigodnym
budynku został poddany ustalonym
normom, wygłoszonym 1 stycznia
1909 roku przez brata Gregorio
Aguirre, kardynała arcybiskupa
Burgos i administratora
apostolskiego diecezji Calahorra i la
Calzada. Dokument, który regulował
funkcjonowanie seminarium nosił
tytuł: Dyscyplina wewnętrzna, którą
powinni zachowywać panowie
studenci, którzy przynależą do
seminarium. W nim wypunktowano
plan dnia, „podstawowe obowiązki” i
„zakazy specjalne”. Wśród tych
ostatnich szczególnie „zakazane było
wszelkie kontakty między alumnami
wewnętrznymi i alumnami z
zewnątrz”[99].

Wewnętrzni i zewnętrzni tworzyli
grupy oddzielne i niezależne ze
względu na dyscyplinę, aby uniknąć
sytuacji, w której alumni zewnętrzni
służyli wewnętrznym jako narzędzie
do obchodzenia surowych reguł



internatu, robiąc zakupy lub
załatwiając sprawy za plecami władz
seminarium. Zewnętrznymi
alumnami byli zwykle ci, którzy
mieli rodzinę w Logroño. Ci spali i
stołowali się w domach, ale poza tym
reżim nauczania i praktyk
pobożności był taki sam jak dla
pozostałych, bez jakichkolwiek
wyjątków.

O wpół do siódmej rano Josemaría
wchodził do seminarium. Odbywała
się wówczas modlitwa. Później
alumni uczestniczyli we mszy.
Niekiedy pojawiał się ojciec jezuita,
aby wygłosić kazanie. Zewnętrzni
wówczas rozchodzili się do domów
na śniadanie i ci, którzy studiowali
już teologię wracali do seminarium
przed godziną 10.. Zajęcia kończyły
się o 12.30. Obiad jedli u rodziny i o
trzeciej po południu wracali do
seminarium, gdzie mieli kolejne
lekcje i czas wolny. Kończyli dzień,
odmawiając różaniec, a potem mieli



odczyt duchowy lub lekturę
duchową[100].

Josemaría nie nadużywał wolności,
jaką pozostawiała mu jego pozycja
alumna zewnętrznego. Jeden z
kolegów, Máximo Rubio, który także
mieszkał w Logroño wraz z rodziną,
opowiada, że był on „bardzo
punktualny i przykładny. Z jego
zachowania widać było, że naprawdę
dążył do doskonałości”[101]. Alumni
wewnętrzni mieli poza tym
szczególne obowiązki, m.in.
prowadzenie katechez niedzielnych.
Nie musieli tego robić „zewnętrzni”.
Jednemu z seminarzystów
mieszkających w internacie, Amadeo
Blanco, głęboko zapadła w pamięć
osoba Josemaríi. Był on jedynym
alumnem zewnętrznym, który
dobrowolnie pojawiał się, by pomóc
w katechezach niedzielnych[102].

Seminarium znajdowało się na ulicy
Sagasta, blisko pierwszego miejsca



zamieszkania Escrivów. Potem w
1918 roku rodzina wyprowadziła się
z tego starego mieszkania i
przeniosła się do nowego budynku
przy ulicy Canalejas. Nowe
mieszkanie także znajdowało się na
czwartym piętrze, ale było położone
nieco dalej od centrum niż
poprzednie[103].

Pewnego dnia Josemaríę spotkała
niespodzianka. Donia Dolores
wezwała osobno jego i Carmen, aby
poinformować ich, że spodziewa się
dziecka. Chociaż jej ciąża była już
widoczna, dzieciom nie przyszło to
dotąd do głowy, nawet jako jedna z
możliwości. Josemaríi przyszła na
myśl modlitwa, którą zaniósł do Boga
przed paroma miesiącami. Wówczas
utrwaliło się w nim przekonanie, że
będzie to chłopiec[104].

Te zimowe tygodnie upłynęły w
atmosferze skupionej rodzinnej
intymności. 28 lutego 1919 roku



donia Dolores urodziła synka, co było
dla Josemaríi wyraźnym
potwierdzeniem jego powołania. Jak
napisze później, była to jasna
odpowiedź na jego prośbę:

Na moją prośbę, pomimo że upłynęło
już sporo lat, odkąd moi rodzice nie
mieli dzieci, a nie byli przecież już
młodzi, powtarzam: na moją prośbę
Bóg, nasz Pan, dokładnie w 9 albo 10
miesięcy odkąd Go o to poprosiłem,
sprawił, że przyszedł na świat mój
brat [...]. Brat, o którego
prosiłem[105].

Po upływie dwu dni dziecko zostało
ochrzczone w parafii Santiago el Real
przez księdza Hilario Lozę pod
imieniem Santiago Justo. Rodzicami
chrzestnymi zostali Carmen i
Josemaría[106].

***

W trakcie dwu lat nauki w
seminarium w Logroño (1918-1920),



Josemaría zaliczył przedmioty z
pierwszego roku teologii, w szerokim
zakresie i z wyjątkowymi notami 
meritissimus[107]. W ten sposób na
rok akademicki 1919-1920 pozostał
mu tylko jeden przedmiot, miejsca
teologiczne [Lugares Teologicos],
zwany także teologią fundamentalną.
Podczas drugiego roku
akademickiego dysponował więc
stosunkowo dużą ilością wolnego
czasu, gdyż nie mógł szybciej
rozwijać swych studiów
teologicznych, dopóki nie ukończy 21
lat[108]. Wykorzystał więc ten czas
na pogłębienie swej znajomości
filozofii i łaciny.

6. Kapłaństwo i kariera kościelna

Świadectwa kolegów z seminarium
na temat Josemaríi, zwięzłe i
konkretne,okazują się zgodne.
„Bardzo dbał o swój wygląd - mówi o
nim Amadeo Blanco - nosił niebieską
marynarkę, wysoki kołnierzyk i nosił



koszulę z krawatem”. To samo
opowiada Luis Alonso: „nosił się
zawsze bardzo elegancko, w
ciemnym garniturze, dobrze
skrojonym”[109].

Jeśli chodzi o cechy charakteru, jak
zapamiętał je Pedro B. Larios: okazał
się „bardzo otwarty i
komunikatywny, sympatyczny,
zabawny, radosny i bardzo miły”.
„To, co najbardziej zwracało uwagę -
zauważa Amadeo Blanco - to był
uśmiech - szczery i ujmujący:
stanowił on odbicie jego
wewnętrznej radości” [110].
Wskazując na inny aspekt jego
osobowości, opowiada Máximo
Rubio, że „był człowiekiem z
charakterem, o silnym
temperamencie”, który „wpłynął
bardzo na pobożność i duchowość
seminarzystów”[111].

Te wspomnienia można zestawić z
opinią przełożonych seminarium,



którą w tym czasie mieli na temat
alumna i jego zachowania. Opinia ta
została wyrażona - w sposób
lakoniczny - w krótkiej notatce
rektora - don Valeriano - Cruz
Ordoñeza: „Wyżej wymieniony
skończył szkołę średnią w Instytucie i
posiada maturę ze specjalizacją
humanistyczną, jest chłopcem o
bardzo dobrych dyspozycjach i
obdarzonym bardzo dobrym
duchem”[112]. Josemaría spowiadał
się zapewne u dyrektora
odpowiedzialnego za dyscyplinę,
księdza Gregorio Fernándeza
Anguiano, którego zawsze
wspominał jako owego świętego
księdza[113]. Don Gregorio poza tym,
że był człowiekiem pobożnym, miał
nadzwyczajne uzdolnienia dotyczące
kierowania ludźmi. W 1921 roku
został mianowany wicerektorem
seminarium i już wkrótce pewną
ręką zaczął formować dusze
seminarzystów, które przez dłuższy



czas leżały odłogiem, jeśli chodzi o
kierownictwo duchowe.

Wewnątrz seminarium dyscyplina
była bardzo przestrzegana, jednak
alumni zewnętrzni żyli nieco innym
życiem. Końce tygodnia mieli wolne i
mogli poświęcać je dla swoich
przyjaciół i własnych zajęć.

Josemaría prowadził intensywne
życie pobożności. Jeden z kolegów
wspomina, że „widywał go podczas
spacerów z różańcem w ręku”[114].
Po wyjściu wieczorem z seminarium
często kierował się do Santa María
La Redonda, aby modlić się przed
Najświętszym Sakramentem[115].
Jego pobożność nie była wcale
czułostkowa, była owocem Bożego
niepokoju, który go pożerał i
przyciągał jego kolegów. Tak więc
„jego sposób myślenia i działania
miał także wielki wpływ na samych
seminarzystów”, poprzez siłę
przykładu[116].



Dni powszednie poświęcał na naukę.
Niedziele przed południem spędzał
na katechizowaniu dzieci, a po
południu na spacerach z rodziną,
jednak unikając wszelkich okazji do
spotkań i rozmów sam na sam z
koleżankami Carmen. „Poza tym, że
się spotykaliśmy - powiada Paula
Royo, której rodzice zwykle
towarzyszyli Escrivom podczas
spacerów - nigdy nie zaprzyjaźniłam
się z Josemaríą”[117]. Máximo Rubio,
kolega z seminarium, wspominając
w szczegółach czas spędzony w
seminarium, wskazuje na szczególną
uwagę, którą Josemaría przykładał
do obrony czystości uczuć: „w
aspekcie czystości wszyscy mieli o
nim wysokie mniemanie. Także ja” 
[118]. Jednak objawiana przezeń
delikatność nie kłóciła się ze
zdrowym rozsądkiem. Może o tym
świadczyć następująca anegdota.

Instytucje wojskowe w Logroño
można było spotkać równie często,



jak kościelne. Klasztory i koszary
nadawały miastu wygląd surowego
porządku. Stacjonowały tu dwa pułki
piechoty: 24. „Bailén” oraz 39.
„Cantabria”, 13. pułk artylerii
górskiej, szpital wojskowy i fabryki
wojskowe. Obok tych jednostek
wojskowych i instytucji kościelnych,
o jedną przecznicę od „Wielkiego
Miasta Londyn”, na ulicy Mercado
znajdowała się fabryka wyrobów
tytoniowych. W przedsiębiorstwie
tym pracowała pstrokata gromada
robotnic.

W Santa María La Redonda oraz w
kościele Santiago el Real Josemaría
widywał wśród wiernych ludzi o
znajomym wyglądzie - robotnice z
fabryki papierosów oraz
wojskowych. Widok tych
przyprószonych siwizną wojaków i
kobiet, które straciły już wdzięk
młodości, przenosił myśli chłopca ku
innej rzeczywistości. Widział ich na
skraju zniedołężnienia, jak ze



skruchą chcą zmazać dawne grzechy
i błędy. Prawdopodobnie z
przemyśleń z tego czasu wzięło się
jego nabożeństwo, które miał już
zawsze, do Marii Magdaleny, świętej
pokutnicy, przykładu skruszonej
miłości:

- Kiedy tylko przeczuwałem Dzieło,
jednak jeszcze nie widziałem całkiem
jasno, czego Pan ode mnie chce,
zacząłem chodzić na Msze codziennie.
Szybko zauważyłem, że do kościoła,
gdzie chodziłem, uczęszczały także
robotnice z fabryki papierosów już w
podeszłym wieku i wojskowi z siwymi
wąsami. Można było zgadnąć, że
jedne i drudzy, chcieli naprawić
grzechy młodości. Te robotnice i ci
wojskowi skruszeni przypominali mi
Marię Magdalenę[119].

Staranny wygląd Josemaríi i jego
zalety - wykształcenie, radość i
inteligencja - dawały mu
bezdyskusyjne poważanie wśród



seminarzystów. Natomiast poza
seminarium sprawy miały się
zupełnie inaczej. Młody
seminarzysta spotykał czasami na
ulicy swych dawnych kolegów ze
szkoły. Wymieniali pozdrowienia,
jakiś serdeczny gest. Kiedy indziej
jednak spotykał się z prowokującym
spojrzeniem pełnym ironii lub
lekceważenia, które boleśnie
zapadało mu w duszę:

Pamiętam, z jaką pełną żalu twarzą- i
jak zerkali na mnie przez ramię -
patrzyli na mnie moi koledzy z
Instytutu, kiedy po maturze zacząłem
studia w seminarium[120].

Ta prosta obserwacja - bolesna dla
seminarzysty - odzwierciedlała
sytuację społeczną księży i -
pośrednio - całego Kościoła w
Hiszpanii na początku XX wieku. Te
ironiczne spojrzenia kolegów
szkolnych nie brały się oczywiście z
jakiejś szczególnej niechęci osobistej.



Wyrażały raczej - doprawioną lekką
nutką antyklerykalizmu - niechęć
liberalnej burżuazji wobec
seminarzysty. Rzadko można było
wtedy spotkać w seminariach
alumnów po maturze. Jeszcze
rzadziej tych studiujących na uczelni
świeckiej. Synowie rodzin z pozycją
intelektualną, socjalną i
ekonomiczną - jeśli już odczuli
powołanie kapłańskie - woleli
wstąpić do któregoś z zakonów lub
prestiżowych instytutów[121]. W tym
kontekście staje się zrozumiałe, że
znaczna część kleru diecezjalnego
odczuwała skryte i niesprawiedliwe
upokorzenie ze strony pewnych
kręgów społecznych, które
przepełnione były - wraz z utratą
wiary - próżną sławą świeckich
mędrców. Dla wielu osób wstąpić do
seminarium oznaczało, po ludzku
mówiąc, to samo co pożegnać się z
nadziejami na pozycję zapewniającą
dobrobyt materialny. Mogli bowiem
zostać wioskowymi księżulami,



proboszczami w jakimś miasteczku,
kapelanami klasztoru lub
kapelanami wojskowymi. Rzadziej
mogli zająć jakąś kanonię, znaleźć się
przy katedrze lub otrzymać jakąś
prebendę, z powodu większych
zdolności intelektualnych lub innych
talentów osobistych. W przypadku
Josemaríi wstąpienie do seminarium
oznaczało rezygnację z kariery
zapewniającej wyższą pozycję
społeczną i materialną, którą
oznaczałoby skończenie wydziałów
architektury lub prawa. Josemaría
dobrze zdawał sobie sprawę z
perspektyw kariery kościelnej, kiedy
po święceniach wstępował w zwykłe
tryby życia:

Wychodzili stamtąd, aby robić
karierę... Zachowywali się dobrze i
próbowali przejść z jednej parafii na
inną, lepszą. Ten, kto był w stanie,
starał się otrzymać jakąś kanonię. Z
czasem wysyłano go do kapituły, skąd
wywodzili się ludzie potrzebni do



zarządzania diecezją, do kształcenia
kleru w seminarium[122]...

Dla niektórych kleryków, ostatecznie,
być księdzem oznaczało pełnienie
pewnej funkcji administracyjnej.
Tego punktu widzenia Josemaría nie
podzielał w żadnym stopniu. Młody
seminarzysta nie czuł się powołany
do tego rodzaju kariery:

To nie było to, o co prosił mnie Bóg i
zdawałem sobie z tego sprawę: nie
chciałem być księdzem, aby być
księdzem, klechą, jak mawiają w
Hiszpanii. Miałem szacunek dla
kapłanów, ale nie chciałem dla siebie
tego rodzaju kapłaństwa[123].

Jeśli Josemaría zdecydował się zostać
kapłanem, to dlatego, że sądził, iż w
ten sposób będzie miał większą
łatwość, aby wypełnić zakryte
polecenia Boga, przeczuwając także,
że jest to droga odpowiednia, aby
poznać Jego Wolę[124].



Nie odgrywał tu także roli przykład
rodzinny, fakt, że zarówno ze strony
ojca, jak i matki miał kilku wujów-
duchownych, nie zaprowadziło go to
do seminarium. Jasno nam to mówi:

Nigdy nie myślałem, by zostać
księdzem ani by poświęcić się Bogu.
Ten problem nie stanął nigdy przede
mną, ponieważ nie wierzyłem, że to
jest dla mnie. Więcej jeszcze:
przeszkadzała mi myśl, że mógłbym
stać się duchownym, do tego stopnia,
że czułem się antyklerykałem.
Kochałem bardzo kapłanów, gdyż
formacja, jaką otrzymałem w domu
była głęboko religijna. Nauczono mnie
szanować i czcić kapłaństwo. Jednak
było to nie dla mnie, a dla
innych[125].

Od Bożego „niepokoju”, od
wewnętrznego poruszenia,
Josemaría przeszedł do wewnętrznej
pewności,że Pan „czegoś od niego
chce”. Przeczuwał Miłość i zgodnie z



tą miłością oddawał siebie,
dołączając do swej ofiary wszystkie
ludzkie pragnienia zamknięte w
sercu. Sądząc ze sposobu
reagowania, natychmiastowości i
radości, z jaką zdecydował się zostać
księdzem, prawdopodobnie nie
traktował tego oddania jako
poświęcenia, lecz jako radosny dar z
całego swego istnienia.

Jego Ut videam! było błaganiem
niecierpliwego zakochanego,
wyrazem pragnienia, by wiedzieć
więcej, aby oddać wszystko, co jest
konieczne, prośbą o światło, by udać
się prostą drogą i wypełnić wolę
Boga. Swoje powołanie kapłańskie
traktował jako integralną część
innego powołania, które na razie
pozostawało poza zasięgiem jego
wzroku. Znajdował się więc nie na
końcu, u celu, lecz na początku drogi,
na której objawiała mu się wola
Boga. W ten sposób otwierał się
okres „przeczuć”, jak sam opowiada: 



Miałem przeczucia od początku 1918
roku. Od tego momentu widziałem,
ale nie mogłem dostrzec dokładnie,
czego chce ode mnie Pan. Widziałem,
że Pan chce czegoś ode mnie. Wciąż
prosiłem[126].

Josemaría, wróg wszelkich
półśrodków, pozostawił całą swą
duszę do dyspozycji, aby otrzymać
szczególną pełnię swego powołania
do kapłaństwa, które rozumiał jako
ideał miłości. W ten sposób, tak jak
niektórzy koledzy szkolni nie
rozumieli jego wstąpienia do
seminarium, także nas nie powinno
dziwić, że niektórych seminarzystów
zdumiewała jego obojętność wobec
tego wszystkiego, co można nazwać
„robieniem kariery”. Jego wielki
szacunek do kapłaństwa nigdy nie
stracił na intensywności, jak
wskazuje anegdota z 1930 roku:

Przed kilkoma dniami - pisze - pewna
wścibska osoba, zapytała mnie,



oczywiście bez jakichkolwiek
podstaw, czy my, którzy obraliśmy
karierę kapłańską, mamy emeryturę
na starość... Obraziłem się... Gdy mu
nie odpowiadałem, natręt nalegał.
Wtedy przyszła mi do głowy
odpowiedź, która - moim zdaniem -
oddaje istotę sprawy: - Kapłaństwo -
powiedziałem mu - nie jest karierą
zawodową, jest apostolstwem. Tak
uważam. Chciałbym wyrazić to w tych
notatkach, abym - z pomocą Pana -
nigdy nie zapomniał o tej
różnicy[127].

Cofając się o krok w tej historii, lepiej
teraz możemy zrozumieć reakcję don
Josego, który znając chłopca i jego
młodzieńczą żarliwość, doradzał mu
rozsądek i zastanowienie: Synu mój,
przemyśl to dobrze - powiedział mu - 
Jest bardzo ciężko nie mieć domu, nie
mieć rodziny, nie mieć ziemskiej
miłości. Przemyśl to nieco bardziej,
ale nie będę się sprzeciwiał[128].



To postanowienie, zakomunikowane
nagle, którego skutki miałyby
wprowadzić zmiany w rodzinie, a
przede wszystkim wizja
olśniewającego ideału, do którego
dążył syn, wywołały u don Josego łzy
wzruszenia. Musiał się wewnętrznie
przełamać i podjąć decyzję: nie
sprzeciwię się. Myślał wtedy o
heroicznych poświęceniach, jakich
wymagać będzie od syna wytrwanie
na tej drodze. W każdym razie temu
szlachetnemu człowiekowi nie było
dane doczekać święceń Josemaríi.

Mijały lata i 23 stycznia 1929 roku w
Madrycie, przy łóżku pewnej
umierającej chorej, która przeżyła
życie w świętości, powierzył jej
następujące zadanie: Jeśli nie będę nie
tylko dobrym księdzem, ale i świętym,
powiedz Jezusowi, żeby mnie stąd
zabrał jak najszybciej[129].

***



Wszystko wskazywało na to, że
najlepszym miejscem, by studiować
prawo, tak jak o to prosił don José,
była Saragossa. W Saragossie
mieszkało także rodzeństwo donii
Dolores: Mauricio, żonaty z ciotką
Mercedes; Carlos, który był
kanonikiem w kapitule
archikatedralnej, a wraz z nim
Candelaria, już owdowiała, ze swoją
córką Manolitą Lafuente. W
Saragossie istniał uniwersytet
papieski oraz uniwersytet
państwowy. Także stosunkowo bliska
odległość oraz dobre połączenia z
Logroño wydawały się wskazywać
na Saragossę jako najlepsze miejsce
do studiów kościelnych i świeckich.

Możliwości i warunki przenosin z
Logroño do seminarium w
Saragossie dojrzewały przez cały rok
1919, o czym opowiada baronessa
Valdeolivos. Jej relacja dotyczy
letniego pobytu Escrivów w Fonz,
którzy jak co roku udali się tam na



wypoczynek wakacyjny: „Któregoś
lata, prawdopodobnie w 1919 roku,
don José - ojciec Josemaríi przyjechał
do Fonz, by zobaczyć się ze swoimi
braćmi. Przywiózł ze sobą zdjęcia
swoich dzieci: Santiago, który
właśnie się urodził, Carmen i
Josemaríi. Bardzo dumny opowiadał
o swoich dzieciach [...] Potem,
wskazując na Josemaríę, zamyślony
powiedział: Powiedział mi, że chce
zostać księdzem, ale jednocześnie
będzie studiować, aby zostać
prawnikiem. Będzie to wymagać
pewnych poświęceń...”[130]. Bez
wątpienia pokrycie kosztów studiów
poza Logroño było materialnym
wyrzeczeniem, które obciążało całą
rodzinę. Jednak w każdym razie było
jasne, że poprzedni pomysł
Josemaríi, aby zostać architektem w
Barcelonie lub Madrycie, oznaczałby
o wiele większy ciężar.

Wraz z upływem roku
akademickiego Josemaría



poinformował o swych zamiarach
rektora seminarium. Ten, znając
intelektualne zdolności alumna i jego
oddanie powołaniu, udzielił mu
pomocy. Potem w pierwszej połowie
czerwca 1920 roku, prawdopodobnie
za wstawiennictwem wujka Carlosa,
którego matka poprosiła o
interwencję w sprawie swego
siostrzeńca, uzyskał od kardynała
arcybiskupa Saragossy zgodę na
ewentualne inkardynowanie do jego
archidiecezji.

Kolejnym krokiem była prośba o
udzielenie exeat, aby móc przenieść
się z Logroño do Saragossy i
kontynuować tam studia teologiczne.
Josemaría zwrócił się więc z prośbą
do biskupa Calahorry i La Calzady, by
uzyskać ekskardynację[131]. Uzyskał
ją, otrzymawszy uprzednio pisemną
zgodę rektora seminarium w
Logroño, zawierającą znane nam już
sformułowania o „chłopcu o bardzo
dobrych dyspozycjach i obdarzonym



bardzo dobrym duchem”[132]. Wraz
z nią Josemaría zaczął podlegać
arcybiskupowi Saragossy, o czym
świadczy zapis w „Księdze dekretów
arcybiskupich”, gdzie pod datą 19
lipca 1920 roku została zapisana
następująca decyzja: „Don José María
Escrivá Albás - listy inkardynowania
do tej archdiecezji - rozpatrzone
pozytywnie”[133].

Pod datą 28 września 1920 znajduje
się inny zwięzły zapis, na mocy
którego kardynał arcybiskup
zezwala alumnowi na wstąpienie do
seminarium San Francisco de
Paula[134]. W ten sposób zaczęła się
nowa epoka w życiu seminarzysty.

[1] Martín Sambeat, Sum. 5679.
Trzynastoletni Josemaríabył
wówczas „chłopcem dość wysokim,
silnym, który nosił długie



podkolanówki i krótkie spodnie, jak
w tym czasie wszyscy chłopcy w jego
wieku [...]; był spokojny,
sympatyczny i inteligentny” (por.
María del Carmen Otal, AGP, RHF,
T-05080, s. 1).

[2] W systemie nauki „kolegialnej”
można było uczyć się poza
Oficjalnymi Instytutami
Państwowymi i uczniowie ze szkół
prywatnych, aby otrzymać oceny na
koniec roku, udawali się na
egzaminy przed profesurą tych
Instytutów. Było w zwyczaju, że
nauczyciele przedstawiali w
Instytucie listę swych uczniów
według ocen, jakie ich zdaniem
powinny być im wystawione. Na
liście sporządzonej w kolegium
pijarów Josemaría znajdował się na
pierwszym miejscu. Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 37 oraz Apendyks VIII.

[3] Por. Francisco Botella, Sum. 5608;
Pedro Casciaro, Sum. 6331; Santiago



Escrivá de Balaguer y Albás, PM, f.
1297.

[4] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 64.

[5] „Rodzina Escrivów znajdowała się
w ciężkiej sytuacji i moja babka -
opowiada baronessa de Valdeolivos -
świdaczyła im pomoc i odkupiła od
nich dom, chociaż ich rodzina nadal
tam mieszkała aż do chwili, kiedy
wyprowadziła się do
Logroño” (María del Carmen de Otal
Martí, Sum. 5988).

[6] Esperanza Corrales, AGP, RHF,
T-08203, s. 6 oraz Álvaro del Portillo, 
Sum.69.

[7] Por. S. Lalueza, Martirio de la
Iglesia en Barbastro., wyd.
biskupstwo w Barbastro, Barbastro
1989, s. 172; G. Campo Villegas CMF, 
Esta es nuestra sangre (51 claretianos
mártires, Barbastro 1936.), wyd.
klaretyńskie, Madrid 1990, s. 380;
Vicente Cárcel Orti, La persecuución



religiosa en España durante la
segunda república (1931-39), RIALP,
Madrid 1990; A Montero,Historia de
la persecuución religiosa en España
1936-1939, Madrid 1961, s. 209-223,
763 i n.; AA. VV., Diccionario de
Historia Eclesiástica de España., t. I, s.
185.

[8] W myśl artykułu 5 konkordatu z
1851 roku biskupstwo w Barbastro
miało zostać zniesione i przyłączone
do Huesci. Jednak w wyniku
okoliczności historycznych realizacja
konkordatu z 1851 roku była bardzo
wybiórcza i wiele postanowień
konkordatu nie doczekało się
realizacji. Przez długie okresy
konkordat był zamrażany. Zerwane
zostały stosunki Stolicy Apostolskiej z
I Republiką (1873-1874), zaś w
okresie II Republiki (1931-1936)
zniesione zostały podstawowe
postanowienia konkordatu. Jednak
mimo wszystko akt ten nie został
formalnie wypowiedziany. W chwili



ogłoszenia w 1946 roku umów
między państwem hiszpańskim a
Stolicą Apostolską państwo starało
się przywrócić niektóre jego
postanowienia do momentu
podpisania nowego konkordatu w
1953 roku. Por. S. López Novoa, op.
cit., t. 1, s. 233 i n.; AA. VV., 
Diccionario de historia..., t. 1, s.
581-595.

Wspomina Martín Sambeat: „Myślę,
że stosunki założyciela Opus Dei z
nuncjuszem apostolskim w Hiszpanii
były bardzo dobre, ponieważ kiedy
chciano znieść biskupstwo w
Barbastro, szukaliśmy kogoś, kto
mógłby mieć coś do powiedzenia w
nuncjaturze, by ta zainteresowała się
sprawą i powstrzymała ten cios.
Doszliśmy wówczas do przekonania,
że prałat Escrivá de Balaguer jest
jedną z takich osób”. (Martín
Sambeat, Sum. 5682; por. także
Florencio Sánchez Bella, Sum. 7495).



Założyciel nie miał w zwyczaju
dawać rekomendacji w takich
sprawach, z wyjątkiem sytuacji, gdy
dotyczyło to dobra jego krajan, jak to
miało miejsce, gdy starano się znieść
diecezję w Barbastro. Wtedy to
poszedł do nuncjusza w 1945 roku, a
następnie udał się do Stolicy Świętej
oraz samego Ojca Świętego Pawła VI
(por. Álvaro del Portillo, Sum. 1448).

W liście z listopada 1970 r. założyciel
w ten sposób pisał do burmistrza
Barbastro: W wyniku wyłącznie
duchowych obowiązków, jakie nałożył
na moje barki Pan, moją zasadą
postępowania było w żadnym
wypadku nie dawać rekomendacji w
żadnej sprawie, z wyjątkiem sytuacji,
które dotyczyły mojego
najukochańszego miasta - Barbastro i
jego regionu. Jestem przekonany, że
postępując w ten sposób, wypełniam
moje obowiązki kapłana i mieszkańca
Barbastro (por. C 4721, 13 XI 1970).



Tych wydarzeń i przebiegu
negocjacji ze Stolicą Apostolską nie
starałem się, jako biograf, bliżej
poznać, uważając, że jest to temat
marginalny. Na ten temat por.:
Manuel Garrido, Barbastro y el beato
Josemaría Escrivá., Rada Miejska w
Barbastro, 1995, s. 111-123.

[9] C 5793, 29 I 1966, (przypis II, s.
305-306).

[10] C 4882, 28 VI 1971; por. także C
4721, 13 XI 1970.

[11] C 4826, 28 III 1971.

[12] Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
1 oraz Sum. 6296.

[13] Por. Anuario de la Vida Oficial, el
Comercio y la Industria de la
Provincia de Logroño - 1915, wyd.
Hijos de Alesón, Logroño 1915. Na
temat rozmaitych danych
dotyczących tego okresu por. pracę
doktorską Jaime Toldrá, Fuentes para



una biografía del beato Josemaría
Escrivá, Fundador del Opus Dei.,
Universidad de Navarra, Pamplona
1994.

[14] Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
1.

[15] Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
2 i Sum. 629.

Po wojnie domowej ulica Portales
została nazwana „gen. Moli” i w
niektórych dokumentach figuruje
pod taką nazwą.

[16] Por. Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, PM, k. 1297v, § 9
oraz José Romeo, Sum. 7847.

[17] Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
2 i Sum. 6298.

[18] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 9.

[19] C 2806, 14 I 1959.



[20] Paula Royo, AGP, RHF, T-5379, s.
2.

[21] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 9.

[22] Ibidem.

[23] Por. Aneks VIII.

[24] Por. reportaże w “La Rioja
Ilustrada” z 12 VIII 1907 oraz
ogłoszenia z Anuario... de la
Provincia de Logroño....

[25] Profesorami kolegium św.
Antoniego były osoby, które
skończyły studia ścisłe lub
humanistyczne, co - jak można
założyć - nie było udziałem szkoły
świętego Józefa. W 1917 roku jego
dyrektorem był Bernabé López
Merino, profesor adiunkt Instytutu.

Jeśli chodzi o rezultaty akademickie,
don José nie mógł nie widzieć w
lokalnej prasie wielkich tytułów



ogłaszających rezultaty egzaminów
maturalnych latem 1915 roku.
Kolegium Świętego Antoniego:
wyróżnień 61, celujących 128, bardzo
dobrych 123; Kolegium Świętego
Józefa: wyróżnień 37, celujących 98,
bardzo dobrych 88, dostatecznych
136, niedostatecznych 2. (por. “La
Rioja” z 3, 6 i 8 lipca 1915).

Jeśli chodzi o “laicki” charakter
szkoły świętego Antoniego, sądząc z
doniesień prasowych miała ona
stałego kapelana, który “we
wspaniałej kaplicy, każdego dnia
odprawiał Mszę Świętą” (por.
reportaż Szkoła podstawowa i
średnia świętego Antoniego w
Logroño w: “La Rioja Ilustrada”, 12
VIII 1907). Prawdopodobnie z latami
kolegium zmieniło swój charakter,
ponieważ ksiądz Josemaría 17 XI
1930 w swoich prywatnych
zapiskach zanotował: Pamiętam, jak
przez jakiś czas uczęszczałem do
kolegium prowadzonego przez



świeckich, które nosiło wezwanie św.
A.; z tej szkoły tylko raz w roku
pamiętali o św. A., by udawać się na
uroczystość religijną - w dzień
patrona szkoły - po to, by zrobić
reklamę kolegium (Apuntes, nr 105).

[26] Javier Echevarría, Sum. 1804.

[27] Paula Royo, Sum. 6298.

[28] Znany historyk karmelita,
mówiąc o dawnym klasztorze w
Logroño, napisał: “był to konwent,
który należał do grupy tych, które
najbardziej ucierpiały podczas
sekularyzacji. Został zburzony po to,
by na jego miejscu powstał Instytut
Szkolnictwa Średniego (Instituto de la
Segunda Enseńanza), zaś pozostała
część terenu została zamieniona w
ogrody publiczne.” (o. Silverio de
Santa Teresa, Historia del Carmen
Descalzo, t. XIII, Burgos 1946, s. 832).

[29] Por. Aneks VIII. W czerwcu 1916
r. Josemaría zdawał egzaminy z



czwartej klasy i był jedynym uczniem
niepaństwowym, który otrzymał tak
wysokie noty.

W klasie czwartej otrzymał
następujące oceny:

- Nauka o literaturze - celujący (z
wyróżnieniem),

- język francuski - poziom drugi -
celujący,

- historia powszechna - bardzo dobry,

- algebra i trygonometria - celujący,

- rysunek - poziom pierwszy -
celujący.

[30] Por. Aneks VIII.

Stopnie za rok szkolny 1916-1917
były następujące:

- psychologia i logika - bardzo dobry,

- historia literatury - celujący,



- fizyka - bardzo dobry,

- fizjologia i higiena - celujący,

- rysunek - poziom drugi - celujący.

Por. także Álvaro del Portillo, PR, s.
147.

Ksiądz Calixto, jako dyrektor
Instytutu w Logroño,podpisał 26
września 1941 roku osobisty
certyfikat akademicki Josemaríi.
(Por. Archivo del Instituto Práxedes
Mateo Sagasta).

[31] Javier Echevarría, Sum. 1819;
por. także Francisco Botella, Sum.
5612. Ksiądz prałat Álvaro del
Portillo wspomina, że miał kiedyś
okazję odbyć długą rozmowę z don
Calixto, podczas której ten gorąco
chwalił nadprzyrodzone i ludzkie
cnoty swego dawnego podopiecznego
i wspominał, że stawiał go za
przykład całemu Instytutowi (por.
Álvaro del Portillo, PR, s. 147).



[32] Por. Memorias Anuales del
Instituto następnie wydrukowane i
przechowywane w gabinecie
dyrektora “Instytutu Práxedes Mateo
Sagasta” w Logroño. Por. także
Álvaro del Portillo, Sum. 99.

[33] Álvaro del Portillo, PR, s. 149.
Por. Javier Echevarría, Sum. 1822.

[34] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 74.

[35] Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
2.

[36] Encarnación Ortega, PM. k. 29v.

[37] Álvaro del Portillo, Sum. 96; por.
także Javier Echevarría, Sum. 1795.

[38] Por. Javier Echevarría, PR, s. 79.

[39] C 4889, 19 VIII 1971.

[40] Por. Francisco Botella, Sum.
5611; Juan Jiménez Vargas, PM, k.
909v.



[41] Por. Archiwum diecezji
Calahorra: odpowiedź na prośbę o
informację ze strony administratora
apostolskiego, biskupa Hippo
(Calahorra, 8 XI 1918).

[42] Cytowane przez Álvaro del
Portillo, Sum. 67; Medytacja z 4 II
1962. Josemaría nie odkrył jeszcze
głębszego sensu, o którym mówi w
punkcie 699 Drogi: Krzyże, udręki,
trudy będą do końca życia. - Właśnie
taką drogą szedł Chrystus, a uczeń nie
jest wyżej od nauczyciela.

[43] Por. La Gaceta del Norte,
Logroño, 28 VI 1975, s. 3 (wywiad z
Manuelem Ceniceros).

[44] Por. AGP, P06, V, s.267.

[45] C 4919, 14 X 1971.

[46] Komentarz zasłyszany
bezpośrednio z ustzałożyciela Opus
Dei przez prałata Javiera Echevarríę
(por. Sum. 1814).



[47] List z 24 X 1965, nr 29. Wcześniej
pod datą 2 IX 1931 . Notował w
swych zapiskach (nr 259): wszystko
to przypomina mi pewien dziwny
japoński obrazek: człowiek
praktyczny (tu powiedzmy:
apostolski) umieszcza swą jedyną
latarnię na niewielkiej wysokości, aby
oświetlić w nocy swą rodzinę, która
bawi się dobrze i rozmawia
oświetlona przez tę skromną lampkę.
Człowiek próżny (pseudoapostoł)
umieszcza lampę wysoko na szczycie
dwudziestometrowego słupa, aby z
dala mówiono: Wspaniałe światło
mają tam na górze ! Jednak ani nie
oświeca obcych, ani nie ogrzewa
członków rodziny, których pogrąża w
ciemności.

[48] AGP, P01 1975, s. 357-358.

[49] Por. Francisco Botella, Sum.
5612.

[50] Medytacja z 14 II 1964. Na
zmianę i dojrzewanie jego



charakteru w szczególny sposób
wpłynęli jego rodzice. Nigdy nie
zapomniał ich przykładu, długu, jaki
zaciągnął u najbliższych. W liście z
1949 r. czytamy: Odnalazłem, bliskie
memu sercu wzorce, które
ograniczały się do przyjmowania
nieszczęść ze szlachetną radością, nie
wyolbrzymiając ciężaru Świętego
Krzyża i nie zaniedbując zobowiązań
wynikających z ich stanu. (List 8 XII
1949, nr 202).

Na spotkaniu w Meksyku, 27 maja
1970, prałat Escrivá de Balaguer
podsumowywał tę historię w
następujący sposób: - Mojemu ojcu
nie szło w interesach. I dzięki Bogu,
bo dzięki temu wiem, czym jest
ubóstwo. Gdyby nie to, nie
wiedziałbym. Widzicie, jak to dobrze?
Teraz bardziej kocham swego ojca...
Był cudownym człowiekiem, gdyż
potrafił zachować głęboki spokój i
znosić przeciwności z chrześcijańskim



spokojem, jak na mężczyznę przystało
(AGP, P01 1970, s. 913).

[51] Por. Aneks VIII.

[52] W piśmie czytamy: [...] z
należnym szacunkiem informuję, że
na egzaminach, które odbyły się w
ostatnim czerwcu otrzymałem ocenę
celującą z wyróżnieniem w
przedmiocie nauka o literaturze i
pisaniu wypracowań, mając prawo do
jednego darmowego przedmiotu,
zgodnie z obowiązującymi
przepisami.

Pana Dyrektora upraszam o to, by
uprawnienia wynikające z takiego
wyróżnienia zostały przeznaczone na
przedmiot - historialiteratury
powszechnej. Piszący te słowa ma
nadzieję na sprawiedliwość i właściwe
kryterium ze strony Pana Dyrektora,
którego niech Bóg długie lata
zachowa w pokoju.



Logroño, 1 września 1916. (Teczka
akademicka, numer ewidencyjny
265/6935 – Archivo del Instituto
Praxedes Mateo Sagasta.)

[53] Na temat grona nauczycielskiego
por.: Archivo del Instituto Praxedes
Mateo Sagasta z Logroño: „Personel
tego instytutu w roku szkolnym
1916-1917, z zaznaczeniem daty
rozpoczęcia nauczania przez
profesorów zwyczajnych i numeru,
jaki otrzymali na liście z 1 stycznia
1915 roku zatwierdzonej przez
królewski rozkaz z 9 II 1916”.

[54] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 64 i
65; Pedro Casciaro, Sum. 6331; Javier
Echevarría, Sum. 1812.

* cantigas – (hiszp. pieśni), utwory
Alfonsa X Mądrego (1221-1284), króla
Kastyliii Leonu oraz wybitnego poety
hiszpańskiego pt. Cantigas de Santa
María. - przyp. tłum..



[55] AGP, P01 1970, s. 487-488; AGP
P06, V, s. 275, cytowane przez Álvaro
del Portillo, Sum. 65.

(por. Pieśń 103: „Como Santa Maria
feze estar o monge trezentos ano ao
canto de passarya...” w: Cantigas de
Santa María, wyd. Walter Mettmann:
Acta universitatis Conimbrigensis, t.
II, 1961, s. 6-7, Coimbra 1954-1972, 4
tomy).

** ... to mnie nie dotyczy (wł.)- przyp.
tłum..

* Prorokował to, co miało się
zdarzyć,

I choć prorokował, nic z tego nie
pojmował.

[56] C 3647, 7 VI 1965. Cytaty zawarte
w liście por. Gonzalo de Berceo, Vida
de Santo Domingo de Silos, 757 w: 
Poetas castellanos anteriores al siglo
XV, BAE, t. 57, Madrid 1952, s. 63 oraz
R. Menéndez Pidal, La España del Cid,



3 tomy, Madrid 1908-1911, s. 518, 910
oraz 1027 (wzmianki dotyczące
wersów 54-55).

Wspomniane wersy poematu opisują
udanie się Cyda na wyganie: wjazd
do Burgos, modlitwę w katedrze oraz
wyjazd poza miasto, by przekroczyć
rzekę Alarzón:

„Modlitwa odmówiona, następnie
pogalopował, przejechał bramę i
przeszedł Alarzón”.

[W polskim przekładzie Ludwiki
Czerny fragment ten brzmi: „A po
modlitwie dłużej już w tym mieście
nie mieszka, / Poza bramy precz goni,
Arlanzon, w bród
przejezdża.” („Pieśń o Cydzie”,
Kraków 1970, s. 10) - przyp. tłum.].

Josemaría zapamiętał duchową
atmosferę poematu, na marginesie
wydarzeń historycznych, w ten
sposób, że w jego wspomnieniach
przejawy namiętności zlewają się z



pobożnym uniesieniem. Lektura tego
poematu zwykle wywołuje u
młodych czytelników silne
idealistyczne poruszenie, wobec siły,
szlachetności, lojalności i dworności
bohatera. Refleksja na ten temat
odcisnęła, bez wątpienia, głęboki
ślad na chłopięcych uczuciach
Josemaríi.

„Cyd - jak mówi badacz poematu -
zawsze wzbudzał ludzkie
zainteresowanie, pozostając
żywotnym w swym wielkim wysiłku
sprostania przeciwnościom, który
nie został doceniony [...], będzie
zawsze silnym wzorcem dla
młodzieży” (por. R. Menéndez Pidal, 
La España del Cid, Madrid 1947, t. 1,
przedmowa do pierwszego wydania).

[57] Álvaro del Portillo, Sum. 75.

[58] Álvaro del Portillo, Sum. 87.

[59] Álvaro del Portillo, Sum. 87.



[60] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 96.

[61] Sam założyciel Opus Dei mówił o
sobie, że ma silny charakter - 
caratteraccio mawiał z włoska.
Uważał, cytowany przez Alvaro del
Portillo, że „Pan, w swej łaskawości,
zechciał się posłużyć także taką
wadą, aby nauczyć go, że nie należy
ustępować, jeśli obrona Boskich
praw wymaga tego, by właśnie nie
ustąpić. By rzec prawdę, nam nie
wydawało się, że jest to wada, lecz
raczej kolejny dar, którym - także z
ludzkiego punktu widzenia - Bóg
obdarzył założyciela i który on coraz
lepiej wykorzystywał w służbie
nadprzyrodzonej cnocie
męstwa” (por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 96).

[62] Od chwili podziału własności
ziemskiej między protestantów za
Elżbiety I i straszliwych represji
Cromwella (1649) istniało
niesprawiedliwe uzależnienie



katolików irlandzkich od nowych
protestanckich władców. W XVIII i
XIX wieku bardzo powoli zmieniało
się ustawodawstwo cywilne i karne,
na mocy którego katolicy
pozostawali wyeliminowani z życia
politycznego i społecznego.

Mimo wszystko nadal trwała
dyskryminacja religijna. Kiedy na
początku XX wieku pojawiły się silne
ruchy autonomistyczne,
protestanckie powiedzenie z Ulsteru
ilustrowało nadal żywe nastroje
dawnego „antypapizmu”: Home Rule
is Rome Rule (Samorząd oznacza
rządy Rzymu - przyp. tłum.).

Podczas I wojny domowej, w której
zaangażowała się Wielka Brytania
zwolennicy niepodległości szukali
okazji do zbrojnego powstania przy
pomocy Niemiec. Broń przysłana
łodzią podwodną została
przechwycona przez Anglików,
jednak powstanie, wyznaczone na 23



kwietnia 1916, wybuchło podczas
Wielkiego Tygodnia. Powstanie
zostało stłumione przez oddziały
angielskie i 3 maja rozpoczęto
egzekucje niektórych
„buntowników”, czyli patriotów
irlandzkich. Niepodległość Irlandii
została uznana dopiero w 1921 roku.

Wypadki uważnie śledziła prasa
hiszpańska i były znane opinii
publicznej. Por. The Times - History
of the War, t. VIII, London 1916, s.
414 i n.

[63] Cytat za Álvaro del Portillo, Sum.
76; por. także: Javier Echevarría, 
Sum. 1816. Zdjęcia „Blanco y negro”
relacjonowały wydarzenia wojenne.

[64] Por. Javier Echevarría, Sum.
1825; Álvaro del Portillo, Sum. 101;
Paula Royo, Sum. 6300.

Wspominał to w ostatnich latach
życia. Podczas swego pobytu w
Brazylii w 1974 roku, założyciel Opus



Dei miał poświęcić kilka ołtarzy.
Posłużywszy się kielnią, by umieścić
relikwię w ołtarzu i zamknąć go,
powiedział do znajdującego się u jego
boku architekta: - Fatalnie to
zrobiłem, prawda synu? I ja chciałem
być architektem... Nie zatrudniłbyś
mnie nawet jako ostatniego murarza
(AGP, P04 1974, I, s. 42).

[65] Apuntes, n. 1688.

[66] Apuntes, n. 1748.

[67] Medytacja z 14 II 1964.

[68] Álvaro del Portillo, Sum. 73, 79 i
81; Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
2.

[69] Władza opata nad pozostałymi
proboszczami w Logroño tłumaczy,
dlaczego latem 1921 roku przełożeni
seminarium w Saragossie zwrócili się
do don Antolína o informacje na
temat seminarzysty Josemaríi
Escrivy, mimo że jego rodzice



należeli do parafii Santiago el Real;
(por. Álvaro del Portillo, Sum. 79).

[70] Najdawniejsza diecezja
Calahorry, która od czasów
rzymskich należała do rzymskiej
prowincji Tarragony, zaś w ciągu
swej historii przeżyła wiele
burzliwych wydarzeń. Po odbiciu
podczas rekonkwisty Najery z rąk
muzułmanów (X wiek) do tego
miasta przeniesiono dawną diecezję
Calahorra i w Najerze rezydowali
biskupi przez z górą wiek, chociaż od
1046 roku Calahorra znajdowała się
w rękach chrześcijan. Te tereny
położone na pograniczu Kastylii i
Nawarry ucierpiały w wyniku napięć
politycznych wywołanych przez
walki pomiędzy królestwami
chrześcijańskimi, których władcy
ustanawiali siedzibę biskupią raz w
Calahorrze, raz w Santo Domingo de
la Calzada. W późniejszym
średniowieczu biskupi rezydowali w
Logroño, chociaż diecezja nosiła



nazwę „Calahorra y La Calzada”. W
wiekach XVII i XVIII diecezja traciła
swe znaczenie i w chwili podjęcia
decyzji o uporządkowaniu podziału
terytorialnego Kościoła w
Konkordacie z 1851 roku
przewidziano powstanie na dawnym
terytorium diecezji Calahorry i La
Calzady nowego biskupstwa w
Vitorii. To rozczłonkowanie
terytorium i stworzenie nowej
diecezji nastąpiło w 1862 roku. W ten
sposób została wypełniona tylko
część postanowień konkordatowych,
gdyż nie dokonano przewidzianego
w konkordacie przeniesienia
siedziby diecezji Calahorry do
Logroño (por. K. de Coello, P. Madoz, 
Mapa de Logroño con límites de
obispados, Madrid 1851; K. Bujanda, 
La diócesis de Calahorra y La
Calzada, Logroño 1944; E. Hinojosa, 
Calahorra and La Calzada, w: VV.AA.,
The Catholic Encyclopedia, III, New
York 1908; AA. VV., Diccionario de



Historia Eclesiástica de España, t. I, s.
305 i n.).

Wszystkie informacje na temat
duchownych i ich funkcji oraz dane
statystyczne na temat diecezji można
znaleźć w Anuario Eclesiástico,
wydawanym przez E. Subirana w
Barcelonie (por. diecezja Calahorra i
Santo Domingo de la Calzada).

[71] W okresie, kiedy Josemaría
mieszkał w Logroño, kanonikami
katedralnymi byli m.in. ksiądz
Valeriano Cruz Ordoñez, rektor
seminarium; ksiądz Francisco Xavier
de Lauzurica, później osobisty
przyjaciel założyciela Opus Dei, kiedy
pełnił funkcję biskupa pomocniczego
w Oviedo oraz ksiądz Ciriaco Garrido
Lázaro, u którego przez jakiś czas
spowiadał się Josemaría (por. 
Anuario Ecclesiástico, lata
1915-1920).

[72] Przy klasztorze karmelitanek
znajdował się gospoda. Biskup



Calahorry don Juan Plaza y García
popierał sprowadzenie karmelitów
do Logroño. W jego pozwoleniu
znajdowała się następująca klauzula:
„Tymczasowo dwu ojców
karmelitów, którzy mają zająć się
organizacją nowej siedziby, mogą
zająć gospodę klasztoru sióstr
karmelitanek, płacąc im w zamian
sprawiedliwą opłatę i starając się jak
najszybciej umieścić się w domu
odseparowanym od klasztoru”. 23
października 1917 roku zakonnice z
Logroño wyraziły na to zgodę (por. o.
Silverio de Santa Teresa, Historia del
Carmen Descalzo, t. XIII, Burgos 1946,
s. 832).

[73] Ibidem, s. 833.

[74] Według Narodowych Służb
Meteorologicznych w grudniu 1917
w Logroño śnieg padał przez 9 dni, a
w styczniu 1918 roku przez 2 dni.
Lodyi śniegi niosły ze sobą
niebezpieczeństwa i dlatego prasa



lokalna („La Rioja”) drobiazgowo
opisywała życie codzienne. Na
przykład: wydano zarządzenie
nakazujące rozrzucenie na ulicach
słomy, by zabezpieczyć
przechodniów przed upadkami. (29
XII 1917); panował 8-stopniowy mróz
(30 XII 1917). Temperatura ta spadła
następnego dnia do minus 16 stopni;
jatki mięsne i stragany sprzedawców
ryb musiały zostać zamknięte, gdyż
towar całkiem zamarzł. W Sylwestra
z powodu mrozu zmarły 3 osoby. 2
stycznia 1918 r. padał gęsty śnieg
przez cały dzień; 2 stycznia całymi
godzinami padał gęsty śnieg i w
mieście popękały rury; następnego
dnia zamarzło wino w manierkach
stróżów nocnych, zaś jeden z nich
stwierdził, że widział wilka w
pobliżu koszar artylerii... (por.
kolumny Hace 25 ańos („Przed 25
laty”) oraz Hace 50 ańos („Przed 50
laty”), w odpowiednich wydaniach
„La Nueva Rioja”).



Założyciel Opus Dei nie określił
dokładnie daty, kiedy nastąpił ten
znak zewnętrzny, który wywołał
gwałtowną zmianę w jego życiu, a o
którym jest mowa poniżej.
Wyrażenia, jakich używał w swych
wypowiedziach i pismach są dość
nieprecyzyjne: Miałem czternaście
albo piętnaście lat... (Medytacja z 19
III 1975), ... od momentu, gdy miałem
15 lat... (List z 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 19); od wieku piętnastu czy
szesnastu lat (ibidem, nr 16); Od
kiedy jako piętnastolatek... (List z 25
V 1962, nr. 41); do chwili, gdy
skończyłem szesnaście lat... (Apuntes,
nr 1637).

Z drugiej strony ten rodzący
wątpliwości brak precyzji (14-15 lat,
a gdzie indziej 15-16 lat) wskazuje, że
wydarzenie to miało miejsce na
przełomie lat i chodzi albo o okolice
Nowego Roku, albo urodzin (9
stycznia). Biorąc pod uwagę
przywołane wydarzenia (gwałtowne



opady śniegu w 1917 roku i fakt, iż w
wyniku odwilży śnieg znikł z ulic
przed 9 stycznia) istnieją podstawy,
by przypuszczać, że fakt ten miał
miejsce pomiędzy wigilią Nowego
Roku a urodzinami Josemaríi.

[75] Cytowane przez Álvaro del
Portillo, Sum. 77.

W innych źródłach także znajdujemy
refleksję Założyciela Opus Dei na
temat początku jego powołania:

„W 1964 roku, opowiadając mi o
swoim powołaniu do kapłaństwa,
prałat Escrivá de Balaguer
powiedział mi, pytając samego siebie:
- Jaki był początek mego powołania
kapłańskiego? - Rzecz w gruncie
rzeczy błaha: ślady stóp pewnego
karmelity na śniegu. Wyjaśnił mi, że
myśląc o poświęceniu tego
zakonnika z powodu miłości do Boga,
zapytał sam siebie, co on robił dla
Boga. Przyszło mu wówczas do
głowy, że Bóg woła także jego



samego, tam na ulicy i że jeżeli tak by
było, to z powodu miłości do
Eucharystii przyjąłby imię brata
Amadora de Jésus Sacramentado
(dosł. Miłującego Jezusa
Skramentalnego). (Jesús Alvarez
Gazapo, Sum. 4279).

„Założyciel opowiadał, że wielkie
wrażenie na nim wywarł widok
śladów bosych stóp karmelity na
śniegu. Pomyślał, że mało robi dla
Boga. Odkrył, że Bóg oczekuje od
niego czegoś
konkretnego.” (Encarnación Ortega,
PM, k. 30).

„Ojciec, jak mi się zwierzył,
zapragnął prowadzić bardziej
doskonałe życie chrześcijańskie i
bardziej oddać się Bogu, gdy zimą z
1917 na 1918 rok zauważył na śniegu
ślady stóp pewnego karmelity [...].
Jak powiedział, poczuł powołanie
kapłańskie, po tym, jak zobaczył te



ślady na śniegu” (José Luis Múzquiz,
PM, k. 350v).

Na temat epizodu ze śladami na
śniegu por. także m.in.: Francisco
Botella, Sum. 5610; Pedro Casciaro, 
Sum. 6337.

[76] Por. Medytacja z 14 II 1964.

„Chodzi o zmianę podyktowaną -
mówi ksiądz Álvaro del Portillo -
pełną dyspozycyjnością do zrobienia
dla Boga rzeczy wielkich,
heroicznych, jeśli byłoby to
konieczne; taką dyspozycyjnością,
która aktywnie poszukuje okazji, by
podążać za Bożą wolą” (Álvaro del
Portillo, Sum. 80; por. także Sum. 94).

„Było to w grudniu 1917 lub w
styczniu 1918, kiedy zdał sobie po raz
pierwszy sprawę, że Pan powoływał
go na swoją służbę, nie wiedział
jednak, ani dokąd, ani po co. Od tej
chwili imał się wszelkich środków,
aby zyskać bliższy i bardziej



intensywny kontakt z Bogiem i z
prawdziwą hojnością poświęcił się
modlitwie, pobożnemu życiu i
umartwieniu”. (JavierEchevarría, 
Sum. 1831). Por. także José Luis
Múzquiz, PM, k. 349v.

[77] List z 25 I 1961, n. 3.

[78] Medytacja z 19 III 1975. Por. 
Apuntes, n. 179, przypis 193.

[79] Świadkowie używają rozmaitych
wyrażeń, które jednak w gruncie
rzeczy są zbieżne: „zasugerował mu,
by został karmelitą bosym” (Álvaro
del Portillo, Sum. 84); „zaproponował
mu, by został karmelitą” (Javier
Echevarría, Sum. 1808); „ten ojciec
starał się sprawdzić, czy nie ma on w
sobie zalążka powołania
karmelickiego” (José Ramón
Madurga, Pm, k. 270v).

[80] Moja Matka z góry Karmel
popchnęła mnie ku kapłaństwu. O
Pani, ja sam do chwili, gdy



skończyłem 16 lat wyśmiałbym po
prostu z każdego, kto by powiedział,
że będę nosił sutannę. Stało się to
nagle, gdy ujrzałem karmelitów
bosych idących po śniegu... Jesteś
zmuszona, Najświętsza Panienko od
Pocałunków, wziąć mnie za rękę, jak
Twoje dzieciątko! (Apuntes, nr 1637).
(„Najświętsza Panienka od
Pocałunków”, jak zobaczymy później
był to wizerunek Maryi, niewielka
statuetka, będąca w posiadaniu ks.
Josemaríi).

[81] Jak mówi w swych Apuntes, nr
290: Jezus chciał bez wątpienia, żebym
wołał ja pośród ciemności, jak ów
ślepiec z Ewangelii. Wołałem latami,
nie wiedząc, o co proszę.
Wykrzykiwałem wielokrotnie słowa
modlitwy „ut sit!”, co wyglądało
jakbym prosił o nowy byt.

[82] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 84;
Javier Echevarría, Sum. 1808 oraz PR,



s. 131; Jesús Alvarez Gazapo, Sum.
4280; Pedro Casciaro, Sum. 6337.

Zostanie księdzem diecezjalnym
pozostawiało mu swobodę wyboru i
ruchu, co pozwalałoby mu dbać o
potrzeby jego rodziny, jak
nakazywało to poczucie
sprawiedliwości; prowadzić karierę
zawodową, dającą się pogodzić z
kapłaństwem tak, jak to czynili
profesorowie jego Instytutu i
zachować większą dyspozycyjność
wobec woli Bożej, gdyż nie wiązałby
go ślub posłuszeństwa.

Prałat Escrivá de Balaguer zachował
przez całe życie owego zakonnika w
swej wdzięcznej pamięci. W 1938
roku spotkali się ponownie w Burgos
(por. Apuntes, nr 1484). Ojciec José
Miguel zmarł 23 września 1942 roku
(por. szkice biograficzne z okazji jego
śmierci w „Ecos del Carmelo y Praga”,
Burgos 15 XII 1942, s. 212-214 oraz w



„El Monte Carmelo, t. 44, Burgos
1943, s. 58).

* Panie, żebym przejrzał! (łac.) -
przyp. tłum..

** Rabbuni, żebym przejrzał! (łac.).
Chodzi o fragment Mk 10, 51-52 i
uzdrowienie niewidomego pod
Jerychem. - przyp. tłum. .

[Wszystkie cytaty pochodzące z
Biblii, jeśli nie jest to zaznaczone
inaczej, pochodzą z Biblii
Tysiąclecia].

[83] Apuntes, nr 289. Por. Álvaro del
Portillo, PR, s. 159; Pedro Casciaro, 
Sum. 6337; José Romeo, AGP, RHF,
T-03809, s. 2.

Podczas pobytu w seminarium w
Logroño przy kilku okazjach pisał do
swej ciotki karmelitanki. Te listy
zostały zniszczone, zgodnie ze
zwyczajem karmelickim, tuż po
przeczytaniu. W Apuntes, nr 98,



znajduje się inna wzmianka na temat
tego klasztoru karmelitanek: Być
może byłoby właściwe znaleźć kogoś,
kto specjalnie zajmuje się modlitwą i
umartwieniem za tych, którzy
pracują. Siostrzyczki z klasztoru
Świętego Michała w Huesce (mam do
nich szczególną słabość) i trędowaci z
Fontilles, nadawali by się do tego
najlepiej. Trzeba im wysyłać co
miesiąc jałmużnę, w zamian za ich
modlitwę i cierpienia. Jak wiele byśmy
im nie dali, i tak zyskamy.

[84] AGP, P04 1974, II, s. 398 (Tekst
cytowanyjest także przez Álvaro del
Portillo, Sum. 105).

„Pomylił się” w tym sensie, że nie
mógł przewidzieć, jak będzie
wyglądało życie założyciela Opus
Dei, który był otoczony miłością
ludzką i nadprzyrodzoną jego
duchowych synów. Mylił się także,
gdyż kapłan zakochany w Bogu nigdy
nie cierpi samotności, ponieważ



zawsze towarzyszy mu Jego Miłość,
jak powtarzał prałat Escrivá de
Balaguer.

[85] „Słyszałem, jak niejeden raz
mówił - opowiada prałat del Portillo -
że kiedy o to poprosił, wyrażając się
dokładnie, zaznaczając, że chodzi o
syna, już więcej się o to nie
martwił” (Álvaro del Portillo, Sum.
111).

Por. także Jesus Alvarez Gazapo, 
Sum. 4281; José Romeo, AGP, RHF,
T-03809, s. 3; Javier de Ayala, AGP,
RHF, T-15712, s. 4.

W osobistej notatce, jaką sporządził
podczas rekolekcji w Segowii w 1932
roku, ukazuje, jakie było jego
wewnętrzne nastawienie w tym
okresie i że był gotowy wypełnić swe
obowiązki synowskie względem
rodziny, zanim podejmie decyzję
zostania księdzem: - Gdybym był
świeckim - wiem to z całą pewnością -
albo bym się nie ożenił, albo



zrobiłbym to dopiero wtedy, gdy
byłbym w stanie utrzymać na
odpowiednim poziomie oba domy:
mojej matki i mój własny (Apuntes, nr
1688).

[86] Don Antolín Oñate Oñate był
opatem kolegiaty od lutego 1905 roku
do stycznia 1943, kiedy odszedł na
emeryturę. Opat pełnił także funkcję
proboszcza, ponieważ do kolegiaty
należał teren parafialny. W kilka lat
później musiał udzielić
arcybiskupowi Saragossy informacji,
aby Josemaría mógł przyjąć
święcenia mniejsze. W tej chwili w
Logroño nie istnieje funkcja opata,
lecz dziekana w otoczeniu kapituły,
gdyż kolegiata stała się konkatedrą
diecezji, która obecnie nosi nazwę 
Calahorra, La Calzada y Logroño.
(por. Anuario Eclesiástico, op. cit.,
oraz Diccionario de Historia
Eclesiástica de España, op. cit., t. 1, s.
305 i n.).



[87] Don Albino Pajares był
kapelanem wojskowym. W maju
1913 r. w drodze konkursu z
pierwszym wynikiem dostał się w
szeregi Cuerpo Eclesiástico del
Ejército. Został skierowany do
Logroño do Regimentu Piechoty 
Cantabria, n. 39, gdzie służył od
lutego 1917 do maja 1920 roku.

Josemaría przez całe życie był
wdzięczny tym kapłanom, którzy
pomogli mu u początku jego
powołania do stanu duchownego
(por. Álvaro del Portillo, Sum. 110;
Javier Echevarría, Sum. 1809).

[88] Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s.
2. Jedna ze szwagierek donii Dolores
wspomina wizytę, jaką złożyła w
Logroño: „Także i my pojechaliśmy
do Logroño i zatrzymaliśmy się u
José i Loli. Było to miłe mieszkanie,
gustownie urządzone. Powiedzieli
nam o decyzji Josemaríi, by zostać
księdzem. Nie pamiętam szczegółów,



lecz pamiętam, że Josemaría był w
kontakcie z jakimś karmelitą i że w
pierwszej chwili myślał nawet o
wstąpieniu do tego zakonu, ale
wkrótce odkrył, że to nie jest jego
droga, lecz kapłaństwo
świeckie” (Carmen Lamartín, AGP,
RHF, T-04813, s. 2). Inne świadectwa
mówią o tym, że wręcz przeciwnie,
nigdy nie chciał być karmelitą.

Por. także Javier Echevarría, Sum.
1829; Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, PM, k. 1298.

[89] Por. Apuntes, nr 959, gdzie
wspomina o księdzu Ciriaquito,
wymieniając swoich spowiedników.
Don Ciriaco Garrido Lázaro został
mianowany wikariuszem Santa
María de La Redonda w 1899 r., zaś w
październiku 1916 został kanonikiem
jako quasi-penitencjariusz, jak
zapisano w nominacji. Jego
zasadnicza aktywność duszpasterska
polegała na spowiadaniu. Zmarł w



Logroño w 1949 roku (por. krótka
notka biograficzna w broszurze K.
Abad, Las Adoratrices de Logroño. El
siglo al servicio de La Rioja, Logroño
1984, s. 40-42).

Na temat wizyt don Josemaríi w 
Santa María La Redonda por. Javier
Echevarría, Sum. 1810, 1846 oraz
2798.

[90] Por. Aneks VIII. Zakończył swe
studia i zaświadczenie szkolne
wystarczało, by to potwierdzić. Z
powodu pewnych skutków
administracyjnych ustawa wymagała
uzyskania tytułu, stąd w jego aktach
osobowych na Uniwersytecie w
Saragossie znajduje się zapis: „Został
mu przyznany tytuł Bachiller
Superior (dosł. maturzysta wyższego
stopnia) przez rektora Uniwersytetu
w Saragossie (6 VIII 1923)”.

Na temat rady ojca, by poświęcił się
karierze prawniczej, por.: Javier
Echevarría, Sum. 1829; Álvaro del



Portillo, Sum. 102 oraz Jesús Alvarez
Gazapo, Sum. 4280. Ten ostatni
świadek dodaje, że „była to rozsądna
rada”,gdyż - jak założyciel Opus Dei
komentował później - Pan posłużył
się tym później tak, by wszczepić mu
mentalność prawniczą, która później
bardzo się przydała.

[91] Don Albino Pajares dawał
chłopcu tego lata lekcje łaciny. Por.
Joaquín Alonso, PR, s. 1696 oraz
Álvaro del Portillo, PR, s. 162.

* O spadnięcie deszczu (łac. ) - przyp.
tłum.

[92] Boletín Ecclesiástico, Biskupstwo
de Calahorra y La Calzada, rok 1959,
n. 15, 4 IX 1918, s. 300.

[93] Ibidem, s. 294.

[94] Por. K. Bujanda, Historia del
viejo Seminario de Logroño, Instituto
de Estudios Riojanos, Logroño 1948.



Ksiądz biskup don Juan Plaza y
García zreformował 30 września
1914 plan studiów w Seminarium
(por. ibidem, s. 179; i Boletín
Ecclesiástico,op. cit., r. 55, n. 25, 29 X
1914, s. 382-387 zawierające nowy
plan zajęć, wymieniają przedmioty,
profesorów i podręczniki na
wydziałach teologicznym i
filozoficznym).

* Chodzi o grypę, zwaną „hiszpanką”,
której epidemia pochłonęła wiele
tysięcy śmiertelnych ofiar w całej
Europie na przełomie lat 1918-1919 -
przyp. tłum..

[95] Por. kopia potwierdzona: AGP,
RHF, D-03385; oryginał w archiwum
diecezji Calahorra.

[96] Boletín Ecclesiástico, op. cit., rok
59, nr 20 (20 XI 1918), s. 368; także:
ibidem, nr 21 (5 XII 1918), s. 382.

* Z racji pochodzenia (łac.) - przyp.
tłum..



[97] Por. kopia potwierdzona: AGP,
RHF, D-03385. Oryginał znajduje się
w Archiwum Seminaryjnym diecezji
Calahorra, La Calzada i Logroño,
protokół n. 1136. Podaniu
zainteresowanego (Logroño 6 XI
1918) towarzyszy świadectwo chrztu
(Barbastro, 29 VI 1918) oraz
bierzmowania (Barbastro, 11 XI
1918).

[98] Por. Estadística del Obispado de
Calahorra y La Calzada (w XXV
rocznicę święceń biskupich
Przewielebnego Księdz Biskupa Dr
Fidela Garcíi Martíneza, 1921-1946),
Logroño 1946, s. 36-38.

Por. K. Bujanda, Historia del viejo
Seminario de Logroño, op. cit., s.
160-161 i „La Gaceta del Norte” (wyd.
Rioja), Bilbao 30 IV 1978. Don Fidel
García Martínez rozpoczął prace nad
seminarium, które połączyłoby
obydwa istniejące w Logroño i
Calahorrze, a które zainaugurował w



1929 roku. Stare seminarium zostało
zburzone w 1934 roku.

[99] Por. Seminario Conciliar del
obispado de Calahorra y la Calzada,
establecido en Logroño. Disciplina
interior que deben observaer los
Seńores colegiales que pertenecen al
mismo, Logroño 1909. Dokument jest
podzielony na następujące rozdziały:
„Organizacja czasu”, „Sposoby
spędzania czasu”, „Zasadnicze
obowiązki” i „Zakazy specjalne”.
Uważna lektura pozwala zrozumieć,
na podstawie szczegółowych
rozwiązań temu poświęconych, że
jednym z zasadniczych problemów
współżycia w seminarium było
„doskonałe zachowanie reguł
dobrego wychowania w refektarzu,
podczas rekreacji, zwłaszcza podczas
kontaktów z obcymi”. Oddzielenie i
niezależność dwu klas alumnów
wynikały z przyczyn zachowania
dyscypliny.



[100] „Wszyscy seminarzyści,
których poznałam, którzy mieli
rodziny w Logroño, byli alumnami
zewnętrznymi seminarium” -
opowiada Paula Royo (Sum. 6301).
Od konieczności pozostawania w
internacie specjalnej dyspensy
udzielał biskup (por. postanowienie
nr 16: Boletín Eclesiástico, op. cit., 4
IX 1918, s. 298).

Alumni zewnętrzni stanowili ponad
20 procent uczniów hiszpańskich
seminariów (por. E. Subriana
<wyd.>, Anuario Eclesiásitco. Ańo
1925. , Barcelona 1925 oraz Álvaro
del Portillo, Sum. 116). Także: Javier
Echevarría, Sum. 1835.

[101] Máximo Rubio, Sum. 6283 oraz
Javier Echevarría, Sum. 1840.

[102] Por. wywiad z Amadeo Blanco
(AGP, RHF, D-05390) oraz Boletín
Eclesiástico (29 X 1914), s. 387. Lekcje
katechezy były wyznaczone na 10.
rano. Por. także Álvaro del Portillo,



PR, s. 179; Javier Echevarría, Sum.
1844; José Ramón Madurga, PM, k.
272v.

[103] Przeprowadzka została m.in.
zapisana w dokumentach parafii
Santiago el Real, na terenie której
znajdowała się także ulica Canalejas,
której domy nie miały wówczas
numeracji, tylko oznaczenia literowe.
Adres Escrivów był następujący:
Canalejas L.

[104] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
111; także: Encarnación Ortega, PM,
k. 32; José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 3.

[105] Apuntes íntimos, nr 1688. Jeden
ze świadków wspomina komentarz
założyciela Opus Dei na temat
narodzin brata: Santiago urodził się
za sprawą mojej modlitwy do Boga.
Jest to dla mnie jasne, gdyż przyszedł
na świat w 10 miesięcy później (28
lutego 1919). Moja matka od 10 lat nie
miała dzieci. Moi rodzice byli



fizycznie wyczerpani wieloma
przeciwnościami, a także w
zaawansowanym już wieku (Jesús
Alvarez Gazapo, Sum. 4281).

Lekarzem, który opiekował się donią
Dolores, był dr Suils, którego jeden z
synów chodził wraz z Josemaríą do
Instytutu i pomagał mu w Madrycie
w trakcie prześladowań (por. Juan
Jímenez Vargas, AGP, RHF, T-04152/1,
s. 100).

[106] Oryginał aktu chrztu znajduje
się w archiwum parafii Santiago el
Real, Księga Chrztów XXV, k. 370, n.
579 i powiada tak:

„Santiago Justo Escrivá Albás. W
mieście Logroño, stolicy prowincji o
tej samej nazwie, diecezji Calahorra i
la Calzada, 2 marca 1919 roku, ja,
don Hilario Loza, ksiądz parafii 
Santiago El Real, udzieliłem chrztu
chłopcu, któremu nadałem imiona 
Santiago Justo i dałem mu za patrona
świętego Józefa. Zgodnie z



udzielonymi mi informacjami
urodził się on 28 lutego o godzinie
ósmej na ulicy Canalejas L. Jest on
prawowitym synem don José Escrivy,
urodzonego w Fonz (Huesca) i Maríi
Dolores Albás, urodzonej w
Barbastro. Jego dziadkami ze strony
ojca są José Escrivá i Constancia
Corzán, urodzeni w Fonz. Jego
dziadkami ze strony matki są Pascual
Albás i Florenci Blanc, urodzeni w
Barbastro. Rodzicami chrzestnymi
zostali José María Escrivá i Carmen
Escrivá, urodzeni w Logroño, którym
objaśniłem rodzicielstwo chrzestne i
związane tym obowiązki. Świadkami
byli Marcos López i José Ruiz, z tego
miasta. Na wiecznej rzeczy pamiątkę.
Podpisano: Hilario Loza Rubricado.”
Nota marginalna: „Zgodnie z
dyspozycją wielebnego księdza 
Previsora informuje się, że pierwsze
nazwisko <<Escrivá>> zostaje
zmienione na „Escrivá de Balaguer”.
Podpisano: proboszcz: J. Santamaría.



W dokumencie tym znajdujemy kilka
drobnych błędów, jak ten, że dziadek
miał urodzić się w Fonza, zaś
Josemaría i Carmen w Logroño.

[107] Na temat planu studiów oraz
podręczników i notatek do
poszczególnych przedmiotów por. 
Boletín Eclesiástico, op. cit., nr 25, 29
X1914, s. 382.

Oceny uzyskane przez Josemaríę
podczas lat akademickich 1918-1919
oraz 1919-1920 można znaleźć w
kilku miejscach: Boletín Eclesiástico,
op. cit., rok 60, nr 14, 14 VII 1919, s.
230; ibidem, rok 61, nr 12, 10 VII
1920, s. 190; AGP, RHF, D-15020. W: 
Libro de certificados de estudio
(Księdze świadectw studiów), tomie I
- który zaczyna się w 1912 roku- k.
348, nr 693 w Sekretariacie
Seminarium Metropolitalnego w
Saragossie, akta dotyczące dwu lat
spędzonych w Logroño pojawiają się



scalone w jedno - 1919-1920. Por.
Aneks IX.

[108] Josemaría z drugiej strony był
zbyt młody, by kontynuować naukę.
Już w instrukcjach dotyczących
funkcjonowania seminarium w roku
akademickim 1918-1919 (Boletín
Eclesiástico, nr 15, 4 IX 1918, s. 294)
w artykule 3. było powiedziane: „nie
dopuszcza się do zaliczenia
pierwszego roku teologii (kurs
skrócony) tych, którzy nie ukończyli
21 lat”.

[109] Por. Amadeo Blanco, AGP, RHF,
D-05390; Luis Alonso Balmaseda,
AGP, RHF, D-05391.

[110] Por. Pedro Baldomero Larios,
AGP, RHF, D-05392 oraz Amadeo
Blanco, AGP, RHF, D-05390.

[111] Máximo Rubio, Sum. 6279.
Jeden z zewnętrznych alumnów, z
którym nawiązał najbliższą przyjaźń,
był José María Millán. Bliskość



stosunków z José Maríą Millánem
ujawnia się w liście z 6 IX 1933,
skierowanym do Założyciela Opus
Dei, w którym prosi on o radę: „Jak Ci
się wydaje? Zawsze doradzałeś mi
bardzo dobrze. Bardzo ciekaw jestem
twej opinii (z którą zawsze tak
bardzo się liczyłem).” (AGP, RHF,
D-04833; por. Álvaro del Portillo, PR,
s. 179), a także w liście, który
skierował Założyciel do wiel. José
Maríi Millána 25 listopada 1940 r.: 
Najdroższy Pepe! Naprawdę żeśmy się
spotkali po 20 latach. Obu nam
wyjdzie to na dobre... Kiedy się
zobaczymy, będziemy ciągnąć nasze
zwierzenia. Dobrze byłoby, gdybyśmy
nie zwlekali z tym zbyt długo (C 903,
25 XI 1940).

[112] Oryginał notatki znajduje się w
archiwum diecezjalnym w
Calahorrze (bez sygnatury). Kopia
potwierdzona: AGP, RHF, D-09678.



[113] Od 1915 do 1921 r. rektorem
seminarium był don Valeriano - Cruz
Ordoñez Bujanda; sekretarzem don
Gregorio Lanz; zaś dyrektorem
odpowiedzialnym z dyscyplinę don
Gregorio Fernández Anguiano.

Don Gregorio prowadził wykłady z
fizyki, chemii, geologii, fizjologii i
historii naturalnej. Kiedy w 1921 r.
nowy biskup administrator
apostolski - ksiądz Fidel García
Martínez, mianował siebie rektorem
seminarium, delegował faktyczny
zarząd na nowo wybranego
wicerektora, don Gregorio
Fernándeza Anguiano.

Założyciel Opus Dei wymieniał Don
Gregorio wśród osób, które
najbardziej wpłynęły na jego
powołanie: Jezu, zdaję sobie sprawę z
wdzięcznością, że nigdy nie mogłem
powiedzieć non habeo hominem! Nie
mam człowieka!(Apuntes, nr 959).



Por. także Álvaro del Portillo, Sum.
118.

Zakończywszy kierownictwo
duchowe u o. José Miguela,
Josemaría powierzył je don Ciriaco
Garrido Lázaro, kanonikowi
kolegiaty, a następnie także
wicerektorowi seminarium, d.
Gregorio Fernándezowi (por. Álvaro
del Portillo, Sum. 85 oraz Javier
Echevarría, Sum. 1809).

[114] Juan Cruz Moreno, AGP, RHF,
T-07331. Autor tej wypowiedzi był
alumnem zewnętrznym. Dodaje on
także: „trzeba pamiętać, żenasz plan
dnia przewidywał odmawianie
różańca wspólnie, po południu, przez
co chcę powiedzieć, że on odmawiał
co najmniej dwie jego części”.

[115] Prałat J. Echevarría wspomina,
że towarzysząc Założycielowi Opus
Dei podczas wizyty w kolegiacie w
Logroño w 1972 roku pod wpływem
dawnych wspomnień ten szczerze



wyznał: - Spędziłem tu wiele godzin
na adoracji Jezusa w Najświętszym
Sakramencie! i z pobożną radością
powtórzył: - Ileż godzin tu spędziłem!
(Javier Echevarría, Sum. 1846 i 1810).

[116] Máximo Rubio, Sum. 6278.

[117] Paula Royo, Sum. 6297 oraz
6304.

[118] Máximo Rubio, Sum. 6291.

[119] Cytat za Álvaro del Portillo, 
Sum. 95.

[120] Apuntes, nr 53.

[121] Pozycja społeczna księdza, poza
względami religijnymi, zależała od
funkcji lub stanowiska, jakie pełnił.
W małych miejscowościach stanowił 
jedną z sił żywotnych, jak wówczas
mówiono, razem z burmistrzem,
lekarzem, nauczycielem i
aptekarzem. Jednak tylko niewielu
spośród księży miało dostęp, ze



względu na swój osobisty prestiż, do
górnych warstw społecznych. W
niektórych dokumentach epoki
znaleźć można pewien odcień
szacunku wobec faktu, że Josemaría
ma maturę, np. gdy rektor
seminarium informuje: „Wyżej
wymieniony zdał maturę w
Instytucie i ma maturę z nauk
humanistycznych” (AGP, RHF,
D-09678).

W Hiszpanii wywłaszczenia dóbr
kościelnych i stały brak środków
materialnych spowodowały
niedostateczną formację kleru,
ponieważ wiele diecezji nie miało
seminariów lub brakowało środków
na zapewnienie im należytego
funkcjonowania. Konkordat z 1851
roku próbował znaleźć środek
zaradczy, by diecezje miały „co
najmniej jedno seminarium
wystarczające dla kształcenia
kleru” (art. 28).



Próbowano także zgodnie z
Konkordatem ustabilizować sytuację
ekonomiczną, zapewniając
uposażenia państwowe dla
utrzymania kultu i kleru, w zamian
za wywłaszczone dobra kościelne.
Jednak niestabilność rządów, kryzys
finansów państwa w ciągu XIX wieku
i dezorganizacja administracji
cywilnej skazywały kler na
niedostatek. Uposażenia państwowe
malały w ciągu dziesięcioleci. Ta
sytuacja pośrednio odbijała się na
pozycji społecznej osób, które
trafiały do seminariów.

[122] AGP, P04 1974, II, s. 398.

[123] Medytacja z 14 II 1964.

[124] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
109.

[125] AGP, P03 1975, s. 218. Cytat za
Álvaro del Portillo, Sum. 104; por.
Javier Echevarría, Sum. 1834;
Encarnación Ortega, PM, f. 30v.



[126] Apuntes, nr 179, przypis 193.

[127] Apuntes, nr 127; por. Kuźnia, nr
582. Świadectwo księdza prałata
Pedro Cantero pozwala nam
zrozumieć, w jaki sposób Josemaría
zachowywał w czystości swe
kapłańskie powołanie w 12 lat od
chwili wstąpienia do seminarium:
„Zrozumiałem [w 1930 roku], że
Josemaría był kapłanem obdarzonym
wielkim duchem modlitwy i miłością
Boga i wielkim oddaniem. To, co
najbardziej mnie podbudowało, to
było właśnie to oddanie Bogu. Mimo
że był człowiekiem obdarzonym
nadzwyczajnymi warunkami
ludzkimi, aby móc wyróżniać się w
wielu ludzkich działalnościach,
widziałem, że wyrzekł się tego
wszystkiego. Zostawił wszystkie
rzeczy, wyrzekł się ich zupełnie,
nawet tych godnych, na przykład
tego wszystkiego, co należało, jak się
wówczas mówiło do „kariery
kościelnej”. Nie było w nim ludzkiej



chęci błyszczenia i nie poruszała go
inna myśl niż pełne poświęcenie w
służbie Kościołowi, tam, gdzie Bóg go
powołał i w sposób, do jakiego go
powołał” (Pedro Cantero, AGP, RHF,
T-04391, s. 5).

[128] Medytacja z 14 II 1964.

[129] Apuntes, nr 1594.

[130] María del Carmen Otal Martí,
AGP, RHF, T-05080, s. 3; por. także
Joaquín Alonso, PR, s. 1690.

[131] AGP, RHF, D-09678. Oryginał
dokumentu znajduje się w archiwum
diecezjalnym w Calahorrze. Na
karcie rękopisu z prośbą do biskupa
znajduje się także odręczna prośba o
udzielenie informacji przez rektora
seminarium i odpowiedź tego
ostatniego.

[132] Ibidem.



[133] Por. AGP, RHF,
D-09678.Oryginalny zapis znajduje
się w Księdze dekretów arcybiskupich
(Libro de Decretos Arzobispales),
która zawiera rejestr tych
dokumentów, zaczynający się w 1919
r., na karcie 156, pod numerem 1489.
Księga ta była przechowywana w
Notaria Mayor arcybiskupstwa,
jednak później została przeniesiona,
wraz ze wszystkimi dokumentami
tego notariatu do Archiwum
Diecezjalnego w Saragossie.

[134] Por. AGP, RHF, D-03296-3. Don
Carlos - na prośbę swej siostry donii
Dolores - ułatwił siostrzeńcowi wstęp
do seminarium (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 126). Zanim pojechał
do Saragosy, Josemaría otrzymał pół
stypendium, o które
prawdopodobnie poprosił wuj
Carlos, archidziekan (por. nr 1784).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-ii/ (29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-ii/

	Rozdział 2: Okres Logroño (1915-1920).

