
opusdei.org

Rozdział 8: Pierwsze
ośrodki Dzieła

1. "Okrutna próba". 2.
Akademia DYA. 3. Rektor
Świętej Izabeli. 4. Akademia
przy Ferraz. 5. "Ojciec, mistrz i
przewodnik świętych". 6.
Apostolstwo wśród kobiet. 7.
Pisma formacyjne. 8.
Przygotowanie do ekspansji:
Madryt, Walencja, Paryż.

25-08-2018

Pierwsze ośrodki Dzieła

1. „Okrutna próba”



Od chwili, gdy tylko zaczęli spotykać
się na ulicy Martínez Campos, don
Josemaría zdawał sobie sprawę, że
mieszkanie to będzie dla nich za
ciasne i że trzeba będzie mieć do
dyspozycji akademię, by mogła się
rozwinąć praca Świętego Rafała i
Świętego Gabriela[1]. Potrzebował
ludzi i potrzebował pieniędzy, zajął
się więc ich poszukiwaniem. W
marcu 1933 roku zaczął się umawiać
z pierwszymi przyszłymi
profesorami jego akademii. Kiedy
udało mu się namówić już drugiego
profesora, napisał z
niepohamowanym optymizmem:

Z nim i z Rocamorą oraz z innymi,
których na pewno ześle mi Pan,
będziemy mogli zacząć tę część
Dzieła, która jest pod opieką świętego
Gabriela i świętego Pawła[2].

Pierwszego czerwca pojawili się w
Madrycie dwaj członkowie Dzieła,
którzy pracowali w Andaluzji:



Isidoro Zorzano i José María G.
Barredo. Ich przyjazd oznaczał, że
ksiądz Josemaría miał do dyspozycji
współpracowników w swoim nowym
przedsięwzięciu: Rozmawialiśmy o
Akademii. Szukali nawet mieszkań.
Trwają prace i potrwają jeszcze przez
lato, żeby wszystko było gotowe,
abyśmy mogli zacząć w październiku.
Kiedy zanotował te słowa, wyrwało
mu się zdanie, które jest w gruncie
rzeczy „odpersonalizowanym”
znakiem, że wyczerpywała się jego
energia i czaiło się już przemęczenie
fizyczne:

Praca wyczerpała cię fizycznie i nie
potrafisz się modlić. Jesteś jednak
stale w obecności twego Ojca. – Skoro
do Niego nie mówisz, spójrz na Niego
od czasu do czasu, jak małe dziecko...
a On odpowie ci uśmiechem[3].

Zadanie uruchomienia akademii
wciągnęło go do tego stopnia w wir
pracy, że nawet chwila przeznaczona



na lekturę gazety wywoływała w nim
wyrzuty sumienia:

Przeżywałem chwile prawdziwego
żalu, intensywnego bólu, kiedy
widziałem z jednej strony swoją
własną nędzę, a z drugiej pilną
potrzebę Dzieła. Musiałem zaprzestać
moich lektur [...]. Aż cały trząsłem się
z oburzenia na siebie, że straciłem
czas i nadal go tracę... Czas, który
należy do mego Ojca - Boga![4]

Czy rzeczywiście tracił czas?

Robi się późno - twierdzi w swoich 
Zapiskach - Jest za dwadzieścia
dwunasta i nadal mam sprawy do
zapisania. Na dziś to ostatnia
Katarzynka: zapisałem wczoraj całą
kartkę, prosząc o modlitwę i
umartwienie, aby otrzymać nowe
światła od Boga, abym zyskał trochę
czasu i zwięźle uporządkował
wszystko to, co jest związane z
organizacją Dzieła, jakiej życzy sobie
Bóg[5].



Uważał, że z udzielania korepetycji,
do czego był zmuszony, powinien
zrezygnować, gdy tylko będzie to
możliwe. Jak jednak odzyskać te
godziny? Dlaczego Bóg nie dał mu 
spokoju i niezależności materialnej
dla jego rodziny, tak by on sam mógł
poświęcić się wyłącznie Dziełu?
Natomiast jest pewne i zostało
wielokrotnie sprawdzone, że Pan
zawsze przychodził w sukurs
domowi donii Dolores.
Nadzwyczajne w tych interwencjach
było to, że zawsze następowały one
dokładnie w ostatniej chwili, w taki
właśnie sposób, by rodzina została
uratowana i przywrócony jej został
spokój ducha, choć nigdy nie zostały
usunięte jej trudności materialne.
Wstydliwość, z jaką w domu
Escrivów traktowano biedę, czyniła
niemal niemożliwym zauważenie
wszystkich trudności, jakie przyszło
im znosić:



Bóg, mój Ojciec i Pan, zwykle obdarza
mnie radością pośród całkowitej
biedy, w jakiej przyszło nam żyć.
Pozostałym domownikom, poza
krótkimi chwilami, także udziela tej
samej radości i pokoju[6].

Założyciel Opus Dei był
przyzwyczajony do nieoczekiwanych
interwencji Opatrzności w
przypadku skrajnych trudności
ekonomicznych. Jako głowa rodziny,
obok misji otrzymanej od Boga,
musiał zajmować się w tym samym
czasie utrzymaniem swoich
bliskich[7].

***

Nie minęło nawet siedem miesięcy
od jego pobytu w Segowii, kiedy jego
dusza znowu zaczęła domagać się
odosobnienia: - Z każdym dniem
odczuwam coraz bardziej potrzebę
wycofania się na jakiś czas, żeby
prowadzić wyłącznie życie
kontemplacyjne: tylko Bóg, Jego



Dzieło i moja dusza[8]. Dlatego też,
gdy tylko się udało don Josemaríi
uzgodnić to z redemptorystami z
ulicy Manuel Silvela, udał się do ich
klasztoru, aby na własną rękę odbyć
rekolekcje. Było to 19 czerwca 1933
roku. Wszystko przebiegało
spokojnie, aż pewnego dnia z ulicy
zaczął dobiegać straszny hałas.
Grupa wyrostków, która znalazła się
w pobliżu kraty wejściowej i
zaopatrzona w kanister z paliwem
próbowała podpalić klasztor. Ksiądz
zbliżył się do okna, słysząc krzyki, by
następnie z powrotem zatopić się w
ciszy po tym, jak zobaczył, że
zaalarmowany brat furtian uzbroił
się w budzący respekt kij[9].

W gruncie rzeczy ta anegdota, tak
dokładnie opisana, nie była niczym
więcej niż niewielką dygresją, która
miała nieco odwrócić uwagę od tego,
co przydarzyło się księdzu
poprzedniego dnia - 22 czerwca, w
czwartek, wigilię święta



Najświętszego Serca Pana Jezusa. Jak
napisał z całą szczerością: 
Przeszedłem ciężką próbę, którą jakiś
czas temu przepowiedział mi o.
Postius[10].

(Ojciec Postius - klaretyn, który był
jego spowiednikiem w ciągu tych
miesięcy, gdy ojciec Sánchez się
ukrywał, zapowiedział mu, że czeka
go ciężka próba. Na ten temat don
Josemaría sporządził Katarzynkę: - O.
Postius, u którego się spowiadam od
chwili, gdy ukrył się o. Sánchez, gdy
ogłoszono dekret o rozwiązaniu
Towarzystwa [Jezusowego], 
powiedział mi także, że nadejdzie czas
próby, polegającej na tym, że nie będę
czuł tego nadprzyrodzonego
przynaglenia i miłości do Dzieła[11].

Ta bolesna próba miała się wziąć
stąd, że nie będzie odczuwał Boskiego
charakteru Dzieła[12]. Od chwili tego
ostrzeżenia minęło już półtora roku i



kapłan być może miał już nikłe jego
wspomnienie).

W czwartek wieczorem w
przeddzień święta Najświętszego
Serca Jezusowego don Josemaría
rozmyślał nad śmiercią. Jeśli
nadeszłaby w tej chwili, z jakim
nastawieniem by ją przyjął? Co
mogłaby mu zabrać? Zrobił rachunek
sumienia i uznał, że nie jest
przywiązany do niczego albo prawie
do niczego: - Dziś nie uważam, bym
był do czegoś przywiązany. Być może,
jak mi się wydaje, do miłości do
chłopaków i do wszystkich moich
braci w Dziele. Prosił więc Boga, że
gdy nadejdzie śmierć, by
zaprowadzić go przed Boskie oblicze,
nie zastała go przywiązanego do
czegokolwiek na tej ziemi[13].

Tego samego wieczora czekała go
próba jego oderwania. Stało się tak,
jakby Bóg na kilka chwil cofnął jasne
światło, które zapalił 2 października



1928 roku i pozwolił mu unosić się
wśród przeciwnych myśli, które
opadły jego umysł. Założyciel Opus
Dei w ten sposób opowiada o swoim
cierpieniu:

W samotności, na galerii kościoła
Nieustającej Pomocy, próbowałem
modlić się przed Jezusem w
Przenajświętszym Sakramencie
wystawionym w monstrancji, kiedy to
przez chwilę, bez jakiejkolwiek
konkretnej przyczyny, przyszła mi do
głowy ta najsmutniejsza myśl: „A jeśli
wszystko to jest bzdura, twój wymysł i
tracisz tylko czas... - i co najgorsze ze
wszystkiego – sprawiasz, ze również
inni tracą czas?”[14]

Nagła nadprzyrodzona pustka,
najgłębszy smutek pogrążył jego
duszę w goryczy (była to sprawa
kilku sekund - powiada - ale jakże
ciężkiego cierpienia!). Wówczas w
porywie hojności ofiarował Bogu
całą swoją wolę. Ofiarował Mu



wyrzeczenie się Dzieła, w przypadku
gdyby było ono przeszkodą na
drodze prowadzącej do Niego:

Jeśli nie należy do Ciebie - zniszcz je;
jeśli tak - umocnij mnie!

W ten sposób, niszcząc wszelką
możliwą niepewność, wyrzekając się
otrzymanej obietnicy
nieśmiertelności Dzieła, składał w
ofierze - niczym Abraham - swoje
dziecko, które pielęgnował od 2
października 1928 roku. Składał
także w ofierze wszelkie nadzieje
poprzednich dziesięciu lat, trwające
od chwili, gdy w Logroño zaczął
zanosić prośby: - Domine ut sit!
Natychmiast - dodaje don Josemaría -
Bóg potwierdził mi prawdę o Swojej
woli wobec Jego Dzieła[15].

***

Medytując w trakcie rekolekcji, don
Josemaría sporządził listę, jak to
nazwał, swoich aktualnych grzechów:



- Nieporządek. Obżarstwo. Wzrok.
Sen[16].

Na czym polegało to
nieuporządkowanie? Jak czytamy w
notatce sporządzonej pod koniec
rekolekcji, pod tytułem Działanie
natychmiastowe, środkiem przeciwko
nieuporządkowaniu było porzucenie
wszelkiej aktywności, która nie
byłaby bezpośrednio skierowana ku
służbie Dziełu:

Muszę zaprzestać wszelkich działań -
pisze - choćby miały naprawdę
charakter apostolski, które nie są
rzeczywiście skierowane na
wypełnienie woli Bożej, jaką jest Dz.
[Dzieło]. Cel: co tydzień chodziłem
spowiadać w siedem różnych miejsc.
Przestanę tam spowiadać, z
wyjątkiem dwu grupek dziewcząt z
uniwersytetu[17].

Nietrudno jest się dowiedzieć, w
jakich miejscach spowiadał
regularnie co tydzień. Wiemy o



przytułku Porta Caeli, Kolegium del
Arroyo, o chłopcach z Ventilli, o
Instytucie Terezjańskim z ulicy
Alameda, Akademii Veritas z ulicy
O’Donnell, dziewczętach z Kolegium
Wniebowzięcia NMP oraz wiernych z
kościoła Świętej Izabeli. Wszystko to,
nie licząc odwiedzin u chorych i
umierających w szpitalach[18]. U
Świętej Izabeli stawiał się zawsze w
konfesjonale z samego rana. Każdego
ranka słyszał pogrążony w lekturze
brewiarza lub słuchając spowiedzi,
jak gwałtownie otwierają się drzwi
kościoła i od wejścia dobiega odgłos
metalicznego pobrzękiwania. Był
ciekaw, co się tam dzieje, ponieważ z
konfesjonału nie był w stanie
zobaczyć drzwi. Pewnego dnia
podszedł więc do wejścia do kościoła.
Kiedy z hałasem otworzyły się drzwi,
stanął twarzą w twarz z mleczarzem
dźwigającym bańki po mleku
przeznaczone na wymianę. Zapytał
go, co robi.



- Ojcze, ja przychodzę co rano,
otwieram drzwi [...] i witam się: „Jezu,
to ja Juan mleczarz”.

Kapelan całkiem był zbity z tropu i
cały dzień powtarzał ten akt
strzelisty: - Panie, to ja - nędznik,
który nie potrafi Cię kochać tak jak
Juan mleczarz[19].

Jeśli chodzi o grzech obżarstwa, co
przezeń rozumiał ksiądz Josemaría?
Czy nie chodziło przypadkiem o to,
że aby polepszyć jedzenie i podnieść
na duchu rodzinę, przynosił do domu
od czasu do czasu jakiś deser? Moje
obżarstwo jest tego przyczyną[20] -
napisze, gdyż lubił słodycze. Ale co
mógł powiedzieć o głodzie, który -
wedle jego własnych słów - sprawiał,
że je za dużo chleba: myślę, że
popełniam grzech obżarstwa tym
chlebem, który ponadto sprawia, że
tyję i mam kłopoty z trawieniem? [21]

Jasne jest, że przy
niesatysfakcjonujących go wymogach



umartwienia, jego sumienie miotało
się pomiędzy obżarstwem a głodem.
Podczas rekolekcji napisał notatkę
dla spowiednika, w której czytamy: 
Pan bez wątpienia prosi mnie, Ojcze,
bym wzmacniał pokutę. Kiedy jestem
wierny w tym punkcie, wydaje się,
jakby Dzieło otrzymywało nowe
impulsy[22]. Oznaczało to, że
apostolski rozmach Dzieła miał
zostać zbudowany na zdwojonym
umartwieniu jego założyciela.

Jego zdolność do pracy i zapał
podczas wykonywania obowiązków
prowadziły go do wyczerpania.
Przeciw pokusie snu, która
opanowywała go nad ranem,
opracował następującą strategię:

Widząc, że jestem tak skłonny do
lenistwa - notował do wiadomości
swego spowiednika - że zamiast
wstać o odpowiedniej godzinie rano,
chcąc podobać się Chrystusowi,
muszę – niech Ojciec się nie śmieje -



oszukiwać się, mówiąc: „Potem
położysz się na chwilkę w ciągu dnia”.
I kiedy potem przed szóstą idę w
stronę Świętej Izabeli, wiele razy
żartuję sobie z tego ciężaru
śmiertelnego ciała, jaki dźwigam i
mówię: „Osiołku mój, muszę ci
sprawić zawód, aż do wieczora się nie
położysz”[23].

W końcu, jeśli chodzi o wzrok, jego
śmiałe i wymagające tytanicznych
wysiłków postanowienie Nie patrzeć,
nigdy! było bez wątpienia pilnowane
przez nadzwyczajne wyczulenie
sumienia, które stale czyniło
wymówki jego zmysłom.

***

Kilka miesięcy wcześniej w „Boletín
Oficial del Obispado de Madrid-
Alcalá” opublikowano okólnik don
Leopoldo Eijo y Garay, w którym
ogłoszono, że począwszy od 1
kwietnia 1933 zostają zniesione
hierarchie wojskowa i pałacowa.



Budynki, osoby i przedmioty
podlegające dotąd jurysdykcji
dworskiej przechodzą „pod wyłączne
zwierzchnictwo właściwych
ordynariuszy diecezjalnych, zgodnie
z normami prawa
kanonicznego”[24].

Po raz pierwszy kapelan Świętej
Izabeli dowiedział się o tym 23
marca, jak to zanotował w swoich 
Zapiskach:

Ma zniknąć jurysdykcja pałacowa.
Dziś rano spotkałem się z don Pedro
Povedą i powiedział mi on, że będzie
rozmawiał z księdzem Moránem i że
nadal pozostanę w Świętej Izabeli, jak
dotychczas. Mnie jest wszystko jedno.
Jestem synem Bożym. On o mnie dba.
Być może już wypełniłem swą misję w
tym miejscu[25].

Możliwe, że ta pierwsza informacja
dotarła do niego za pośrednictwem
don Pedro Povedy, sekretarza
Patriarchy Indii, gdyż to on właśnie



poradził mu, by złożył wizytę
Wikariuszowi Generalnemu
Madrytu, don Francisco Moránowi,
aby opisać mu swoją sytuację u
Świętej Izabeli. Wikariusz był prawą
ręką don Leopoldo i słyszał o don
Josemaríi od chwili, gdy ten otrzymał
po raz pierwszy zezwolenie
upoważniające do sprawowania
posługi w Madrycie, za
wstawiennictwem donii Luz
Casanovy. Jednak nie spotkali się
osobiście, dopóki nie stanęli twarzą
w twarz w metrze w styczniu 1931
roku. Umówili się na następny dzień
na rozmowę w wikariacie, gdzie
udzielono don Josemaríi wszelkiego
typu ułatwień, aby odnowić jego
jurysdykcje kapłańskie[26].

Pojęcie o tym, jak wysokie
mniemanie na temat don Josemaríi
miał don Francisco Morán, daje nam
to, co się stało na Komisji Rektorskiej
dawnej Jurysdykcji Pałacowej, której



sesja miała miejsce 29 kwietnia 1933
roku:

Poszedłem zobaczyć się z d. P. Povedą,
osobą tak dobrą i tak dla mnie
życzliwą, który mi powiedział, że
spotkali się wczoraj rektorzy
wszystkich Patronatów, które
przeszły pod zwykłą jurysdykcję. Gdy
omawiali sprawy personalne,
zdarzyło się, że ksiądz wikariusz
Madrytu (Morán), który
przewodniczył obradom, bardzo
pochwalił tego biednego osiołka, tak,
że d. P. Poveda bardzo się z tego
ucieszył. Kiedy wyszedłem z Instytutu
Terezjańskiego i złapałem „48”, jakiż
wstyd, jakiż głęboki żal dał mi odczuć
Pan z powodu tych pochwał księdza
wikariusza![27]

***

Po zakończeniu ośmiodniowych
rekolekcji w klasztorze
redemptorystów nastał czas, w
którym studenci zdążyli już



przystąpić do egzaminów i szykowali
się do letnich wakacji. Zanim
rozjechali się, ksiądz wykorzystał ich
ostatnie wspólne spotkanie, aby
udzielić im ostatnich rad i zaleceń.
Potem, w samym środku lata, gdy
wszyscy byli poza Madrytem, ksiądz
poczuł się bardzo osamotniony: Jak
bardzo czasem teraz jestem samotny!
- notuje 12 sierpnia - Musimy
otworzyć Akademię, cokolwiek
miałoby się stać, na przekór
wszystkim i wszystkiemu[28].

15 sierpnia urywają się Katarzynki.
Ale list napisany w Fonz 29 sierpnia i
skierowany do Juana J. Vargasa
dostarcza nam informacji na temat
jego miejsca pobytu:

Tylko kilka linijek - głosi pierwszy
akapit listu. - Jest noc z 29 na 30 i
doglądam mojego stryja, który nadal
jest w ciężkim stanie, choć opiera się
jego żelazna natura[29].



Z powodu choroby swego stryja,
prałata Teodoro, don Josemaría
odbył wraz z resztą rodziny dwie
podróże do Fonz. Przez to zostały
opóźnione zabiegi mające na celu
uruchomienie akademii. Już po
powrocie do Madrytu, obchodząc
kolejną rocznicę założenia Opus Dei,
don Josemaría odczuł ponaglenia
apostolskie, jak wynika z treści
Katarzynek:

1 X 1933. Jutro minie pięć lat od kiedy
ujrzałem Dz. [Dzieło]. Mój Boże, jakiż
surowy rachunek mi wystawisz! I
jakiż brak odpowiedzi na łaskę![30] 6
X 1933: Nie tracę spokoju, ale są
chwilę, gdy wydaje mi się, że głowa mi
wybuchnie, tyle rzeczy związanych z
Bożą chwałą - jego Dz. [Dziełem]-
buzuje we mnie i tak bardzo boli mnie
patrzenie na to, że nie krystalizują się
one w coś namacalnego[31]. 18 X
1933: Boli mnie głowa. Cierpię z
powodu braku mojej odpowiedzi na



łaskę i że nie widzę, żeby ruszyła się 
sprawa Dz. [Dzieła][32].

26 października przygotował notatkę
dla spowiednika. W niej pokrótce
przedstawiał przyczyny swej
niecierpliwości, przyznając się do
napadu zniechęcenia w obliczu
powolnego rozwoju Dzieła:

Męczy mnie aż do bólu głowy myśl, że
pozostawiłem nie spełnioną tę Wolę:
1) z powodu nieporządku w moim
życiu wewnętrznym [...] 2) ponieważ
nie dbam należycie - nie docieram, nie
ogarniam więcej - o chłopców, którzy
przychodzą do nas, wezwani przez
Niego[33].

Zaczynał się listopad i wciąż jeszcze
członkowie Dzieła nie znaleźli
odpowiedniego lokalu na potrzeby
akademii:

W tych dniach jeszcze raz zajęliśmy
się szukaniem mieszkania. Ileż



schodów i ileż niecierpliwości! On mi
wybaczy[34].

Ricardo, student architektury,
któremu ksiądz Josemaría podarował
„Historię Najświętszej Męki
Pańskiej”, z dedykacją, by szukał,
znalazł i pokochał Chrystusa, 4
listopada odwiedził mieszkanie przy
Martínez Campos. Don Josemaría
mówił mu o Dziele. Wyjaśnił mu, że
Pan Bóg chce, by to wezwanie z
nieba, o którym mówił, realizowało
się na ziemi i żeby miało charakter
powszechny; żeby było przeznaczone
dla całego świata i na wszystkie
czasy. Aby mu sprostać potrzebna
była grupa ludzi zakochanych w
Chrystusie, którzy uświęcaliby swą
pracę pośród świata i byliby jakby
przybici do Krzyża. Pełen
entuzjazmu, opowiada Ricardo,
„powiedziałem mu po prostu -
chciałbym być <<tym>>, ponieważ
nawet nie wiedziałem, jak nazywało
się <<to coś>>, co było Dziełem



Bożym”[35]. Od tej chwili ksiądz
zyskał jeszcze jednego
współpracownika przy otwieraniu
akademii:

Dnia 13 listopada 1933 [...]. W tych
dniach szukamy mebli do mieszkania.
Ich kupnem zajął się Ricardo F.
Vallespín. Przyjechał Isidoro,
ponieważ przygotowywany jest
kontrakt na jego nazwisko i - zawsze
w końcu zostaję sam – mimo tego, że
przyjechał, muszę sam uporządkować
tę sprawę[36].

2. Akademia DYA

W grudniu 1933 roku don Josemaría
rozpoczął nowy zeszyt swoich 
Zapisek następującą wiadomością: Po
pierwsze, poświęcony został Dom
Anioła Stróża. W dzień
Niepokalanego Poczęcia
spontanicznie ofiarowaliśmy się w ten
sposób naszej Matce [...]. Jak wielki
entuzjazm jest w naszych chłopcach,
aby załatwić sprawę domu![37]



A 30 grudnia zanotował ze skrywaną
radością: To jest pierwsza
Katarzynka, którą piszę w akademii
„DYA”, która jest naszym domem
Anioła Stróża[38].

W końcu miał do dyspozycji
wymarzoną akademię, którą nazwał
„DYA” (Bóg i Odwaga - Dios y
Audacia). Nazwa ta jakiś czas
wcześniej została zarezerwowana
dla pierwszego wydawnictwa, które
wsparli; ale Akademia je
wyprzedziła. Nazwa też pasowała
również ze względu na pierwsze
litery słów „Derecho y Arquitectura” -
„Prawo i architektura” - DYA, z
których to dziedzin prowadzono tam
zajęcia. Don Josemaría sporządził
rysunek godła, które miało być
namalowane na metalowej blasze i
umieszczone nad wejściem. Isidoro
zajął się wysłaniem go do warsztatu
w Maladze, który miał je
wykonać[39].



Mieszkanie pod numerem 33 na ulicy
Luchana, które zajmowała Akademia
składało się z bardzo niewielu
pomieszczeń. Mimo to pełniło ono
funkcję ośrodka kulturalnego, gdzie
studenci brali udział w zajęciach lub
spotkaniach. W rzeczywistości było
to coś więcej niż zwykły ośrodek
akademicki, było to miejsce formacji
chrześcijańskiej młodzieży
akademickiej, która mogła się tu
spotkać i skorzystać z kierownictwa
duchowego u księdza. Don Josemaría
starał się, by wszystko
funkcjonowało niczym dom
rodzinny. Myśl tę wyraził w
następujących słowach: Dla tych od
Świętego Rafała, akademia nie jest po
prostu akademią. Jest ich domem[40].

Już wcześniej napisał także: W
akademiach znajdzie się porządna i
wygodna sala do nauki z dobrą
biblioteką, przeznaczona dla
chłopaków Świętego Rafała[41].
Podkreślanie wygody, chociaż pełne



dobrych intencji, nie miało wiele
wspólnego z pierwszą siedzibą. To,
co z przesadą nazwane zostało
czytelnią, było pokojem dość ciasnym
i niezbyt przytulnym, pozbawionym
innych ozdób niż wspomniany już
wizerunek Najświętszej Panienki z
Katechizmu. Pokój, w którym
przyjmował ksiądz, był jeszcze
mniejszy. Jeśli czymś mógłby się on
szczycić, to surową powagą wnętrza.
Na stole leżała czaszka, zaś na
ścianie powieszono surowy,
drewniany, czarny krzyż, na którym
nie było postaci Chrystusa. Jeśli ktoś
ciekawski pytał o znaczenie tego
pustego krzyża, kapłan mawiał: On
czeka na swojego Ukrzyżowanego, a
tym Ukrzyżowanym masz być ty[42].

Późnym wieczorem, gdy ksiądz
wracał ze słuchania spowiedzi lub z
odwiedzin u chorych, albo z
prowadzonych przez siebie
wykładów, swój gabinecik oraz
wszystkie inne pokoje zastawał



zapełnione studentami. Pomimo że
czuł się całkiem wyczerpany ze
zmęczenia, panował nad sobą i
schroniwszy się w kuchni,
przygotowywał się, by odbyć osobiste
rozmowy z młodymi ludźmi i
wysłuchać ich spowiedzi. Tylu było
penitentów, którzy przewijali się
przez to miejsce, że w żartach
twierdził, że kuchnia była zupełnie
jak katedra[43].

Gdy tylko wyszli z trudem z jednych
tarapatów finansowych, wpadali
zaraz w następne. Dzięki sumie
zebranej ze skromnych składek
wszystkich uczęszczających do
Akademii, jak wspomina Lázaro,
rzeźbiarz, z dużym trudem mogli
zapłacić miesięczny czynsz. Nabycie
prostego zegara na ścianę napotykało
się na cały szereg drobnych
niepowodzeń. Trzy razy niemal byli
w stanie go kupić. Ale trzy razy
pojawiały się pilniejsze potrzeby. W
końcu podarowała go im księżna de



Humanes, zabroniwszy im, by go nie
przejedli[44]. To prawda, że
starannie planowali wydatki, ale na
cóż się to zdawało skoro brakowało
im zupełnie dochodów? Niewielka
suma, którą na wszelki wypadek
zachowali na samym początku,
została przeznaczona na opłatę za
zezwolenie na otwarcie tego ośrodka
nauczania[45]. Dla don Josemaríi
istotne było to, że nareszcie miał do
dyspozycji narzędzie dla swego
apostolstwa i miejsce odpowiednie,
by prowadzić „życie rodzinne” z
innymi członkami Dzieła. To znaczy
miejsce, gdzie mogłyby się odbywać
spotkania i gdzie jego synowie
mogliby otrzymywać formację: brać
udział w wykładach, pogadankach
czy spotykać się z księdzem.

W miesiąc od chwili wynajęcia
mieszkania na ulicy Luchana, zaraz
po tym, jak zakończyło się
urządzanie wnętrza zdarzyło się coś,
co wprawiło obecnych w osłupienie.



Miało to miejsce 5 stycznia 1934
roku, w wigilię Objawienia
Pańskiego. „Ojciec zaproponował
nam, małej grupce jego synów,
którzy tam się zgromadzili -
wspomina Ricardo F. Vallespín -
żebyśmy na początek roku
akademickiego 1934/1935, w
październiku 1934 roku przenieśli
naszą siedzibę do większego domu,
gdzie niektórzy z nas mogliby
mieszkać i gdzie można by było mieć
kaplicę z Panem Jezusem w
tabernakulum”[46]. Był to jedyny
sposób, by poznali i przyjęli ducha
Dzieła, poprzez współżycie z Ojcem,
słuchając wyjaśnień z jego własnych
ust, naśladując go i przyglądając się
jego zachowaniu.

(Wydaje się, że nie wszyscy
podzielali optymizm dewizy domu -
„Bóg i Odwaga” - jak wynika z
opowieści założyciela Opus Dei na
temat jednego ze swych księży: - Jak
tylko otworzyliśmy dom Anioła



Stróża, już doradzał mi jeden z moich
braci księży - dość zakłopotany - bym
go zamknął, ponieważ okaże się
niepowodzeniem. W końcu <nie będę
opowiadał całej tej historii> nie
zamknąłem go i był to nieoczekiwany
sukces, pełen)[47].

Ledwie otworzono Akademię, której
prowadzeniu towarzyszyły
nieprzerwanie trudności, już don
Josemaría odczuł niecierpliwie
pragnienie znalezienia nowego,
większego domu. Dokładnie mówiąc,
nie był to niepokój, ale
posłuszeństwo rytmowi Bożych
przynagleń: Pośpiech. To nie
pośpiech. To Jezus nas ponagla[48].
Rzeczywiście, wydawało się, że Bóg
go mobilizuje, uczestnicząc w całym
przedsięwzięciu. Nie minęły nawet
trzy dni, gdy jedna hojna dusza
ofiarowała mu bardzo istotną sumę,
jako jałmużnę, którą on zachował na
potrzeby nowego ośrodka, który miał
zamiar otworzyć, jak zanotował w



dniu swoich urodzin - 9 stycznia 1934
roku[49].

***

Za każdym razem, gdy kapelan
zbliżał się do kraty, by rozdać
komunię zakonnicom w Świętej
Izabeli, przypominał sobie ten Boży
głos: - Miłość wyraża się w czynach, a
nie w gładkich słowach. (Jednakże -
mówił sobie z bólem - jakże gnuśne
życie prowadzę, jakimż jestem
nędznikiem! Jak długo jeszcze, o Jezu?
Jak długo jeszcze?)[50]. To
wspomnienie było niczym ukłucie
ostrogi zmuszające go do
gwałtownego przyspieszenia w jego
planach apostolskich. Ledwie
przeniósł się z ulicy Martínez
Campos na Luchana i ledwie
zorganizował akademię, już zaczął
planować przedsięwzięcie o
większym zasięgu.

Kiedy „chłopcy Josemaríi” - jak
nazywał Santiago młodych ludzi,



których jego brat sprowadzał do
mieszkania przy Martínez Campos -
przenieśli się do Akademii,
Escrivowie zdali sobie sprawę, że
ksiądz szykował się do założenia
niezależnego domu. Jego brat, osoba
prostoduszna i pozbawiona
wszelkich przesądów, często o tym
wspominał.

Każdego dnia, gdy wychodziłem z
domu matki - opowiadał don
Josemaría w wiele lat później - 
przychodził mój brat Santiago,
wkładał ręce do moich kieszeni i
pytał: co tam znowu wynosisz do
swego gniazdka?[51]

W mieszkaniu donii Dolores były
dobrej jakości meble, urządzenia i
przedmioty, które udało się uratować
w trakcie długich wędrówek z
Barbastro do Madrytu, jednak pod
względem sytuacji materialnej nie
miał czego zazdrościć domowi Anioła
Stróża. Oba domy utrzymywały się



tylko cudem[52]. W tym okresie
Carmen, siostra don Josemaríi,
zaczęła wykorzystywać w praktyce
umiejętności zdobyte w szkole
nauczycielskiej w Logroño[53].
Escrivowie dość dobrze znosili
trudności i pokładali wielką nadzieję
w Opatrzności[54].

Zdecydowany, by ulżyć ciężarom,
jakie spadły na jego rodzinę,
postanowił zaoszczędzić na
wynajmie mieszkania na Martínez
Campos i przenieść się do domu
przeznaczonego dla kapelana Świętej
Izabeli. Skonsultował się z
wikariuszem diecezji i otrzymał
pozwolenie, by zwrócić się z
podaniem do Ministerstwa Spraw
Wewnętrznych (Ministerio de
Gobernación), które było poparte
listem siostry Maríi od Najświętszego
Sakramentu, przełożonej
zgromadzenia. Wyjaśniał w nim, że
pełni swe obowiązki bez żadnego
oficjalnego wynagrodzenia z tego



tytułu i prosił, by zezwolono mu na 
zajęcie, z racji pełnienia obowiązków
kapelana, domu w obrębie klasztoru,
który jest przeznaczony dla osoby
sprawującej tę funkcję[55]. Podanie
nosi datę 26 stycznia 1934 roku.
Zanim je wysłał przemyślał sprawę
w obecności Bożej i uznał, że należy
uczynić ten krok, aby otrzymać
oficjalną nominację i ustabilizować
nareszcie swoją sytuację kanoniczną
w Madrycie[56].

W pięć dni później otrzymał
odpowiedź, że: „Zapoznawszy się z
Księdza podaniem z prośbą o
otrzymanie prawa do korzystania z
domu, z powodu tego, że pełni ksiądz
tymczasowo obowiązki Kapelana
Wielebnych Sióstr Augustianek
bosych z klasztoru Świętej Izabeli i z
popierającą podanie informacją ze
strony tego zgromadzenia,
zdecydowano się przyznać księdzu to
prawo”. Odpowiedź unikała
wszelkich wzmianek o



nominacji[57]. Ale rektorowi Świętej
Izabeli, którego nie poproszono o
opinię, nie spodobała się inicjatywa
kapelana i zakonnic, a jeszcze mniej
decyzja władz cywilnych. Z tego
powodu, a także by zaoszczędzić
sobie nieprzyjemności, chwilowo
don Josemaría zdecydował się nie
zajmować domu w klasztorze Świętej
Izabeli. Wbrew temu, co mógł
przypuszczać rektor, zrobił to jednak
z innych przyczyn, które przywołuje
w sposób uporządkowany w swoich
Katarzynkach:

Przyczyny? 1) Ponieważ moi chłopcy
nie mogą tam mieszkać, więc ja też
nie. 2) Ponieważ nie wypada bym
mieszkał w klasztorze, gdyż bardziej
zwiążę z moimi chłopcami, gdy będę
pragnął się usamodzielnić. 3)
Ponieważ Jezus chce, aby w przyszłym
roku powstał internat, a ja
powinienem tam zamieszkać[58].



W tym okresie Santiago odwiedzał
już „gniazdko” brata przy ulicy
Luchana. Donia Dolores i Carmen
także domyślały się, co kryje się za
fasadą Akademii i za apostolstwem
don Josemaríi[59], który nie miał
innego wyjścia, jak utrzymywać
przez pewien czas w niepewności
swą rodzinę, po tym, jakogłosił im
pozytywną odpowiedź Ministerstwa
Spraw Wewnętrznych. W domu
Escrivów zaczęły się przygotowania
do przeprowadzki i rodzina coraz
częściej pytała, kiedy przeniosą się
do mieszkania w Świętej Izabeli.
Jednak ksiądz zwlekał. Szukał
wymówek. Unikał tego tematu. Nie
otwierał ust.

Skąd ten opór przed przyjęciem tego,
co oznaczałoby znaczącą
oszczędność na czynszu? Dlaczego w
końcu nie przenoszą się do Świętej
Izabeli? 10 lutego zniecierpliwiona
ogólnikowymi i niezadowalającymi
odpowiedziami rodzina zebrała się w



komplecie i wprost poruszyła tę
kwestię. Po co mieszkamy w
Madrycie, gdzie jest nam tak ciężko?
- pytali. A kapłan znosząc te pytania,
podczas gdy w powietrzu wisiała
burza, w cichości ducha mówił Bogu:
- Już Ty wiesz, dlaczego jestem
tutaj[60].

I założyciel Opus Dei myślał o
przyczynach, które kilka dni
wcześniej w jasny sposób wyłożył w
Katarzynkach.

***

Podczas spotkań z wikariuszem
generalnym don Josemaría ze
szczegółami opisał formację
chrześcijańską, jaką prowadził w
Akademii DYA: spotkania, kursy
religijne, lekcje łaciny, cykl
wykładów na temat apologetyki...
oraz kręgi studiów, spowiedź i
pogadanki formacyjne[61]. Nadszedł
marzec i po tym, jak ustalił z
redemptorystami, że ci udostępnią



mu kaplicę, zaczął prowadzić
rekolekcje. Raz na miesiąc w
niedziele rano spotykało się tam
dwudziestu lub trzydziestu
chłopców. Rekolekcje kończyły się po
południu[62].

Nadal prowadzili niedzielną
katechezę w Kolegium del Arroyo i
odwiedzali chorych lub przyłączali
się do już organizowanych katechez
w innych dzielnicach. Te dzieła
miłosierdzia nadal związane były z
pewnym niebezpieczeństwem, jak
widać z tego, co przydarzyło się
Manolo Sainzowi de los Terreros i
jego kolegom. Pewnej niedzieli, po
zakończeniu katechezy Manolo wraz
czterema czy pięcioma innymi
studentami udał się, by odwiedzić
biednych w Vallecas. Nagle zaszła ich
od tyłu grupa ponad dwudziestu
indywiduów. Manolo dostał tyle
ciosów i kopniaków w głowę, że
tamci uznali go za martwego.
Podobny był stan pozostałych.



Jednemu z nich, ciężko rannemu
Álvaro del Portillo, całemu
zakrwawionemu i ze straszną dziurą
w głowie udało się uciec[63].

Informacje na temat działalności
apostolskiej prowadzonej w
Akademii DYA rozprzestrzeniały się
bardzo szybko w kręgach
studenckich i kościelnych Madrytu.
Zapał kapelana Świętej Izabeli i jego
nowe spojrzenie na życie
chrześcijańskie, które wiązało się z
wymaganiem świętości od
wszystkich, torowały sobie powoli
drogę. Don Josemaría zauważył także
z radością podczas rozmów z
wikariuszem generalnym, jak ten
powtarza jako swoje idee, które
miały początek w duchu Dzieła:

W zeszły poniedziałek spotkałem się z
księdzem wikariuszem Madrytu.
Poszedłem do niego ze sprawami
klasztoru Świętej Izabeli.
Rozmawialiśmy o wielu sprawach, o



naszym apostolstwie, o chłopakach...
Ksiądz Morán ucieszył się i bardzo się
zmienił. Poprzednio naciskał na mnie,
żebym ubiegał się o katedrę, teraz zaś
powiedział mi: nie potrzeba księży-
nauczycieli, ani księży-profesorów,
lecz księży, którzy formują nauczycieli
i profesorów[64].

W kilka dni po tej wizycie, 1 marca,
nadarzyła się don Josemaríi
sposobność rozmowy z biskupem
Cuenki, don Cruzem Laplaną, tym
samym, który obiecywał donii
Dolores kanonię dla jej syna. Był
zobowiązany wyjaśnić mu, dlaczego
odrzucił ofertę tak hojnej prebendy.
Przy okazji w ogólnym zarysie
opowiedział mu o Dziele[65].
Wówczas ksiądz biskup zrozumiał, w
którą stronę kierowały się
apostolskie wysiłki don Josemaríi, i
zaofiarował mu pomoc, by
wydrukować w Cuence w formie
książeczki, bardzo tanio, rozważania
duchowe, które miałyby służyć



młodzieży z Akademii podczas
medytacji. Do tego don Josemaría
nawiązał w liście do księdza
wikariusza z 26 kwietnia:

W tym klasztorze redemptorystów -
pisze w jednym akapicie - ogłoszono
już kolejny dzień skupienia na
pierwszą niedzielę maja i z Bożą
pomocą mam nadzieję, że będzie
bardzo owocny, ponieważ studenci
bardzo dobrze zareagowali na
poprzednie takie rekolekcje.

Jestem przekonany, że Pan błogosławi
tym młodym, którzy prowadzą
Akademię, dzięki której mamy tyle
ułatwień w prowadzeniu naszego
apostolstwa kapłańskiego wśród
intelektualistów, wypełniając z drugiej
strony jasną wolę Boga względem
mnie, bym „ukrył się i zniknął” [...].

Z przyczyn materialnych, za zgodą
księdza biskupa Cuenki, wydawana
jest broszurka - potem ukazać się
mają następne - w „Imprenta



Moderna” (Drukarni Współczesnej),
dawnej „Imprenta del
Seminario” (Drukarni Seminaryjnej),
w tej siedzibie biskupstwa (tzn. w
Cuence)[66].

Jako przeciwwaga, po Madrycie
krążyły także fałszywe i wypaczone
informacje na temat tego, co się
dzieje w Akademii. Odkrył to kapłan,
gdy pewnego majowego dnia
odnawiał swoje zezwolenia na
prowadzenie posługi. Poszedł
zobaczyć się z księdzem Moránem,
który bardzo uprzejmie zadzwonił
do biur diecezjalnych i wydał
konieczne polecenia, by się nim
zajęto. Gdy petent zbliżał się do
okienka w biurze, usłyszał, jak jeden
z urzędników kurii mówił do innego:
- To ten, co ma sektę apostolską. Don
Josemaría najspokojniej w świecie
podszedł i powiedział do niego:



- Proszę posłuchać. Mam nadzieję, że
nie obrazi się ksiądz, gdy mu powiem
jedną rzecz.

Tamten patrzył na niego, troszkę
zdezorientowany i don Josemaía
powtórzył z uśmiechem:

- Naprawdę się ksiądz nie obrazi?

- Nie, dlaczego?

- No więc - ani nie sektę, ani nie
apostolską.

Tamten z okienka:

- A skąd ksiądz wie, że mówiłem o
księdzu?

- Nie mam żadnych wątpliwości.

- Ksiądz jest bardzo drażliwy -
odpowiedział bezczelnie tamten z
okienka.

Wtedy wciąż z uśmiechem i bardzo
przyjaźnie powiedziałem mu, że o



wszystkim, co robię, jest stale
informowany ksiądz wikariusz. I
dobry G. C. opowiedział mi (wyrwało
mu się, gdyż był rozkojarzony), że już
kilka razy oskarżano mnie z powodu
Dzieła. Mówił o jakimś liście... i
niestosownych kpinach z czaszki i
krzyża w Dyrekcji[67].

Wkrótce po tym incydencie przy
okienku, w poniedziałek 28 maja,
don Josemaría znalazł po powrocie
do domu list z kurii, z prośbą, by
stawił się u księdza Morána. Nie
trzeba było wielkiej wyobraźni, by
domyślić się, co wiązało się z tym
spotkaniem. Następnego dnia udał
się do wikariatu i po powrocie do
domu w ten sposób streścił
zasadniczą treść rozmowy:

Ksiądz wikariusz przyjął mnie bardzo
serdecznie. Poprosił, żebym usiadł (ci,
którzy częściej odwiedzają wikariat
dobrze wiedzą, jak wiele znaczy ten
szczegół) i powiedział mi: „Niech



ksiądz mi powie, czym jest ta
Akademia DYA”. Załatwiłem sprawę
po mojej myśli. Ksiądz Morán z na
wpół przymkniętymi oczyma słuchał,
od czasu do czasu kiwając głową.
Powiedziałem mu w zasadzie co
następuje: 1) że jego pytanie sprawiło
mi wielką przyjemność. Że w moich
listach (piszę do niego regularnie)
pisałem o tej sprawie, celowo opisując
te rzeczy, które mogłyby dać powód
do kolejnych pytań. 2) Opisałem całą
zewnętrznąhistorię od 2 października
1928 roku. 3) Zwróciłem jego uwagę
na to, że wybraliśmy ulicę Luchana,
wiedząc, że tam mieszka jeden z jego
bliskich przyjaciół, nie mamy bowiem
nic do ukrycia. 4) Opowiedziałem o
moich synach księżach, chwaląc tych,
których znał, jak powinien to czynić
ojciec. 5) Powiedział mi, żebym nie
zaprzestał rekolekcji w okresie
wakacji. 6) Powiedział mi także, że
mam już zezwolenie na publikację
„Różańca świętego” i 7) - i to jest
najlepsze - poprosił mnie (jakby nie



było teologów i zgromadzeń ad hoc w
Madrycie), żebym sporządził plan
nauk religijnych dla studentów[68].

Wychodząc z siedziby biskupstwa,
błogosławił wszystkim aniołom z
chórów niebieskich za to, że
umożliwili, by ta rozmowa potoczyła
się we właściwy sposób. Za radą
swego spowiednika opowiedział
tylko o „zewnętrznej” stronie dziejów
Dzieła. Strona wewnętrzna,
kształtowanie stworzenia
duchowego, była prywatną sprawą
jego duszy. Rozpatrując tę sprawę
sam przed sobą, ciągnął:

Teraz dwa słowa: czy działamy w
ukryciu? W żaden sposób. Co by się
mówiło na temat brzemiennej kobiety,
która usiłowałaby wpisać do rejestru
cywilnego i parafialnego swoje jeszcze
nienarodzone dziecko? ... Albo gdyby
chciała, by został przyjęty na studia
na Uniwersytecie? Proszę pani -
powiedzieliby jej - niech pani zaczeka.



Niech najpierw przyjdzie na świat,
niech podrośnie i rozwinie się... Tak
więc w łonie Kościoła katolickiego
istnieje byt nienarodzony, ale
obdarzony własnym życiem i
działający samodzielnie, jak dziecko
w łonie matki... Spokojnie: nadejdzie
jeszcze odpowiedni moment, by go
zapisać, by prosić o odpowiednie
aprobaty. Na razie władzy kościelnej
będę zdawał relację z całej naszej
działalności zewnętrznej - tak jak to
robiłem dotąd - nie przyspieszając
całej tej papierkowej roboty, na którą
przyjdzie pora. Taka jest rada o.
Sáncheza i ks. Pedra Povedy oraz -
dodam - zdrowego rozsądku[69].

Następnie z dużą dozą zdrowego
rozsądku i zmysłu
nadprzyrodzonego komentuje:

Widzą nas. Zwracają na nas uwagę.
Dobrze. Przecież, jeśli pali się ogień,
nie da się uniknąć dymu, ciepła i
światła? Tak samo czyniąc Dzieło, nie



da się uniknąć dymu kalumnii i
szemrania, ani ciepła naszych prac
apostolskich, ani światła Bożej
Miłości, uzewnętrzniającej się w
naszym przykładzie i w naszych
słowach[70].

Zaczął zdawać sobie sprawę z tego,
co miało oznaczać owo ukryć się i
zniknąć oraz z wysokiej ceny, jaką
przyjdzie zapłacić, wcielając w życie
tę dewizę odnośnie Dzieła.

3. Rektor Świętej Izabeli

W maju 1934 roku, w niecały rok po
kilkudniowych rekolekcjach don
Josemaría znowu poczuł potrzebę, by
pobyć sam na sam z Bogiem. (Jak
dobrze by mi zrobiły dwa lub trzy
miesiące samotności spędzone na
modlitwie i pokucie!)[71]. Ale któż
mógł to przewidzieć, że jak tylko
rozpoczął swoje rekolekcje u
redemptorystów, 16 lipca, miał już
niewielką ochotę, by je odbyć[72]. Po
pierwsze, aby pobudzić się do



skruchy, spisał na długiej liście
dotychczas otrzymane łaski. Było to
zdumiewające - Niezliczone łaski,
niektóre nadzwyczajne. Dzieło Boże!
[73]

Następnie medytował nad swoim
powołaniem kapłańskim. Rozważał
przynaglanie Pana w sprawie, która
została mu powierzona i opór
niektórych kapłanów, którzy nie
podzielali jego zapału[74].
Prześledził w myślach pracę
wykonaną w akademii... i poczuł się
zupełnie nieusatysfakcjonowany tym
wysiłkiem i rezultatami dotychczas
uzyskanymi: Przyjrzałem się temu i
widzę, że stoimy w miejscu. Do tego
stopnia, że można powiedzieć, że
„Dzieła nie ma”. Co teraz? Zobaczmy,
co zrobiliby święci[75].

Pragnął zmierzyć się z wyborną
roztropnością świętego Ignacego,
który zdobywał się nieraz na wielką
odwagę. Medytował nad świętą



determinacją Teresy od Dzieciątka
Jezus, która także nie robiła ze swym
życiem ceregieli. W końcu zrobił
rachunek sam ze sobą. Jakie
postanowienia powziął? Co zrobił, by
zdobyć większy lokal dla Akademii
DYA? Jak spożytkował tę znaczną
sumę pieniędzy, którą Bóg mu zesłał
na początku roku? Wtedy wydało mu
się, że tą samą drogą, jaką trafiło do
niego 6 000 peset, mógłby za jednym
zamachem uzyskać wszystkie
pieniądze, które były mu potrzebne
na rzecz akademii. Zachęcony tą
myślą modlił się tymi słowami: Dalej,
Panie, za jednym zamachem.
Dlaczego nie dasz nam od razu
wszystkiego? Wciąż czekam[76].
(Pieniądze wymagały jeszcze wielu
próśb).

Jednym ze smutniejszych
doświadczeń apostolskich don
Josemaríi było to, że tuż po wyjeździe
na wakacje po zakończeniu roku
akademickiego wielu młodych ludzi



znikało jak kamień w wodę. Ginął po
nich ślad. Każdej jesieni musiał
zaczynać od nowa z kilkoma, bardzo
niewieloma weteranami. Ale gdy
powrócił do tego problemu latem
1934 roku, zanim studenci wyjechali
z Madrytu, wpadł na znakomity
pomysł: poprosić ich o adres miejsca,
do którego udadzą się na wakacje, by
co miesiąc przesyłać im rodzaj
gazetki zatytułowanej „Wiadomości”
(Noticias), aby wesprzeć ich w ich
życiu wewnętrznym i ułatwić
ciągłość apostolstwa. Wspierany
przez tych, którzy pozostali w
Madrycie, wydrukował te ulotki na
powielaczu, w najprostszy sposób i
rozesłał przed swymi rekolekcjami.
W dwa tygodnie później, wyszedłszy
od redemptorystów, znalazł na stole
jakieś pół setki listów. Odpowiedział
na nie z radością, udzielając rad
odpoczywającym na wakacjach[77].

W pierwszych dniach sierpnia, w
pełni lata, don Josemaría wraz ze



swymi ludźmi chodził po całym
Madrycie w poszukiwaniu wolnego
domu lub mieszkania. W końcu
znaleźli dobrze położony, duży dom,
zdolny pomieścić akademię oraz
akademik dla studentów. Ale aby
zacząć rozmowy z właścicielem
potrzeba było 25 000 peset.
Natychmiast rozpoczął ksiądz
kampanię modlitw, pisząc na prawo i
lewo. Trzy z jego listów noszą datę 5
sierpnia 1934 roku i we wszystkich
trzech powtarza się ten sam motyw:

Odpraw triduum do naszej Matki
Niepokalanej, prosząc o 25 000 peset,
których nam teraz pilnie potrzeba. My
tutaj „prosimy Boga i ciężko
pracujemy”*, ale potrzebujemy
modlitwy wszystkich[78]. A w innym:

Słuchaj, mam prośbę: odpraw
triduum do Naszej Matki
Niepokalanej, aby, jeśli taka jest Wola
Boża, zesłał nam 25 000 peset,



których brakuje nam na dom Anioła
Stróża[79]. A w trzecim:

Internat. Jest to konieczne. Staramy
się, ale na razie nie mamy pieniędzy.
Pomóż nam: proś i spraw, by inni
prosili. Musimy zanudzić naszego
Boga Ojca. Chociaż wydaje się, że
Najświętsza Panienka śpi i nie zwraca
na nas uwagi, pomoże nam...
Będziemy mieli cały dom Anioła
Stróża! Nie możesz w to wątpić [...].

Słuchaj Manolo, przyjdź jak dziecko
przed Najświętszy Sakrament i wołaj
do Jezusa słowami takiej oto
modlitwy - prostej, pełnej ufności,
odważnej... i wytrwałej: „Panie,
potrzeba nam - to wszystko dla Ciebie
- 25 000 peset w brzęczącej
monecie”[80].

30 sierpnia don Josemaría w
towarzystwie Juana J. Vargasa i
Ricarda F. Vallespína odprawił mszę
w Sanktuarium na Wzgórzu Aniołów
(Cerro de los Angeles), w pobliżu



Madrytu. Podczas dziękczynienia po
Mszy Świętej zbudził się w nim jak
gdyby nadprzyrodzony instynkt, tak
jemu właściwy, by uciekać się zawsze
do wstawiennictwa Matki Bożej.
Wtedy poświęcił Dzieło Najświętszej
Maryi Pannie[81].

Sierpień był ciężkim miesiącem, jak
sam przyznał tego samego dnia:

Ileż łez, o tej porze, z powodu moich
grzechów i z powodu domu Anioła
Stróża! Wizyty, odmowy, zamknięcie
się ludzkich horyzontów... Ale z Tobą,
Jezu, pomimo mojej nędzy, pójdziemy
naprzód[82].

Zrobili skrupulatny rachunek
wydatków i wpływów, jakie
przyniósłby cały kompleks akademii
i akademika. Sprawdzili bieżące
rachunki Isidoro Zorzano i José Maríi
G. Barredo i z wielkim trudem
zapłacili zastaw i zaliczkę za
mieszkania znajdujące się w domu
przy ulicy Ferraz 50: dwa położone



na pierwszym i jedno na drugim
piętrze. „Przejęliśmy dom na
początku września - wspomina
Vallespín - przeprowadzono prace
murarskie, konieczne, by
połączyćdwa mieszkania i
zainstalować w jednej z łazienek
prysznice, które służyłyby przyszłym
rezydentom i zaczęliśmy je
meblować”[83].

Zanim zaczęły się prace murarskie,
zabrakło im około 15 000 peset.
Znowu don Josemaría musiał pisać z
prośbą o pomoc. Wszystkie listy z 6
września zawierały w zasadzie tę
samą myśl:

Mamy tu wiele kłopotów - opowiadał
zaprzyjaźnionemu księdzu, don
Eliodoro Gilowi - wynajęliśmy nowy
dom przy Ferraz 50. Istnieją bardzo
piękne projekty szybkiej przebudowy,
bardzo sensowne, ale po podliczeniu
naszych zasobów brakuje nam 15 000
peset, które nie wiadomo skąd wziąć.



Polecaj bardzo tę intencję podczas
Mszy Świętej i podczas swojej
modlitwy[84].

W innym z tych listów pisał:

Bardzo się martwimy tymi pieniędzmi
[...]. Nie będę kłamał: po ludzku
patrząc, nie widzę żadnego
rozwiązania. Ale rozwiązanie się
znajdzie. Nie możemy się wycofać.
Modlitwa, modlitwa i jeszcze raz
modlitwa[85].

Jedynie w liście do wikariusza
generalnego, także napisanym 6
września, nie wspomina o kłopotach
materialnych i zdania są gładkie i
beztroskie:

Drogi i czcigodny Księże Wikariuszu!
Jeszcze raz zajmuję uwagę Waszej
Wielebności, aby zawiadomić Waszą
Wielebność o nowej siedzibie
Akademii DYA: ulica Ferraz 50.
Wynajęli trzy mieszkania, jedno na
Akademię i dwa na akademik. Dom



wygląda bardzo ładnie. Nie
przeprowadzą się wcześniej niż w
połowie miesiąca[86].

Jasne jest, że don Josemaría chciał
zamknąć sobie drogę odwrotu. Czy
mógłby jeszcze się wycofać, po tym
jak oficjalnie zawiadomił księdza
wikariusza o nowej siedzibie
akademii i akademika? Ostatnie
słowo należało do Boga.

***

W tym okresie w jego Zapiskach
pojawia się znacząca luka
obejmująca kilka tygodni, którą
kończy takie oto zdanie: Biedne
Katarzynki! Ile rzeczy zapomniałem
zanotować![87] Jakby tego było mało,
nie wznowi ich aż do drugiej połowy
listopada, przerywając ciszę taką
bezładną notatką:

20 listopada 1934: Już w domu Anioła
Stróża - na ulicy Ferraz - piszę dziś w
końcu kilka słów w tych



Katarzynkach. Piszę, by pisać;
ponieważ jest tyle spraw wartych
odnotowania, że nic więcej nie
powiem[88].

Przynajmniej przenieśli już się na
ulicę Ferraz. W między czasie
rozwiązał się problem materialny,
który poprzednio spędzał im sen z
powiek. Rzeczy miały się tak: 16
września don Josemaría wyjechał z
Madrytu do Fonz, gdzie przebywali
jego matka i rodzeństwo, aby zająć
się sprzedażą ziemi, która im
przypadła w spadku po zmarłym w
zeszłym roku don Teodoro. Podróż
była malownicza, gdyż ksiądz dzielił
przedział w pociągu z pewną
madrycką rodziną, która wiozła ze
sobą małpkę dla rozrywki w trakcie
podróży. Ksiądz, nie interesując się
towarzyszami podróży, skracał sobie
czas, zajmując się wyszukiwaniem
kościołów w mijanym krajobrazie: 
Zająłem się - już od samego Madrytu -
takim Bożym sportem: obserwowałem



horyzont, aby powiedzieć coś
Jezusowi w obecnemu w
tabernakulach mijanych po drodze
kościołów[89].

Noc spędził w Monzón i następnego
dnia, już w Fonz, uznał, że nadszedł
czas, by przedstawić rodzinie
trudności materialne i porozmawiać
z nimi o Dziele. Potem napisał do
pozostałych w Madrycie z wielką
radością, jakby zrzucił z barków
ciężar, który dźwigał od wielu lat:

Fonz, 17 września 1934.

Niech Jezus was zachowa.
Przyjechałem dziś o piątej po
południu. Rozmawiałem z Mamą i
rodzeństwem: bardzo polecałem tę
sprawę świętemu Rafałowi... i nas
wysłuchał. Moja Mama napisze do
Was kilka słów. Jutro pojadę do
Barbastro z moją siostrą Carmen, aby
załatwić sprawę[90].



W trzy dni później wyjaśniał im, ze
szczegółami, co zaszło podczas tej
rozmowy:

Po kolei chcę Wam pokrótce
opowiedzieć o wszystkim, co mi się
przydarzyło. Słuchajcie: w kwadrans
po tym, jak tu zajechałem (piszę w
Fonz, chociaż wyślę ten list jutro z
poczty w Barbastro), porozmawiałem
z moją Matką i rodzeństwem, bardzo
ogólnie, o Dziele. Jak bardzo
naprzykrzałem się w tej intencji
naszym przyjaciołom w niebie! Jezus
sprawił, że poszło dobrze. Powiem
wam co do joty, co mi odpowiedzieli.
Moja Matka: „Dobrze synu, ale nie
biczuj się ani nie krzyw”. Moja
siostra: „Domyślałam się tego i
mówiłam o tym mamie”. Mały: „Jeśli
ty masz synów..., to te
chłopaczyskapowinni mieć dla mnie
wiele szacunku, ponieważ jestem... ich
wujem!” Nagle wszyscy troje uznali za
rzecz naturalną, że zostaną w Dziele
zaangażowane ich własne pieniądze. I



to - chwała Bogu - z taką hojnością, że
gdyby mieli miliony, podarowaliby je
także.

Porozmawiajmy o tym diabelskim
nawozie, jakim są pieniądze: moja
Matka uważa, że może dostaćze
spadku jakieś 35 lub 40 000 peset [...].

W sumie: rano pojadę do Barbastro z
Guitínem – a stamtąd do Monzón, aby
z wami porozmawiać, bo w Barbastro
o wszystkim się dowiedzą - i sędzia
obiecał mi, że 1 października skończą
się wszystkie te sprawy papierkowe,
dzięki Bogu.

Naturalnie spróbuję dokonać
sprzedaży w najbliższy wtorek lub
środę - wcześniej to niemożliwe - i
wyślę pieniądze pocztą [...].

Tymczasem może byście spróbowali
kupić meble, jak to się zwykle robi w
fabryce, z terminem płatności 30-
dniowym albo i dłuższym.



Oczywiście nie ruszę się stąd bez
pieniędzy, ile by to nie miało mnie
kosztować!

Z innej beczki: zgodzili się na to, bym
teraz nocował w Akademii i przeniósł
tam wszystkie rzeczy z mojego
pokoju. W ten sposób zabiorą także
dziewczynę, która służy im tutaj, a
której w inny sposób nie mogliby
zabrać ze sobą, bo nie mieliby dla niej
pokoju[91].

W Madrycie zaczęto więc szukać
mebli i wyposażenia domowego z
wielkim entuzjazmem, czekając na
przyjazd don Josemaríi, który
dotrzymał słowa, że nie wróci bez
pieniędzy. Nagle otrzymali kolejny
list z Fonz, a którym donosił im: W
środę - a może już jutro - będę wam w
stanie wysłać pierwszą odrobinę, z
tych 20 000, których
potrzebujemy[92].

Po powrocie don Josemaríi zajęli się
tym, by zakończyć urządzanie się.



Ricardo, architekt, który miał być
dyrektorem Akademii-Rezydencji,
twierdzi, że „sprowadzono
najniezbędniejsze umeblowanie”.
Kupiono wyposażenie kuchni i
zastawę stołową, zaciągnięto kredyt
na pościel w „Almacenes Simeón”.
Ale niestety, ponieważ pieniędzy
wystarczyło jedynie na wyposażenie
tylko jednej sypialni z dwoma
łóżkami, w jednym z pustych
pokojów na podłodze położono
materace, koce, prześcieradła,
ręczniki i poduszki[93].

Don Josemaría postanowił jak
najprędzej pobłogosławić dom.
Ceremonia ta odbyła się pewnego
wieczoru, już po zmroku. W skąpym
świetle kilku świeczników, ponieważ
w całym domu zgasło światło,
przeszedł po pokojach i skropił je
obficie wodą święconą:

Mieliśmy pościel, którą dano mi w
jednym z wielkich magazynów na



kredyt, abym mógł za nią zapłacić,
gdy będę w stanie. I nie mieliśmy szaf,
by ją schować. Na podłodze starannie
rozłożyliśmy gazety i na tym pościel:
w wielkich ilościach [...]. Tak więc
przyniosłem ze sobą z rektoratu
Świętej Izabeli kropielnicę z wodą
święconą i kropidło. Moja siostra
Carmen uszyła mi wspaniałą komżę
[...]. Przyniosłem także ze Świętej
Izabeli stułę i rytuał, i
pobłogosławiłem pusty dom:
uroczyście i radośnie, z całą
pewnością![94]

30 października donosił listownie
wikariuszowi, że nowy ośrodek już
działa:

Rozpoczęto kurs w DYA i mam
nadzieję, że ten dom przyniesie wiele
owoców nadprzyrodzonych w sferze
kultury i formacji katolickiej. Mam nie
tyle nadzieję, co pewność, gdyż
podstawą naszej pracy są modlitwa i
pokuta: mogę zapewnić - i nie



przesadzam - że ci nasi chłopcy są
heroiczni. Gdyby Ksiądz widział, ile
własnej pracy w to wkładają -
asystenci na Uniwersytecie
rozciągnięci na podłodze,
inżynierowie malujący ściany,
adwokaci, lekarze i studenci (tacy, co
naprawdę studiują), zastępujący
stolarzy - a jak udostępniają własne
oszczędności na cele tego
apostolstwa![95]

(Nie przesadzał. Jednym z takich
adeptów stolarki był student - José
María Hernández Garnica, nazywany
w gronie przyjaciół Chiqui.
Przedstawili go don Josemaríi w
samym środku zamieszania. I ten bez
zbędnych wstępów zaprosił go do
pracy: - Chiqui, człowieku, bardzo się
cieszę! Masz, weź ten młotek i
gwoździe i przybij to na górze...)[96]

Gdy tylko otwarto Akademię na
Ferraz, założyciel znalazł się w
samym środku wielkich cierpień



wewnętrznych i zewnętrznych, jak
zaraz zobaczymy. Wówczas Bóg
prowadził go naprzód, posługując się
niezliczonymi przeciwnościami,
chociaż nigdy nie odbierając mu
spokoju. (Ileż trosk i ileż bezsennych
nocy! Chociaż w zasadzie śpię dobrze,
ponieważ mój pokój wewnętrzny jest
głęboki i mocny, Dzięki Bogu -
twierdzi w jednej z Katarzynek)[97].

***

Okoliczności, w jakich znalazła się
jurysdykcja pałacowa, utrzymywały
don Josemaríę w przedłużającej się
sytuacji faktycznej, która z punktu
widzenia prawa kanonicznego była
niepewna. Mijały trzy lata, odkąd
rozpoczął posługę dla zgromadzenia
augustianek. Zakonnice doceniały
mocne życie wewnętrzne kapelana,
który, w myśl wyrażenia użytego
przez siostrę Maríę od Dobrej Rady,
był „kapłanem, żyjącym wiarą: był
przepełniony Bogiem”. Jego miłość



do Eucharystii stawała się widoczna,
gdy rozdawał komunię chorym
zakonnicom. Z nabożną czcią otaczał
puszkę z wiatykiem kapą, którą miał
na ramionach i przyciskając z
miłością Najświętszy Sakrament do
piersi, skupiony w sobie przemierzał
korytarze klauzury. „Don Josemaría
przypominał mi te obrazy
przedstawiające świętego Krzysztofa,
gdy niósł on Pana Jezusa na swoich
ramionach i Jego ciężar zmuszał go,
by się pochylił” - dodaje siostra
María[98].

Pewnego dnia dotarła do uszu
zgromadzenia wiadomość, że don
José Huertas Lancho, rektor
Patronatu Świętej Izabeli myślał o
rezygnacji ze stanowiska. Faktycznie
to kapelan, a nie rektor zajmował się
zakonnicami, dlatego też te uznały,
że nadeszła stosowna pora, by
uzyskać ostateczną nominację dla
don Josemaríi. Wtedy zwróciły do
niego. Mimo to ksiądz odmówił



ubiegania się o rektorat, ponieważ
stanowisko to nie zostało jeszcze
opuszczone. Jednak przełożona,
siostra María od Najświętszego
Sakramentu nie chciała pozwolić, by
ktokolwiek inny zajął tę funkcję. W
ten sposób, skonsultowawszy rzecz z
resztą zgromadzenia oraz z księdzem
wikariuszem, 4 lipca 1934 roku
napisała do Generalnej Dyrektorki
Dobroczynności list zawierający
prośbę w imieniu tymczasowego
kapelana:

„Uprzedzam rezygnację Księdza
Rektora, ponieważ już wszystkim
wiadomo, że ma zamiar odejść i
przypuszczam, że znajdą się kapłani,
którzy o tę godność będą się ubiegać i
chociaż nie przypuszczam, żeby Pani
powierzyła tę funkcję komu innemu,
zdając sobie sprawę, że jest osoba,
której należy się ta nominacja, to
jednak pozwalam sobie o tym
przypomnieć, prosząc o wybaczenie,



jeśliby miało ucierpieć jego delikatne
sumienie.

Z całą ufnością powierza się opiece
Pani,

siostra María od Najświętszego
Sakramentu, przełożona”[99].

Rektor wyjechał z Madrytu i nie
złożył formalnej rezygnacji aż do 1
października. Wówczas
uruchomiona została cała machina
administracyjna i don Josemaría,
który nie interweniował w tej
sprawie, napisał do księdza
wikariusza, aby powiadomić go, że
prośba o jego nominację była
osobistą inicjatywą matki
przełożonej w Świętej Izabeli wobec
Junty Patronatów: Ja nie wnosiłem
podania o takim znaczeniu ani nie
zamierzam go wnieść. Jestem
całkowicie otwarty na to, czego
zechce Bóg i całkowicie na rozkazy
Waszej Dostojności[100].



11 grudnia Prezydent Republiki
podpisał akt nominacji:

„Na wniosek Ministra Pracy, Zdrowia
i Planowania, na podstawie
postanowień dekretu z 17 lutego
1934 roku mianuję na stanowisko
rektora Patronatu Świętej Izabeli
księdza José Maríę Escrivę Albása,
magistra prawa cywilnego.
Podpisano w Madrycie jedenastego
grudnia tysiąc dziewięćset
trzydziestego czwartego roku. -
NICETO ALCALÁ-ZAMORA Y TORRES
- Minister Pracy, Zdrowia i
Planowania - ORIOL ANGUERA DE
SOJO”[101].

Rozejście się tej informacji, wbrew
temu, czego można było oczekiwać w
żaden sposób nie dotknęło don
Josemaríi, ponieważ jakby w zgodzie
z naszym duchem, by ukryć się i
zniknąć - wspomina ksiądz - Pan
sprawił, że moje oba nazwiska albo
nie zostały wymienione, albo



wymieniano je błędnie we wszystkich
informacjach prasowych oraz
podawanych przez radio[102]. Na tym
cała sprawa się nie skończyła. Kiedy
ksiądz trafił do Ministerstwa Spraw
Wewnętrznych, aby odebrać pismo z
nominacją, okazało się, że jakiś
urzędnik przygotował już decyzję
administracyjną o objęciu przezeń
funkcji z dniem 19 grudnia[103].

Don Josemaría zdawał sobie sprawę,
że objęcie funkcji kościelnej z
nadania władz cywilnych wymagało
uprzedniej zgody dostojnika
kościelnego. Tak więc z ministerstwa
poszedł wprost do siedziby biskupa
diecezji, aby zawiadomić księdza
wikariusza o tym, co zaszło. Don
Francisco Morán złożył mu
gratulacje i obiecał uporządkować
sprawy u biskupa, a na wieść, że
wkrótce miały wygasnąć zezwolenia
kościelne księdza Josemaríi,
przedłużył mu je do czerwca 1936
roku[104].



Ksiądz nie był w stanie zrozumieć,
dlaczego doświadczył tylu
uprzejmości ze strony księdza
wikariusza, dopóki w następnym
tygodniu nie otrzymał listu od
biskupa Cuenki, który zapoznawał go
ze stanowiskiem don Leopoldo, które
wyrobił sobie na podstawie
informacji, jakie otrzymał od swego
wikariusza generalnego. Jeszcze raz
zobaczył, jak Bóg ze złych rzeczy -
tzn. pomówień, jakie krążyły na
temat jego osoby - wyprowadzał
dobre skutki i zanotował:

Ksiądz Biskup Cuenki napisał do mnie
i opowiedział, że jego zdaniem w tym
dniu, gdy rozmawiałem szczegółowo z
księdzem Moránem - po tych
intrygach - Wikariusz zdał później z
tego sprawę Księdzu Biskupowi i stąd
życzliwość biskupa wobec nas. Laus
Deo*! Chwała Bogu, który pisze
prosto na krzywych liniach![105]



Kiedy 23 stycznia ksiądz Josemaría
ponownie stawił się, by widzieć się z
księdzem wikariuszem, ten zapewnił
go, że może się uważać za
pełnoprawnego rektora i że jego
nominacja została potwierdzona,
chociaż don Leopoldo prowadził
politykę, by nigdy nie uznawać in
scriptis** nominacji kościelnych
udzielonych przez władze świeckie,
poznawszy działalność tych władz
wobec Kościoła po 1931 roku. Przy
okazji poradził, by od razu
poinformować o nominacji
arcybiskupa Saragossy. Sugestię
spełnił don Josemaría bez zwłoki,
otrzymując następnie od don
Rigoberta Domencha taką oto
oficjalną odpowiedź:

„Mój drogi przyjacielu! Proszę
przyjąć najszczersze gratulacje z
powodu nominacji na stanowisko
rektora-administratora Patronatu
Świętej Izabeli, w której to pracy
życzę Księdzu jak największej



satysfakcji i proszę Pana, by
zapewnił Księdzu pomoc, aby był w
stanie prowadzić swą posługę z
najlepszym skutkiem. Jednocześnie
wyrażam wdzięczność za Księdza
szczerą i hojną ofiarność”[106].

Odpowiedź wydawała się ujawniać,
nie przestając być bardzo uprzejmą,
ton wyszukanej obojętności, która
być może oznaczała lekką
dezaprobatę. W tych latach
prześladowań Kościoła
przyjmowanie nominacji kościelnej z
rąk władz cywilnych było
równoznaczne ze współpracą z
wrogiem[107].

Podejrzenie don Josemaríi, że za tym
życzliwym listem kryły się
insynuacje kurii, okazała się trafna. I
to pomimo wyjaśnień udzielonych
przez Pou de Foxę na temat
nominacji i jej przyjęcia. O tym, co
naprawdę część kleru saragoskiego
myślała na ten temat, rektor Świętej



Izabeli dowiedział się później z listu
swego dobrego przyjaciela, profesora
prawa rzymskiego:

„Przyszedł ksiądz sekretarz-
informuje Pou de Foxá - który
mówiąc o tobie, ponieważ ciągnąłem
go za język, chcąc poznać jego
zdanie, powiedział mi, że sprawy
republikańskie nie przystoją księdzu
i że to oznacza, że popiera on ten
ustrój”[108]. Tymczasem wspólnota
augustianek bosych ze Świętej
Izabeli żyła z dala od skrupułów
natury politycznej lub kościelnej.
Były bardzo zadowolone, że
postawiły na swoim.

4. Akademik przy Ferraz

Sekciarska i agresywna polityka II
Republiki Hiszpańskiej w materii
religijnej znalazła ukoronowanie w
tzw. ustawie o wyznaniach i
stowarzyszeniach religijnych z
czerwca 1933 roku. Ustawa ta
przyczyniła się w decydujący sposób



do urażenia uczuć narodu w
większości katolickiego, i
zmobilizowała wielkie masy
wierzących obywateli. W ten sposób
na skutek zbiorowej reakcji, która
uzewnętrzniła się podczas wyborów
powszechnych z 1933 roku,
stworzony został umiarkowany rząd
centrowy. W obliczu porażki
wyborczej socjaliści wraz z grupami
marksistowskimi i anarchistycznymi
przyjęli prowokacyjnie wojowniczą
postawę. W październiku 1934
wybuchło w Asturii zbrojne
powstanie, które przekształciło się w
bezpardonową wojnę domową,
prowadzoną przeciwko legalnie
ukonstytuowanym władzom. Rząd
zmuszony był wysłać oddziały
wojskowe, aby rozbić
rewolucjonistów i kampania
„czerwonego października” okazała
się długotrwała i krwawa.
„Rewolucja asturyjska” przyniosła
cały szereg męczenników za wiarę,
księży i zakonników, oraz wiele



spalonych lub zburzonych
kościołów[109].

Bóg zechciał, by rok akademicki
1934/1935 przebiegał pod dyktando
zaburzeń politycznych w kraju. Z
powodu rewolucji październikowej*,
strajku generalnego w Madrycie oraz
przełożenia inauguracji pracy
uniwersytetu, rezydenci nie pojawili
się w akademiku. Opublikowano
ogłoszenia w gazetach. Wszystko na
nic[110]. Kalkulacje finansowe, tak
pracowicie przeprowadzane przed
kilkoma miesiącami, aby wyznaczyć
budżet, całkowicie zawiodły z
powodu braku przychodów.
Nadeszło Boże Narodzenie, a
mieszkańcy ośrodka znaleźli się w
poważnych tarapatach finansowych.

***

Liczne i bardzo zróżnicowane były
trudności, które don Josemaría
musiał przezwyciężyć u początków
swej działalności apostolskiej. U



młodych studentów znajdował
początkowy zapał, który jednak
często nie rozpalał ich do głębi.
Często odmawiali pogodzenia się z
całą dyscypliną pełną wyrzeczeń i
poświęcenia. Jeśli chodzi o kobiety,
gorliwe starania mające im
umożliwić im poznanie Dzieła i jego
ducha, głównie z powodu braku
czasu ograniczyły się do
kierownictwa duchowego w
konfesjonale. Inaczej sprawa miała
się z księżmi. Byli to ludzie głównie
już wiekowi, którzy z racji wieku
mieli pewne ustalone
przyzwyczajenia. Przez ponad trzy
lata don Josemaría starał się
zaszczepić kilku z nich młodego i
nadprzyrodzonego ducha Opus Dei.
Wydaje się jednak, że nie w pełni
zdołali oni zrozumieć don Josemaríę
i w konsekwencji niektórzy
zachowywali pewien dystans[111].
Bardzo wcześnie założyciel Dzieła
zdał sobie sprawę z tego oddalenia,
które nie brało się z braku uczucia ze



strony jego braci kapłanów, ale z
braku ostatecznego oddania, by
uznać za swoje to Boże
przedsięwzięcie. Jedynie kapelan
Somoano w pełni identyfikował się z
nim i bardzo prędko Bóg zabrał go do
siebie.

W celu zjednoczenia najbliższych
kapłanów, próbował związać ich w
sposób formalny. Pięciu pierwszych
księży, którzy za nim podążyli
zgodziło się żyć w posłuszeństwie i
pogłębiać zupełne oddanie
autorytetowi Dzieła na mocy
„Porozumienia” z 2 lutego 1934
roku[112]. Jednak ich postępowanie
pozostawiało wiele do życzenia. Było
oczywiste, że Pan tak pokierował
tymi sprawami, że chociaż ci kapłani
byli „bardzo święci”, jeśli chodzi o
rozwój działań apostolskich
pozostawiali założyciela samego.
Zarówno siły fizyczne, jak i wola
założyciela zużyły się całkowicie na



to, by podążać za impulsem, który
Pan nadał Dziełu[113].

Stworzenie Akademii-Rezydencji
DYA na Ferraz było próbą ogniową
dla tych, którzy podążali za don
Josemaríą. Dewiza DYA (Bóg i
Odwaga), stała się sztandarem
rozwiniętym przez założyciela Opus
Dei, który pełen wiary i
nadprzyrodzonej ufności porywał się
na coś, co przekraczało jego ludzkie
możliwości. Szedł tempem, które
dyktował mu Bóg, z takim zaufaniem
i zapałem, że w oczach niektórych
księży, którzy z nim współpracowali
w tym przedsięwzięciu apostolskim,
było to ogromną nieroztropnością.
Decyzja don Josemaríi, by
natychmiast otworzyć Akademię-
Rezydencję bez wystarczających
środków materialnych była
nazywana szaleństwem,
samobójczym przedsięwzięciem.
Można ją było porównać z
działaniem kogoś - jak twierdził



jeden z tych kapłanów - kto rzuca się
z ogromnej wysokości bez
spadochronu, mówiąc: Bóg mnie
uratuje[114]. Koniec końców, co
można było zyskać przyspieszając
bieg spraw? Czy nie powinno się
poczekać do następnego roku, aby
otworzyć lepiej przygotowany
akademik?

Niewątpliwie brak im było odwagi
apostolskiej oraz tego kryterium
nadprzyrodzonego, które założyciel
Opus Dei stosował do wypełnienia
swej Bożej misji, a którego oni nie
zdołali zrozumieć. Swoim brakiem
wiary hamowali impuls, jaki Pan
nadawał całemu Dziełu za
pośrednictwem jego założyciela,
który wiedział, że przyszła pora na
to, by mieć akademik, w którym
mógłby zamieszkać wraz ze swymi
synami i ich formować. W ten sposób
wyrażał to podczas modlitwy:



Panie, zwlekanie nie oznaczałoby dla
Dzieła straty jednego roku... Nie
widzisz, Boże, że innej formacji można
będzie udzielić naszym ludziom,
mając akademik i że o wiele łatwiej
będzie zdobyć nowe powołania?

[...] Jeden rok? Nie bądźmy
mężczyznami małej wiary,
niedojrzałymi, krótkowzrocznymi,
pozbawionymi nadprzyrodzonych
horyzontów... Czy ja pracuję dla
siebie? No więc...![115]

Dewiza „Bóg i Odwaga” stanowiła
kamień probierczy dla odróżnienia
tych, którzy byli gotowi do podążania
za don Josemaríą od tych, którzy jego
przygody apostolskie uznawali za
nierozsądne. Być może brak im było
wiary? A może na odwrót, mieli zbyt
wiele ludzkiej roztropności? Prałat
Pedro Cantero, który spotykał się z
założycielem Opus Dei i znał tych
księży, komentuje: „Nie wiem, czy
potrafili sprostać temu, czego



potrzebował od nich Ojciec.
Horyzonty, które otwierał don
Josemaría były tak szerokie, że
potrafił go zrozumieć jedynie ktoś,
kto rzeczywiście posiadł cnotę
wielkoduszności. Wydaje mi się, że
młodzi chłopcy, dzięki ich odwadze
lepiej rozumieli to, czego chciał
dokonać don Josemaría”[116].

Ze swej strony założyciel nie
potrzebował wiele czasu, by zdać
sobie sprawę, że aby zrozumieć w
całości ducha Opus Dei, kapłani
powinni wywodzić się - jak to później
zostanie wyjaśnione - spośród
świeckich członków Dzieła, już
uformowanych w jego duchu[117].
Pan posłużył się w oczywisty sposób
sprawą akademii-rezydencji, by
oczyścić jego duszę, jak sam twierdzi
w jednej z Katarzynek ze stycznia
1935 roku:

Nie chodzi o to, że nie kochają Dzieła
albo mnie. Kochają mnie, ale Pan



przyzwala na wiele rzeczy, bez
wątpienia, by zwiększyć wagę
krzyża[118].

Pomimo wielu przeciwności,
zewnętrznych i wewnętrznych, don
Josemaría nie ustając w dążeniu do
wyznaczonego celu, nadal był
pewien, że Pan wyciągnie go z tego
na pozór ślepego zaułka. (Dlatego nie
jest to zwykły upór: to jest światło od
Boga, które pozwala mi czuć się tak
pewnie, jakbym stał na skale)[119]. A
ponieważ nie był człowiekiem, który
z założonymi rękami oczekuje na
cud, z energią powrócił do modlitwy
i pokuty; z energią, którą nieco
ostudził jego kierownik duchowy:

Nie pozwala mi na wielkie pokuty -
pisał – Tylko tak jak dawniej i nic
więcej, oraz dwa posty w środy i w
soboty, a także sen przez sześć i pół
godziny, ponieważ twierdzi, że jeśli
nie, to w ciągu dwu lat stanę się
całkiem bezużyteczny[120].



Jeśli chodzi o kwestie materialne,
don Josemaría szukał kogoś, kto
byłby w stanie mu pomóc. W
grudniu ubiegłego roku, w dzień
Świętego Mikołaja z Bari, ustanowił
tego świętego biskupa patronem
Dzieła w sprawach
ekonomicznych[121]. Zwrócił się
jednocześnie w dziękczynnej mszy
wotywnej do świętego Józefa w
podzięce za wiele darów z
przeszłości, także w podzięce za to
wszystko, na co z jego strony liczył,
aby móc rozwiązać trudną sytuację
Akademii[122].

***

Od chwili, gdy Escrivowie
wyprowadzili się z mieszkania przy
Martínez Campos i przeprowadzili
się do Świętej Izabeli, don Josemaría
jedną nogą znajdował się w
Patronacie, a drugą na Ferraz. Był
zmuszony dbać przede wszystkim o
Rezydencję, w której problemy z



obsługą i zarządzaniem były na
porządku dziennym. Pod koniec
miesiąca normalne było to, że nie
było pieniędzy, aby zapłacić ani za
wynajem, ani u rzeźnika, ani w
piekarni, ani w sklepie z artykułami
kolonialnymi. Żyli po części na
kredyt u dostawców żywności, a jeśli
chodzi o czynsz, don Josemaría udał
się na rozmowę z właścicielem
domu, don Javierem Bordiú, prosząc
go o cierpliwość wobec opóźnień...
„Cierpiałem - opowiada Ricardo,
dyrektor akademika - do tego
stopnia, że kiedyś nie mogłem
powstrzymać łez i rozpłakałem się
nad księgami rachunkowymi”[123].

Jeśli z jakiegoś powodu Ricardo
późnym wieczorem znajdował się
poza domem, don Josemaría
zostawał, zastępując dyrektora.
Wówczas wychodził z akademika i
udawał się do Świętej Izabeli o
bardzo późnej porze. Podczas
długich zimowych nocy, myśląc o



niebezpieczeństwach, jakie czyhały
na samotnego księdza po zmroku w
madryckich zaułkach, jego rodzina z
niepokojem czekała na niego w
Świętej Izabeli. Wyglądali przez
okno, dopóki u wylotu ulicy nie
zobaczyli zbliżającej się postaci
spowitej w długi płaszcz. Z czasem
nieco się przyzwyczaili, chociaż
donia Dolores nadal pełna była
niepokoju[124].

W obliczu przeciwności ostatnich
miesięcy don Josemaría doszedł do
przekonania, podobnie jak Jonasz, że
to on był przeszkodą dla pomyślnego
rozwoju Dzieła. Wyznawał to w ten
sposób: To moje grzechy, moja
niewdzięczność są winne
nieszczęściom, jakie na nas spadają.
Wówczas w jego duszy odzywał się
krzyk: Panie, ukarz mnie, lecz
wspomóż Dzieło[125].

Znalazł środek zaradczy w pokucie.
(Mimo, że don Josemaría twierdził,



że jego kierownik duchowy nie
pozwalał mu na wielkie pokuty, aby
nie stał się „bezużyteczny” w ciągu
kilku lat, pewnym jest, że pozwolił
mu na posty, noszenie włosiennicy i
użycie dyscypliny w poniedziałki,
środy i piątki)[126]. Ojciec Sánchez
aprobował umartwienia cielesne don
Josemaríi, jeśli chodzi o ich
częstotliwość, ale jak miał określić
intensywność i liczbę wymierzanych
dyscyplin? Donia Dolores natomiast
zdawała sobie z tego sprawę, o czym
świadczy choćby jej komentarz,
kiedy syn po raz pierwszy powiedział
jej o Dziele na pamiętnym spotkaniu
rodzinnym w Fonz. Nawet jego brat
wiedział, że „zażywa dyscypliny”!
Escrivowie byli gotowi zrzec się
spadku po prałacie Teodoro na rzecz
Dzieła. Matka miała do założyciela
tylko jedną prośbę: Nie biczuj się, ani
nie krzyw[127]. (Słyszane przez nią
odgłosy dyscypliny, która spadała na
ciało jej syna, stanowiły prawdziwą
mękę dla wrażliwości donii Dolores.



Nie sposób było ich nie słyszeć w
mieszkaniu przy Martínez Campos, a
potem w Świętej Izabeli, nawet jeśli
don Josemaría odkręcał krany, aby
był słyszalny tylko odgłos wody. I
chociaż po wszystkim próbował
starannie wyczyścić łazienkę, czyż
przed czujnymi oczami matki mogły
ukryć się niewielkie kropelki krwi na
podłodze i ścianach?)[128].

Jak tylko mógł, przeniósł dyscypliny
do Rezydencji przy Ferraz. Wówczas
to Ricardo był skazany na dźwięk
trzasku dyscypliny, jak nam
opowiada: „Ojciec - nie wiem jak
często - zamykał się w swojej
łazience i zaczynał biczować się
dyscypliną. Zobaczyłem, przez
nieuwagę Ojca, że jego dyscypliny nie
były takimi, jakich my używaliśmy, z
samego sznurka. Te należące do Ojca
miały elementy metalowe, nie wiem,
czy były to gwoździe, nakrętki czy
coś innego, ale jestem pewien, że
były to kawałki metalu. Ojciec nie



zdawał sobie sprawy, że słyszałem
odgłos uderzeń i bardzo mnie to
złościło, przez długi czas musiałem
zatykać uszy, a suche odgłosy
uderzeń ciągnęły się i ciągnęły, plask,
plask, plask... Wydawało mi się, że to
się nigdy nie skończy. Nie
odważyłem się nic powiedzieć Ojcu,
ale kiedy wyszedł, i poszedłem do
łazienki, zobaczyłem, że były to
dyscypliny aż do krwi i chociaż ślady
zostały starannie usunięte,
znalazłem jakiś kafelek z
czerwonymi punkcikami [...].
Oddałbym wszystko, żeby nie
widzieć i nie słyszeć tych
umartwień”[129].

Nadal słychać było alarmujące słowa
krytyki ze strony niektórych
kapłanów, którzy współpracowali z
don Josemaríą: Akademia była 
klęską. Dlatego mam czekać aż Bóg
uczyni cud. To katastrofa, same długi!
[130]



Ksiądz Josemaría nie tracił jednak
spokoju. Konsultował się z ojcem
Sánchezem i z don Pedro Povedą, czy
nie popełnił poważnej
nieroztropności. Obaj jednak
zachęcali go. To co się dzieje, bez
wątpienia, próbą ze strony
Boga[131].

W ten sposób 21 lutego, nie licząc na
księży zebrał trzech mieszkańców i
przedstawił im coś, co mogłoby być
czasowym rozwiązaniem w ich
sytuacji materialnej. Można było
zrezygnować z mieszkania
zajmowanego przez Akademię DYA i
przeprowadzić ją piętro niżej do
Rezydencji, gdzie miejsca było aż
nadto. W przyszłym roku nastąpiłby
rozwój, odbiliby się od dna i
zdołaliby odrobić dotychczasowe
straty[132]. O powziętej decyzji
powiadomiono także tych, którzy
przebywali poza Madrytem. Wszyscy
zareagowali z wiarą i optymizmem:
„teraz się nieco ścieśnimy, aby w tym



stanie embrionalnym zyskać
konieczną elastyczność, niczym
sprężyna, i w odpowiedniej chwili
wykonać wielki, tygrysi skok” -
napisał Isidoro z Malagi[133].

Dla don Josemaríi opuszczenie
mieszkania oznaczało konieczny
odwrót strategiczny[134], podczas
gdy dla niektórych spośród jego
kapłanów stanowiło ewidentny
dowód porażki. Mając wzgląd na to
oraz na wydarzenia poprzednich
miesięcy, zdecydował, jaka będzie
norma jego postępowania wobec tej
małej grupy kapłanów: - Spróbuję
wyciągnąć z nich, co się da i zobaczę,
czy dojrzeją, jeśli chodzi o ducha
Dzieła. Kontynuował więc wobec
nich rozsądną taktykę zmiennego
nacisku. Wiedział dobrze, dlaczego
oni nie reagowali (Mają za mało wizji
nadprzyrodzonej i słabą miłość do
Dzieła, które dla nich jest
przysposobionym dzieckiem, podczas



gdy dla mnie jest centrum mojej
duszy)[135].

Chwiejna postawa tych księży
stanowiła całymi miesiącami źródło
niepokoju don Josemaríi. Kapłani ci,
którzy zostali powołani do Dzieła, by
byli jego współpracownikami i
współbraćmi, stali się czymś wręcz
odmiennym, ciężarem. Niektórzy z
nich jeszcze przed kilku tygodniami
złożyli przyrzeczenie posłuszeństwa,
aby wzmocnić autorytet
kierownictwa założyciela. Natomiast
ich zachowanie było bardzo dalekie
od tego, czego można było
oczekiwać. Założyciel Opus Dei, nad
którego myślami ciążyła ta gorzka
przykrość, mówił nieraz, że byli jego
„cierniową koroną”. Negatywna
postawa, jaką zajmowali niektórzy z
nich, oddalała ich od ducha Dzieła.
Do tego stopnia, że 10 marca musiał
on stwierdzić bolesny fakt: Od kilku
dni nie jest możliwe, by odbywały się



konferencje kapłańskie, które miały
miejsce co tydzień od 1931 roku[136].

Od tej chwili jego stosunki z księżmi,
którzy złożyli przyrzeczenie w 1934
roku stały się niemal nie do
wytrzymania, a poza tym musiał
dźwigać krzyż szemrania. Przyjaciele
doradzali mu, by zerwał z tą grupą
księży, ale don Josemaría wolał
wykorzystać ich współpracę w
posłudze kapłańskiej, nie pozwalając
im jednak, by w przyszłości
uczestniczyli w apostolstwie Dzieła.
Taka była linia postępowania, którą
wyznaczył sobie w 1935 roku:

Nie poszedłem za radą o. Sáncheza
czy też o. Povedy (zawoalowaną u
tego pierwszego i jasno wyrażoną
przez drugiego), aby pozbyć się tych
kapłanów z powodów, o których
miłość nie pozwoliła mi wspomnieć w
Katarzynkach wcześniej. Ponieważ
widzę cnoty u nich wszystkich i ich
niezaprzeczalną dobrą wiarę,



zdecydowałem się na wyjście
pośrednie - by ciągnąć ich z sobą, 
utrzymywać ich z dala poza właściwą
działalnością Dz. [Dzieła], korzystając
z ich pomocy zawsze, gdy potrzebna
jest ich posługa kapłańska[137].

Don Josemaría nie potrafił
przeciwstawić się temu, co
dyktowało mu serce. Żywił
szczególne uczucie do tych kapłanów
diecezjalnych i wylewał nad nimi łzy
podziwu i świętej zazdrości, gdyż
niektórzy z nich w kilka miesięcy
później zostało męczennikami. Całe
życie odczuwał szczególną troskę o
kapłanów diecezjalnych, by nie czuli
się osamotnieni albo pozbawieni
koniecznej opieki duchowej. Jedną z
największych radości założyciela
Opus Dei było widzieć, że kapłani
diecezjalni z czasem mogli
wstępować do Dzieła, wchodząc do
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża.



***

Dzień Świętego Józefa 19 marca 1935
roku miał doniosłe znaczenie. Tego
dnia wezbrała w duszy założyciela
Dzieła cała gorycz ostatnich
miesięcy: trudności materialne,
pozorne niepowodzenia apostolskie,
krytyki i nieposłuszeństwo
kapłanów: - Bądź błogosławiony Jezu,
że sprawiasz, że aktowi tej fundacji
nie brak królewskiego pieczęci
Świętego Krzyża! W tej Katarzynce z
20 marca, podsumowując ból
poprzedniego dnia, wspominał lekcję
ostatecznie zapisaną w jego pamięci,
którą odebrał przed laty:

Jezus zawsze chciał mnie dla Siebie –
kiedy indziej wytłumaczę to na
spokojnie - dlatego zepsuł mi
wszystkie święta, dodał łyżkę dziegciu
do wszystkich moich radości, sprawił,
bym czuł kolce wszystkich róż, jakie
znajdowałem na swojej drodze... I ja
ślepiec: nie widziałem do tej pory, że



zostałem wybrany przez Króla, który
w całym moim życiu naznaczył moje
ciało i moją duszę poprzez królewską
pieczęcią Świętego Krzyża[138].

Po raz pierwszy właśnie tego 19
marca nastąpiła ostateczna
inkorporacja do Dzieła już
wypróbowanych powołań. Chcąc
uniknąć nieporozumień i by
podkreślić, że nie chodziło o śluby
lub ślubowania zakonne, don
Josemaría wytłumaczył im, na czym
to będzie polegać: - Polega to -
chociaż bez żadnych ślubów ani
przyrzeczeń - na poświęceniu na
zawsze życia Dziełu. To przystąpienie
do Dzieła, które miało miejsce przed
prostym drewnianym krzyżem w
przyszłej kaplicy akademika,
nazwano „Niewolą” (Esclavitud), a
zaraz potem „wiernością” (Fidelidad)
[139]. Symbolicznie ceremonia
została potwierdzona poprzez
nałożenie pierścieni, które miały
wewnątrz wygrawerowaną datę i



słowo „Serviam” („Będę służył”). I
aby podkreślić, jak daleko sięgały
skutki tego oddania się, don
Josemaría pytał, każdego z osobna,
wszystkich, którzy składali wierność:

„Czy Ty, jeśli Pan wezwie mnie do
siebie, zanim Dzieło otrzyma
konieczne zatwierdzenia kanoniczne,
które zapewnią mu stabilność,
będziesz pracował, aby Dzieło się
rozwijało, nawet kosztem majątku,
honoru, działalności zawodowej,
jednym słowem, całe swoje życie
oddając na służbę Bogu w Jego
Dziele?”[140]

Dni, które nastąpiły po święcie
świętego Józefa pełne były wielkiego
oczekiwania. Już od jakiegoś czasu
wszyscy przygotowywali się na
przyjęcie w domu Najświętszego
Sakramentu („Rezydenta” par
excellence, jak nazywał go don
Josemaría, pełen nadziei, że będzie
Go mógł mieć w domu). Posiadanie w



domu tabernakulum było
zasadniczym powodem decyzji o
przeprowadzce z ulicy Luchana.
Diabeł wobec tak wielkiego
wydarzenia stawiał niewątpliwe
trudności: Diabeł stwarza trudności,
aby opóźnić przyjście Jezusa w
Najświętszym Sakramencie do tego
domu - czytamy w jednej z
Katarzynek[141]. W chwili, gdy mieli
już prosić o dekret o erygowaniu
kaplicy, zachorował Wikariusz
Generalny. Jednak 2 marca, już po
powrocie do zdrowia księdza
Wikariusza, don Josemaría
informował go o comiesięcznych
dniach skupienia i katechezach,
którymi zajmowali się w Kolonii
Ludowej, aby zakończyć list jasną
aluzją: Myślę, że Pan Jezus byłby
bardzo zadowolony, będąc pośród
swojej młodzieży, gdybyśmy mieli
prawdziwą kaplicę i
tabernakulum[142]. 13 marca wniósł
do wikariatu podanie z prośbą o
pozwolenie na założenie kaplicy.



Przeznaczyli na kaplicę najlepszy
pokój w całym mieszkaniu. Zdobyli
ołtarz przenośny, w którego
retabulum umieścili obraz
przedstawiający wieczerzę w Emaus.
Podarowano im także tabernakulum,
szaty liturgiczne oraz świeczniki.
Jedne dostali w prezencie, inne
pożyczyli. Don Josemaría przez cały
czas czuł pilną potrzebę, by
przyszedł Gość: - Jezu, przyjdziesz
szybko do Twego Domu Anioła Stróża,
do tabernakulum? Bardzo Ciebie
pragniemy[143]. W przeddzień
Świętego Józefa nie otrzymali jeszcze
odpowiedzi na podanie, w którym
zwrócili się o zezwolenie na
półpubliczną kaplicę[144]. Pozostały
także do zdobycia różne drobne
przedmioty, takie jak ampułki,
dzwonek, lichtarz, tacka do komunii,
etc. Don Josemaría zrobił ich całą
listę i trzymał ją, prosząc świętego
Józefa, żeby jakaś hojna dusza
podarowała im je. Jak wielkie było
jego zaskoczenie, gdy jeszcze tego



samego dnia - w wigilię święta, 18
marca - portier zaszedł do
akademika, niosąc paczkę, którą
przyniósł jakiś mężczyzna. Po
otwarciu okazało się, że zawiera ona
wszystkie brakujące przedmioty,
dokładnie wszystkie, które były
wymienione na liście. Starano się
dowiedzieć, kim był hojny
darczyńca. Portier nie mógł jednak
udzielić innych informacji, poza tym,
że paczkę przyniósł jakiś brodaty
pan. Nie można sobie wyobrazić
bardziej wyraźnej i dokładniejszej
odpowiedzi świętego Józefa na
zanoszone do niego modlitwy.
Świadom tego, w podzięce za tę
łaskę, która przybliżała obecność w
domu Jezusa w Najświętszym
Sakramencie, założyciel zdecydował,
by we wszystkich ośrodkach Dzieła w
przyszłości kluczyk od tabernakulum
miał łańcuszek z medalikiem, na
którym znajduje się napis: „Ite ad
Joseph”*, patriarchy Nowego



Testamentu i strażnika kluczy do
Chleba Anielskiego[145].

Nareszcie... Jezus przychodzi, by
zamieszkać z nami. Et omnia bona
pariter cum eo... i wszystko co dobre
także z Nim przyjdzie - ogłosiłz
radością kapłan w liście z 30 marca
do José Maríi G. Barredo[146].

31 marca, gdy kaplica wypełniła się
chłopakami, don Josemaría, ubrany
w biały ornat,odprawił Mszę Świętą.
Ołtarz przystrojony był kwiatami.
Świece, wznoszące się jedna za drugą
ku krzyżowi nad tabernakulum.
Przed komunią skierował kilka słów
podziękowania wobec nowego
„Rezydenta”. I z radości, że mają już
w domu Pana, przeszedł do porządku
dziennego nad całym długim
szeregiem poświęceń, jak pisał do
księdza Wikariusza: Odprawiona
została Msza Święta w kaplicy tego
domu i Jego Boski Majestat pozostał
w tabernakulum, dzięki czemu



spełniły się nasze pragnienia z tak
wielu lat (od 1928 roku)[147].

Niespodziewanie od tej chwili
atmosfera w rezydencji wydawała
się jakby odmieniona, stała się
bardziej rodzinna. W sobotnie
wieczory na Ferraz panowało wielkie
poruszenie. Ksiądz prowadził
medytację dla studentów i udzielał
błogosławieństwa Najświętszym
Sakramentem. Potem odbywała się
zbiórka „na kwiaty dla Najświętszej
Panienki”[148]. Za część tych
pieniędzy kupowano kwiaty do
przyozdobienia ołtarza. Część
przeznaczona była na jałmużnę dla
biednych samotnych z przedmieść
(pomagali także „biednym od
Najświętszej Maryi Panny”, ludziom
zubożałym, którzy z godnością
znosili głód i cierpienie. Tych, poza
pociechą wynikającą z odwiedzin,
obdarowywano jakimś drobnym
podarunkiem, słodyczami czy



książką, na które nie mogli sobie
pozwolić).

Zwiększała się liczba niedzielnych
katechez. Trzeba było prowadzić
dwa dni skupienia w miesiącu.
Rozpoczęto wykłady dla robotników
w Carabanchel... Z dużą dozą racji
don Josemaría mówił, że od chwili,
gdy mamy Jezusa w tabernakulum w
tym domu, daje się to w nadzwyczajny
sposób odczuć: On przyszedł i wzrósł
zaraz zasięg i intensywność naszej
pracy[149].

***

W poprzednim roku Ricardo F.
Vallespín dostał ataku reumatyzmu.
Był tak ostry, że gdyby się przedłużył,
Ricardo nie mógłby przystąpić do
egzaminów w szkole architektury.
Widząc to, wiedziony swą miłością
do Najświętszej Maryi Panny, złożył
jej obietnicę, prosząc o rychły powrót
do zdrowia. Egzamin zdał. Ale kiedy,
należąc już do Dzieła, opowiedział o



swej obietnicy don Josemaríi, ten
zwolnił go z niej, gdyż dotyczyła ona
pieszej pielgrzymki z Madrytu do
Avili. A teraz, kiedy nadchodził
koniec roku akademickiego i na
Ferraz spotykała się spora grupa
młodych ludzi, spośród których
oczekiwał powołań oraz
przyszłorocznych mieszkańców
akademika, don Josemaría powrócił
do pomysłu Ricarda. Chciał
podziękować Matce Bożej w
specjalny sposób za łaski, które od
niej otrzymywali w ciągu całego roku
akademickiego. W towarzystwie
Ricarda i José Maríi G. Barredo udał
się 2 maja do Sonsoles:

Podjąwszy decyzję o marszu do
Sonsoles, chciałem odprawić Mszę
Świętą w DYA zanim udamy się w
drogę do Avili. Podczas mszy, w czasie
składania intencji, ze szczególnym
przekonaniem, które było silniejsze
niż gdyby było tylko moje własne,
prosiłem Jezusa, by sprawił, by



wzrosła w nas, w Dziele miłość do
Maryi i by ta miłość wyrażała się w
czynach. Już w pociągu, bez mojej
chęci, stale powracałem myślą do tego
samego: Nasza Pani jest bez
wątpienia zadowolona z naszej
miłości, która wyraża się w
zwyczajach maryjnych: wizerunek
Maryi, który nasi będą zawsze nosić
przy sobie; synowskie pozdrawianie
jej wizerunków przy wchodzeniu i
wychodzeniu z pokoju; biedni od
Najświętszej Maryi Panny; sobotnia
kolekta; omnes... ad Jesum per
Mariam*; Chrystus, Maryja, papież...
Ale w maju brak było czegoś jeszcze.
Wtedy wpadłem na pomysł
„pielgrzymki majowej” jako zwyczaju,
który trzeba wprowadzić - który już
jest wprowadzony - w Dziele[150].

Nie wchodząc nawet do otoczonego
murami miasta, udali się piechotą w
stronę sanktuarium. Już z daleka
było je widać wysoko na zboczu.
Odmówili różaniec idąc pod górę,



kolejny wewnątrz, przed obrazem
Najświętszej Maryi Panny, pośród
wotów i ofiar oraz trzecią część,
wracając na stację w Avili. Z
wydarzeń tej pielgrzymki, kapłan
uczynił temat rozważania na temat
wytrwania:

Z Avili - opowiadał - szliśmy,
kontemplując sanktuarium i, co
naturalne, gdy doszliśmy do stóp
wzgórza, sprzed naszych oczu znikł
dom Maryi. Powiedzieliśmy sobie: tak
czyni z nami Bóg wielokrotnie. Jasno
wskazuje nam cel i pozwala nam go
oglądać, aby umocnić nas na drodze
ku wypełnieniu Jego najukochańszej
woli. I gdy już jesteśmy blisko Niego,
zostawia nas we mgle, pozornie nas
opuszczając. To jest godzina pokusy:
wątpliwości, walki, ciemności,
zmęczenia, pragnienia, by upaść na
długo... Ale jednak nie... Naprzód.
Godzina pokusy jest także godziną
wiary i synowskiego oddania się Bogu
Ojcu. Odrzućmy wątpliwości,



chwiejność, niezdecydowanie!
Zobaczyłem drogę, wszedłem na nią i
jej się trzymam. Wspinaczka kosztuje,
dalej, dalej, brakuje mi tchu z wysiłku,
ale nie zatrzymuję się, by zbierać
kwiaty, które po lewej i prawej stronie
drogi stwarzają mi możliwość
odpoczynku i cieszenia się ich
aromatem i barwą... i ich
posiadaniem. Wiem dobrze, z
gorzkich doświadczeń, że to kwestia
jednej chwili, zrywam je, a one od
razu więdną i nie znajduję w nich ani
barw, ani zapachu, ani pokoju[151].

Na pamiątkę tej pielgrzymki don
Josemaría trzymał w malutkiej
kasetce kilka kłosów, jako symbol
nadziei na płodność majowego
apostolstwa[152].

***

Zreorganizowano akademię-
rezydencję, kiedy zaczęły docierać do
don Josemaríi echa kalumnii i
obmów. Pewnego dnia syn



właściciela domu przy Ferraz 50
opowiedział don Josemaríi, że ktoś
powiedział jego ojcu:

- Jak mogą państwo wynajmować
mieszkania DYA, skoro jest to sprawa
masonów?

- Człowieku - odpowiedział właściciel 
- nie wiedziałem, że masoni
odmawiają codziennie różaniec z
takim nabożeństwem[153].

(Ze swojego mieszkania pan Bordiú
słyszał, jak mieszkańcy rezydencji
odmawiali wspólnie różaniec).

Potem dowiedział się, że pewien
przyjaciel jednego ze studentów,
którzy często przychodzili do
rezydencji, odmówił odwiedzin w
ośrodku, ponieważ słyszał, że „ten
don José María to wariat”[154].
Kalumnie szybko rozchodziły się
wśród madryckiego kleru. W jednej z
notatek w Zapiskach z 7 marca
napisał: Trwają podstępne ataki na



Dz. [Dzieło]. W kilka dni wcześniej
bowiem spotkał się z pewnym
księdzem, którego ledwie znał, a
który zatrzymał go, by go zapytać:

- Jak idzie dzieło?

- Jakie dzieło? - odpowiedział
pytaniem don Josemaría.

- Ta akademia, którą panowie
prowadzicie?

- Akademia, w której pracuję, należy
do pewnego architekta, wykładowcy
Szkoły Architektury - wyjaśnił don
Josemaría.

- A ta biała masoneria? - zapytał
ciekawski.

- Tego rodzaju określenie jest
obraźliwe - odpowiedział zagadnięty.
- Tam nie ma nic tajemniczego, nic
ukrywania. Nie ma tajemnic: jest to
po prostu grupa młodych ludzi, którzy
dużo się uczą i starają się żyć niczym



dobrzy chrześcijanie... i w związku z
tym nie zasłużyli na to, by ich
oczerniać podobnymi
pomówieniami[155].

Szerzyły się plotki. Święty kapłan,
który cierpi na słowotok, jak określił
to don Josemaría w swoich 
Zapiskach, zgorszył się widokiem
prostego drewnianego krzyża, który
znajdował się w kaplicy, gdyż nie
było na nim Chrystusa[156]. Wariaci,
masoni, heretycy. Już w 1935 roku
zostało zasiane ziarno kalumnii
skierowanych przeciw Dziełu.

5. „Ojciec, mistrz i przewodnik
świętych”

Lato 1935 roku było dla księdza
Josemaríi długim okresem ciągłej
pracy. Z pomocą tych, którzy
pozostali w Madrycie przygotowywał
i rozsyłał kartki z „Wiadomościami”
do tych, którzy wyjechali na
wypoczynek. Rozpoczął dwa cykle
wykładów dotyczących formacji



duchowej i nie zaprzestał
prowadzenia comiesięcznych dni
skupienia dla studentów.

W lipcu przyszły do niego, niczym
niespodziewane podarunki z nieba,
dwa powołania chłopców, którzy po
pewnym czasie zostali pierwszymi
kapłanami Dzieła. Pierwszym z nich
był Álvaro del Portillo, ten sam
student, który w Vallecas otrzymał
straszne uderzenie w głowę i zdołał
uciec metrem. Poznał księdza z ulicy
Ferraz w marcu i uznał, że będzie
niegrzecznie wyjechać na wakacje,
nie pożegnawszy się z nim wcześniej.
W sobotę, 6 lipca, zjawił się w
akademiku. Don Josemaría zaprosił
go na dzień skupienia, który miał
odbyć się nazajutrz. Tej niedzieli po
raz pierwszy wytłumaczyli mu, na
czym polega Dzieło i jeszcze tego
samego dnia poprosił o przyjęcie do
niego[157]. Drugim był Chiqui, ten
sam, który zaraz po tym, jak został
przedstawiony księdzu Josemaríi,



zabrał się do wbijania gwoździ ze
szczytu drabiny.

Założyciel Opus Dei był wyczerpany
z powodu zmęczenia fizycznego i
psychicznego, jakie się w nim
nagromadziło przez cały zeszły rok,
ale siły wróciły mu na myśl o
nowych powołaniach. Wiązał wielkie
nadzieje z przyszłym rokiem i chciał
uniknąć sytuacji, w której
okoliczności zastałyby go
nieprzygotowanym, jak to miało
miejsce w roku 1934. Dzieło idzie
dobrze. Widać w tym rękę Boga[158] -
donosił pod koniec sierpnia księdzu
wikariuszowi. Jednak długie
miesiące skumulowanego napięcia i
przepracowania w końcu podkopały
zdrowie tych, którzy kierowali
rezydencją. Pierwszy ze zmęczenia
padł Ricardo, dyrektor akademika.
Musiał położyć się do łóżka w
sierpniu[159]. Don Josemaría,
bardziej zahartowany i odporny - ale
także bardziej wyczerpany - walczył



z przemęczeniem jak mógł aż do
września, gdy udał się na rekolekcje
do klasztoru redemptorystów na
ulicy Manuel Silvela. Kilka miesięcy
wcześniej don Francisco Morán,
widząc jego wyczerpanie, oferował
mu kilkudniowy wypoczynek w
swojej posiadłości w Salamance[160].
Don Josemaría nie mógł tej
propozycji przyjąć.

W niedzielę, 15 września wieczorem
udał się do klasztoru
redemptorystów. Był tak zmęczony,
że ciało odmawiało mu
posłuszeństwa. Prawdopodobnie,
sądząc z tego, co później napisał,
mijał ponad rok, jak nie przespał
siedmiu godzin dziennie:

Poniedziałek: Jest piętnaście po
dziewiątej rano i jeszcze nie można
powiedzieć, żebym przystąpił do
rekolekcji. Tej nocy byłem
wyczerpany: spałem od jedenastej



wieczorem aż do wpół do siódmej
rano!

[...] Zwymiotowałem część jedzenia,
jestem bardzo osłabiony.

[...]Nie zrobiłem nic (dziś jeszcze nie
użyłem dyscypliny: użyję jej przed
snem) i jestem pokonany, zupełnie,
jakbym został pobity. Być może źle
robię, podając szczegóły natury
fizjologicznej. Ale prawdą jest, że
mógłbym teraz położyć się spać
gdziekolwiek, choćby na środku ulicy,
jak włóczęga, i wstać dopiero za dwa
tygodnie[161].

Uczynił pierwsze postanowienia, by
spać na podłodze i nie więcej niż
sześć godzin:

Wtorek. Spałem na podłodze bardzo
dobrze [...]. Ponieważ muszę
powiedzieć o wszystkim, to muszę
przyznać się do lenistwa. Żegnajcie
cele z wczoraj! Była piąta rano i
słyszałem dzwon katedry, zdolny



obudzić nawet głuchego [...]. O
szóstej, tak mocny jak długowłosy
Samson i tak słaby niczym dziecko,
aby służyć Bogu - wstałem z
miękkiego łóżka. Czułem się świetnie.
Ergo... Dla osiołka, nie pieszczoty, lecz
kije![162]

Nawet z dala od ulicy Ferraz jego
serce ulatywało do tych, którzy
pozostali w akademiku, wspierając
ich modlitwą i umartwieniem: Jak
bardzo pamiętam o tych moich
synach! - napisze podczas rekolekcji -
Dziś o ósmej mają jak zwykle
„emendatio” (krąg formacyjny).
Punktualnie o ósmej przyjmę porcję
moich dyscyplin w ich intencji[163].

W czwartek do klasztoru przyjechał
Ricardo, by dostarczyć mu list.
Wówczas ksiądz zdał sobie sprawę,
że jego serce przepełniała radość i że
kochał swoich chłopców całą duszą.
Czy dotychczas tego nie widział?

***



Członkowie Dzieła, w swej
większości studenci, znali don
Josemaríę zawsze ubranego w
sutannę. Jedynym wyjątkiem był
Isidoro. Byli w tym samym wieku i
byli jeszcze kolegami ze studiów w
Logroño. W 1930 roku zrodziła się
między nimi nowa więź, gdy Isidoro
został przyjęty do Dzieła. Mimo tej
początkowej równości we
wzajemnych stosunkach, która
prowadziła ich do głębszego
ludzkiego przywiązania, zaczął się
między nimi otwierać pewien
nieuchwytny duchowy dystans, który
w końcu zmienił się w
nieprzewidziany rodzaj relacji.
Zmiana ta uzewnętrznia się w
korespondencji, którą w tym okresie
prowadzili ze sobą Isidoro i don
Josemaría, a zwłaszcza w formułach
rozpoczynających i kończących ich
listy.

W latach 1930-1932 Isidoro zwykle
używa sformułowań takich, jak: „Mój



drogi przyjacielu, José María”, a na
zakończenie: „Przyjmij uściski od
Twego oddanego przyjaciela”[164].

W drugim etapie, w roku 1933,
określenia, których używa nie są już
tylko przyjacielskie, a stają się wręcz
„braterskie”: „Mój drogi bracie José
Marío” lub „Mój kochany przyjacielu
i bracie”, zaś na pożegnanie formuła:
„Przyjmij uściski od twego starego
przyjaciela i brata” lub „Ściskam Cię
po bratersku”[165]. Od maja 1934
roku pojawia się nowy nagłówek:
„Mój drogi Ojcze - José Marío”[166].

Natomiast nagłówki i zakończenia
listów księdza Josemaríi nie
odznaczają się żadną szczególną
formułką, chociaż zawsze
odzwierciedlają gorące uczucie:

- Madryt, 1 III 1931. Najdroższy
Isidoro [...] Poleca Cię Panu i ściska
po bratersku - José María.

A w dwa lata później:



- Madryt, 3 III 1931. Kochany Isidoro
[...]. Moje błogosławieństwo księdza i
Ojca oraz mocny uścisk w imieniu
całego tego domu wariatów - José
María[167].

W trzy lata później to „braterstwo”
zostało ostatecznie wyparte i
zastąpione w całej jego
korespondencji przez narastające
„ojcostwo”: - Dla wszystkich
błogosławieństwo od waszego Ojca,
który o Was nie zapomina i prosi o
wasze modlitwy. José María (list do
członków Dzieła z 1 VI 1934)[168]. To
duchowe ojcostwo i więzi rodzinne
rozkwitły na wiosnę 1934 roku,
czemu odpowiada notatka w 
Zapiskach don Josemaríi:

- Niedziela, 11 marca 1934 [...]. W Dz.
B. [Dziele Bożym] nie ma tytulatury.
O Ojcu Przewodniczącym Dz.
[Dzieła]będzie się mówić po prostu:
Ojciec. Bez czcigodnego,



najdostojniejszego, bez żadnego
określenia[169].

Od samego początku założyciel Opus
Dei odczuwał to powołanie do
ojcostwa: Jezus nie chce, żebym stał
się mędrcem w jakiejś ludzkiej nauce.
Chce żebym był święty. Święty o
ojcowskim sercu[170]. Czytamy te
rozważania w Katarzynce z 1931
roku. A w 1933, prosząc o
pozwolenie na wzmocnienie swoich
umartwień, tłumaczył to swemu
spowiednikowi tymi słowy: - Niech
ksiądz weźmie pod uwagę, że prosi
mnie o to Bóg, a ponadto trzeba, bym
był świętym i ojcem, mistrzem i
przewodnikiem świętych[171].

Nie było dlań łatwe nazywać dziećmi
członków Dzieła. Zgodnie ze swoją
dewizą, by ukryć się i zniknąć,
zawstydzało go to i chętnie uciekał
się do prostego braterstwa, jak sam
to przyznaje:



- Do roku 1933 zawstydzało mnie w
jakiś sposób nazywać siebie „Ojcem”
wszystkich tych moich ludzi. Dlatego
ja prawie zawsze nazywałem ich
braćmi, zamiast synami[172].

Z drugiej strony przeszkadzała mu
jego młodość. Ledwie przekroczył
trzydziestkę i jak mógłby usiłować
zostać głową rodziny dla ludzi -
kapłanów i świeckich - którzy byli w
tym samym wieku, a czasem nawet
starsi? Ileż to razy odmawiał ten
swój akt strzelisty: Daj mi Panie
powagę osiemdziesięciolatka![173]. Z
biegiem czasu zauważył, że jego
charakter nabierał pomału odcienia
powagi. Żarty, śmiechy, zdrowa
młodzieńczość były jeszcze czymś, co
sprawiało mu przyjemność. Jednak
ta godziwa przyjemność, trochę
może powierzchowna lub hałaśliwa,
czasami pozostawiała mu w ustach
pewną gorycz. To Jezus - myślał - 
obdarza powagą osiemdziesięciolatka
moje biedne, zbyt młode serce[174].



Ksiądz bardzo pilnował swoich
powiedzonek czy słów, jakie
wypowiadał podczas rozmowy.
Próbował kontrolować swoje gusty i
zachowania publiczne. Starał się
uniknąć jakiegokolwiek braku
umiaru. W końcu nawet jego sposób
poruszania się stał się dostojny. Nie
godził się jednak na to, by odrzucić
życie dziecięctwem Bożym na rzecz
starczej powagi. W ten sposób starał
się wynaleźć formułę, która mogłaby
połączyć te przeciwieństwa. Jezu -
prosił - chciałbym być dwuletnim
dzieckiem o powadze
osiemdziesięciolatka i sercem
zamkniętym na cztery spusty[175].

Ale w 1934 roku zaczął powoli
wycofywać się ze swoich
poprzednich poglądów na temat
konieczności zachowania powagi: -
Powaga: Jezus miał, gdy umierał na
krzyżu, trzydzieści trzy lata. Młodość
nie może służyć mi za



usprawiedliwienie. Poza tym przestaję
już być młodym[176].

Jeśli chodzi o te cztery spusty,
rozmyślał nad nimi już o dawna, od
chwili swego pobytu w klasztorze
Świętego Jana od Krzyża, gdy zapisał
swoje rozmyślania:

Święta czystość: pokora ciała. Panie:
cztery spusty dla mojego serca! Cztery
spusty i powaga osiemdziesięciolatka.
Nie po raz pierwszy słyszysz tę moją
prośbę [...]. Moje biedne serce jest
spragnione czułości[177].

Jego życie uczuciowe, bogate i pełne
radości, trudno było pogodzić z
„osiemdziesięcioma wiosnami
powagi”. Próbował zamknąć w sercu
swoje uczucia, tak samo jak
próbował nadać swemu zachowaniu
odpowiedni umiar. Wszystko na
próżno. Serce mu się wymykało. Nie
sposób było je ograniczyć.
Intensywność bicia jego serca
wzrastała gwałtownie. Aż do chwili,



gdy Pan pozwolił mu dostrzec, że ta
ogromna czułość skierowana była do
Niego i - przez Niego - ku jego
dzieciom, i że jego serce było
przepełnione miłością, czystą i
ojcowską. Odkrył to 19 września,
kiedy Ricardo przyszedł do
redemptorystów przynieść mu list:

Przyszedł Ricardo - jak wspomniałem
- i jego widok sprawił mi wielką
radość. Kocham moich chłopców z
całej duszy. I moją wolą jest na
zawsze mieć już to uczucie, dla
Chrystusa. Oczywiście kilka razy tego
wieczoru naszły mnie skrupuły, czy to
uczucie (które, co naturalne, jest o
wiele silniejsze w stosunku do tych
moich dzieci, które są bardziej oddane
Dziełu) mogłoby nie podobać się
Jezusowi. Minęła chwila i Jezus
sprawił, że dostrzegłem, że podoba
mu się to: ponieważ ich kocham przez
Niego i ponieważ kochając tak bardzo
moich chłopców, kocham Go milion
razy więcej[178].



Wraz z zadaniami Ojca, które przyjął
z pełną świadomością, że jest na ziemi
tylko po to, by je wypełnić[179],
założyciel Opus Dei czuł się
powołany do tego, by być mistrzem i
przewodnikiem świętych. Czy miał
wkroczyć na drogę uczoności i
mądrości ludzkiej, próbując pogrążyć
się w nauce i zająć katedrę
uniwersytecką? Czy też miał
poświęcić to szlachetne pragnienie?
Po przemyśleniu tej sprawy,
przedstawił swemu kierownikowi
duchowemu następującą odpowiedź:
Moją drogą jest to drugie: Bóg chce,
żebym był świętym i chce mnie dla
swego Dz. [Dzieła][180].

***

Rok akademicki 1935/1936 rozpoczął
się od tego, że powrócono do tego, co
utracono na skutek „strategicznego
odwrotu”, przenosząc Akademię DYA
piętro niżej. Na początku września
napisali do najlepszych szkół w



poszczególnych prowincjach i
opublikowali ogłoszenia o
akademiku w prasie ogólnokrajowej.
Nadeszło mnóstwo zgłoszeń z prośbą
o miejsce, a ponieważ nie było
wystarczająco dużo łóżek na Ferraz
50 i nie mogli odnająć z powrotem
tego samego mieszkania co w
zeszłym roku, stworzyli aneks na
Ferraz 48, w sąsiednim domu. Aby
wyposażyć to nowe mieszkanie, don
Josemaría musiał jeszcze raz udać się
do donii Dolores, która oddała do
jego dyspozycji 45 000 peset[181].

Gdy minęło pełnych siedem lat od
chwili założenia Dzieła, ksiądz
Josemaría napisał w swojej
Katarzynce:

Od tamtego 2 października 1928 roku,
ileż miłosierdzia ze strony Pana! Dziś
dużo płakałem. Właśnie teraz, gdy
wszystko idzie bardzo dobrze, czuję
się słaby i jakby opadły z sił. Jakże
jasno widać, że właśnie Ty robisz



wszystko to, co się stało i co się nadal
dzieje, mój Boże![182]

Funkcjonowanie akademika w roku
poprzednim było naprawdę
codziennym cudem. W 1934 roku
zaczęli z całą grupą ludzi: dwoma
chłopakami do posługi i zawodowym
kucharzem, którego musieli niemal
natychmiast odprawić, za
odpowiednim odszkodowaniem,
oczywiście dlatego, że nie mieli
mieszkańców. Teraz bardziej
przezornie, ograniczyli personel do
jednej kucharki i jednego służącego,
który wcześniej w akademiku był
chłopcem na posyłki, do każdego
rodzaju usług, pilnowania drzwi i
służenia do stołu. Kucharka była
osobą o dużym doświadczeniu
zawodowym[183].

Młody służący nie był w stanie dać
sobie rady ze wszystkimi
pozostałymi pracami domowymi.
Ksiądz i dyrektor zajmowali się nimi,



gdy tylko rezydenci wychodzili z
domu. Słali łóżka, zamiatali podłogi,
zmywali naczynia i nakrywali do
stołu. Przyzwyczaili się do tego już
przed rokiem. Było dwudziestu kilku
rezydentów i sprzątać trzeba było
ręcznie i z uśmiechem:

W dzień Św. Karola, 4 listopada -
czytamy w Katarzynce - minęły dwa
lata od powołania Ricarda.
Świętowaliśmy to, zmywając dziś
wieczorem cały stos naczyń. Ja
wycierałem je i odstawiałem na
miejsce. Skończyliśmy bardzo radośni
około północy[184].

W listopadzie o przyjęcie do Dzieła
poprosiło dwu studentów
architektury, przyjaciół
pochodzących z okolic Walencji.
Jednym z nich był Pedro Casciaro,
który poznał don Josemaríę w
styczniu 1935 roku, uczestnicząc od
tej pory w pogadankach dotyczących
formacji ludzkiej i duchowej



organizowanych w rezydencji. Drugi
poznał Dzieło dopiero w
październiku. Nazywał się Francisco
Botella. Na święta Bożego
Narodzenia obaj przeprowadzili się
na Ferraz 48[185].

Tam oddychało się serdeczną
atmosferą „pobożności, nauki i
apostolstwa”, jak to opisuje Aurelio
Torres-Dulce, student medycyny,
który przychodził do akademika.
Wyjaśnia, że „zasadniczy cel tego
wszystkiego miał charakter
nadprzyrodzony: polepszenie życia
chrześcijańskiego”[186]. Studenci
przychodzili w to miejsce właśnie
dlatego, że nie było to „miejsce
wypoczynku”. Stawiało im się
wymagania, jeśli chodzi o studia, 
ponieważ nauka jest poważnym
obowiązkiem. Musieli traktować
rezydencję jak „swoją sprawę”, to
znaczy partycypować w
obowiązkach i wydatkach. Nie było
im wolno być przeciętnymi,



„zaszywać się w tłumie”. Pobudzało
się ich do tego, by dążyli do
szlachetnych i wysoko postawionych
celów[187].

Pośród wszechogarniających
politycznych konwulsji, jakie
panowały w kraju, to miejsce było
oazą pełną radości i pokoju, tak
niezbędną w środku pustyni. Znając
egzaltowane młodzieńcze dążenia
rozbudzone w tych smutnych
okolicznościach historycznych,
panujących w ówczesnej Hiszpanii,
don Josemaría zanotował w jednej z
Katarzynek to, co należało
skorygować i to, co trzeba było wbić
im do głowy:

Dla ducha p. [pracy] Świętego Rafała:
nie można pozwolić, aby chłopcy
dyskutowali o polityce w naszym
domu: trzeba im pokazać, że Bóg jest
zawsze ten sam, że nadal jest
wszechmocny; powiedzieć im, że
apostolstwo, które się z nimi



prowadzi, ma charakter
nadprzyrodzony; po wielokroć
uświadamiać im obecność Bożą,
podczas rozmów indywidualnych,
podczas wspólnych spotkań i zawsze
czynić ich serce i myśl
katolickimi[188].

Na początku 1935 roku z don
Josemaríą spotkał się José Luis
Múzquiz, student inżynierii.
„Wytłumaczył mi krótko - mówi José
Luis - czym zajmuje się akademia
DYA. O tym, jak bez zakładania
żadnego nowego stowarzyszenia
starał się formować dobrych
chrześcijan, instruując ich i
wpływając na nich w ten sposób, by
postępowali zgodnie z tym mianem i
formowali powoli innych młodych
ludzi, którzy chcieliby skorzystać z
tej formacji. Powiedział mi, że w
pogadankach i kręgach uczestniczyli
młodzi ludzie z całej Hiszpanii,
uczący się w Madrycie, należący do
wszystkich tendencji i partii



politycznych, chociaż na kręgach nikt
nikogo nie pytał, do jakiej partii
należy”[189].

Kiedy Ricardo, dyrektor Rezydencji,
opisywał jej duchowy charakter -
„otoczenie pełne radości, pokoju,
miłości Bożej i spokoju pośród
sprzeczności warunków politycznych
i społecznych” - oddał, nie zdając
sobie nawet z tego sprawy, stan
duszy Ojca[190]. Ten ksiądz odkrył
jakiś czas wcześniej, dlaczego
zachowuje spokój, gdy wszystko
dookoła aż wrze:

Myślę, że Pan Bóg obdarował moją
duszę jedną cechą: pokojem,
zachować pokój i dawać go innym, jak
widzę po osobach, z którymi się
spotykam lub którymi kieruję[191].

6. Apostolstwo wśród kobiet

W chwili gdy spisywał swoje
przemyślenia, don Josemaría
podkreślał swoje szczególne



zainteresowanie tym, by być
obiektywnym, zupełnie wyzutym z
emocji. Zwłaszcza jeśli chodziło o
Dzieło, apostolstwo lub jego własne
życie wewnętrzne i charakter.
Świadom tego, w maju 1935 roku,
wolny od entuzjazmu i załamań,
obiektywny i spokojny, opisując
rozwój Dzieła, wydawał się
zadowolony z kierunku, w jakim ono
się rozwijało:

Widzę, że wszystko ruszyło: Święty
Rafał, Święty Gabriel, Święty Michał,
trzy gałęzie Dzieła: wszystko to, jeśli
chodzi o apostolstwo mężczyzn.
Niezaprzeczalne jest oddanie się
wszystkich[192].

Czy rzeczywiście wszystkich? Jasne
jest, że ksiądz Josemaría uznał za
straconych dla sprawy księży, o
których kilka miesięcy wcześniej
mówił: - Niestety do dziś, bez żadnej
obrazy względem nikogo - wszyscy są
bardzo święci - nie znalazłem księdza,



który mógłby mi pomóc, poświęcając
się tak jak ja wyłącznie Dziełu[193].
Nadzieja, że będzie można
przerzucić na nich ciężar części
pracy zawiodła. Jeśli kapłani, moi
bracia, mi pomogą - myślał...[194] A
oni zostawili go samego z jego
ciężarem.

Ten brak współpracy odbił się
negatywnie na rozwoju pracy wśród
kobiet. W jednej z notatek
przeznaczonych dla jego
spowiednika, z października 1933
roku, już pojawia się pewien
niepokój. Jedną z myśli, które nie
dawały spokoju założycielowi Opus
Dei było to, że zwraca bardzo
niewiele uwagi na nasze kobiety,
pozostawiając niewypełnioną wolę
Boga. Jeśli wytrwały do dziś - mówił
sobie - jest to rezultat specjalnej łaski
Boga[195]. (Ciążyła mu myśl o tym,
że pozostawił niespełnioną wolę
Bożą i to prowadziło go do tego, że
wyrażał się w sposób niezbyt



stosowny. Jego niepokój brał się z
ograniczeń czasowych, a także
fizycznych. Przyznawał to, gdy
mówił na temat apostolstwa wśród
młodych ludzi, gdy pisał: ponieważ
nie zajmuję się - nie jestem w stanie,
nie mogę wziąć na siebie więcej –
chłopakami, którzy przyszli do nas).

W Boże Narodzenie 1933 roku
młodzi członkowie Dzieła, na czele z
założycielem, odprawili triduum do
Ducha Świętego, prosząc go o
powołania; zwłaszcza - zanotował w
swoich Zapiskach -o powołanie
kobiety, która mogłaby stanąć na
czele pozostałych (a raczej stać się ich
sercem)[196].

Don Josemaría, Ojciec także żeńskich
powołań, nadal utrzymywał
dyskretny dystans w stosunkach z
kobietami. Nie spotykał się z nimi
„poza konfesjonałem i unikał
wszelkiego rodzaju czynów, które
mogłyby się stać przedmiotem



podejrzeń” - twierdzi Navidad
González Fortún[197]. Ponieważ
założyciel Opus Dei uważał, że nie
zyskał jeszcze „powagi
osiemdziesięciolatka”, wolał
pozostawić je w rękach innych
kapłanów. Don Norberto i don Lino,
jak powiedzieliśmy, zwykle się nimi
opiekowali. Ale don Josemaría nie
był zbyt pewien rezultatów. Jak ci
kapłani mogliby przekazać formację
i ducha właściwego Dziełu, skoro oni
sami jeszcze go nie przyswoili? Stało
się tak, że kilka powołań, które z
trudem zyskał kapelan Świętej
Izabeli w konfesjonale, w bardzo
krótkim czasie się rozproszyło[198].

28 kwietnia 1934 roku udało się don
Josemaríi po raz pierwszy
zorganizować spotkanie z kilkoma
kobietami z Dzieła - nie było ich
więcej niż pół tuzina - w rozmównicy
klasztoru Świętej Izabeli. W następne
soboty wykorzystywali lokal w
„Domu studenta”, udostępniony



przez don Pedra Povedę[199]. Na
razie wydawało się, że jego plany
apostolskie z kobietami go nie naglą.
Powtarzał sobie z niejaką nadzieją: - 
Jak tylko moje córki będą nieco
bardziej zorganizowane... Ale było
jasne, że nie były najlepiej
zorganizowane. W tych
okolicznościach don Josemaría robił
co mógł. Ponieważ otwarcie
rezydencji przy Ferraz, trudna
sytuacja, jaka powstała potem na
skutek krytyki ze strony jego
kapłanów i niezaprzeczalne
trudności ekonomiczne utrudniały
mu regularną opiekę nad tymi
duszami, które były zdezorientowane
i niezarządzane. Wraz ze
sprowadzeniem Najświętszego
Sakramentu na Ferraz sprawy
radykalnie się zmieniły. Co jakiś czas,
wieczorami, gdy rezydenci
wychodzili, ksiądz Josemaría
prowadził dla tej grupki kobiet
medytację i Błogosławieństwo
Najwiętszym Sakramentem. Mówił



im o uświęcaniu pracy i o
apostolstwie. Były pełne entuzjazmu,
gdy go słuchały, chociaż don
Josemaría zawsze nie był zupełnie
pewien, czy go rzeczywiście
rozumieją[200]. „Prawda jest taka, że
naprawdę miałyśmy dobrą wolę -
komentuje szczerze Felisa Alcolea -
Ale nic poza tym”[201].

Najbardziej brakowało mu pomocy,
gdyż nawet fizycznie nie był w stanie
w pełni zaangażować się w
apostolstwo wśród kobiet. Nie
zostawała mu chwila wolnego czasu
na nic poza pracą dwadzieścia cztery
godziny na dobę. Jego obowiązki jako
rektora Świętej Izabeli, odwiedziny w
szpitalach, a przede wszystkim stale
wzrastające obciążenia związane z
kierownictwem duchowym
studentów w rezydencji, pożerały
cały jego czas i siły. Faktycznie don
Josemaría wielokrotnie odczuwał
początki wyczerpania. I kiedy w 1936
roku wybuchła w Hiszpanii wojna



domowa, te kobiety, jeszcze słabo
uformowane w duchu Opus Dei,
rozproszyły się. Opuszczone i
pozbawione jakiejkolwiek opieki
duchowej, te młode powołania
odszczepiły się od Dzieła, z powodu
przymusowego zerwania
spowodowanego przez konflikt.
Ścieżki Pańskie są zaiste
nieprzeniknione.

***

Z ojcowską dumą założyciel Opus Dei
okazywał nieskończone uczucie
wobec swoich dzieci. Moje świeckie
dzieci - wszystkie - są heroiczne[202] -
twierdził z pełnym przekonaniem. W
nich znalazł pomoc konieczną dla
dalszego rozwoju Dzieła. I z
nadprzyrodzonym przekonaniem, że
są narzędziami, na które tak długo
czekał, a które uruchomią to całe
nadprzyrodzone przedsięwzięcie. W
ten sposób prosił Boga na początku
roku akademickiego 1935/1936:



Panie, tak ułóż sprawy, abyśmy mogli
w ciągu tego rozpoczynającego się
właśnie roku dobrze pracować -
zgodnie z Twoim upodobaniem. Jezu,
aby ten biedny osiołek potrafił
formować tych Twoich apostołów,
zgodnie z Twoją Najukochańszą
Wolą, tych naszych chłopców od
Świętego Michała, abyoni czynili
Dzieło[203].

Gdy tylko ktoś przestąpił próg
rezydencji, mógł odczuć, jak ciepło ci
ludzi odnoszą się do siebie. Ciepło to
- jak powiada jeden ze świadków –
„wydawało się przenikać wszystko,
nie tylko tych, którzy tam
przebywali, ale nawet rzeczy
materialne oraz nieożywione”[204].
Ci, którzy po raz pierwszy tam
przychodzili, zaraz po tym, jak
odwiedzali kaplicę, żeby przywitać
się z Panem Jezusem, byli od razu
przedstawiani Ojcu. Przyjmował on
te wizyty w pokoju dyrektora,
ponieważ jego pokój, mały i



pozbawiony światła, wypełniała
szafa, w której przechowywano
archiwum i wyposażenie kaplicy.
Pokój dyrektora mierzył około trzy
na cztery metry. Przestrzeń tę
wypełniały łóżko bez zagłówka,
niewielka szafa, biurko i trzy albo
cztery krzesła[205].

Styl don Josemaríi był bezpośredni,
rodzinny, ciepły i serdeczny. Po kilku
minutach kilku minut gość poruszał
sprawy osobiste, otwierając na oścież
swą duszę przed kapłanem, jak
gdyby znali się od zawsze. Niektórzy
wychodzili z tego pierwszego
spotkania na drogę głębokiej
przemiany swego życia, zmieniając
plany i ideały życiowe, z duszą
niespokojną z powodu odkrycia
nieoczekiwanych horyzontów[206].

Ten średniej budowy, raczej wysoki
ksiądz był otyły; miał okrągłą twarz,
o otwartym i prostym czole. Nosił
okulary, a włosy, bardzo ciemne, miał



obcięte na jeża. Lekki uśmiech,
czasem przerywany wyrazem
powagi, stale rozświetlał jego oblicze.
Jego dobry wygląd fizyczny, radosna
mina i serdeczny sposób
prowadzenia rozmowy pozwalały
ulec złudzeniu, że prowadził życie
spokojne, wypełnione spokojnymi
obowiązkami kapłańskimi. Jednak
dla uważnego obserwatora, pod
lekko opaloną cerą kryła się
ascetyczna bladość, która była
pozostałością długotrwałych czuwań
i ciężkich wyrzeczeń. Jego
uśmiechnięty wizerunek zewnętrzny
skrywał rygor postów i dyscypliny.
Wiele razy powracał wieczorem do
rezydencji, nie mając przez cały
dzień nic w ustach. Zapraszał
studenta na rozmowę, zjadając w
tym czasie na kolację tylko kawałek
jajecznicy z jednego jajka. Zdarzało
się też nieraz, że jeśli chłopak z
apetytem patrzył na to danie, kapłan
je odstępował, udając, że stracił



apetyt. W ten sposób post przedłużał
się do następnego dnia[207].

Czystość sutanny i błyszczące buty
ukrywały ubóstwo. Kiedy klękał w
kaplicy, don Josemaría bardzo
uważał, by ukryć pod szeroką połą
sutanny sfatygowane obcasy. Nie
były to nowe buty, donaszał je po
rezydentach[208].

Podczas medytacji prowadził na głos
swoją osobistą modlitwę. Ci, którzy
go słuchali, uczestnicząc w myślach i
uczuciach tego księdza, czuli się
bardzo poruszeni. Podobnie
odczuwali to ci, którzy brali udział w
odprawianych przez niego mszach.
Ujęci pobożnością celebransa i
faktem uczestniczenia w Bożym
misterium, już poza kaplicą mówili
między sobą: „Ten ksiądz jest
święty”[209].

7. Pisma formacyjne



Ojciec z zaangażowaniem oddał się
swej roli mistrza i przewodnika
świętych. W swoich synach -
wówczas był ich niecały tuzin -
widział dusze powołane do świętości,
surowe diamenty, które trzeba było
oszlifować jeden po drugim, aby
nadać im największy blask,
stosownie do ich darów i zdolności. 
Członkowie - pisał w swoich 
Zapiskach - nie powinni być
formowani seryjnie, ale bez
uszczerbku dla jedności i dyscypliny,
trzeba starać się, aby każdy Boży
człowiek rozwijał swoją osobowość i
charakter[210].

Regularnie odbywał z każdych z nich
osobistą rozmowę w cztery oczy,
kierując ich życiem wewnętrznym.
W kierownictwie duchowym Ojciec
okazywał się wymagający,
przekonany, że wielkim błędem jest,
gdy dyrektor* zadowala się, gdy
dusza daje z siebie trochę, podczas
gdy mogłaby dać trzy razy



więcej[211]. Zgodnie z nauką, którą
głosił, nie zadowalał się niczym
mniejszym niż to, żeby jego dzieci
stały się świętymi godnymi
wyniesienia na ołtarze. W tych
rachubach liczył także na kobiety, jak
opowiada Felisa Alcolea: „Mówił nam
z całą mocą: Musicie być świętymi, ale
świętymi wyniesionymi na ołtarze; nie
zadowoli mnie nic innego”[212].

Jak już widzieliśmy, od początku
założyciel Opus Dei używał swych
notatek i zeszytów zawierających 
Zapiski wewnętrzne, aby pozwolić
innym poznać Dzieło i jego ducha.
Ale niezależnie od Katarzynek pisał
inne teksty. Między innymi listy
zbiorowe, które możemy nazwać
założycielskimi, w których to
rozwijał zasadnicze punkty
dotyczące Dzieła i jego duchowości,
opisując „idee-matki” i podstawowe
zasady, istotne dla przyszłości Dzieła
niezależnie od okoliczności
historycznych[213].



W formacji członków Opus Dei już od
1931 roku ustaliła się zasada, że
trzeba dbać jednocześnie o jedność i
różnorodność: - Członkowie będą
rozmaici, tak jak rozmaici są święci w
niebie, z których każdy ma swoje
osobiste cechy oraz sprawy, w których
się specjalizuje. A jednocześnie będą
tak zgodni jak święci, którzy nie
byliby świętymi, gdyby każdy z nich
nie utożsamił się z Chrystusem[214].
Tak więc podczas regularnej
rozmowy don Josemaría dbał, by
każdy mógł poruszyć sprawy
osobiste, a w listach zajmował się
jednością formacji. Pierwszy z tych
listów założycielskich nosi datę 24
marca 1930 roku. Wytłumaczone
zostało w nim powszechne
powołanie do świętości oraz w jaki
sposób jego dzieci powinny
praktykować cnoty, które prowadzą
do doskonałości chrześcijańskiej.
Ponieważ świętość nie jest rzeczą
tylko dla wybrańców[215].



W następnym roku, z tą samą datą,
24 marca 1931 roku, zakończył w
Madrycie spisywanie swego drugiego
listu. Przez pięćdziesiąt stron tekstu
ciągną się duchowe porady, aby
bezpiecznie płynąć przez morze
wezbrane namiętnościami i ludzkimi
błędami[216]. Założyciel wskazuje
swoim synom z pieczołowitością ojca
i nauczyciela trudności, jakie mogą
napotkać na swojej drodze i jak mają
walczyć w chwilach powodzenia i w
chwilach burz. Wskazuje na ludzkie i
nadprzyrodzone środki, dzięki
którym można przezwyciężyć
zniechęcenie i słabości: na wierność
powołaniu, radość podczas walki,
pokorę, szczerość, pobożność,
nadzieję, zatopienie się w synostwie
Bożym, ucieczkę do Maryi...

Dzieło nie ma wprowadzać żadnych
innowacji ani tym bardziej nie ma
niczego reformować w Kościele -
zaznacza w trzecim ze swoich listów
z 9 stycznia 1932 roku. I kończy swe



rozważania, przypominając tę starą
nowość: - Po upływie tylu wieków Pan
chce się posłużyć nami, aby wszyscy
chrześcijanie odkryli w końcu
uświęconą i uświęcającą wartość
codziennego życia - pracy zawodowej
- oraz skuteczność apostolstwa
przekazującego doktrynę poprzez
przykład, przyjaźń i zaufanie.

Jezus, nasz Pan, chce, abyśmy dziś w
tysiącu językach - i z darem języków,
żeby wszyscy potrafili zastosować to
w swoim własnym życiu – głosili we
wszystkich zakątkach świata to
przesłanie stare jak Ewangelia i jak
Ewangelia nowe[217].

W jaki sposób zanieść tę naukę do
wszystkich zakątków świata, aby
otworzyć Boże drogi na ziemi[218]?
Oto temat kolejnego Listu z 16 lipca
1933, który udziela odpowiedzi na to
pytanie. Trzeba czynić apostolstwo
przyjaźni i zaufania, wybaczać,
rozumieć, utopić zło w obfitości



dobra, praktykować świętą
ustępliwość wobec osób oraz świętą
nieustępliwość wobec błędów, być
siewcami pokoju i radości,
przyjaciółmi wolności, współżycia i
dialogu z tymi, którzy nie podzielają
naszych idei.

***

Jakiś czas wcześniej, dokładnie 30
października 1930 roku, nawiedziła
don Josemaríę dręcząca wątpliwość
na temat Katarzynek. Spisywał je z
wielką przyjemnością w zeszycie, już
czwartym, który był niemal
całkowicie zapełniony. Niepewność,
którą odczuwał była następująca: czy
spisywanie tych Katarzynek nie jest
pychą albo przynajmniej czymś
bezużytecznym?[219]

(Pytanie to nie było bezzasadne. W
1930 roku naszła go podobna
wątpliwość i w rezultacie spalił
pierwszy zeszyt Zapisek. Był to gest
prawdziwej pokory, uczynił to



bowiem, aby nie wzięto go za
świętego).

Kiedy już raz znikł wszelki ślad po
tym, co napisał w momentach
założycielskich – w dniach 2
października 1928 i 14 lutego 1930 -
don Josemaría odpowiadał sam
sobie: - Niewątpliwie dla Dz. B.
[Dzieła Bożego]wiele z tych notatek
może się okazać pożytecznymi. Poza
tym wierzę mocno, że są to
natchnienia Boże. Są one także
użyteczne dla mojej duszy[220].

Tym razem, tzn. w 1931 roku,
zdecydował się w odpowiedzi na tę
wątpliwość zachować swoje Zapiski.
Uczynił to z powodu pokory, aby
samego siebie nie uważać za
świętego i także dlatego, że uznał, że
stanowią one część dziedzictwa
Dzieła. Ale czy nie było w tym
odcienia pychy?

Pycha? Nie. Z duchowego punktu
widzenia można dostrzec tylko



przyczyny upokorzenia, ponieważ
jasno widać w nich Bożą dobroć i mój
opór wobec łaski. Także z punktu
widzenia literackiego - jak już
powiedziałem innym razem - dla mnie
te postrzępione zapiski stanowią
jeszcze większe upokorzenie[221].

(Z pewnością stłamszona pokusa, by
pielęgnować uzdolnienia literackie
nawiedzała go w tych dniach, gdyż w
poprzednim tygodniu zauważył
przelotnie: - Każdego dnia piszę coraz
gorzej. Jednak... naprzód, nie piszę
tego przecież na konkurs
literacki[222]. Wymagania, jakie
stawiało przed nim apostolstwo
uniemożliwiały mu pogłębianie tych
skłonności. Nie miał czasu na
pisanie. Niekiedy nie starczało mu
chęci, innym razem także sił[223].)

Jasne jest, że ksiądz Josemaría
dostrzegł użyteczność swych Zapisek.
Te notatki, które sporządzał na
luźnych skrawkach papieru -



gdziekolwiek przyszło mu
natchnienie - które potem
przepisywał na kartki i ostatecznie
na czysto do zeszytu, były
niesłychanie bogatą kopalnią
duchowych treści. Tam zostały
uwiecznione słodkie przypływy
Miłości, surowe przemyślenia
ascetyczne, praktyczne inicjatywy,
natchnienia założycielskie oraz idee-
matki owocujące praktycznymi
rozwiązaniami, które jednak na razie
- jak sam zaznaczył w jednej z
Katarzynek - były nasieniem, które
będzie tak podobne do bytu dorosłego,
jak jajo do dumnego kurczaka, który
się z niego wykluje[224].

W grudniu 1932 roku don Josemaría
zebrał 246 myśli, wybranych spośród
swoich Katarzynek, by udostępnić
metodę i tematy medytacji swoim
dzieciom i innym osobom, które
korzystały z jego kierownictwa
duchowego. Wydrukował je na
powielaczu, w formie zeszytów. Ten



pierwszy zbiór „Rozważań
duchowych” (Concideracones
espirituales) znany był także pod
tytułem: „Rady” (Consejos)[225].

Potem w 1934 roku zdecydował się
wydrukować te „Rozważania”,
dodając do dawnych punktów także
nowe myśli zaczerpnięte ze swoich
Katarzynek, tak że w sumie było ich
już 438[226]. Z listu księdza
Sebastiána Ciraca, kanonika z
Cuenki, wiemy, że w kwietniu już
zostały podjęte starania na rzecz ich
publikacji. Don Sebastián
uczestniczył czasem w Madrycie,
wraz z innymi księżmi, w
poniedziałkowych spotkaniach
kapłańskich i chętnie zajął się
załatwieniem kosztorysu w
„Imprenta Moderna”. (Życzyli sobie
310 peset za wydrukowanie 500
egzemplarzy). Poza tym, by ułatwić
sprawę, don Sebastián został
wyznaczony na cenzora tej



książki[227]. Wszystko szło naprzód
pełną parą.

Do chwili, gdy, jak można sądzić z
notatki księdza Josemaríi z 18 maja,
zaczęły wiać przeciwne wiatry:

Wysłałem do Cuenki „Rozważania” i
okazało się, że wywołały tam
zgorszenie - źle mówię - wydaje się, że
przestraszyły ich niektóre słowa,
które na pewno nie zawierają wcale
błędów czy niestosowności. Na
przykład wyrażenie: „święty
bezwstyd”*. Zaprotestowałem
wczoraj w liście do Ciraca i
ustąpiwszy we wszystkim innym,
mam nadzieję, że broszura wyjdzie z
tym „bezwstydem”. Ważne jest, by
wyszła, nawet przy takiej współpracy!
Nadejdzie pora, by wydać je bez
poprawek[228].

Kanonik odpowiedział mu listownie:
„Otrzymałem i przeczytałem Twój
list, a potem przeczytałem go księdzu
biskupowi, któremu nie spodobała



się Twoja postawa dotycząca słowa
„bezwstyd”. Mówi, że nie może
zaaprobować książki, w której
zachwala się słowo kojarzące się tak
fatalnie i niestosowne w potocznym
znaczeniu. Radzi Ci, żebyś je zmienił
na inne: śmiałość, zdecydowanie,
odwaga [...]. Proszę Cię, żebyś
przemyślał rady księdza biskupa,
który tu i w swoim Kościele jest
wyrocznią Bożą”[229].

Zdaniem dobrego księdza biskupa
Cruz Laplany było to słowo
nieprzyzwoite w ustach kapłana,
nawet jeśli don Josemaría chciałby je
uświęcić oddając je na usługi życia
dziecięctwem duchowym. Ponieważ
cała sprawa zdawała się zamieniać w
zupełnie jałową dyskusję i ponieważ
z drugiej strony nie chodziło o to, by
sprzeciwiać się biskupowi, który
poza tym był dobrym znajomym i
krewnym Escrivów i miał decydujący
głos w „Imprenta Moderna” (dawniej 
„Imprenta del Seminario” -



Wydawnictwie Seminaryjnym) i
któremu w końcu cenzor musiał być
posłuszny, don Josemaría ustąpił.
Ustąpił nie omieszkawszy zaznaczyć
swego odmiennego stanowiska,
odpisując na tym samym liście, który
dostał do don Sebastiána:

Niech moja „bezwstyd” idzie sobie z
Bogiem! Napiszemy - na razie –
„odwaga” * [230].

Biograf nie chciałby wnikać zanadto
w ten dziwny incydent, ale nie może
się powstrzymać przynajmniej od
wyrażenia swojej opinii. Moim
zdaniem nie chodziło tutaj o zwykłą
kwestię filologiczną. Wydaje się, że
problem, bardziej niż terminologii,
dotyczył kościelnej powściągliwości i
konwencjonalizmu społecznego.
Wśród kaznodziejów panowało
przekonanie, że powinni unikać
wypowiadania z ambony źle
brzmiącego słowa: „świnia”,
używając zawiłych omówień:



„zwierzęta nisko patrzące” albo
„nieczyste zwierzęta”, albo też w
chwili, gdy je wypowiadali, prosili
audytorium o wybaczenie. Jednak
don Josemaría nie przejmował tego
rodzaju dziecinadą i stanowi to
argument na jego korzyść, jeśli
chodzi o śmiałość jego stylu
literackiego. (Na szczęście większość
czytelników, nie mając dostępu do 
Zapisków wewnętrznych, uniknęła
zaskoczenia z powodu jego stylu
pisarskiego, gdyż tam w jednej z
Katarzynek z sierpnia 1931 roku
można przeczytać: Perły przed
wieprze! Najbardziej wyszukany
kąsek, zjedzony przez świnie (która
tak bezpardonowo się nazywa) albo
opuszcza to nieczyste zwierzę w
charakterze wstrętnych odchodów
albo w najlepszym razie zamienia się
w wieprzowinę! Bądźmy aniołami,
aby uszlachetniać myśli, które sobie
przyswajamy. - Bądźmy przynajmniej
ludźmi, aby nasze pożywienie
zamieniało się w szlachetne i piękne



mięśnie lub, być może, w potężny
mózg, zdolny do zrozumienia i
uwielbienia Boga. Tylko nie bądźmy
bydlętami... jest ich tak wiele!).[231]

Zachodzi w tej sprawie szczególna
okoliczność, którą warto wyjaśnić.
Autor Zapisek przywołuje maksymy i
przemyślenia zgodnie z tym, jak
przychodziły mu one na myśl.
Notatki na temat „świętego
bezwstydu” pojawiały się rozsiane
na stronach zeszytu V,
odpowiadającego pierwszej połowie
1932 roku[232]. Jednak w chwili
przeglądania Zapisek w grudniu tego
samego roku, kiedy don Josemaría
porządkował tematy, zapisując
wszystko na właściwym miejscu,
wszystkie przemyślenia na ten temat
scalił i zgrupował na tej samej
stronie w następujących po sobie
numerach, począwszy od 90.
Wysyłając kolejną wersję „Rozważań
duchowych” do Cuenki w 1934 roku,
don Josemaría zachował układ



niektórych stron z 1932 roku. W ten
sposób w rozdziale „Plan twojej
świętości” ksiądz biskup mógł
przeczytać:

Poziom świętości, której domaga się
od nas Pan, wyznaczają następujące
trzy punkty: święta nieustępliwość,
święty przymus i święty bezwstyd.

Czym innym jest święty bezwstyd, a
czym innym laicka impertynencja.

Święty bezwstyd jest cechą „życia
dziecięcego”. [...] Ten bezwstyd w
odniesieniu do życia
nadprzyrodzonego... etc.[233]

(Aż sześć razy „święty bezwstyd”. Czy
można się dziwić zaniepokojeniu
biskupa? Czy teraz nie lepiej rozumie
się to całe zdarzenie?)

Wracając do naszej opowieści,
podjęta przez don Josemaríę decyzja
zrzuciła biskupowi kamień z serca.
Hierarcha był zupełnie



usatysfakcjonowany, jak twierdził
don Sebastián w liście z 28 maja:
„Drogi José Marío! Twój ostatni list
uradował mnie bardzo, z powodu
zaufania, jakie okazałeś księdzu
biskupowi, który także jest bardzo
zadowolony z Twojej postawy i
zmiany zdania”[234].

Książeczka została wydrukowana w
czerwcu[235]. Pojawia się w niej
kilkakrotnie wyrażenie: „święta
odwaga” *. Autor wierny swej
inspiracji i dbając o integralność
tekstu, zdobył się na cierpliwość.
Pozwolił działać czasowi. Kiedy
nadeszła pora, by opublikować je bez
poprawek, wydając „Drogę”
przywrócił świętą bezczelność[236].
Przy okazji innych, cięższych prób w
jego osobistym życiu i w historii
Dzieła z powodzeniem przejawiał ten
sam upór, ustępując, ale nie
rezygnując z myśli, by to
odzyskać[237].



Jak było powiedziane we wstępie do
książki, te „Rozważania duchowe”
odpowiadały na potrzeby świeckiej
młodzieży studenckiej kierowanej
przez autora i, jak sam wyjaśnia, są
to notatki, których używam, aby
pomóc sobie w kierownictwie i
formacji młodych ludzi[238].
Dotyczyły takich tematów, jak
praktyka modlitwy myślnej, który to
temat dla studenta uniwersytetu był
jakby odkryciem nieznanego lądu:

Mówisz, że nie umiesz się modlić? -
Stań przed obliczem Boga, a gdy
wymówisz słowa: „Panie, nie umiem
się modlić!”, bądź pewien, że już
zacząłeś się modlić[239].

Na tysiąc różnych sposobów don
Josemaría podkreślał wobec
studentów, że apostolstwo dokonuje
się najpierw poprzez uświęcenie
obowiązków zawodowych:



Godzina nauki w życiu nowoczesnego
apostoła jest godziną
apostolstwa[240].

***

W niektóre niedzielne wieczory,
opowiada Francisco Botella, „Ojciec
wołał nas do swojego pokoju,
siadaliśmy naprzeciw niego, wokół
biurka, a on czytając zdania z
<<Instrukcji na temat
nadprzyrodzonego ducha Dzieła>>
albo z <<Instrukcji Świętego Rafała>>
mówił nam o Dziele”[241].

Te Instrukcje napisał założyciel Opus
Dei na użytek swoich dzieci,
wskazując i wyjaśniając zasadnicze
punkty historii, ducha i apostolstwa
Opus Dei[242]. Na przykład w
„Instrukcji na temat
nadprzyrodzonego charakteru Opus
Dei” tłumaczył im, że działalność
apostolska, którą prowadzą, nie jest
przedsięwzięciem ludzkim, lecz
wielkim przedsięwzięciem



nadprzyrodzonym.
Przedsięwzięciem Boskim, gdy
chodzi o źródło i istotę, gdyż: Dzieła
Bożego nie wymyślił człowiek, aby
rozwiązać żałosną sytuację Kościoła
w Hiszpanii od 1931 roku[243].

Jasnym celem Ojca w tej instrukcji
było wypalić w duszy swych synów
trzy sprawy:

1) Dzieło Boże przychodzi wypełnić
Wolę Boga. Dlatego miejcie głębokie
przekonanie, że niebo jest
zaangażowane, aby się ono
zrealizowało.

2) Kiedy Pan Bóg planuje jakieś dzieło,
które ma przynieść korzyść ludziom,
myśli najpierw o osobach, którymi
posłuży się jako narzędziami... i
przekazuje im stosowne łaski.

3) To nadprzyrodzone przekonanie o
Bożym charakterze przedsięwzięcia
da wam w rezultacie tak wielki
entuzjazm i miłość do Dzieła, że



poczujecie się najszczęśliwszymi,
poświęcając się, aby się ono
zrealizowało[244].

Idee te były nie do podważenia i
wyrażone tak dobitnie, że „odcisnęły
się w myślach i sercach”, powiada
Francisco Botella. Jak twierdzi
Ricardo F. Vallespín, lektura tej
instrukcji „sprawiła wiele dobrego
naszym duszom i wzmocniła nasze
pragnienia świętości i gotowość
oddania nawet życia, aby
zrealizować Dzieło, wypełniając
Wolę Bożą”[245].

Aby rozprzestrzenić wszędzie Dzieło
Boże, umacniając na zawsze
królowanie Jezusa Chrystusa,
konieczne było przyciągnięcie z
pomocą zapału apostolskiego innych
kolegów. To zagadnienie stanowi
centralny temat innej instrukcji, w
której założyciel Opus Dei mówi o
prozelityzmie[246]. W tej instrukcji
zostają przedstawione środki,



ludzkie i Boże, którymi trzeba się
posługiwać, przeszkody, jakie można
napotkać, cechy ludzkie - dobre i złe
oraz określenie tego, kto spełnia
warunki, a komu ich brak i nie
pasuje do Opus Dei:

- Nie pasują do nas egoiści, tchórze,
ludzie niedyskretni, pesymiści, gnuśni,
głupi, próżniacy, nieśmiali oraz
lekkomyślni. - Pasują: chorzy, wybrani
przez Boga oraz wszyscy ci, którzy
mają wielkie serce, choćby największe
były ich słabości[247].

Trzecia z instrukcji, „Instrukcja
dzieła świętego Rafała”, nosi datę 9 I
1935 roku. Została ona napisana
prawdopodobnie na jesieni 1934
roku, po rewolucji w Asturii, gdy
akademik był pusty z powodu braku
rezydentów, gdy trwała krytyka i
pesymizm ze strony niektórych
współpracowników... Mimo tego
wszystkiego ton dokumentu od
pierwszych linijek wstępu pełen jest



pokoju i optymizmu oraz zapowiedzi
pomyślnej przyszłości:

Najukochańsi! Od jakiegoś czasu
można zauważyć potrzebę
opracowania instrukcji, która
wskazałaby ogólne normy, którymi
powinny kierować się osoby
prowadzące formację, aby przyłączyć
do Dzieła dusze nowych ludzi, których
przysyła Pan.

Ja sam nie jestem w stanie dotrzeć do
każdego[248].

8. Przygotowania do ekspansji:
Madryt, Walencja, Paryż

Od chwili wybuchu rewolucji
asturyjskiej w 1934 roku współżycie
polityczne Hiszpanów stało się
nadzwyczaj trudne. W lutym 1936
roku miały odbyć się wybory
powszechne. Z jednej strony stawał
do nich Front Ludowy, powstały z
inspiracji marksistowskiej. Z drugiej
niestabilna koalicja partii



prawicowych. Atmosfera podczas
tygodni poprzedzających głosowanie
była nadzwyczaj napięta.

Dom, w którym mieszkali
Escrivowie, znajdował się obok
wejścia do kościoła Świętej Izabeli.
Mieszkając tam, byli wystawieni na
niebezpieczeństwo ataku lub
podpalenia kościoła. Dlatego
zdecydowali, że rozsądniej będzie
przenieść się stamtąd gdzie indziej,
dopóki nie okaże się, jaki obrót
przyjmą wydarzenia. I don
Josemaría nie omieszkał skorzystać z
tak długo wyczekiwanej okazji, by
zamieszkać w rezydencji przy Ferraz:

31 stycznia 1936 – notuje w swych 
Zapiskach – Jest około dwunastej w
nocy. Jestem w naszym domu Anioła
Stróża. Jezus tak delikatnie
zaaranżował tę sytuację, że będę cały
miesiąc wraz z moimi synami. Moja
matka i rodzeństwo będą w tym



czasie mieszkać w pensjonacie na
ulicy Mayor[249].

Front Ludowy, chociaż niewielką
większością głosów, wygrał jednak
wybory z 16 lutego. Zwycięstwo to
zaostrzyło nastroje rewolucyjne,
uwidaczniając tło antyreligijne, które
już wcześniej zatruwało życie
publiczne. Strach było wracać do
mieszkania przy patronacie, dlatego
też donia Dolores po raz siódmy od
chwili przyjazdu do Madrytu
przeniosła się do nowego miejsca
zamieszkania. Jej syn z właściwym
mu optymizmem, w samym środku
katastrofalnej sytuacji, jaką
oznaczało w sprawach religijnych
mianowanie na premiera Manuela
Azañi, starał się dostrzec także
pozytywną stronę całej sytuacji:

Moja matka i moje rodzeństwo
mieszkają pod numerem 3. na ulicy
Króla Franciszka, przemianowanej na
doktora Cárcelesa. Wykorzystałem tę



okazję, aby powiedzieć, że
postanowiłem ostatecznie zamieszkać
z moimi synami. Nie ma tego złego, co
by na dobre nie wyszło. Azaña
stanowi okazję, której nie chciałem
zmarnować. Mama przyjęła to
dobrze, chociaż wiele ją to
kosztowało[250].

Szybko w całej Hiszpanii rozpętała
się zawierucha zamieszek ulicznych,
zbrodni, strajków i przemocy
wszelkiego rodzaju. 11 marca don
Josemaría pisze w swoich
Katarzynkach:

Trwają podpalenia, tak na prowincji,
jak i w Madrycie [...]. Tego ranka,
podczas odprawianej przeze mnie
Mszy Świętej w Świętej Izabeli, z
rozkazu władz policjantom odebrano
karabiny [...]. Za zgodą zakonnic
spożyłem wszystkie komunikanty z
prawie pełnego cyborium. Nie wiem,
czy coś się wydarzy. Panie, wystarczy
już tych świętokradztw[251].



To, czego się obawiał, miało miejsce
w dwa dni później:

Trzynastego próbowali wtargnąć do
Świętej Izabeli. Wyłamali drzwi.
Opatrznościowo tej tłuszczy zabrakło
enzymy i nie mogli podpalić nic więcej
prócz zewnętrznych drzwi do
kościoła, które zostały trochę
osmalone, ponieważ uciekli przed
dwójką policjantów [...].

Ludzie wokół są niedobrej myśli. Ja
nie mogę utracić wiary i nadziei, które
są konsekwencją mej Miłości [...]. Dziś
(pisze to 25 marca) w Świętej Izabeli
siostry się denerwowały (nie wiem,
jak to się dzieje, że nie rozchorowały
się jeszcze na serce), kiedy słychać
było, jak wszyscy dookoła mówią na
temat morderstw księży i zakonnic,
podpaleń, zamachów i innych
okropności... skuliłem się - strach jest
zaraźliwy - i przez chwilę się bałem.
Ja nie dopuszczę do siebie



pesymistów. Trzeba służyć Bogu z
radością i oddaniem[252].

Ponad tą całą atmosferą ciężką od
nienawiści i przeczuć śmierci, pośród
napływających alarmujących
informacji, Katarzynki utrzymują
swój kierunek apostolski:

Dostrzegam potrzebę, pilną potrzebę,
by otworzyć domy poza Madrytem i
poza Hiszpanią - notuje 13 lutego. I w
tych dniach pisze: Czuję, że Jezus
chce, byśmy udali się do Walencji i do
Paryża [...]. Już podjęta została
kampanię modlitwy i umartwień,
która powinna stać się fundamentem
dla tych dwu domów[253].

Projekt ekspansji Dzieła w Hiszpanii i
poza nią znajdował się w samym
zalążku uniwersalności Bożego
zamysłu. O tym mówił don Josemaría
wikariuszowi generalnemu w 1934
roku i nieco później, kiedy donosił
mu w liście z 10 marca 1936 roku, że:



Jest bardzo możliwe, że tego lata
zostanie otwarty dom Dzieła na
prowincji - być może w Walencji - i
jestem w trakcie przygotowywania
gruntu pod to, by wysłać grupę do
Paryża...[254]

Jak to się działo, że dysponując
ledwie niewielką grupką powołań,
już czuł potrzebę, by wyjeżdżać i
zdobywać dla Dzieła zagranicę? Co
go mobilizowało do podejmowania
tak ambitnych planów na polu
apostolskim? Jak zawsze to Bóg go
popychał do przodu. Wtedy don
Josemaría uciekał się do fortelu,
podstępu o charakterze ludzkim i
nadprzyrodzonym. Powiadamiał
otwarcie i w sposób dobitny o swoich
zamiarach władze kościelne, przez co
do pewnego stopnia odcinał sobie
możliwość odwrotu, aby nie móc już
zrejterować z obranej drogi. Z
drugiej strony była to znakomita
taktyka. Był to pewny sposób na to,
by ukierunkować modlitwę i



umartwienia, aby dobrze
ugruntować projekty, jak wyznaje
przed samym sobą w Katarzynkach,
odnosząc się do listu, w którym
mówił księdzu wikariuszowi o
Walencji i Paryżu:

Specjalnie wspomniałem o tych dwu
domach. Z jednej strony, aby zyskać
wiele modlitwy i umartwień, z drugiej,
aby spalić za sobą mosty, jak
Cortés[255].

Podobnie jak wikariuszowi
generalnemu w Madrycie, don
Josemaría starał się wszelkimi
sposobami wytłumaczyć apostolstwo
Opus Dei wszystkim biskupom,
którzy przejeżdżali przez stolicę.
Zapraszał ich, by odprawili mszę lub
zjedli obiad w akademiku, aby potem
móc z nimi swobodnie porozmawiać:

Jest pocieszające - zanotował 2
listopada 1935 – gdy widzi się, że
hierarchia, poznawszy Dzieło, kocha
je[256].



Biskupowi Pampeluny, Jego
Ekscelencji Olaechei, opowiadał o
projektach ekspansji apostolskiej i że
Pan prosił ich o to, by otworzyli dom
w Walencji i drugi w Paryżu[257]. Z
biskupem pomocniczym Walencji, 
monsignore Lauzuricą, umówił się, że
wkrótce go odwiedzi: W drugiej
połowie kwietnia zamierzam pojechać
do Walencji, bowiem w żaden sposób
nie będziemy w stanie otworzyć
akademii ani rezydencji bez zgody
Księży Biskupów[258].

Nie zapominał naturalnie o
fundamencie nadprzyrodzonym: 
Nasze domy w Walencji i Paryżu
powinny wznosić się na fundamencie
cierpienia, twierdził w Katarzynce z
11 marca. Niech będzie pochwalony
Krzyż! Trudności? Nie brak ich
każdego dnia[259].

Nie można powiedzieć, o jakie
konkretnie trudności chodziło,
ponieważ pomiędzy listopadem 1935



roku a wiosną roku następnego nie
sporządził więcej niż dwadzieścia
notatek w swych Zapiskach[260].
Chociaż brak notatek, nie brakowało
cichego poświęcenia założyciela
Opus Dei, jak on sam pisze w
ostatniej Katarzynce z 1935 roku:

Czwartek, 12 grudnia 1935:
Powiedziałem Panu przed kilkoma
dniami podczas Mszy Świętej:
„Powiedz coś, Jezu, powiedz coś do
mnie”. I jako wyraźną odpowiedź
odczytałem sen, który miałem
poprzedniej nocy, w którym Jezus był
ziarnem, zakopanym i pozornie
przegniłym, aby później stać się
kłosem, nabrzmiałym i płodnym. I
zrozumiałem, że taka właśnie, a nie
inna jest moja droga. Dobra
odpowiedź![261]

***

W tych początkach, tuż po
narodzinach Opus Dei, założyciel nie
miał jeszcze doświadczenia co do



konkretnych kroków, które należy
podjąć. Stał na czele wielkiego
Bożego przedsięwzięcia, które
chociaż miało dokładnie określony
początek oraz środki i cele o
charakterze nadprzyrodzonym, nie
posiadało wystarczających środków
materialnych do prowadzenia swego
apostolstwa. Musiało wyznaczyć
właściwe sobie sposoby działania i
stale trwał proces formacji jego
członków. Osiąganie początkowego
rozwoju Dzieła ze strony założyciela
polegało na stopniowym badaniu i
przybliżaniu się, podobnie jak robi to
każde stworzenie, stawiając swe
pierwsze kroki:

Dz. B. [Dzieło Boże] nie przyszło na
świat doskonałe - tłumaczy jego
założyciel. - Urodziło się niczym
dziecko. Najpierw słabe. Potem
zaczęło chodzić. Potem mówić i
działać samodzielnie. Rozwijają się
wszystkie jego zdolności. Dorastanie.
Wiek męski. Dojrzałość... Nigdy Dz. B.



[Dzieło Boże] nie osiągnie starczego
zgrzybienia: zawsze w pełni sił swego
impetu, i rozważne, odważnie
rozważne, będzie żyć wiecznie w
wieku dojrzałym, dzięki temu, że jest
utożsamiane z Jezusem, w którego
imię będzie prowadzić apostolstwo aż
do końca[262].

Gdzież indziej zasadza się ta
„wieczna dojrzałość” niż w samej
esencji ducha Dzieła, w której
znajduje się ten bardzo szczególny,
pozytywny sposób oceny i
„przebóstwienia” spraw doczesnych,
aby ofiarować je Bogu? Podobne
spojrzenie na rzeczywistość
historyczną jako na dobrą
sposobność na spotkanie z
Chrystusem było bardzo dalekie od 
contemptus mundi* , które
dominowało w środowisku
religijnym epoki. Postawa ta
uznawała oderwanie od działalności
czysto doczesnej za warunek
wstępny do odpowiedzi na



powołanie w poszukiwaniu
świętości. Zupełnie inny jest sposób
rozumienia i traktowania tych spraw
zgodny z duchem Opus Dei, które
widzi pracę, jako środek uświęcenia.
Znajdując się pośród świata,
członkowie Opus Dei odpowiadają na
powołanie Boże. I pośród świata
pozostają ze swoją mentalnością
świecką, nie zmieniając zawodu i
czyniąc zeń narzędzie swego
apostolstwa.

W ten sposób powstaje pewien styl
życia, w którym chrześcijanin
wypełnia swą misję
współodkupiciela ze swojej
konkretnej pozycji, wewnątrz
społeczeństwa, do którego
przynależy, działając apostolsko od
środka, „niczym drożdże w cieście”,
zawsze dostosowując się do
okoliczności historycznych i
społecznych, w których przyszło mu
się poruszać.



Wówczas, w latach trzydziestych,
przedsięwzięcia apostolskie były
tworzone i promowane przez
hierarchię kościelną lub przez
zakony i instytuty zakonne w taki
sposób, że apostolstwo rozwijało się
jako odgórnie narzucona działalność
lub w ogóle spoza organizmu
społecznego. I w większości
przypadków kierownictwo tego
apostolstwa nie spoczywało w rękach
świeckich. W związku z tym
działalność apostolska proponowana
przez don Josemaríę, zgodnie ze
świeckim duchem Opus Dei - to jest
prowadzona przez świeckich w ich
środowisku zawodowym - miała w
tym czasie charakter
bezprecedensowy.

Już od 1930 roku założyciel Opus Dei
szukał sposobu, by okazać na
zewnątrz w jasny sposób, że
członkowie Dzieła są świeckimi,
zwykłymi wiernymi i obywatelami.
Próbował także przeprowadzić, w



podobny sposób, wyraźny rozdział
pomiędzy Dz. B. [Dziełem Bożym], 
ligą duchową oraz rozmaitymi
konkretnymi działalnościami
(apostolstwem)[263]. Był to dzień
świętego Jana Ewangelisty, 27
grudnia 1930, kiedy pojawiło się
rozwiązanie problemu, pozwalające 
uniknąć pomieszania między tym, co
duchowe i przedsięwzięciami
materialnymi[264].

Wyłonione zostały w ten sposób
dzieła korporacyjne o charakterze
apostolskim. Pierwszym z nich była
Akademia DYA. Akademia ta była
ośrodkiem kulturalnym o
charakterze świeckim, została w ten
sposób zarejestrowana i płaciła
odpowiednie podatki. Prowadzono
tam zajęcia z prawa i architektury.
Była ona kierowana przez świeckich,
ponieważ, jak napisał założyciel
Dzieła w jednej ze swych Katarzynek,
księża będą tylko - a nie jest to mało -
kierownikami dusz[265]. Ta



Akademia była ponadto ośrodkiem
Dzieła, gdzie prowadzona była
formacja chrześcijańska i ludzka.
Dzięki temu pierwszemu
przedsięwzięciu raz na zawsze został
ustalony świecki charakter
działalności apostolskiej, która
prowadzą członkowie Opus Dei. Don
Josemaría, chociaż był inicjatorem
całej tej działalności apostolskiej i
twórcą tego przedsięwzięcia,
pozostawał dyskretnie w tle,
podkreślając jego świecki charakter,
a równocześnie starając się uniknąć
choćby pozoru klerykalizmu w
akademii, zwłaszcza w stosunkach z
władzami kościelnymi. Wyraził to w
podaniu o przyznanie kaplicy o
charakterze półpublicznym,
wniesionym 13 marca 1935 roku,
które rozpoczął następującym
oświadczeniem:

José María Escrivá y Albás, prezbiter,
kierownik duchowy Akademii-
Rezydencji DYA, ul. Ferraz 50, której



dyrektorem technicznym jest p.
Ricardo Fernández Vallespín,
architekt, adiunkt w Wyższej Szkole
Architektury, zwraca się do Waszej
Eminencji z następującą prośbą, etc.
[266].

Wraz z otwarciem Akademii DYA
ruszyło także apostolstwo wśród
pracujących już młodych ludzi, z
których część była żonatych. A kiedy
akademia przeniosła się na ulicę
Ferraz 50, Miguel Deán, który już
wówczas skończył farmację,
opowiada że „Ojciec prowadził
ważną pracę kierownictwa
duchowego i formację wszystkich
osób, które tam spotykał”[267].

Dzieło nie miało żadnej osobowości
prawnej ani nawet nie miało własnej
formuły prawnej w tych latach, gdy
brakowało publicznego
bezpieczeństwa, gdy często
zawieszano prawo gromadzenia się i
prowadzono policyjną inwigilację. W



1933 roku założyciel myślał o
założeniu Stowarzyszenia
Współpracy Intelektualnej (Sociedad
de Colaboración Intelectual - So-Co-
In), która miałaby zrzeszać
absolwentów uniwersytetów i
stanowić zalążek dzieła świętego
Gabriela. Przygotował regulamin
tego stowarzyszenia, ale do aprobaty
władzom cywilnym (w tym
przypadku Generalnej Dyrekcji
Bezpieczeństwa - Dirección General
de Seguridad) przedstawił go dopiero
po wyborach powszechnych w lutym
1936 roku, jak informował księdza
prałata Olaecheę w liście z 3 marca:

Powstało „Stowarzyszenie
Współpracy Intelektualnej” (dzieło
Świętego Gabriela) oraz „Wsparcie
Studiów Wyższych” (Fomento de
Estudios Superiores), aby zająć się
całą materialną stroną Dzieła[268].

Takie stowarzyszenie o charakterze
kulturalnym pozwoliłoby im się



spotykać i uczestniczyć w wykładach
formacyjnych bez niebezpieczeństwa
popadnięcia w konflikt z prawem za
każdym razem, gdy było zawieszane
prawo do gromadzenia się obywateli.
Drugie stowarzyszenie, posiadające
własne cele kulturalne oraz
dysponujące majątkiem społecznym
pochodzącym ze składek
członkowskich, zgodnie z ich wolą,
mogło przynosić środki konieczne
dla prowadzenia działalności
akademii, akademików, bibliotek,
szkół etc.

***

Na skutek tego, że ich liczba
wzrastała - i to bardzo szybko -
przydarzyło im się to samo, co
dorastającym dzieciom: ze
wszystkiego wyrastali. Na początku
dysponowali czterema skromnymi
pokoikami Akademii DYA na ulicy
Luchana. Potem doszła jeszcze praca
Świętego Gabriela, jak pisał don



Josemaría 14 października 1935
roku:

Bogu dzięki wzrastamy. Wyrastamy z
kusego ubranka [...], nadeszła pora
stworzenia „So-Co-In” oraz „Wsparcia
Studiów Wyższych”. To ostatnie
stowarzyszenie zajmie się stroną
materialną. Pierwsze to dzieło
Świętego Gabriela[269].

Potem był dom, ale jak opowiadał
założyciel Dzieła wikariuszowi
generalnemu w lutym 1936 roku: 
Nawet gdy mamy wynajęte jeszcze
jedno mieszkanie na Ferraz 48, dom
jest dla nas za ciasny[270].

(Następnym etapem rozwoju były
Walencja i Paryż).

Przy okazji rozwoju apostolstwa don
Josemaría przekonał się ostatecznie,
że było bezużytecznym
podejmowanie środków na zapas: 
Widać to, co tyle razy mówiłem: nie
ma sensu tworzyć regulaminów,



ponieważ to sama żywa rzeczywistość
naszego apostolstwa w swoim czasie
dostarczy nam odpowiedni
wzorzec[271].

Ksiądz Josemaría dotrzymał danego
słowa i w drugiej połowie kwietnia
pojechał odwiedzić prałata
Lauzuricę. Jak już uprzedził go
listownie, miał przygotowany pod
względem nadprzyrodzonym projekt
apostolski stworzenia ośrodka w
Walencji: Ileż modlitwy i pokuty, ileż
godzin uświęconej nauki, ileż
odwiedzin u biednych, ileż godzin
czuwania przed Najświętszym
Sakramentem, ileż razów dyscypliny i
innych umartwień zostało
zaniesionych do Pana z prośbą o łaskę
wypełnienia Jego najukochańszej
woli[272].

W poniedziałek 20 kwietnia, w
towarzystwie Ricarda F. Vallespína
pojechał do Walencji. Wieczorem
don Josemaría spotkał się z prałatem



Lauzuricą i zostawił mu Instrukcje
oraz inne materiały na temat Dzieła.
We wtorek biskup zaprosił swoich
madryckich gości na obiad. Odnosił
się do nich z gorącą serdecznością i
obiecał, że porozmawia z
arcybiskupem, aby zyskali prawo do
kaplicy półpublicznej w przyszłym
ośrodku, jaki powstanie w Walencji.

„A więc w sierpniu lub pod koniec
lipca przyjedziemy otworzyć dom
Świętego Rafała w Walencji” - napisał
Ricardo[273].

W Walencji Ojciec rozmawiał też z
pewnym młodym studentem,
Rafaelem Calvo Serrerem, który
poprosił o przyjęcie do Dzieła po
tym, jak długo spacerowali ulicami,
rozmawiając.

Od tego momentu zachodzi coś
zupełnie niespodziewanego,
ponieważ nie można już znaleźć
jednej strony w Zapiskach, z której
nie wyzierałyby jęki i smutki:



komunie przyjmowane przez księdza
są zimne; nie potrafi odmówić dobrze
nawet jednej zdrowaśki; wydaje mu
się, że Jezus poszedł na spacer i
zostawił go samego; nie jest
zadowolony z siebie, na nic nie ma
ochoty; nie może skupić myśli; złapał
mnie reumatyzm, mimo gorąca, i
trochę kuleję; nie ma siły, aby się
umartwiać; ma chęć na kilka dni
spokoju, ponieważ widzi, że Pan
postępuje z nim tak samo jak z piłką:
nagle do góry, nagle w dół, a zawsze z
uderzeniami. Ut iumentum* !...[274]

Ta długa litania prób i cierpień
duchowych nadwątliła jego już słabe
siły fizyczne i poważnie naruszyła
jego opór. Nic nie przerysowując, w
ten sposób o tym pisał do wikariusza
generalnego: - Odczuwam potrzebę
bycia bardzo szczerym z Tobą, Ojcze.
Fizycznie jestem gruby i słaby, bardzo
zmęczony[275].



W dwa dni później odbył poufną
rozmowę z don Pedro Povedą, który
także kiedyś znalazł się w takiej
sytuacji. Don Pedro poradził mu to
samu, co poradził mu przed rokiem
don Francisco Morán: odpoczynek, a
najlepiej w łóżku. Posłuchał tej rady,
jak napisał nieco później:

Poszedłem do domu mojej matki i
spędziłem cały dzień w łóżku, nie
rozmawiając z nikim i chwilowo mi
się trochę polepszyło. To wyczerpanie
fizyczne: w ciągu ostatnich ośmiu
miesięcy wygłosiłem ponad trzysta
czterdzieści nauk, medytacji i
pogadanek Świętego Rafała, każda co
najmniej po pół godziny. Ponadto
kierownictwo Dzieła, kierownictwo
dusz, wizyty, itd. W ten sposób
zrozumiałe jest, że zdarzają się trudne
momenty, gdy wszystko mnie męczy,
nawet to, co najbardziej kocham.
Diabeł sprawił, że równocześnie na to
załamanie fizjologicznie nałożyło się
jeszcze tysiąc drobiazgów[276].



Gdyby dobrze się nad tym
zastanowić, to trudności, jakie
występowały w tym okresie, nie były
bynajmniej takie drobne. Dopiero co
ogłoszono konfiskatę na rzecz
państwa kościoła i klasztoru Świętej
Izabeli, który zakonnice musiały
opuścić. Docierały do niego stałe
krytyki, obmowy i szemrania. Nie
miał pieniędzy na zakup nowego
domu. Kończyły mu się zezwolenia
na sprawowanie posługi kapłańskiej.
Doznał ostrego ataku
reumatycznego...[277]

Pod koniec maja 1936 roku
podsumowywał swą sytuację
słowami, które zdradzają głębokie
cierpienie:

Słabiutko, słabiutko mi idzie ze
wszystkim, z ciałem... i z duszą,
pomimo imponujących pozorów
zewnętrznych. To sprawia, że dziwnie
się czuję. I nie chcę. Pomóż mi, nasza
Matko.



Śmierć to dobra rzecz. Jak to jest
możliwe, że ktoś się boi śmierci?...
Jednak umrzeć w moim przypadku
byłoby tchórzostwem. Żyć, żyć i
cierpieć, i pracować z Miłości: to do
mnie należy[278].

Czy traktował samego siebie niczym
małe dziecko, które nie dozna
pociechy, dopóki nie zapłacze i ktoś
nie zwróci uwagi na jego skargi?
Naprawdę nie o to chodziło, lecz o to,
że Pan Bóg z miłości uciskał jego
duszę. Wtedy, powracając na drogę
dziecięctwa duchowego, okazywał
Panu swoje żale:

Panie, pozwolisz mi się troszkę
poskarżyć? - mówił Mu don
Josemaría - Są takie chwile (z powodu
moich nędz: mea culpa*), kiedy mi się
wydaje, że już więcej nie mogę. Już się
poskarżyłem. Przepraszam.

Moja Matka w Niebie miała wiele
cierpliwości do mnie, przez cały



ostatni maj. Zachowywałem się jak
niedobry dzieciak[279].

W tym miejscu nagle pojawia się w
jego Zapiskach luźna radosna
notatka, jakby w końcu słońce
przedarło się przez grubą warstwę
chmur:

30 maja 1936: w nocy spałem
świetnie. Wstałem dopiero o 6.15. Już
od dłuższego czasu nie spałem tak za
jednym razem. W dodatku rozpiera
mnie wewnętrzna radość i czuję
pokój, którego nic nie jest w stanie
wzruszyć. Bóg tu jest: nie ma lepszej
rzeczy, jak opowiedzieć Mu o swoich
żalach, aby przestały nimi być[280].

Miał tylko dwa dni przerwy.
Wystarczająco dużo czasu, żeby
skończyć redagowanie „Instrukcji dla
dyrektorów” (Instrucción para los
directores), z myślą o nowych
ośrodkach, które miały zostać
otwarte:



Dziś - z powodu zbliżającego się
rozpoczęcia działalności w Walencji i
Paryżu - ta Instrukcja jest skierowana
do tych moich synów, którzy
uczestniczą w troskach zarządzania
domami czy ośrodkami Dzieła[281].

Potem następowały rady potrzebne
przyszłym dyrektorom, gdyż
przekazywał im swoje
doświadczenie kierownika dusz oraz
zasady, których powinni się trzymać
podczas zarządzania[282].

Bardzo krótko trwał ten przebłysk
słońca. Niebo jego duszy ponownie
szczelnie zasnuły chmury oraz
problemy:

5 czerwca 1936: potrzeba mi
rekolekcji, w samotności i ciszy. Nie
wydaje mi się możliwe przetrwać
takie dni, jakie przeżywam teraz. Jaka
szkoda! Fiat*[283].

W dwa tygodnie później nadal
pragnął odbyć rekolekcje, ale jego



kondycja fizyczna była tak słaba, że
nie uważał za właściwe izolować się.
W tych dniach szukał nowego domu
w Madrycie i drugiego w Walencji. W
końcu w środę, 17 czerwca, mógł
napisać taką oto Katarzynkę:

Tego wieczoru podpiszą umowę
kupna domu. Nie zawiodła mnie
nadzieja, chociaż w tych dniach dałem
sporo powodów Jezusowi, aby nas
opuścił. Jeszcze jeden dowód na Boży
charakter Dzieła: skoro należy do
niego, to On go nie opuści. Gdyby była
to moja sprawa, już dawno by je
zostawił[284].

Brakowało czasu, by uderzyć w
dzwony ze szczęścia. Następnego
dnia poinformował o radosnej
nowinie wikariusza generalnego:

W Walencji trwa poszukiwanie domu
i wkrótce zacznie się instalowanie
ośrodka [...]. Tu mamy dobrą
wiadomość, że wczoraj podpisana
została umowa kupna domu na



Ferraz 16, który poprzednio należał
do hrabiego del Real[285].

W międzyczasie wydarzenia
nabierały coraz szybszego tempa. Na
ulicach atmosfera była ciężka,
nabrzmiała agitacją i przemocą. A
pośród całego tego bałaganu
założyciel Opus Dei miał jeszcze
wystarczająco wiele ducha, aby
zanotować w swych Zapiskach cele
apostolskie, do których dążył,
pomimo ogólnego chaosu, w jakim
znalazł się kraj:

Madryt? Walencja?... Paryż?... Świat!
[286]

Minęło kilka dni i ksiądz Josemaría
poczuł się „dziwnie”. Naszły go ni
mniej ni więcej tylko smutki,
melancholia i rozbicie. Wszystko to
bez powodu, którym dałoby się
wytłumaczyć, dlaczego rozwiała się
nagle, niczym dym na wietrze,
towarzysząca mu zawsze radość. Ta
jego radość, tak pełna dźwięków



dzwonków i tamburynów[287]. Jego
stan ducha musiał być naprawdę
dziwny, skoro w ostatnich dniach
czerwca, nie tracąc spokoju, doznał
nieokreślonego duchowego
niepokoju. Odczuwał napięcie,
znajdował się w stanie gotowości i
wyczekiwania, odczuwał pragnienie
krzyża, bólu, Miłości i dusz[288]. W
dwa dni po tym, jak zapisał te słowa,
to jest 30 czerwca 1936 roku,
przeczucie, że Pan oczekiwał go na
Krzyżu, powoli nabierało pewnych i
konkretnych kształtów. W jego
pamięci ożyło wydarzenie, które
zaszło między nim a Bogiem. Od tego
czasu minęło prawie 7 lat:

Sierpień 1929 i sierpień 1936: nie
wiem - a jednak tak, wiem na pewno -
dlaczego przychodzą mi na myśl te
dwie daty razem[289] - zanotował w 
Zapiskach ostatniego dnia czerwca
albo na samym początku lipca 1936
roku.



Zdarzenie, o którym mowa, miało
miejsce 11 sierpnia 1929. Ksiądz
Josemaría udzielał właśnie
błogosławieństwa Najświętszym
Sakramentem w kościele Patronatu
Chorych, kiedy poprosił Pana, pod
wpływem nagłego impulsu, o ciężką
chorobę, jako przebłaganie[290].
Wewnętrzny głos udzielił mu
odpowiedzi. Prośba została
wysłuchana. Teraz, z samego dna
duszy docierał do jego świadomości
impuls, jednocześnie słodki i bolesny,
który prowadził go do tego, by
ofiarował się na Krzyżu Chrystusa,
jak pisał w jednej z Katarzynek:

Nie chcąc tego, w instynktownym
odruchu - który bierze się z Miłości -
wyciągam ramiona i otwieram dłonie,
aby On mnie przybił do swego
błogosławionego Krzyża. Być Jego
niewolnikiem - serviam!* - oznacza
panować[291].



W świadomości księdza pojawiło się
gorące pragnienie ostatecznego
nawrócenia, radykalnego
oczyszczenia wszystkich uczuć, 
nawet tych, które same w sobie są
święte[292]. Od czasu do czasu w jego
sercu kiełkowało przeczucie, że
moment nadejścia choroby,
obiecanej przez Pana jest już bliski,
odległy o miesiąc. Czasem myślę -
pisał - że tamto moje ofiarowanie z
sierpnia 1929 roku Bóg Ojciec ma
zamiar przyjąć w przyszłym
sierpniu[293]. Nie wiedział, jakiego
typu cierpienia mają go czekać w
sierpniu 1936 roku, ani skąd one
nadejdą. Prześladowała go myśl, aby
poświęcić się w charakterze ofiary
przebłagalnej na Krzyżu, który się
zbliżał. Czynił wewnętrzne wysiłki,
aby odrzucić od siebie ten pomysł,
który uważał za ekshibicjonizm,
łatwo prowadzący do próżności lub
pychy. Odrzucał go, ponieważ pośród
prozy tysiąca codziennych szczegółów
znajduje się więcej poezji niż



potrzeba, aby poczuć się ofiarą na
Krzyżu - nawet w dniach, gdy wydaje
się, że tylko traciliśmy czas - na
Krzyżu bez ostentacji[294].

W końcu nadeszła pora, by być bliżej
Pana, na Krzyżu. Sam sobie dodawał
otuchy: Josemaría, na Krzyż![295]

Krzyż, który Bóg mu przygotował był
nieoczekiwanym całopaleniem z
miłości i bólu, w zadośćuczynieniu za
wszystkie okropności hiszpańskiej
wojny domowej, która była tuż tuż.

***

Starannie pielęgnowane projekty
ekspansji apostolskiej stawały się
rzeczywistością. Z wielką radością
mieszkańcy rezydencji
przeprowadzali się do nowego domu.
W pierwszych dniach lipca zajęli się
przewozem mebli z domu przy
Ferraz 50 do budynku przy Ferraz 16.
Kiedy skończyli, cały dom był
przewrócony do góry nogami. Przez



następny tydzień robili porządki. 15
lipca mogli uznać, że ostatecznie
zagospodarowali nowy dom i zajęli
się drobniejszymi porządkami[296].

Ekipa zajmująca się przeprowadzką i
porządkami nie była bardzo liczna.
Większość członków Dzieła, którzy
nie mieszkali stale w Madrycie,
rozjechała się po całym kraju, do
domów rodzinnych. Pedro Casciaro i
Francisco Botella wyjechali 3 lipca do
Walencji, aby przez kilka dni
wypocząć po wysiłku, jaki włożyli
podczas ostatnich tygodni nauki i
wykonać polecenie Ojca, by zająć się
znalezieniem domu, aby móc
otworzyć tam nowy ośrodek. W
poszukiwaniach pomagał im Rafael
Calvo. Wszystko działo się bardzo
szybko. 16 lipca zawiadomili don
Josemaríę telegraficznie, że znaleźli
już odpowiedni dom. 17 lipca do
Walencji udał się Ricardo. Rankiem
18 lipca 1936 roku spotkali się w
gabinecie administratora posesji,



podczas ostatnich negocjacji na
temat postanowień umowy, kiedy
rodzina administratora,
zdenerwowana, zatelefonowała do
niego, aby podzielić się z nim
informacją, że armia afrykańska
zorganizowała powstanie i że w
Barcelonie na ulice zostały
wyprowadzone działa[297].

W ten sposób zostały brutalnie
przerwane, przynajmniej na razie,
marzenia o ekspansji.

[1] Założyciel Opus Dei, z całym
swym optymizmem, wyprzedzając
fakty, zapisywał w tych dniach dane
dotyczące struktury i
funkcjonowania pracy Świętego
Gabriela. Na przykład: Trzeba będzie
w przypadku licznych ośrodków
podzielić tych od Świętego Gabriela na
grupy, grupując ich wedle podobnych



zawodów (Apuntes, nr 1027). Na
pracę Świętego Rafała składały się
działania formacji chrześcijańskiej
młodzieży, a na pracę Świętego
Gabriela działalność apostolska
wśród ojców i matek rodzin.

[2] Ibidem, nr 957. Nie tracił żadnej
okazji, żeby przyciągnąć ludzi
znanych, specjalistów, którzy
zakończyli już swoją karierę
zawodową, po to, by nauczali w jego
akademii jako jej profesorowie: 30
kwietnia 1933. [...] Pan przysyła mi
profesorów do Akademii: Rocamorę,
Gonzáleza Escudero, Luelmo,
Atanasio i naszych. Wieczorem
przyprowadzili do mnie Fernanda
Oriola (ibidem, nr 993).

[3] Ibidem, nr 1018 i 1016 [por. 
Droga, nr 895, tłum J. Jarco – przyp.
tłum.].

[4] Ibidem, nr 1021 z 13 VI 1933. W
innej Katarzynce z tego samego dnia
lub może o kilka dni późniejszej,



napisze: Podlegam teraz, w trakcie
całego tego zamieszania politycznego,
pokusie, by czytać gazety. Nawet tego
postanowienia nie potrafię wypełnić
(por. ibidem, nr 1024).

Lekturami tymi były
prawdopodobnie komentarze i
artykuły prasowe na temat ustawy o
„wyznaniach i stowarzyszeniach
religijnych” (Gaceta de Madrid, 3 VI
1933), która ograniczała
sprawowanie kultu katolickiego i
poddawała działalność i zarządzanie
zakonów i zgromadzeń zakonnych
pod nadzór władz świeckich.

[5] Ibidem, nr 945.

[6] Ibidem, nr 957.

[7] Por. ibidem, nr 1050, a także
ibidem, nr 976, 986, 992 itd.

[8] Ibidem, nr 1005 z 11 V 1933.

[9] Por. ibidem, nr 1713-1714.



[10] Ibidem, nr 1729.

Juan Postius Sala urodził się w 1876
roku w Berdze (prow. Barcelona) i
zmarł w 1952 roku w Solsonie (prow.
Lérida). W 1894 roku wstąpił do
Zgromadzenia Niepokalanego Serca
Najświętszej Maryi Panny. W Rzymie
ukończył studia doktoranckie obojga
praw. Zasadnicza część jego
działalności sprowadzała się do
propagowania kultu maryjnego
poprzez Międzynarodowe Kongresy
Maryjne. Był organizatorem XXII
Międzynarodowego Kongresu
Eucharystycznego, który odbył się w
1911 wMadrycie. Wśród jego
licznych publikacji warto wymienić 
Código canónico aplicado a España en
forma de instituciones, Madrid 1926.

[11] Apuntes, nr 599 (15 II 1932).

[12] Ibidem, nr 742. W jednej z
zapisek z kwietnia lub maja 1930
roku czytamy: Ani razu nie zdarzyło
mi się pomyśleć, że zostałem



oszukany, że Bóg nie chce swego
Dzieła. Wręcz przeciwnie (ibidem, nr
27).

[13] Ibidem, nr 1710. Don Josemaría
z pełnym szacunkiem stosował się do
zaleceń o. Sáncheza, dotyczących
tematów modlitwy, jak i planu dnia,
który podyktował mu po przybyciu
do klasztoru o. Gil - redemptorysta
(por. ibidem, nr 1704-1705).

[14] Ibidem, nr 1729. Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 464; Joaquín Alonso, 
Sum. 4612. Założyciel Opus Dei pisze,
że zostawił notatkę na ten temat,
której nie oddał o. Sánchezowi razem
z innymi, dostarczonymi mu po
zakończeniu rekolekcji, ponieważ
chciałem aby pierwsi członkowie
dowiedzieli się o tych Boskich 
drobiazgach, które towarzyszyły
narodzinom tej milicji Chrystusowej.
Z tą wiedzą oraz z wiedzą na temat
moich nędz, jaką uzyskają po
spotkaniu ze mną, nie będą mogli



zrobić nic więcej niż ukochać Dzieło i
zawołać: - Naprawdę to Dzieło jest...
Dziełem Boga! (ibidem, nr 1730).

[15] Ibidem, nr 1730. Słowa
ofiarowania Dzieła zapisał w tym
samym momencie, gdy się to
wydarzyłow kościele (ibidem, nr
1729)

[16] Ibidem, nr 1709. 1 maja 1933
roku sporządził listę „aktualnych
grzechów”, która jest zbliżona do tej
z czerwcowych rekolekcji: Płacz: nie
wiem, czy moja dusza osłabła, myślę,
że nie. To raczej dlatego, że jestem
dzieckiem. Mam wady, grzechy złego
dziecka: obżarstwo, lenistwo, sen...
cała rozbudzona zmysłowość. A jeśli
chodzi o modlitwę - kiedyż
uporządkuję modlitwę? (ibidem, nr
995).

[17] Ibidem, nr 1723.

[18] Ibidem, nr 787, 938, 955 oraz
przypisy 685 i 1281.



Akademię „Veritas” na ulicy
O’Donnell prowadziły terezjanki, zaś
do Instytutu Terezjańskiego na ulicy
Alameda w Madrycie don Josemaría
dość często udawał się spowiadać,
jak poświadczają o. Silvestre Sancho,
OP oraz ks. Eliodoro Gil Ribera:
„Poznałem Sługę Bożego po raz
pierwszy w Domu Terezjanek o.
Povedy na ulicy Alameda 7 w
Madrycie. Potem widywaliśmy się
wielokrotnie” (Silvestre Sancho, Sum.
5392; Eliodoro Gil Ribera, Sum. 7747).

Jak można przekonać się na
podstawie luźnej notatki z 1934 roku,
tylko w części wypełnił
postanowienie zaprzestania
spowiedzi w różnych miejscach: 
Niedziela: Święta Izabela. - Wykład
lub katecheza. Wieczorem szpital.

Poniedziałek: spowiedź we
Wniebowstąpieniu, o trzeciej.
Spotkanie kapłańskie.



Wtorek: José María Valentín (10.30).
Akademia.

Środa: spowiedź we
Wniebowstąpieniu. Spotkanie z grupą
świętego Rafała. Jenaro Lázaro.

Czwartek: Wykład. Wieczorem:
Akademia. Spowiedź: O’Donnell 7
(5.30).

Pierwsze piątki: nauka, biedne
dziewczynki ze Św. Izabeli (spowiedź)
oraz Porta Caeli. Ángel Cifuentes
(8-9). - Pepe Romeo . - 4. 30 nauki dla
dam angielskich.

Sobota: Akad[emia]. Spowiedź:
dziewczynki ze Św. Izabeli (9), Porta
Caeli (11) oraz Terezjanki (5.30). -
Akademia. - Jaime Munárriz (8-9).
Juanito J. Vargas (12) -
Błogosławieństwo u Służebnic
(Apuntes, nr 1794).

[19] Por. AGP, RHF, P04 1974, II, s.
418-419. Tę anegdotę trzeba datować



na lata 1932-1933, nie później. Siostra
Benita Casado wspomina, że gdy don
Josemaría nauczał, jak się modlić,
opowiadał „historię Juana mleczarza,
który każdego dnia powtarzał Panu:
<<To ja, Juan mleczarz>>” (Benita
Casado, AGP, RHF, T-06242, s. 4).

[20] Apuntes, nr 719.

[21] Ibidem, nr 974.

[22] Notatka z rekolekcji, 22 czerwca
1933. Dalej wskazuje włosiennicę,
dyscyplinę, post i dni, kiedy będzie
spał na podłodze, do aprobaty dla
swego spowiednika:

- Dyscyplina - poniedziałek, środa,
piątek: ponadto nadzwyczajna w
wigilię świąt Naszego Pana oraz
Najświętszej Maryi Panny; a także
jedna nadzwyczajna co tydzień w
dowód zadośćuczynienia lub
dziękczynienia;



- Włosiennica - dwie co dzień, aż do
obiadu; do kolacji jedna; wtorek - w
pasie, w piątek na ramieniu, jak
dotychczas.

- Sen - na podłodze, jeśli jest
drewniana, lub bez materaca na
łóżku, we wtorek, czwartek i sobotę.

- Post - soboty, jedząc tylko to, co mi
podadzą na śniadanie (ibidem, nr
17240).

Ustanawia czas i rodzaj lektur,
przyznając, że nie czytanie gazet
stanowi dla mnie wcale niemałe
umartwienie (ibidem, nr 1726). W
tym czasie pełnym agitacji i
prześladowań Kościoła w Hiszpanii
było konieczne śledzić wydarzenia i
być uprzedzonym na czas.

[23] Ibidem, nr 1727.

[24] Boletín Oficial del Obispado
Madrid-Alcalá, 1 kwietnia 1933, nr
1580, s. 114. Okólnik nr 109 został



podpisany przez don Leopoldo Eijo y
Garay i nosił datę 27 marca 1933
roku.

Zarządzenie ministra wojny, Azañi,
skierowane do generałów dywizji,
zakazywało jakichkolwiek aktów
kultu na terenie koszar. Biskupstwa
od 1 kwietnia 1933 miały „zajmować
się niezwłocznie wszelkiego typu
sprawami, które do tej pory
podlegały kościelnej jurysdykcji
wojskowej” w danej diecezji (por.
okólnik nr 109, jw.).

Jurysdykcja wojskowa i pałacowa,
chociaż oddzielne, podlegały
patriarsze Indii, don Ramónowi
Pérez Rodríguez, który 14 kwietnia
1933 roku został nominowany przez
papieża na biskupa Kadyksu (por. 
Anuario Eclesiástico, op. cit., rok
1934, s. 73). Por. także Informe de D.
Leopoldo Eijo y Garay al Director
General de Beneficencia z 24 XI 1939
(Archivo de la Secretaría General del



Arzobispado de Madrid; patronaty,
teczka „Buen Succeso”).

[25] Apuntes, nr 963. Wzmianki na
temat jego sytuacji kościelnej w
Świętej Izabeli: ibidem, nr 556, 636,
719, 886.

[26] Na temat spotkania założyciela
Opus Dei z Pedro Povedą: Apuntes, nr
251, 295, 731, 745, 938, 955.
Założyciel Opus Dei pozostawił także
pisaną informację na temat swojej
przyjaźni z don Pedrem przy okazji
nieścisłych wiadomości, jakie padły
w wiele lat później z ust ówczesnego
nuncjusza apostolskiego w Hiszpanii
- prałata Riberiego (1962-1967) (por.
ibidem, przypis 266 i nr 1627 i 1628
oraz AGP, RHF, AVF-0041, s. 47-48;
także Álvaro del Portillo, Sum. 240).

[27] Apuntes, nr. 994-995. 13 stycznia
1931 roku odbyła się rozmowa don
Josemaríi z don Francisco Moránem,
wikariuszem Madrytu.



Przed rokiem 1933 Wikariuszowi
Generalnemu znana już była - jak
wspomnieliśmy - działalność don
Josemaríi ze względu na wiele
zaistniałych wydarzeń z jego
udziałem: mianowania go
kapelanem Patronatu Chorych, z
powodu odnawiania jego jurysdykcji
kościelnych, pozwolenia na
udzielenie komunii choremu
znajdującemu się w domu
publicznym, następnie przejścia do
Patronatu Świętej Izabeli,
otrzymaniu licencji z pomocą don
Pedra Povedy, a także z powodu
wizyty don Lina w imieniu don
Josemaríi w sprawie katechez w
Kolegium del Arroyo itd.

W Katarzynce z 19 VI 1933 czytamy: 
Poszedłem odnowić swoje jurysdykcje.
Któż mógłby przypuszczać! Bardzo
uprzejmie wydali mi je natychmiast i
nie musiałem za nie płacić. Stanęło na
tym, że odwiedzę kilka razy ks.



Morána, aby poinformować go o tym,
co robię (ibidem, nr 1025).

Na temat otrzymywania przezeń
jurysdykcji w diecezji Madrid-Alcalá
w latach 1932-1936 por. Libro de
Licencias Ministeriales, nr 8, k. 55v;
nr 9, k. 58v.

[28] Apuntes, nr 1049.

[29] C 42, 29 VIII 1933. Następna
wzmianka pochodzi z 18 września i
przynosi nam informację o śmierci
prałata Teodoro i o wyjeździe całej
rodziny do Fonz.: - Musieliśmy
przedsięwziąć dwie podróże do Fonz z
powodu śmierci mego stryja (niech
spoczywa w pokoju) - napisze w
jednej z Katarzynek (nr 1055).

[30] Apuntes, nr 1055.

[31] Ibidem, nr 1057.

[32] Ibidem, nr 1065. I don Josemaría
dodaje: Ojciec Sánchez upomniał mnie



z powodu mojej niecierpliwości, która
przejawiała się w pragnieniu –
odczuwanym pośród cierpień - żeby
wykrystalizowało się w coś nasze
apostolstwo w Dz. [Dziele] (ibidem,
nr 1067).

[33] Ibidem, nr 1732.

[34] Ibidem, nr 1072.

[35] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 6. Ricardo przez
całe lato 1933 roku nie mógł
widywać się z księdzem Josemaríą z
powodu ostrego ataku reumatyzmu,
który omal nie doprowadził do
powtarzania przezeń roku studiów,
gdyż nie był w stanie przygotowywać
się do egzaminów.

[36] Apuntes, nr 1077.

[37] Apuntes, nr 1083. Z wyjątkiem
dwu pierwszych domów w Madrycie
i jeszcze jednego w Burgos (1938),
żaden ośrodek lub dom Dzieła nie



został nazwany imieniem świętego.
Por. ibidem, przypis 834 i nr 1106.

[38] Ibidem, nr 1094.

[39] W liście pisanym w Maladze 13
stycznia 1934 roku, Isidoro Zorzano
napisał do don Josemaríi: „Godło
Akademii już jest gotowe. Wyszło
dość dobrze i jest wierną kopią twego
rysunku” (List Isidoro Zorzano do
założyciela Opus Dei, 13 I 1934.
Oryginał w: AGP, IZL, D-1213, nr 45).

Pierwszym dziełem korporacyjnym -
opowiada założyciel - była Akademia,
którą nazywaliśmy DYA - Prawo i
Architektura (Derecho y Arquitectura)
- ponieważ z obu tych dziedzin
prowadzono w niej zajęcia. Ale skrót
ten we własnym gronie rozwijaliśmy
jako „Bóg i Odwaga” (Dios y Audacia)
(Medytacja z 19 III 1975).

Hasło „Bóg i Odwaga!” po raz
pierwszy pojawia się po raz pierwszy
w Katarzynce z 27 III 1931 roku: - 



Nasi mężczyźni i kobiety Boże,
zaangażowani w apostolstwo czynu,
będą mieli za dewizę: Bóg i odwaga!
(Apuntes, nr 186; por. także nr 190
oraz 224).

[40] Apuntes, nr 989.

[41] Ibidem, nr 1071.

[42] Ibidem, nr 1102 (5 I 1934).(Por. 
Droga, nr178, tłum polskie J. Jarco –
przyp. tłum.).

Na temat drewnianego krzyża: José
Ramón Herrero Fontana, AGP, RHF,
T-05834, s. 3.

[43] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
464 i Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 10.

[44] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
304; także AGP, P01 VII 1955, s. 44;
AGP, P03 1979, s. 251.

Kilka razy, aby zapłacić czynsz za
mieszkanie trzeba było zwrócić się o



pieniądze do wszystkich osób, które
tam przychodziły (por. Jenaro
Lázaro, AGP, RHF, T-00310, s. 2).

[45] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
302. Jak wspomina Ricardo
Fernández Vallespín (AGP, RHF,
T-00162, s. 14), trudności nakładały
się na wydarzenia, które były
oczywistym skutkiem nadzwyczajnej
interwencji Opatrzności. Jeden z
takich przypadków szczegółowo
opisuje Juan Jiménez Vargas.
Brakowało pieniędzy koniecznych do
zapłacenia rachunku za światło.
Następnego ranka don Josemaría,
podczas gdy przeglądał stare papiery
w swoim gabinecie w Świętej Izabeli,
przedarł pustą kopertę i wyrzucił do
kosza. Wydawało mu się, że coś jest
w środku: był to banknot 25-
pesetowy, co pozwalało z niewielkim
naddatkiem pokryć wysokość
rachunku (por. Juan Jiménez Vargas,
AGP, RHF, T04152/1, s. 26).



[46] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 12.

[47] Apuntes, nr 1753.

[48] Ibidem.

[49] Por. ibidem, nr 1109. 7 stycznia
orędownikiem tej sprawy uczynił
świętego Józefa: Jeśli mój Ojciec i Pan
- Św. Józef [...] załatwi sprawę tego
domu, drugi, który powstanie na tej
ziemi, będzie nosił imię Świętego
Józefa (ibidem, nr 1106).

[50] Ibidem, nr 1120.

[51] Medytacja z 19 III 1975.

[52] Por. Apuntes, nr 1091.

[53] Por. ibidem.

[54] Por. ibidem, nr 1063.

[55] Instancia al Ministerio de
Trabajo del 26 I 1934. Oryginał w: 
Archivo General del Patrimonio



Nacional (Palacio Real) - Patronatos
Reales - Santa Isabel, Teczka osobowa
don Josemaríi, pudło 182/21.

Carta de la Priora del Convento al
Ministro de Trabajo del 28 I 1934.
Oryginał w: ibidem.

Dawne Patronaty Królewskie
podlegały Generalnej Dyrekcji
Dobroczynności (Dirección General
de Beneficiencia). W okresie II
Republiki dyrekcja ta, w różnych
okresach, wchodziła w skład
Ministerstwa Pracy, Ministerstwa
Spraw Wewnętrznych lub
Ministerstwa Edukacji Publicznej.

[56] Por. Apuntes, nr 1125.

[57] „Ministerio de la Gobernación” z
31 I 1934. Oryginał w: Archivo
General del Patrimonio Nacional
(Palacio Real) - Patronatos Reales -
Santa Isabel, Teczka osobowa don
Josemaríi, pudło 182/21.



[58] Jak wynika z jego notatki z 3
lutego na temat domu, myślał o
poruszeniu kwestii, aby zrobić krok
naprzód w celu „ustabilizowania”
swej sytuacji w Madrycie; nie
zdecydował się jednak zmienić
mieszkania z powodu zacytowanych
przyczyn, a przede wszystkim z
ostatniego wskazanego przez siebie
powodu - gdyż miał nadzieję, że
wkrótce zamieszka w ośrodku Dzieła
z Panem Jezusem w tabernakulum. 
Mam nadzieję, że On sam zamieszka
razem ze swymi dziećmi - jesteśmy
dziećmi Boga - w domu Anioła Stróża,
na Boże Narodzenie 34 roku, a komuż
mogłoby choćby przejść przez myśl, że
jeśli tam jest Jezus (już sprawdzamy
cenę ozdobnej szkatułki na to
Tabernakulum), ja mógłbym tam nie
mieszkać? (Apuntes, nr 1128).

[59] Por. ibidem, nr 1124 (27 I 1934).

[60] Ibidem, nr 1133 (11 II 1934).



[61] Na temat swojej rozmowy z 26
stycznia 1934 roku z don Francisco
Moránem, don Josemaría pisze:

Ze świętą bezczelnością
wykorzystałem tę okazję, by wskazać
księdzu Moránowi dwu moich braci
kapłanów. - Najważniejsze w tej
rozmowie było to, że kiedy
opowiedziałem na temat „akademii
pana Zorzano”, gdzie kontynuuję
swoją pracę z młodzieżą
uniwersytecką, powiedział mi:
dlaczego nie zorganizujecie kilku
lekcji religii dla intelektualistów? I
zmartwił się, że nie są już w stanie
ogłosić w „Biuletynie” i w ulotkach
(dał mi jedną) kursów na Luchana 33.
Ta „Luchana 33” widać była mu już
znana...., zanim mu to powiedziałem.
Uzgodniliśmy, że prześlę mu notatkę
na temat profesorów i uczniów, lecz
zostawił mi wolną rękę, bym
zorganizował tę sprawę, jak uznam
za stosowne (ibidem, nr 1126).



[62] Około 22 marca zanotował z
radością: W ostatnią niedzielę
przeprowadziliśmy pierwszy dzień
skupienia Dz. [Dzieła]. Jestem
zadowolony (ibidem, nr 1167). Dni
skupienia odbywały się w kaplicy
redemptorystów na ulicy Manuel
Silvela (por. José Ramón Herrero
Fontana, AGP, RHF, T-05834, s. 3) i
składały się z trzech albo czterech
medytacji prowadzonych przez don
Josemaríę, Drogi Krzyżowej, Różańca
Świętego, czytania duchowego,
nawiedzenia Najświętszego
Sakramentu oraz rachunku sumienia
(por. Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 13).

Wśród działalności tego typu,
prowadzonych w Akademii DYA w
1934 roku, założyciel Opus Dei
wymienia comiesięczne,
cotygodniowe i odbywające się
każdego dnia w tygodniu. Stąd
wiadomo, że prowadził tam także
lekcje łaciny oraz że odbył się już



kilka wykładów formacyjnych dla
ludzi uczestniczących w pracy
Świętego Rafała oraz wspomniane
już dni skupienia (por. Apuntes, nr
1798).

[63] Podczas tych wydarzeń,
opowiada ksiądz prałat Á. del
Portillo, który wówczas nie
przychodził do Akademii DYA, został
napadnięty przez 15 albo 20 osób.
Rozbili mu głowę ciosem klucza
francuskiego i przez kilka miesięcy
jego stan był krytyczny. Ranny i
zakrwawiony, uratował życie,
ponieważ dopadł wejścia do metra i
złapał przejeżdżający właśnie pociąg
(por. Apuntes, nr 1131 oraz przypis
851).

[64] Ibidem, nr 1140.

[65] Por. ibidem, nr 1146.

[66] C 48, 26 IV 1934.

[67] Apuntes, nr 1187 i 1188.



[68] Ibidem, nr 1191.

[69] Ibidem, nr 1192.

[70] Ibidem, n. 1193.

[71] Ibidem, nr 1184.

[72] Ibidem, nr 1738.

[73] Ibidem, nr 1743.

[74] Ibidem, nr 1753 i 1754.

[75] Ibidem, nr 1786 i 1787.

[76] Ibidem, nr 1790.

[77] C 57, 23 VII 1934; C 58, 23 VII
1934; C 62, 24 VII 1934.

* Przysłowie hiszpańskie: a Dios
rogando y con el mazo dando – przyp.
tłum.

[78] C 65, 5 VIII 1934.

[79] C 67, 5 VIII 1934.



[80] C 68, 5 VIII 1934.

[81] -Po Mszy, podczas dziękczynienia,
nie mając tego z góry zaplanowanego,
przyszło mi na myśl, by poświęcić
Dzieło Najświętszej Maryi Pannie. 
Wierzę, że był to Boży impuls [...].
Myślę, że dziś - tak po prostu -
rozpoczął się nowy etap dla Dzieła
Bożego (Apuntes, nr 1199).

[82] Ibidem.

[83] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 17-18.

[84] C 73, 6 IX 1934.

[85] C 76, 6 IX 1934.

[86] C 74, 6 IX 1934. Jak wspomina
Ricardo Fernández Vallespín, don
Josemaría „zdecydował, żebym to ja
pełnił funkcję dyrektora akademika
na potrzeby zewnętrzne, a także, że
wypada, by to dyrektor podpisał
kontrakt jako dzierżawca



domu” (Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 16).

[87] Apuntes, nr 1202.

[88] Ibidem, nr 1203.

[89] C 79, 17 IX 1934.

[90] C 80,17 IX 1934.

[91] C 81, 20 IX 1934.

[92] C 82, 24 IX 1934.

[93] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 18-19.

[94] Medytacja z 19 III 1975.

[95] Por. C 85, 30 X 1934.

[96] Medytacja z 19 III 1934.

[97] Apuntes, nr 1206.

[98] María del Buen Consejo
Fernanández, AGP, RHF, T-04953.



[99] Oryginał w: Archivo General del
Patrimonio Nacional (Palacio Real) -
Patronatos Reales - Santa Isabel,
Teczka osobowa rektora księdza
Josemaríi, pudło 182/21.

[100] C 87, 22 XI 1934.

[101] Gaceta de Madrid, nr 347, 13 XII
1934, s. 2121.

Na mocy dekretu z 17 II 1934 roku
wedle pełnionych funkcji
administracyjnych wprowadzono
rozróżnienie na fundacje
dobroczynne i dobroczynno-
naukowe. Patronatami zajmował się
Minister Pracy, Zdrowia i
Planowania, którym był podówczas
don José Oriol Anguera de Sojo.

[102] Apuntes, nr 1205.

[103] 27 grudnia udał się do
Ministerstwa, aby odebrać swoją
nominację i zobaczył, że już
przyznano mu „objęcie funkcji”. W



tekście czytamy: „Na mocy Dekretu z
11 bieżącego miesiąca, na podstawie
którego Ksiądz został mianowany
rektorem Patronatu Świętej Izabeli,
przyznano Księdzu objęcie
stanowiska z dniem 19 bieżącego
miesiąca.

Przekazuję to do Księdza
wiadomości, dla satysfakcji i
odpowiednich uposażeń.

Madryt, 27 grudnia 1934 roku
Dyrektor Generalny, J. Sáenz
Grado” (Pismo Generalnego
Dyrektora Dobroczynności z 27 XII
1934. Oryginał w: Archiwum
Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madrid-Alcalá.
Istnieje kopia w Archivo General del
Patrimonio Nacional (Palacio Real) -
Patronaty Królewskie - Święta
Izabela. Teczka rektora księdza
Josemaríi Escrivy, pudło 182/21).

[104] Por. odręczna notatka
założyciela Opus Dei na temat



rozmowy z wikariuszem generalnym
27 XII 1934; oryginał w: AGP, RHF,
AVF-0003.

* Chwała Bogu (łac.) – przyp. tłum..

[105] Apuntes, nr 1214.

** Na piśmie (łac.) – przyp. tłum..

[106] List ks. bpa Rigoberta
Doménecha do założyciela Opus Dei,
z 2 II 1935 (oryginał w: AGP, RHF,
D-15514/2).

[107] W liście do Pou de Foxy, z 28
stycznia, don Josemaría powiedział
mu, że napisał do arcybiskupa
Saragossy, któremu podlegał,
zawiadamiając go o swej nominacji
na rektora i o tym, że świadczył
posługę kapłańską w Świętej Izabeli
od 1931, na podstawie decyzji
patriarchy Indii i że ta posługa 
ZAWSZE MIAŁA CHARAKTER
CZYSTO KAPŁAŃSKI (C 96, 28 I 1935).



[108] Było to równoznaczne z
oskarżeniem go o bycie
„kolaborantem” reżimu
antykatolickiego, jakim okazała się
Republika poprzez przyjęcie
środków skierowanych przeciw
Kościołowi. Do tego stopnia, że w
długim postscriptum do listu z 8 II
1935 napisał do biskupa Cuenki, aby
na własną rękę starał się „uspokoić”
arcybiskupa Saragossy [...]: Chociaż
ja osobiście uznałbym to za drobiazg,
jako kapłan oraz jako fundament
Dzieła, które mi Bóg powierzył,
wypada, bym wytłumaczył niektóre
sprawy zgodnie z prawdą. A prawda
jest taka, że:

1) niczego nie przedsiębiorę nigdy bez
konsultacji mego kierownika
duchowego;

2) odmówiłem złożenia podania z
prośbą o Rektorat;



3) wniosły o przyznanie mi tej
godności matka przełożona i
zgromadzenie Świętej Izabeli;

4) jeśliby było rzeczą złą ubiegać się o
godność rektora, tego grzechu ja nie
popełniłem (chociaż popełniłem ich
tyle!), natomiast popełniła go cała
masa księży z prowincji - m.in. jakiś
ks. Deán - oraz wielu księży
madryckich.

5) poprzedni rektor, mianowany
podobnie jak ja przez Republikę,
popełnił tak wielki grzech, przyjmując
nominację, że jego biskup - Wielebny
Biskup Astorgi – „ukarał go”...
mianując sekretarzem izby, którą to
funkcję zajmuje do dzisiejszego dnia.

6) w końcu, aby wszystko było jasne,
wie ksiądz biskup aż nadto dobrze, że
na jedno słowo mego przełożonego
lub o. Sáncheza przedstawiłbym bez
żalu - bo nie było to moją ambicją -
odmowę przyjęcia rektoratu... a
nawet jeszcze dwudziestu innych



rektoratów i kanonii, które bym
zajmował, ponieważ - chwała Bogu -
ożywia mnie tylko najgorętsze
pragnienia wypełniania Woli Jezusa.

7) A jeszcze, dobrze będzie
przypomnieć, że mając w przeszłości -
a nawet ostatnio - nieraz okazję do
sprawowania funkcji lub podjęcia
działalności świeckich, takich jak te,
którymi zajmują się inni księża - i
którzy przez to nie są źle widziani, a
raczej przeciwnie - nigdy nie chciałem
zajmować się czymś innym niż
pracami wyłącznie kapłańskimi.

8) Ponadto: to Patriarcha Indii - a nie
rząd republikański - trzymał mnie w
Świętej Izabeli od roku 1931. I od tej
pory datuje się przyjaźń z świętym
ojcem Povedą, sekretarzem
Patriarchy, za którą nigdy w
dostatecznym stopniu się nie
potrafiłem odwdzięczyć [...].

Myślę, że ważne było, bym otworzył
serce przed Waszą Ekscelencją i



wiem, że Wasza Ekscelencja uspokoi 
Najdostojniejszego Księdza
Arcybiskupa. Jezus odpłaci za to
Waszej Ekscelencji po tysiąckroć (C
98, 8 II 1935).

[109] Por. Antonio Montero, Historia
de la persecución religiosa en
España...., s. 41-52.

* Chodzi o wspomnianą w
poprzednim akapicie rewolucję
asturyjską z października 1934 roku -
przyp. tłum..

[110] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 19.

[111] Por. Apuntes, nr 756.

[112] Ibidem, nr 1127; por. ibidem, nr
1037.

[113] Por. ibidem, nr 1751.

[114] Ibidem, nr 1210.



Prawdopodobnie ta niefortunna
krytyka wypaczała znaczenie słów
wypowiadanych przez don Josemaríę
na poniedziałkowych konferencjach.
Zachowała się Katarzynka z 1930
roku, gdzie można przeczytać:

Nie należy wystawiać Boga na próbę.
Jeśli z wielką wiarą w Opatrzność
Bożą i bez spadochronu rzucę się na
ulicę z wysokości wieży telefonicznej,
będę prostakiem i złym
chrześcijaninem. Z kolei jeśli z wielką
wiarą i ze spadochronem wyskoczę z
samolotu, który leci na wysokości
jednego kilometra, prawdopodobnie
osiągnę cel i zasłużę na miano
człowieka rozsądnego i dobrego
chrześcijanina.

[...] nie trzeba ufać tylko w ludzki
rozsądek (wtedy pewny jest upadek),
ale z wielką wiarą w Niego trzeba
sięgnąć po wszystkie środki, jakie
zastosowalibyśmy w innych
okolicznościach (wraz z modlitwą i



umartwieniem) (por. ibidem, nr 60 i
61).

[115] Ibidem, nr 1754 i 1755.

[116] Pedro Cantero, AGP, RHF,
T-04391, s. 7.

[117] Saturnino de Dios Carrasco,
AGP, RHF, T-01478, s. 3.

[118] Apuntes, nr 1217.

W grudniu 1937 roku, ze spokojem i
obiektywizmem, na jaki pozwala
dystans czasowy i łaska
założycielska, don Josemaría
przyjmował słowa o. Sáncheza
mówiącego, że te wydarzenia
stanowiły jedną z jawnych prób
Bożego charakteru naszego
przedsięwzięcia:

Kiedy zbierałem tych świętych księży
w poniedziałki na tak zwanych
„konferencjach kapłańskich”, aby
przekazać im ducha Dzieła, aby stali



się moimi dziećmi i
współpracownikami; kiedy w 1932 lub
1933 dobrowolnie, spontanicznie, w
sposób całkowicie wolny niektórzy
spośród nich złożyli przyrzeczenie
posłuszeństwa w naszym domu na
ulicy Luchana, nie można było
przypuszczać, że przy niewątpliwej
czystości ich intencji niemal od razu
przestaną angażować się w Dzieło
(ibidem, nr 1435).

[119] Ibidem, nr 1132.

[120] Ibidem, nr 1221. W poprzedniej
notatce, dotyczącej postów, pisze: 
Panie, ileż kosztuje mnie post! [...] 
Wart jestem tak mało i ileż mnie
kosztuje to moje Lepanto? (ibidem, nr
1219).

[121] W dzień Świętego Mikołaja z
Bari - pisał - obiecałem temu
świętemu biskupowi, w chwili, gdy
zbliżałem się do ołtarza, żeby
odprawić mszę, że jeśli rozwiąże
nasze problemy finansowe, jeśli



chodzi o dom Anioła Stróża, to
ustanowię go Administratorem Dzieła
Bożego (ibidem, nr 1206).
„Natychmiast potem, myśląc, że jego
hojność była niewystarczająca-
komentuje ten fakt prałat del Portillo
- dodał: Chociażbyś mnie teraz nie
wysłuchał i tak zostaniesz patronem
naszego gospodarowania majątkiem.
I od tej pory - od 6 grudnia 1934 roku
- Święty Mikołaj z Bari jest naszym
patronem w sprawach
materialnych” (ibidem, przypis 913).

Już przedtem, przed świętem św.
Mikołaja w 1934 roku don Josemaría
uciekał się do tego świętego w
poszukiwaniu pomocy, jak sam nas o
tym informuje: W Madrycie, na placu
Antón Martín znajduje się parafia
Świętego Mikołaja. Tam właśnie po
raz pierwszy wezwałem Świętego
Mikołaja, aby pozwolił nam
wyciągnąć od siebie pieniądze (AGP,
P04 1975, s. 74).



[122] Por. Apuntes, nr 1222.

[123] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 21.

[124] Por. Apuntes, nr 1220.

[125] Ibidem, nr 1222.

[126] Por. ibidem, nr 1795, 1796,
1800, 1801 i 1804. Te numery
odpowiadają kilku luźnym notatkom
z roku 1934, które zawierają
kompletne plany umartwień
cielesnych, okresowo uzgadnianych
ze spowiednikiem. W żadnym z nich
liczba przyjmowanych przezeń
dyscyplin nie spadała poniżej trzech
razy w tygodniu.

W jednej z Katarzynek z 11 marca
1934 czytamy: Wczoraj doprowadziło
mnie do łez to, że o. Sánchez zakazał
mi postu w tym tygodniu. Dokładnie
mówiąc, czuję, że powinienem
walczyć z obżarstwem. Zemdlałem w
tramwaju i dlatego nie pozwolił mi



pościć (Apuntes, nr 1155). Posty
pojawiają się ponownie w wyżej
wspomnianych notatkach z roku
1934.

[127] C 81, 20 IX 1934.

[128] Juan Jiménez Vargas, który
mieszkał wraz z założycielem Opus
Dei na Ferraz, wspomina, że:
„praktykował umartwienia i pokuty,
także te cielesne, takie jak dyscyplina
aż do krwi oraz włosiennica. Chociaż
starał się przed nami ukryć te rzeczy,
ale nie był w stanie ukryć
wszystkiego. Widziałem w jego
pokoju kropelki i plamki krwi, ślad
po tych umartwieniach, a kiedy
„czerwoni” przeszukiwali jego pokój,
znaleźli w szufladzie stołu dyscyplinę
z zakrwawionymi metalowymi
haczykami. Używał także włosiennic
i nam także zalecał ich używanie i
ułatwiał nam do nich dostęp. Spał na
podłodze dość często. Spędzał
czasami bezsenne noce na



modlitwie. Robił także umartwienia
w małych rzeczach, na przykład
podczas jedzenia, co i nam zalecał.
Pościł w niektóre dni” (Juan Jiménez
Vargas, Sum. 6706).

Por. także Álvaro del Portillo, Sum.
360. „Kiedy mieszkał w naszym
domu - opowiada jego brat Santiago -
wchodził do łazienki i odkręcał
wszystkie kurki, aby nie słychać było
uderzeń dyscypliny, ale ja i tak je
słyszałem” (Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, Sum. 7346).

[129] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 22.

[130] Por. Apuntes, nr 1227.

[131] Por. ibidem, nr 1229.

[132] Por. ibidem, nr 1234. Tego dnia
- 21 II 1935 - po raz pierwszy
założyciel zebrał członków Opus Dei,
aby poinformować ich oficjalnie o
tego rodzaju decyzji (w tym



przypadku chodziło o Ricardo
Fernándeza Vallespína,
JuanaJiméneza Vargasa oraz Manola
Sainza de los Terreros).

[133] List Isidoro Zorzano do
założyciela Opus Dei z 27 II 1935
(oryginał w AGP, IZL, D-1213, nr 75).

[134] C 101, 27 II 1935.

[135] Apuntes, nr 1233 i 1232. Pośród
uwag na temat postawy kapłanów,
którzy go otaczali założyciel robił
wyjątek dla dwu księży: don
Saturnina de Dios i don Eliodora Gila
(por. ibidem, nr 1217 i 1235).

[136] Ibidem, nr 1243.

[137] Ibidem, nr 1277.

[138] Ibidem, nr 1246 i 389. Na temat
przykrych doświadczeń w tym
okresie por.: ibidem, nr 1234, 1237,
1245, 1247 i 1266.



[139] Ibidem, nr 1225; niektóre
szczegóły ceremonii: Ricardo
Fernández Vallespín, AGP, RHF,
T-00162, s. 25.

[140] Apuntes, nr 1287 oraz przypis
974. Juan Jiménez Vargas, AGP, RHF,
T-041152/1, s. 6. Ani Isidoro Zorzano,
ani José María González Barredo nie
mogli złożyć „wierności” (fidelitas)
tego dnia, gdyż nie było ich w
Madrycie (por. C 104, 11 III 1935 oraz
C 108, 24 III 1935; por. także list
Isidoro Zorzano z 18 III 1935, AGP,
IZL, D-1213, nr 78).

[141] Ibidem, nr 1258.

[142] C 102, 2 III 1935.

[143] Apuntes, nr 1237.

[144] Podanie założyciela Opus Dei
do biskupa Madrid-Alcalá o
przyznanie pozwolenia na kaplicę o
charakterze półpublicznym nosi datę
13 III 1935. Z racji położenia domu,



na inspekcję miejsca przeznaczonego
do kultu udał się proboszcz parafii
Świętego Marka, który 27 marca 1935
roku obejrzał przyszłą kaplicę i
uznał, że „spełnia warunki konieczne
dla sprawowania w niej
kultu”,udzielił swego
błogosławieństwa, „pozostawiając
kaplicę przygotowaną, by odprawiać
tam Mszę Świętą” (por. relacja
proboszcza świętego Marka z 27 III
1935, w: Archiwum Generalnym
Arcybiskupstwa Madrid-Alcalá,
kaplice (1931-1936). Dekret erekcyjny
kaplicy nosił datę 10 IV 1935;
oryginał w: AGP, RHF, Sekcja Prawna
1/8066.

* Udajcie się do Józefa (łac.) - przyp.
tłum..

[145] Założyciel Opus Dei przy jakiejś
okazji mówił o opatrznościowej
darowiźnie tych przedmiotów. Nie
było możliwe zidentyfikowanie
dobroczyńcy, chociaż don Josemaría



nie był tym wcale zdziwiony -
opowiada prałat Á. del Portillo -
ponieważ był przekonany, że
chodziło o odpowiedź na jego
modlitwy ze strony samego świętego
Józefa, do którego się zwrócił (por.
Álvaro del Portillo, Sum. 305).

„Ten fakt skomentował kilka razy
podczas medytacji lub kazań, aby
wzbudzić większe zaufanie do
Boga” (Juan Jiménez Vargas, PM, k.
927).

Na znak swej wdzięczności
przywiązał do kluczyka od
tabernakulum łańcuszek z
medalikiem, na którym
wygrawerowano: „Ite ad Ioseph”.
Było to echo biblijnego polecenia
skierowanego do głodujących:
„Udajcie się do Józefa” (Rdz 41, 55),
który był rządcą wielkiego faraona.

Na temat klucza do tabernakulum
por. Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 24.



[146] C 109, 30 III 1935.

[147] C 110, 2 IV 1935.

W piątek, 29 marca, otrzymał od
księdza Wikariusza pozwolenie
ustne, aby odprawić mszę w
niedzielę 31 i przechowywać w
tabernakulum Najświętszy
Sakrament (por. AGP, RHF, AVF-0007,
s. 8 z 29 III 1935 oraz AVF-0009, s. 10
z 24 IV 1935).

Isidoro przekazali tę wiadomość
przez telefon, a on w swym liście z 1
kwietnia napisał: „Jakże wielką
radość sprawiliście mi wczoraj! [...]
Tej nocy budziłem się kilka razy, nie
mogąc przestać o tym myśleć” (List
Isidoro Zorzano z 1 IV 1935, AGP, IZL,
D-1213, nr 80).

[148] Por. Ricardo Fernández
Vallespín, AGP, RHF, T-00162, s. 26
oraz Aurelio Torres-Dulce, AGP, RHF,
T-03773, s. 3.



[149] C 113, 15 V 1935.

* Wszyscy... do Jezusa przez Maryję.

[150] Na temat pielgrzymki do
Sonsoles mówi jedna Katarzynka z 7
V 1935: Tam, w Avili zrodził się
zwyczaj maryjny, który już na zawsze
zostanie wprowadzony w Dziele. Nic
więcej nie powiem, ponieważ na ten
temat mówię w innym miejscu
(Apuntes, nr1270).

Istnieje jedna relacja z tej
pielgrzymki, którą rozpoczyna
Ricardo F. Vallespín, a którą
kontynuuje i kończy założyciel Opus
Dei. Relacja w: AGP, RHF, AVF-0010.

[151] Ibidem.

[152] Z powrotu z pielgrzymki do
Sonsoles don Josemaría przytacza w
swej relacji drobną anegdotkę i
zamyka ją punktami z medytacji,
jaką prowadził tego wieczoru.



[...] W trakcie powrotu, podczas gdy -
po łacinie! - odmawialiśmy różaniec,
w poprzek drogi przeleciał dudek.
Rozproszyłem się i krzyknąłem: -
Dudek!, nic więcej. Kontynuowaliśmy
naszą modlitwę, ja już nieco
zawstydzony. Ileż to razy ptaszki
doczesnych złudzeń chcą nas
odciągnąć od Twego apostolstwa! Z
Twoją łaską, Panie, więcej to nie
nastąpi.

I ostatni szczegół: punkty do
medytacji, które rozważaliśmy w
drodze powrotnej w pociągu, że:

1) Bóg nasz Ojciec mógł, z większą
racją, wybrać kogokolwiek innego do
swego Dzieła, a nie nas.

2) powinniśmy odpowiadać na
Miłosierną Miłość Jezusa, którą
okazał nam, powołując nas do Dzieła
(Było to mniej więcej to).

3) [powinniśmy]widzieć, jak piękne
jest apostolstwo Dzieła i jak wielkie to



będzie przedsięwzięcie za kilka lat -
nawet teraz - jeśli mu podołamy.

Prośba: o ducha zupełnego
poświęcenia, posłuszeństwa, z Miłości
dla Dzieła.

Madryt, maj 1935 (AGP, RHF,
AVF-0010).

[153] Apuntes, nr 1240; por. także nr
1295.

[154] Ibidem, nr 1244.

[155] Ibidem, nr 1267.

[156] Ibidem, nr 1285.

[157] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 1 i
588. Álvaro bardzo owocnie
wykorzystał swój krótki kontakt z
Dziełem i jego założycielem, bo w
„Wiadomościach” z września 1935
roku, w anegdotach i
wiadomościach, jakie napływały od
wypoczywających, Ojciec napisał: 
Álvaro del Portillo, oddawał się z



sukcesem w La Granja temu słynnemu
połowowi ryb, o którym mowa jest u
św. Marka w rozdziale 1 Ewangelii
(AGP, RHF, D-03696).

[158] C 126, 22 VIII 1935.

[159] W liście z 5 X 1935 mówił mu
don Josemaría: Ricardo, mój synu:
stale martwię się, że ci nie
powiedziałem - bo myślałem, że to
zbędne - byś dobrze ofiarował Panu,
przez Maryję, wszystkie te drobne
przeciwności twojej choroby [...]. 
Uważaj na siebie. Nie martw się o nic i
nie wracaj do domu, zanim nie
wydobrzejesz (C 129, 5 IX 1935). Por.
także C 130, 6 IX 1935.

[160] Álvaro del Portillo, Sum. 452.

[161] Apuntes, nr 1808, 1810, 1811.

[162] Ibidem, nr 1812 i 1813.

[163] Ibidem, nr 1821.



[164] List Isidoro Zorzano do
założyciela Opus Dei z 30 X 1930, 27
II 1931. Oryginały w: AGP, IZL,
D-1213, nn. 10 i 14.

[165] Ibidem, 3 II 1933, 15 II 1933, 21
III 1933, 24 III 1933 itp. (nr 16, 17, 30,
31).

[166] Ibidem, 8 V 1934; 8 VI 1934; 9
VII 1934; 26 VII 1934 itp. (nr 52, 54,
56, 57, 59).

[167] C 15, 1 III 1931 oraz C 16, 3 III
1931. (W pismach i nauczaniu don
Josemaríi, pojawiają się często
używane terminy „szalony” i
„wariat”, którymi określali go
niektórzy z powodu jego posłania o
świętości pośród świata. Jednak te
obraźliwe określenia don Josemaría
zamieniał w coś pozytywnego - w
wyznanie oczyszczonej miłości do
Boga, ponad ludzkimi przesądami).
Oto inne zakończenia w
korespondencji z Isidoro w 1931
roku:



Pełen miłości, braterski uścisk od
innego wariata - José María (C 19, 6 V
1931).

Po bratersku ściskam cię, José María
(C 20, 14 VIII 1931).

Po bratersku, polecam Cię w
modlitwie, José María (C 22, 10 XI
1931)

[168] C 51, 1 VI 1934.

[169] Apuntes, nr 1152; na temat
tytulatury Ojca: ibidem, nr 1032.

[170] Ibidem, nr 385; w dalszej części
tej notatki pisze: Prosi mnie o
modlitwę. Prowadzi mnie drogami
Miłości, abym rozpalił się i oszalał.
Rozpalił się, aby zaprószyć
odnowicielski ogień w wielu duszach
apostolskich, szalonych także -
szalonych na punkcie Chrystusa -
którzy w końcu uczynią ze świata
jeden wielki płomień.



[171] Ibidem, nr 1725.

[172] Ibidem, nr 1293 z 28 X 1935.
Por. ibidem, nr 1199 i 1200.

[173] Ibidem, przypis 357. 22
listopada 1931 zanotował: Panie
Boże, obdarz moje biedne, zbyt młode
serce powagą i doświadczeniem
osiemdziesięciolatka (ibidem, nr 409).

[174] Teraz, gdy słyszę te zabawne
rzeczy, jeszcze mi się podobają, ale
mimo to jest mi przykro. Jeśli je
mówię, jeśli wyrwie mi się jakiś
żarcik, smak w ustach natychmiast
robi się gorzki. To Jezus obdarza
powagą osiemdziesięciolatka moje
biedne, zbyt młode serce (ibidem, nr
465).

[175] Ibidem, nr 506. Jednym z celów
rekolekcji z czerwca 1933 było
osiągnięcie odpowiedniego sposobu
odprawiania mszy: Mszy starszego i
poważnego kapłana, bez
zmanierowania. (ibidem, nr 1720). A



w jednej z Katarzynek z 6 XI 1933
roku wraca do tej sprawy: Brakuje mi
jeszcze wiele, aby mieć powagę, której
pragniemy (ibidem, nr 1073).

[176] Ibidem, nr 1766.

[177] Ibidem, nr 1658.

[178] Ibidem, nr 1832.

[179] List z 6 V 1945, nr 23.

[180] Apuntes, nr 678; por. ibidem, nr
1078 i 1080.

[181] Por. ibidem, nr 1841.

[182] Ibidem, nr 1283.

[183] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
308; Juan Jiménez Vargas, Sum. 6713
i 6716; Medytacja z 19 III 1975; C 124,
12 VIII 1935.

[184] Apuntes, nr 1298.



[185] Proces dojrzewania tych
powołań był różny, chociaż typowy
dla sposobów zbliżania się do Dzieła
i poznawania jego
nadprzyrodzonego charakteru:
„Poznałem po raz pierwszy don
Josemaríę - opowiada Pedro Casciaro
- w styczniu 1935 roku w Madrycie w
Akademii-Rezydencji DYA na Ferraz
50, przedstawiony zostałem przez
jednego z moich przyjaciół z
dzieciństwa, wówczas studenta
prawa.

Odwiedzałem go co tydzień, aby się
wyspowiadać i porozmawiać z nim.
W kilka tygodni później zacząłem
uczestniczyć w niektórych środkach
formacyjnych, które były
przeznaczone dla studentów:
Uczyłem się wówczas w Wyższej
Szkole Architektury w Madrycie. To
wszystko trwało aż do letnich
wakacji [...]. Ponieważ bałem się, że
moja prośba o przyjęcie zostanie
odłożona, poprosiłem o nie listownie.



Kiedy uznałem, że ksiądz już
otrzymał moją prośbę, poszedłem się
z nim zobaczyć. Wtedy zaczęła się
moja formacja duchowa w Dziele,
razem z nim” (Pedro Casciaro, Sum.
6312 i 6313).

„Poznałem księdza Josemaríę - mówi
Francisco Botella - 13 października
1935 roku w Rezydencji przy ulicy
Ferraz 50 w Madrycie.

Studiowałem jednocześnie
architekturę i matematykę. Mój
kolega, Pedro Casciaro, zaprowadził
mnie do Rezydencji, gdy nawet nie
domyślałem się istnienia Opus Dei
[...]. Zacząłem przychodzić do tego
akademika na kręgi, które prowadził
don Josemaría. 23 listopada 1935
poprosiłem o wstąpienie do Dzieła. 7
stycznia 1936 przeniosłem się do
wspomnianej Rezydencji” (Francisco
Botella, Sum. 5605).

[186] Aurelio Torres-Dulce, AGP, RHF,
T-03773, s. 3.



[187] Por. Apuntes, nr 1163, 1165,
1167.

[188] Ibidem, nr 1160.

[189] José Luis Múzquiz, Sum. 5790.

[190] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 26.

[191] Apuntes, nr 1095.

[192] Ibidem, nr 1268.

[193] Ibidem, nr 1751. Napisał to w
lipcu 1934.

[194] Ibidem, nr 1789.

[195] Ibidem, nr 1732.

[196] Ibidem, nr 1093.

[197] I dalej: „Wszystko, co można by
było powiedzieć w tej materii, byłoby
niewystarczające. Nasze relacje jako
członkiń Dzieła z don Josemaríą
ograniczały się do kierownictwa



duchowego” (Navidad González
Fortún, Sum. 5875 i 5869).

Odnosząc się do penitentek, ksiądz
Josemaría w ten sposób pisze o
swoim stosunku do nich: [...]mnie,
który jestem tak bardzo nieprzyjemny;
zaś prałat Á. del Portillo komentuje:
„Ojciec starał się być w konfesjonale
bardzo surowy i nieprzystępny w
stosunku do kobiet” (Apuntes, nr
1304 oraz przypis 987).

[198] Felisa Alcolea, która poznała
don Josemaríę w 1933 roku,
poprosiła o przyjęcie do Dzieła w
roku następnym, w marcu 1934 (por.
ibidem, nr 1169). Wspomina ona, że:
„Miałyśmy jeszcze jakieś spotkanie z
don Josemaríą, ale wkrótce potem,
ponieważ był bardzo zapracowany,
to don Lino Vea-Murguía był tym,
który szczególnie się nami
zajmował” (Felisa Alcolea, AGP, RHF,
T-05827, s. 2).



Zaangażowanie don Lina potwierdza
także świadectwo Ramony Sánchez,
która prosiła o przyjęcie do Dzieła
razem z Felisą Alcolea (por. Apuntes,
nr 1196). Odnosząc się do katechez,
jakie prowadziły w parafii w Tetuán,
mówi: „przyjeżdżał prowadzić te
katechezy także don Lino Vea-
Murguía” (Ramona Sánchez, AGP,
RHF, T-05828, s. 1).

[199] Por. Apuntes, nr 1181.

[200] W notatce z 26 kwietnia 1935
roku czytamy: W sobotę przed
Niedzielą Palmową spotkała mnie
wielka przykrość. Tak wielka, że
żałowałem, że tego dnia miałem
umówione spotkanie z pięcioma z
naszych kobiet. Przyszły i mówiłem
im o Dziele, konkretnie o ich
apostolstwie: były pełne zapału
(ibidem, nr 1265).

[201] Felisa Alcolea, AGP, RHF,
T-05827, s. 5.



[202] W dalszej części tej Katarzynki
napisał: Mój Jezu, jaką radość muszą
Ci sprawiać swoim postępowaniem!
Nie opuszczaj mi ich. Matko moja -
Matko z Nieba - bądź Matką dla
moich dzieci (Apuntes, nr 1200).

[203] Ibidem, nr 1288.

[204] Eduardo Alastrué, AGP, RHF,
T-04695, s. 1.

[205] Por. Pedro Casciaro, Sum. 6319;
Álvaro del Portillo, Sum. 375.

[206] „Rozmowa z Ojcem - opowiada
José Ramón Herrero Fontana -
otwierała nowy świat z
nieoczekiwanymi horyzontami życia
wewnętrznego i apostolstwa. Mówił
o rzeczywistych problemach - był
wielkim realistą - ale mówił rzeczy,
których nikt dotąd nie mówił: przy
nim, silnie odczuwało się powołanie
Boże, żeby uświęcać się pośród
świata [...]. Spotkanie z Ojcem mnie
przemieniło: odkryłem



niespodziewany wewnętrzny świat i
wielkie pragnienie, by przybliżać
innych do poznania i obcowania z
Naszym Panem Jezusem
Chrystusem” (José Ramón Herrero
Fontana, AGP, RHF, T-05834, s. 4).

„Jeszcze mam w pamięci to jego
głębokie spojrzenie, które przenikało
do samej duszy i jego radość, która
mnie poruszyła, wypełniając mnie
radością i pokojem” - mówi inny ze
studentów po pierwszym spotkaniu z
księdzem Josemaríą (Francisco
Botella, AGP, RHF, T-00159/1, s. 201).

[207] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
365.

[208] Por. Pedro Casciaro, Sum. 6401.

[209] Álvaro del Portillo, PR, s. 397;
por. także wpływ jego kazań:
Eduardo Alastrué, Sum. 5526.

[210] Apuntes, nr 304.



* Chodzi tu o dyrektora ośrodka Opus
Dei – przyp. tłum.

[211] Ibidem, nr 901.

[212] Felisa Alcolea, AGP, RHF,
T-05827, s. 5. Por. także José Ramón
Herrero Fontana, AGP, RHF, T-05834,
s. 4.

[213] Por. Apuntes, przypis wstępny,
s. 9 oraz przypis 152.

[214] Ibidem, nr 503.

[215] List z 24 III 1930, nr 2. Ten, jak i
dawniejsze listy, zostały z biegiem
czasu poddane korektom
terminologicznym, jednak nie została
zmieniona zasadnicza ich treść,
dlatego założyciel Opus Dei zachował
datę ich pierwotnej redakcji.

[216] List z 24 III 1931, nr 1.

[217] List z 9 I 1932, nr 91. Niektóre z
tych listów są bardzo obszerne. Ten z



1932 roku liczy sobie osiemdziesiąt
stron.

[218] List z 16 VII 1933, nr 1.

[219] Apuntes, nr 368.

[220] Ibidem.

[221] Ibidem, nr 352.

[222] Ibidem, nr 323

[223] Por. ibidem, nr 695 i 941.

[224] Ibidem, nr 14 i 527.

[225] C 40, 24 VII 1933. Trzy z
punktów, które składają się na tekst,
zostały zaczerpnięte z Decenario al
Espíritu Santo Franciski Javiery del
Valle. Por. także Apuntes, nr 688.

[226] Skreślił trzy punkty wypisane z 
Decenario..., jednak pozostawił dwie
myśli, które pierwotnie pochodziły
od jego spowiednika, chociaż zostały
lekko przeredagowane: - Bardzo



piękne zdanie o. Sáncheza skierowane
do członków Dz. B. [Dzieła Bożego]:
Temu, kto może zostać gwiazdą, nie
zostanie wybaczone, jeśli nią nie
zostanie (Apuntes, nr 234). Zdanie,
które pojawia się wConsideraciones
espirituales na stronie 24, a potem w 
Drodze, nr 332, jako: Temu, kto ma
szansę zostać uczonym, nie
przebaczymy, jeśli nim nie zostanie
(tłum. polskie – J. Jarco). Drugie z
tych zdań: Apuntes, nr 329 oraz 
Droga, nr 61.

[227] Por. list księdza Sebastiána
Ciraca do don Josemaríi, z 9 IV 1934,
oryginał w: AGP, RHF, D-15225.

* hiszp. santa desverguenza
Określenie to może być tłumaczone
zarówno jako „bezwstyd”, jaki
„bezczelnośc”. W polskim
tłumaczeniu Drogi (J. Jarco) używane
jest to drugie słowo. Tu pozostaiono
tłumaczenie desverguenza jako
„bezwstyd”, aby właściwiej oddać



powód sporu bł. Josemaríi z
biskupem Cuenki - przyp. tłum..

[228] Apuntes, nr 1183.

[229] List księdza Sebastiána Ciraca
do don Josemaríi z 18 V 1934,
oryginał w: AGP, RHF, D-15225.

* hiszp. atrevimiento -przyp. tłum..

[230] Ibidem.

[231] Apuntes, nr 1233. Ta myśl
została przywołana w Drodze, nr 367,
gdzie zostało skreślone wyrażenie 
opuszcza nieczyste zwierzę, w
charakterze wstrętnych odchodów
[tłum. polskie Drogi, prócz ww.
fragmentu, J. Jarco – przyp. tłum.].

[232] Por. Apuntes, nr 530, 580, 674,
735 etc. Zeszyt piąty zaczyna się z
datą 3 XII 1931 i zamyka na 12 VIII
1932.

[233] Consideraciones espirituales, s.
37. Na temat właściwego użycia i



znaczenia świętego i apostolskiego
bezwstydu lub świętego bezwstydu,
por. Apuntes, nr 178 (akapit drugi)
oraz 1126. [Cyt. za Droga, nr 387, 388,
389, tłum polskie J. Jarco – przyp.
tłum.].

[234]List księdza Sebastiána Ciraca
do don Josemaríi z 28 V 1934,
oryginał w: AGP, RHF, D-15225. Jeśli z
księdzem biskupem przegrał batalię
o święty bezwstyd, to z don
Sebastiánem przegrał w sprawie
imiesłowów przysłówkowych
współczesnych. Don Sebastián
uważał, że autor nadużywa tego
rodzaju form. Dwa takie wyrażenia
pojawiają się jeszcze we wstępnych
uwagach do Rozważań duchowych,
pomimo zalecenia, jakich don
Josemaría udzielił don Sebastiánowi
w celu ich wyeliminowania. Por. 
Apuntes, nr 1298. (Wyrażenia, o które
chodzi to: odpowiadając na potrzeby
młodzieży świeckiej oraz nie mając



ambicji, by uniknąć w ten sposób
wszystkich trudności i zaniedbań).

[235] José María, Consideraciones
espirituales, Cuenca 1934, wyd.
Imprenta Moderna.

To pierwsze wydanie „Rozważań
duchowych” zostało opublikowane
jedynie pod imieniem autora, bez
jego nazwiska. Prałat del Portillo,
podkreślając, że było to rozwiązanie
podyktowane pokorą, twierdzi:
„Jednak wkrótce potem, w 1939 roku
opublikował <<Drogę>> pod pełnym
imieniem i nazwiskiem: machnąłem
na to ręką – mawiał zwykle
Ojciec” (Apuntes, nr 190, przypis
206).

W liście z 6 lipca 1934 założyciel
Opus Dei pisał do Wikariusza
Generalnego Madrytu: Załączam
egzemplarz broszurki, którą wydali w
Cuence. „Różaniec święty” jeszcze nie
został wydany. Gdy tylko już będzie,



wyślę Księdzu dwa egzemplarze (C 55,
6 VII 1934).

* hiszp. santa osadía – przyp. tłum..

[236] Por. Droga, nr 387, 388, 389,
390, 391.

[237] Álvaro del Portillo, Sum. 559.
Por. także list z 19 XII 1947/14 II 1966,
nr 84, list z 14 IX 1951, nr 28, 65.

[238] C 48, 26 IV 1934.

[239] Consideraciones espirituales, s.
14 (cyt. za Droga, nr 90, tłum. polskie
J. Jarco – przyp tłum.).

[240] Consideraciones espirituales, s.
34.

W Zapiskach wewnętrznych
znajdujemy następujące notatki:

Godzina nauki jest teraz - a dla nas
zawsze - godziną apostolstwa
(Apuntes, nr 801) oraz Każda godzina
nauki - za Dzieło, za Miłość - będzie



przed Bogiem godziną modlitwy
(ibidem, nr 1677).

Droga, nr 335 przynosi trzecią
wersję: Godzina nauki dla
współczesnego apostoła jest godziną
modlitwy [tłum. polskie J. Jarco –
przyp. tłum.].

Na pierwszej strony Wiadomości
(Noticias) z września 1934, które były
ich własnym pismem, docierającym
do wszystkich osób korzystających z
jego kierownictwa duchowego, w
swej większości studentów, czytamy:

- Plan na następny rok akademicki:
Wiara, Wytrwałość, Upór! i
zachowanie stosowne do naszej
wiary.

- Do nauki, od pierwszego dnia,
wiedząc, że spełniamy poważny
obowiązek.

Poza studiami - formacja duchowa,
aby prowadzić życie wewnętrzne 



właściwe rycerzowi katolickiemu....,
ze wszystkimi tego konsekwencjami
(AGP, RHF, D-03696).

[241] Francisco Botella, AGP, RHF,
T-00159/1, s. 5.

[242] „Instrukcje” spisane wówczas
przez założyciela Opus Dei były to:
„Instrukcja dotycząca
nadprzyrodzonego charakteru Dzieła
Bożego” (Instrucción acerca del
espíritu sobrenatural de la Obra de
Dios) z 19 III 1934; „Instrukcja na
temat sposobów prowadzenia
prozelityzmu” (Instrucción sobre el
modo de hacer el proselitismo) z 1 IV
1934; „Instrukcja dzieła świętego
Rafała” (Instrucción para la obra de
San Rafael) z 9 I 1935.

[243] Instrukcja z 19 III 1934, nr 1 i 6.

[244] Ibidem, nr 47-49.



[245] Francisco Botella, AGP, RHF,
T-00159/1, s. 5; Ricardo Fernández
Vallespín, AGP, RHF, T-00162, s. 17.

[246] Por. Instrukcja z 1 IV 1934.
[Słowo prozelityzm było już
stosowane przez Żydów, by określić
działanie, mające na celu włączenie
pogan do ludu Bożego i zbliżenie ich
do wiary w Jahwe. Stąd pochodzi
znaczenie, w jakim tego słowa
używali chrześcijanie. Od czasów
starożytnych używano tego terminu
na określenie działania
apostolskiego, by głosić Chrystusa i
włączać nowych wiernych do
Kościoła. Założyciel Opus Dei zawsze
używał tego terminu w tym właśnie
rozumieniu.

W ostatnich dziesięcioleciach zaczęto
niesłusznie używać tego słowa w
znaczeniu pejoratywnym na
określenie działań „apostolskich”,
mających za cel przeciągniecie na
swoją stronę innych osób z



zastosowaniem przemocy lub
manipulacji wolnością sumień. To
ostatnie rozumienie terminu jest
zupełnie nie do zaakceptowania z
chrześcijańskiego punktu widzenia.
Papież Jan Paweł II, odnosząc się do
tych, którzy podnoszą wobec
Kościoła zarzut uprawiania przezeń
prozelityzmu, uważa, że czynią to oni
„może po to, ażeby odebrać
Kościołowi odwagę i rozmach w
podejmowaniu swych zadań
ewangelizacyjnych” (Przekroczyć
próg nadziei, Lublin 1994, s. 98) –
przyp. tłum.].

[247] Ibidem, nr 65.

[248] Instrukcja z 9 I 1935, nr 1 i 2.

[249] Apuntes, nr 1312. Dalej
wyjaśnia motywy tej przeprowadzki: 
Powód do wyjazdu na jakiś czas z
klasztoru (klasztoru Świętej Izabeli)
był podwójny: z jednej strony, aby
uniknąć możliwych zamieszek przy
okazji wyborów; z drugiej – żeby



mama wyjechała na kilka dni z tego
domu przy Świętej Izabeli, który źle
wpływa na jej zdrowie, bo jest bardzo
wilgotny (ibidem, nr 1313).

[250] Ibidem, nr 1317.

[251] Ibidem, nr 1320.

[252] Ibidem, nr 1324 i 1325.

[253] Ibidem, nr 1315 i 1318.

[254] C 146, 10 III 1936.

Założyciel Opus Dei sporządził
relację z rozmowy, którą 31 sierpnia
1934 roku odbył z księdzem
wikariuszem, don Francisco
Moránem. W jednym z jej akapitów
czytamy: Powiedziałem mu także, że
„ci chłopcy” mają zamiar otworzyć
akademię wraz z rezydencją w
głównych ośrodkach uniwersyteckich
za granicą. Bardzo mu się to
spodobało. Nie pamiętam, jakiego



wyrażenia użył (AGP, RHF, AVF-0002,
s. 2-4, 31 VIII 1934).

[255] Apuntes, nr 1322. [Don
Josemaríi chodzi prawdopodobnie o
epizod z wyprawy Hernana Cortésa
do Meksyku , gdy zdecydował się on
na uszkodzenie statków, aby
członkowie jego wyprawy nie mogli
się już wycofać - przyp. tłum.].

[256] Ibidem, nr 1295. Por. także
Álvaro del Portillo, Sum. 593; Joaquín
Alonso, Sum. 4627.

Dalej pisał: W tych dniach księża
biskupi Pampeluny oraz biskup
pomocniczy Walencji okazali mi
przychylność, za którą nie wiem, jak
się odwdzięczę. Także Ksiądz
Wikariusz Madrytu, d. Francisco
Morán, który w zeszły czwartek
przyszedł do nas odprawić Mszę
Świętą w naszej kaplicy, pełen jest
uczuć dla Dz. [Dzieła].

[257] C 145, 3 III 1936.



Prałat Marcelino Olaechea Loizaga
urodził się w Baracaldo (Vizcaya) 9 I
1889 r. Był salezjaninem, zyskał
święcenia kapłańskie w 1912 roku.
Był prowincjałem na Kastylię i
Tarragonę. W roku akademickim
1934/1935 był przełożonym Kolegium
Salezjanów de la Ronda w Atocha, w
Madrycie, położonego bardzo
niedaleko od Patronatu Świętej
Izabeli. W 1935 roku został
mianowany biskupem Pampeluny, a
w 1946 roku arcybiskupem Walencji.
Kierował tą diecezją do 1966 roku.
Zmarł w Walencji 21 X 1972 roku.

[258] C 144, 3 III 1936.

Prałat Francisco Javier Lauzurica y
Torralba urodził się w Yurreta
(Vizcaya) 3 XII 1890 r. Został
wyświęcony na kapłana w 1917,
wkrótce został kanonikiem
archiwistą w kolegiacie w Logroño i
profesorem kosmologii i psychologii
w Wyższym Seminarium w tym



mieście. W 1931 został nominowany
biskupem pomocniczym w Walencji,
którą to funkcję pełnił, będąc
równocześnie w latach 1931-1936
rektorem seminarium w Walencji. W
1937 roku prałat Lauzurica został
mianowany administratorem
apostolskim Vitorii, w 1943 biskupem
Palencii i w 1949 arcybiskupem
Oviedo, gdzie zmarł 12 IV 1964.

[259] Apuntes, nr 1321.

[260] Por. ibidem, nr 1320 i 1323.

[261] Ibidem, nr 1304.

[262] Ibidem, nr 409.

* Pogarda dla świata (łac.) - przyp.
tłum..

[263] Ibidem, nr 144.

[264] Ibidem, nr 147.

[265] Ibidem, nr 158.



[266] Sekretariat Generalny
Arcybiskupstwa Madrid-Alcalá,
teczka „Kaplice” (1931-19360).
Symptomatyczny jest także sposób, w
jaki założyciel Opus Dei informował
Wikariusza Generalnego o
inicjatywach apostolskich, które
przedstawia jako swoje lub tych
chłopców, którzy mają zamiar
otworzyć akademie wraz z
rezydencjami w głównych ośrodkach
uniwersyteckich za granicą (AGP,
RHF, AVF-0002, s. 2-4).

[267] Miguel Deán Guelbenzu, AGP,
RHF, T-04741/1, s. 9-10.

Podczas medytacji Ojciec zwykle
wspominał o powołaniu małżeńskim
tych młodych ludzi z dzieła Świętego
Gabriela, w swej większości
będących jeszcze wówczas
kawalerami, w ramach którego to
powołania powinni się uświęcać.



Por. Juan Jiménez Vargas, AGP, RHF,
T-04152/1, s. 24 oraz Álvaro del
Portillo, Sum. 1099.

Miguel Deán wspomina rozmowę,
jaką przeprowadził na ten temat z
Ojcem jego przyjaciel, Ángel Santos
Ruiz: „Przyprowadziłem Ángela na
Ferraz. Rozmawiał i wyspowiadał się
u Ojca. Wiem, że ten mu powiedział: 
Masz powołanie, by się ożenić, i
zobaczysz, że spotkasz dobrą, ładną i
bogatą żonę. I dodał z właściwym mu
humorem: Ale sam musisz jej
poszukać, bo ja nie jestem swatem”
(Miguel Deán Guelbenzu, AGP, RHF,
T-04741/1, s. 8).

[268] C 145, 3 III 1936.

Podczas rekolekcji w czerwcu 1933
założyciel Opus Dei rozmyślał nad
pracą apostolską w ramach dzieła
Świętego Gabriela, z zamiarem
utworzenia „Stowarzyszenia
Współpracy Intelektualnej” (So-Co-
In), które stanie się zalążkiem



przyszłej pracy, jak pisze w 
Zapiskach wewnętrznych: W tych
dniach, na podstawie tego, co
zobaczyłem podczas czerwcowych
rekolekcji, przygotowałem regulamin
i ceremoniał dla So-Co-In (nr 1049).

W notatce sporządzonej dla swego
spowiednika (z 26 X 1933 r.) ks.
Josemaría mówi o zamiarze
zorganizowania w Akademii DYA
cotygodniowych spotkań dla ludzi
starszych, którzy już skończyli
studia: [...] inne cotygodniowe
spotkania, dla naszych przyjaciół (od
św. Gabriela) adwokatów, lekarzy,
architektów, inżynierów, magistrów i
doktorów filozofii, nauk
humanistycznych, historii, nauk
ścisłych itd., wszystkich młodych, w
celu założenia „So-Co-In” na początku
roku 1934 (ibidem, nr 1733).

[269] Apuntes, nr 1290.

[270] C 141, 6 II 1936.



[271] Apuntes, nr 1307.

[272] C 144, 3 III 1936.

[273] Dziennik podróży do Walencji,
20-23 kwietnia 1936, spisany przez
don Josemaríę oraz Ricarda podczas
ich pobytu w Walencji (oryginał w
AGP, RHF, D-15346).

* Jak juczne zwierzę (łac.) [hiszp. 
jumento – osioł] – przyp. tłum..

[274] Por. Apuntes, nr 1323, 1331,
1332, 1347, 1351, 1357 itd.

[275] C 162, 2 V 1936.

[276] Apuntes, nr 1334.

[277] Konfiskata Patronatu Świętej
Izabeli oraz wydalenie zeń zakonnic
nie było natychmiastowe, dlatego
mógł tam jeszcze odprawiać mszę
przez kilka tygodni (por. C 163, 1 VI
1936; Apuntes, nr. 1334-1337).



Na temat pomówień skirowanych
przeciw Dziełu: ibidem, nr 1342,
1345. Jedna z Katarzynek z 31 maja
1936 r. mówi: W tych dniach, o czym
wiem, braciszkowie z trzech różnych
zgromadzeń szukali z nami zwady.
Sprzeciw ze strony dobrych? To
sprawa diabła (ibidem, n. 1346).

Jeśli chodzi o konieczne zezwolenia
to, pod koniec maja arcybiskup
Saragossy udzielił mu ogólnych i
stałych licencji kapłańskich (por.
ibidem, nr 1344).

[278] Ibidem, nr 1350.

* Moja wina (łac.) - przyp. tłum..

[279] Ibidem, nr 1352.

[280] Ibidem, nr 1343.

[281] Instrukcja 31 V 1936, nr 2.

[282] Ibidem, nr 27.



* Niech się stanie (łac.) – przyp.
tłum..

[283] Apuntes, nr 1356.

[284] Ibidem, nr 1361.

[285] C 165, 18 VI 1936.

[286] Apuntes, nr 1373.

[287] Ibidem, nr 1365.

[288] Ibidem, nr 1369.

[289] Ibidem, nr 1371.

[290] Ibidem, nr 432.

* Będę służył! (łac.) – przyp. tłum..

[291] Ibidem, nr 1369.

[292] Ibidem, nr 1372.

[293] Ibidem.

[294] Ibidem.



[295] Ibidem, nr 1371.

[296] C 168, 1 VII 1936; C 169, 7 VII
1936; C 170, 15 VII 1936.

[297] Por. Francisco Botella, AGP,
RHF, T-00159/1, s. 12 oraz Ricardo
Fernández Vallespín, AGP, RHF,
T-00162, s. 31-32.r

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-8-pierwsze-osrodki-

dziela/ (29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-8-pierwsze-osrodki-dziela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-8-pierwsze-osrodki-dziela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-8-pierwsze-osrodki-dziela/

	Rozdział 8: Pierwsze ośrodki Dzieła

