
opusdei.org

Rozdział 7:
Tworzenie się Dzieła

1. Wśród chorych: "Wspaniała
służba". 2. Szpital Królewski. 3.
Pierwsze powołania. 4.
Rekolekcje u św. Jana od
Krzyża. 5. Praca świętego
Rafała. 6. Zorganizowana
dezorganizacja.

25-08-2018

Tworzenie się Dzieła

1. Wśród chorych: „Wspaniała
służba”



Pod koniec XVI wieku w Madrycie
Habsburgów istniało w całym
mieście aż 14 przytułków. Kapitan 
Tercio de Flandes* , Bernardino de
Obregón, zwany później „apostołem
Madrytu”, był człowiekiem, który
przekonał Filipa II, by ufundował
jeszcze jeden ośrodek scalający
poprzednie instytucje. W tym celu
została utworzona specjalna Junta do
spraw Szpitali i zamówiono projekt
budynku u architekta Escorialu -
Herrery. Wybranym miejscem były
tereny przylegające do posiadłości
Antonia Péreza, gdzie postawiono
klasztor Świętej Izabeli, przylegający
do Szpitala Męki Pańskiej, który był
przeznaczony dla kobiet[1].

Rozpoczęcie prac nieuchronnie
wiązało się z rozpoczęciem procesów
i sporów. Nie należy się temu dziwić,
ponieważ wraz z wywłaszczaniem
fundacji, kaplic i kościołów,
związanych ze szpitalami, wzrastała
liczba skarg wnoszonych do



instytucji kościelnych. Prace zostały
wstrzymane na prawie sto lat i nie
zakończyły się aż do czasów Karola
III. Dawny szpital Męki Pańskiej
został rozebrany w 1831 roku i na
jego miejscu przy ulicy Atocha
wzniesiono Wydział Medycyny
Świętego Karola[2].

Kiedy ksiądz Josemaría wychodził ze
Świętej Izabeli, stawał twarzą w
twarz z imponującym frontonem
Szpitala Ogólnego (Hospital General,
zwanego także Szpitalem
Prowincjonalnym), w którego
budynku, w jednym z jego skrzydeł,
znajdował się także Szpital Kliniczny,
związany z Wydziałem Medycyny.
Latem 1931 roku, kiedy jeszcze
zupełnie nie zostawił pracy w
Patronacie Chorych, kiedy spoglądał
z zewnątrz na ten ogromny budynek,
przychodzili mu nieodparcie na myśl
chorzy, których zostawiał. Niepokoiła
go perspektywa mającego wkrótce
nadejść dnia rozstania z Damami



Apostolskimi, które miało pozostawić
w jego duszy niedającą się zapełnić
lukę. (Pan zechciał, bym w Patronacie
Chorych odnalazł moje serce kapłana
- wyznawał)[3].

(Praca w szpitalach, obcowanie z
cierpieniem, ofiarowanie bólu i
modlitwy chorych wraz z ich łzami,
stanowiły korzenie, dzięki którym
założyciel Opus Dei czerpał
nadprzyrodzoną żywotność w
początkach Dzieła).

Mijały dni i 28 października 1931
roku ostatecznie porzucił Patronat
Chorych Świętej Engracji. Tego
samego dnia Bóg zaradził jego
troskom, przekazując mu w spadku
całe mnóstwo chorych do opieki:

Jeszcze jedna łaska Pana - napisze - 
wczoraj ostatecznie musiałem
zostawić Patronat, a wraz z nim -
chorych: jednak Jezus nie chce, bym
go zostawił i przypomniał mi, że jest
przybity do łóżka szpitalnego...[4]



Bóg posłużył się zakrystianem
Świętej Izabeli, Antonio Díazem, aby
don Josemaría mógł kontynuować
dzieła miłosierdzia wśród chorych.
Zakrystian powiedział mu o
Kongregacji Świętego Filipa Neri. To
zgromadzenie, zwane filipinami,
zajmowało się pielęgnacją chorych w
Szpitalu Ogólnym[5]. Po zasięgnięciu
informacji, ksiądz Josemaría
skonsultował się ze swoim
spowiednikiem i zanotował radośnie
w swoich Zapiskach: od przyszłej
niedzieli zacznę zajmować tą
wspaniałą służbą[6]. 8 listopada po
raz pierwszy uczestniczył w posłudze
zgromadzenia. Wedle konstytucji
zgromadzenia wszyscy bracia byli
świeckimi. Ich liczba dochodziła do
70 i spośród siebie wybierali oni
Brata Przełożonego. Wówczas jeszcze
w swych zwyczajach i ceremoniach
stosowali w praktyce zapisy swych
dawnych konstytucji. W niedzielę,
punktualnie o godzinie czwartej po
południu zjawiali się bracia, których



liczba w 1931 roku była nieco
większa niż 12 osób[7]. Ubierali się w
czarny strój i udawali się do kaplicy
Kongregacji, aby odprawić modlitwy.
Potem rozdzielano zadania i parami,
albo w grupach trzy-,
czteroosobowych, rozchodzili się po
wskazanych salach, odebrawszy
wcześniej z depozytu konieczne
narzędzia: ręczniki, miednice, mydło,
bandaże, nożyczki...

W konstytucjach wskazywano, w jaki
sposób filipini mieli pełnić swą
posługę wśród chorych, która
powinna charakteryzować się
„wielką pokorą i szacunkiem,
dostrzegając w każdym żywy
wizerunek Chrystusa”. Także tam
wskazywano, w kolejnych
rozdziałach, specyficzne zadania
braci: „żeby ścielono chorym łóżka”;
„aby mieli szczególną pieczę nad
cierpiącymi”, „aby myli stopy i
obcinali włosy i paznokcie



biedakom”, „żeby, gdy będzie to
konieczne, opróżniali nocniki” itd.[8]

W trakcie długich godzin spędzanych
co dzień u wezgłowia chorego,
zbratany z jego bólem, świadek jego
cierpień, pocieszając go w jego stanie
i gładząc jego nędze poprzez
sakrament pokuty, ksiądz Josemaría
doszedł do tego, by dostrzegać w
osobach tych chorych ukochaną i
cierpiącą postać Chrystusa.
Chrystusa miłosiernego, Chrystusa
cierpliwego, Chrystusa dźwigającego
ciężar i okropność grzechów,
Chrystusa niosącego razem z nami
nasze cierpienia i męki. I ten kapłan,
niczym drugi Chrystus, identyfikował
się z chorymi w bólu i miłosierdziu.
Pragnął dostrzec i ulżyć Chrystusowi
obecnemu w osobach chorych.
Pragnienie to zaprowadziło don
Josemaríę do szpitala. W Katarzynce
z marca 1932 roku czytamy:



Dzieci i chorzy: gdy piszę te słowa -
Dziecko, Chory - pragnę pisać je
wielką literą, ponieważ dla
zakochanej dusz są Nim samym[9].

Zgromadzenie wiodło żywot raczej
apatyczny z powodu niewielkiej
liczby braci, niedostatecznego ich
przygotowania medycznego i wielu
przeszkód, jakie napotykali w
niesieniu swej posługi duchowej. Od
chwili nastania Republiki środowisko
szpitalne stało się nieprzyjazne i
niemal agresywne. Odgłosy
dochodzące z ulicy, niesione
nienawiścią, docierały nawet do tego
przybytku cierpienia, jak opisuje to
jedna z osób towarzyszących don
Josemaríi: „Była to bardzo ciężka i
niewdzięczna praca. Środowisko
antykatolickie przeniknęło swymi
wpływami wszędzie i wielu chorych
nas obrażało. Zajmowaliśmy się
różnymi ich potrzebami: czesaniem,
goleniem, obcinaniem paznokci,
myciem i opróżnianiem spluwaczek.



Strasznie mnie mdliło. Chodziliśmy
tam w niedzielę po południu i
wychodziliśmy, czując nudności”[10].

Z powodu braku miejsca chorzy byli
stłoczeni na salach, na korytarzach
szpitalnych były także poustawiane
łóżka[11]. Między nimi krążyli
filipini, niczym tchnienie
miłosierdzia, łagodząc zniechęcenie
lub desperację pacjentów. Jeden z ich
dawnych współbraci wspomina „ślad
miłosierdzia”, który zostawiał za
sobą don Josemaría „podnosząc na
duchu chorych i umierających”.[12]

Wśród braci należących do
zgromadzenia, którzy zajmowali się
szpitalem w latach 1931-1932
znajdowali się Luis Gordon, Jenaro
Lázaro, Antonio Medialdea. Luis był
młodym inżynierem przemysłowym,
dobrze sytuowanym, który kierował
fabryką w Ciempozuelos, w pobliżu
Madrytu. Jenaro, rzeźbiarz, miał 30
lat. Antonio Medialdea był



pomocnikiem handlowym[13]. Inni
bracia byli już w starszym wieku, tak
jak ten staruszek, który stał na czele
grupy, do której trafił owej niedzieli
ksiądz Josemaría. Księdza
zaskoczyło, że gdy staruszek kończył
swą posługę na sali chorych, żegnał
się po prostu „pobożnym
barbarzyństwem”: „Bracia, niech Bóg
da wam zdrowie ciała... (tu
następowała dłuższa przerwa i potem
ciągnął)... i ducha, jeśli trzeba”[14].

W trakcie tej wspaniałej służby, w
kontakcie z cierpiącymi ksiądz
Josemaría dojrzewał i ubogacał się.
Wrażenie, jakie miał po pierwszej
niedzieli spędzonej wśród filipinów,
oddaje w dwóch słowach: Jestem
podbudowany. Notatkę tę powtórzy w
trzy tygodnie później, gdy jego
towarzyszem został niezwykły
staruszek: I zostałem
podbudowany[15]. Pomoc, jaką pod
względem materialnym mogli służyć
choremu - utrzymanie czystości i



higieny - była rzeczywiście bardzo
skromna. Natomiast wielkie
znaczenie miała pomoc dla dusz,
czasami dzięki prostemu gestowi
miłości lub kilku słowom
chrześcijańskiego pocieszenia.
Poruszający był przykład pewnego
Cygana, który hojnie przebaczywszy
swoim wrogom zdecydował się
pogodzić z Chrystusem, ponieważ,
jak zanotował ksiądz: dotarło do jego
duszy to, co usłyszał od jednego z
braci świętego Filipa, kiedy ten
świadczył posługę innym chorym[16].
Pewnej lutowej niedzieli jeden z
braci przyszedł do don Josemaríi z
wiadomością, że jeden z
umierających nie chce przyjąć
ostatniego namaszczenia:

Był to Cygan, pchnięty nożem w
jakiejś burdzie - opowiada ksiądz. – 
Natychmiast przystąpił do spowiedzi.
Nie chciał puścić mojej ręki i -
ponieważ nie mógł się podnieść –
chciał, abym uniósł dłoń do jego ust,



aby mógł ją ucałować. Jego stan był
krytyczny: ekskrementy płynęły mu z
ust. Naprawdę żal było nań patrzeć.
Wielkim głosem zawołał, że nic więcej
nie ukradnie. Prosił mnie o krucyfiks.
Nie miałem go przy sobie i dałem mu
różaniec. Owinąłem mu go wokół
nadgarstka i całowałem go,
wypowiadając słowa pełne bólu, gdyż
obraził Pana Boga[17].

Po tym, jak nim się zajął, kapłan udał
się odprawić błogosławieństwo
liturgiczne. Aż do następnego wtorku
nie wiedział o śmierci tego człowieka
i zanotował w swoich Zapiskach:

Pewien chłopak, brat św. Filipa,
przyszedł, żeby mi powiedzieć, że
Cygan zmarł budującą śmiercią.
Powiedział między innymi, całując
Krucyfiks przy różańcu: „Moje usta są
zbyt zbrukane, żeby Cię całować”. I
wołał, by zobaczyły go jego córki i
dowiedziały się, że ich ojciec był
dobrym człowiekiem. Po to, bez



wątpienia, powiedział mi: „Niech
ksiądz da mi różaniec, żeby było
widać, żeby było widać”. - Jezu, już to
zrobiłem, ale jeszcze raz ofiarowuję Ci
tę duszę, za którą zaraz odmówię
Wieczny odpoczynek...[18]

Don Josemaría zabierał na te
niedzielne odwiedziny niektórych ze
swoich młodych znajomych, których
kierownictwo duchowe sprawował,
jak José Romeo oraz Adolfo Gómez
Ruiz. Do tych studentów przyłączali
się ich przyjaciele i znajomi, jak
Pedro, brat Adolfo i pewien student
filozofii - José Manuel Doménech[19].
Około wpół do siódmej wieczorem
kończyli obchód po salach i wraz z
księdzem podążali spacerkiem do
centrum miasta. Ci młodzi nie byli
przyzwyczajeni do okropności
szpitala. Wychodzili z żołądkiem
wywróconym do góry nogami, z
ubraniem trwale przesyconym
szpitalnymi wyziewami i pamięcią
pełną odpychających obrazów ropy,



wydzielin i wszelkiego rodzaju
nędzy. Ledwie wyszli na ulicę,
niejeden wymiotował z odrazy.
Bardzo wiele kosztowało ich
powstrzymanie tej naturalnej odrazy,
gdyż w domach cieszyli się z kolei
dostatkiem i czystością. Taka była
sytuacja Luisa Gordona, który jeździł
do szpitala własnym samochodem.

Prawdopodobnie Luis czytał, co
zostało napisane w konstytucjach
filipinów. Że celem zgromadzenia
jest praktykowanie cnót, „o ile
prowadzi to do pociechy, zdrowia
duchowego i cielesnego biednych,
nie zaniedbując żadnej rzeczy, nawet
najbardziej odpychającej i
poniżającej, ofiarowując się i
dokonując opróżniania nocników i
spluwaczek, ścielenia i czyszczenia
łóżek, i innych czynności, które
doradza praktyka”[20]. Pewnej
niedzieli przyszło mu towarzyszyć
księdzu Josemaríi. Podczas gdy
kapłan zajmował się pewnym



gruźlikiem, poprosił Luisa, by
opróżnił nocnik. Widząc w nim
pełno plwocin, uchylił się z miną,
zdradzającą chęć wymiotowania. Ale
opanował się i, nie mówiąc ani
słowa, poszedł do toalety na końcu
sali. Zaraz za nim wyszedł don
Josemaría, aby mu pomóc. Znalazł go
w trakcie pracy: odkręcił kran i ręką
odsłoniętą aż do łokcia czyścił
nocnik, mówiąc równocześnie do
siebie z zadowoleniem na twarzy:
„Panie Jezu, żebym przynajmniej
miał dobrą minę!”[21]

Historyczne przemiany zaburzyły
rytm działalności, którą bracia
prowadzili w Szpitalu Ogólnym.
Począwszy od lata 1932 roku
następuje przerwa w ich dziełach
miłosierdzia. Niewątpliwie oficjalne
zarządzenia dotyczące zajęć
prowadzonych przez zakonnice i
zakonników w szpitalach
publicznych dotyczyły także
filipinów. Rząd starał się zastąpić



szarytki zawodowymi
pielęgniarkami i personelem
świeckim. Próbowano zerwać
ostatecznie z działalnością
charytatywną prowadzoną przez
stowarzyszenia katolickie, jak np.
przez Zgromadzenie Świeckich
Świętego Filipa Neri, i rzeczywiście
wydalono ze szpitala kapelanów[22].

Odwiedziny filipinów, przerwane w
1933 roku, zostały później
wznowione. Zaś don Josemaría, który
w kwietniu 1932 roku zapisał się do
zgromadzenia, poprosił organ
kierujący o potwierdzenie swej
obecności w bractwie: „Rada
Starszych - pisano w zaświadczeniu -
postanowiła jednogłośnie podczas
spotkania odbytego 10 czerwca,
uznać księdza za członka naszej
umiłowanej kongregacji, zgodnie z
jego pragnieniem. Madryt, 10
czerwca 1934. Sekretarz: Tomás
Mínguez”[23].



Jest bardzo prawdopodobne, że
pragnąc odwiedzać chorych,
wspomagał się prawami uzyskanymi
od niepamiętnych czasów przez
kongregację. Wszystko wydaje się
wskazywać, że kiedy szpitale nie
miały już kapelanów, których
stanowiska zostały zlikwidowane
przez rząd, don Josemaría starał się o
uzyskanie jakiejś nominacji, jeśli
nawet pozostałaby ona tylko na
papierze[24], aby jednak opiekować
się duchowo pacjentami Szpitala
Ogólnego.

2. Szpital Królewski

Na mocy nowej republikańskiej
konstytucji kościoły, stowarzyszenia i
zgromadzenia zakonne miały być
pozbawione pomocy finansowej ze
strony państwa lub gmin. Nawet
więcej, przewidziane zostało
„całkowite zniesienie, w ciągu dwu
lat, uposażenia kleru”[25]. Pomysł
polegał na tym, by rozprawić się z



Kościołem, jeśli nie w sposób
gwałtowny, to poprzez wyniszczenie
jego sług.

Jednym z duchownych, których
dotknęły te zabiegi, był ksiądz José
María Samoano, młody kapłan
wyświęcony w 1927 przez biskupa
Madrytu, który w 1931 roku
sprawował funkcję kapelana w
Szpitalu Królewskim[26]. Szpital ten
znajdował się na północnym skraju
miasta, siedem kilometrów od
centrum, praktycznie odizolowany w
samym środku pola. Jego nazwa -
Narodowy Szpital Chorób Zakaźnych
- wyjaśnia powód tej izolacji. Został
on otwarty w 1925 roku. (Za ancien
régime’u nazywano go Szpitalem
Królewskim)[27]. W tym miejscu
leczono przypadki epidemii oraz
choroby zakaźne. Między innymi
także gruźlicę, która zapełniała
wówczas największą liczbę łóżek
szpitalnych oraz niosła ze sobą
największą liczbę zgonów.



2 stycznia 1932 roku matka Tornera
ze Świętej Izabeli, na wyraźną prośbę
kapelana, modliła się i umartwiała w
intencji pewnego przedsięwzięcia,
które zostało powierzone don
Josemaríi. On sam w tym czasie,
wraz z don Lino, innym młodym
kapłanem, udał się do Szpitala
Królewskiego, aby porozmawiać z
tamtejszym kapelanem, księdzem
Samoano, który niecierpliwie chciał
dowiedzieć się, czym jest Dzieło. Nie
poszły na darmo modlitwy i
umartwienia - napisze w dwa dni
później w swych Zapiskach - już ten
przyjaciel należy do Dzieła[28]. (W
tym czasie don Josemaría - jak zaraz
zobaczymy - zyskał pierwszych
naśladowców wśród kapłanów).
Zdaniem założyciela Opus Dei to było
wspaniałe osiągnięcie, powołanie
pierwszej klasy, prawdziwy skarb dla
pracy apostolskiej, a w końcu
instrument dla poruszenia nieba, jak
notował w swoich Zapiskach:



Wraz z José Maríą Somoano mamy,
jak się tutaj mówi, wspaniałe wejścia, 
ponieważ nasz brat szczęśliwie
potrafi skierować cierpienie chorych
ze swego szpitala, aby Najświętsze
Serce naszego Pana przyspieszyło
rozwój swego Dzieła poruszone tak
piękną ofiarą[29].

Ksiądz Josemaría tak bardzo cenił tę
modlitwę bólu i jej znaczenie dla
rozwoju Dzieła, że jego zdaniem
stanowiła ona wystarczający wkład,
by przyjąć jakąś duszę do Dzieła:

D. Lino wczoraj mówił nam o pewnej
chorej w Szpitalu Królewskim, której
dusza, bardzo miła Bogu, mogła być
pierwszym powołaniem
zadośćuczynienia. Za wspólną zgodą
wszystkich don Lino zdradził jej
naszą tajemnicę. Chociażby zmarła
zanim zaczniemy działać oficjalnie -
jest to możliwe, gdyż jest w złym
stanie - jej cierpienia będą więcej
znaczyć[30].



Założyciel czuł się wewnętrznie
poruszony przez Pana, aby pracować
wśród chorych, kładąc fundament
cierpienia w zadośćuczynieniu,
właśnie w tym celu, aby wznosić
Dzieło. Kiedy 7 marca 1932 roku don
Lino zaproponował mu, by przyjął
stanowisko kapelana „szpitala dla
nieuleczalnie chorych, który
znajdował się przy szpitalu
Królewskim”, był bliski przyjęcia tej
propozycji, co nie doszło do skutku
tylko z powodu oporu donii
Dolores[31].

***

29 stycznia 1925 roku, kiedy właśnie
ukończono pierwszy pawilon
Szpitala Królewskiego, trafili doń
pierwsi pacjenci: dwaj chorzy na
gruźlicę płuc. Wcześniej niż oni i na
trzy miesiące przed pojawieniem się
dyrektora, znalazły się tam już
szarytki. Na czele tych zakonnic
stanęła siostra Engracia Echevarría,



która pracowała nieprzerwanie w
szpitalu do 1936 roku. Do tej
wspólnoty należały jeszcze siostra
Isabel Martín, pielęgniarka,
zajmująca się apteką i pełniąca w
różnych okresach funkcję
zakrystianki kaplicy oraz siostra
María Jesús Sanz, zajmująca się
kuchnią i magazynami. Te trzy
zakonnice poznały i spotykały się z
don Josemaríą, a w szczególny
sposób ich przełożona, siostra
Engracia, która szczęśliwym trafem
pozostawiła świadectwo wielkiej
wagi na temat tego okresu. Ze
swobodą, na jaką pozwalało jej
ukończenie dziewięćdziesiątego
dziewiątego roku życia, siostra
Engracia poczyniła istotną uwagę:
„zachowuję z pełną jasnością
wspomnienie tego okresu, nie tylko
jeśli chodzi o daty, ale także jeśli
chodzi o sprawy dotyczące
charakteru i kalibru postaci oraz
wydarzeń, jakie wtedy miały
miejsce”[32]. Była to kobieta bardzo



władcza i przenikliwa. Od razu
zwróciła uwagę na tego młodego
kapłana, który pojawił się w szpitalu
w pierwszych miesiącach 1932 roku i
był „kierownikiem duchowym”
księdza Somoano. Nie mogła też nie
zauważyć, że jego wizytom, poza
tym, że były one dziełem
miłosierdzia, towarzyszył zapał
apostolski. Z tego powodu niejeden
raz przysyłała do niego różne osoby,
aby go poznały[33].

Wizyty don Josemaríi w szpitalu,
które początkowo były sporadyczne,
już wkrótce nabrały regularnego
charakteru. W ciągu kilku tygodni
zdał sobie sprawę z subtelności
duszy księdza Somoano, u którego 
już sama myśl, że bywali kapłani,
którzy nieprzygotowani zbliżali się do
ołtarza, wywoływała łzy Miłości i
Zadośćuczynienia[34]. Na wiosnę
1931 roku dochodziło do tak wielu
profanacji, gwałtów i świętokradztw,
że kapelan czuł się zobowiązany, by



ofiarować swoje życie za Kościół w
Hiszpanii. (Jedna z zakonnic słyszała
ofiarowanie księdza Somoano w
kaplicy, gdy ten nie był świadom jej
obecności)[35]. Don Josemaría, który
nic o tym nie wiedział, dziwił się, gdy
kilka razy słyszał z jego ust zdania w
rodzaju: „przyjdzie mi umrzeć
wkrótce, sam zobaczysz”[36]. Bardzo
zaintrygowany, chciał zapytać go na
osobności o tę sprawę, ale nie
nadarzyła się ku temu okazję.

Somoano zmarł w nocy w sobotę 16
lipca, po dwudniowej agonii, otruty.
W poniedziałek odbył się jego
pogrzeb i don Josemaría, który tak
wiele nadziei wiązał z tym
powołaniem, ofiarował je Panu.
Umarł jako męczennik, otruty z
powodu nienawiści do kapłaństwa.
Po powrocie z pogrzebu założyciel
Opus Dei zapisał w swych notatkach:

18 lipca 1932: Pan wezwał do siebie
jednego z nas: José Maríę Somoano,



wspaniałego kapłana. Zmarł jako
ofiara miłości, w Szpitalu Królewskim
(gdzie pełnił aż do końca funkcję
kapelana, pomimo wszystkich laickich
furii) w noc święta Najświętszej Maryi
Panny z Góry Karmel - do której miał
szczególne nabożeństwo, nosząc jej
święty szkaplerz - a skoro to święto
odbywało się w sobotę, jest pewne, że
jeszcze tej samej nocy cieszył się
widokiem Boga. Piękna dusza... [...] 
Jego życie, pełne zapału, zjednywało
mu sympatię wszystkich, którzy z nim
przestawali. Pochowano go dziś rano.
[...] Dziś chętnie oddałem Jezusowi 
tego członka Kościoła. - Teraz jest z
Nim i będzie nam służył wielką
pomocą. Pokładałem wiele nadziei w
jego charakterze, prostym i
energicznym: Bóg chciał go w niebie,
niech będzie błogosławiony[37].

Don Josemaría poczuł się w
obowiązku zapełnić lukę, jaka
powstała po śmierci kapelana. „W
tym okresie - wspomina siostra



Engracia - zostaliśmy bez kapelana,
w tych okolicznościach zjawił się
przede mną d. Josemaría Escrivá de
Balaguer, który był wtedy młodym
kapłanem, ledwie skończył
trzydzieści lat, i powiedział mi, bym
nie martwiła się brakiem oficjalnego
kapelana. Żebym dniem i nocą, jaka
nie byłaby godzina, dzwoniła do
niego, gdyby poważnie chory
poprosił o Święte Sakramenty”[38].
Kapelan Świętej Izabeli musiał
znaleźć czas w ramach swojego
planu dnia, który i tak był już bardzo
napięty. Przejeżdżał przez cały
Madryt z południa na północ, z
Atocha na Fuencarral i chodził
polami na przełaj do szpitala, zjawiał
się tam co wtorek, by spowiadać
chorych. Jednak gdy wzrastała liczba
penitentów i wizyty się przedłużały,
poczuł się zmuszony, by jeździć tam
spowiadać także w soboty[39].

Chorzy czekali w prawdziwym
napięciu nadejścia młodego księdza.



Oczekiwali odeń dodania odwagi,
gestu, zwykłego uśmiechu, który ich
rozpalał od wewnątrz. „Kiedy
przychodził, by spowiadać i
pomagać, ze swoim słowem i
wskazówkami, do naszych chorych -
opowiada siostra María Jesús - oni
czekali na niego z radością i nadzieją.
Widziałam, jak przyjmują ból i
śmierć z odwagą i oddaniem, które
umacniało wiarę tych, którzy ich
otaczali”[40]. „Chorzy, którzy
umierali w szpitalu nie czuli strachu
przed śmiercią - zapewnia siostra
Isabel. - Potrafili spojrzeć jej prosto w
twarz, a nawet przyjmowali ją z
radością”. Zakonnica pamięta
przypadek pewnej chorej
dziewczyny, dla której jedynym
pocieszeniem było wciąż spoglądać
na fotografię swego narzeczonego,
która stała u niej na stoliku nocnym.
Don Josemaría rozmawiał z nią i wlał
w nią takie pocieszenie, że więcej nie
martwiła ją strata, jaką



symbolizowała dla niej fotografia i
umarła „w sposób święty”[41].

Prawie w każdą niedzielę i święto
odprawiał mszę dla całego szpitala i
głosił tam homilię. Jeśli była dobra
pogoda mszę, odprawiano w
ogrodzie, na wolnym powietrzu,
chociaż sytuacja polityczna nie
sprzyjała manifestacjom
liturgicznym. Młody kapłan jednak
nie unikał niebezpieczeństwa. „Gdy
go poznałam - mówi na ten temat
siostra Engracia - był młody, ale
bardzo rozsądny, poważny i
odważny”[42]. Swoim wyglądem i
ubiorem dawał świadectwo swego
stanu, nosząc zawsze sutannę. W
otoczeniu istniało stałe wyzwanie
wobec kapłana, jak można
wywnioskować ze sposobu, w jaki
umarł ksiądz Somoano i ze słów,
jasnych i krótkich, siostry Engracii:
„Nasz Szpital znajdował się w pewnej
odległości od miasta. Dało się odczuć
niechęć wobec kleru ze strony



większości ludzi tam pracujących. D.
Josemaría zawsze zachowywał się
spokojnie, lecz stanowczo. Widać
było z tego, że ma dar rządzenia. Był
człowiekiem podchodzącym bardzo
spokojnie do wszystkiego”[43].

Chodzenie do Szpitala Królewskiego
po otwartej przestrzeni w stroju
duchownego oznaczało wystawianie
się na wyzwiska i kamienie. („W nas
- mówi z przykrością siostra María
Jesús - rzucali kamieniami bardzo
często”[44]. Don Josemaríi nie
okazywano większych względów). A
w samym szpitalu kapłan był
narażony na zarażenie przez
chorych. Aby spowiadać na tych
wspólnych salach, trzeba było
nachylić ucho do ust, narażając się
na rzężenie konających, plwociny i
kaszel gruźlików.

Historia trzech sióstr García Escobar
może dać lepsze wyobrażenie na
temat tego, czym w tym okresie była



gruźlica. W Hornachuelos,
miejscowości w prowincji Kordoba,
mieszkała rodzina, która miała trzy
córki: Braulię, Benilde i Maríę
Ignacię. Braulia, studiując
pedagogikę w Escuela Normal w
Kordobie, zaraziła się od jednej z
koleżanek z pensji gruźlicą. Rodzina
natychmiast poprosiła o miejsce w
Szpitalu Królewskim. Czas mijał i
zanim zwolniło się łóżko,
zachorowała także María Ignacia,
zarażona przez siostrę. W obliczu
powagi jej stanu zdrowia zajęła w
1930 roku miejsce pierwotnie
przeznaczone dla Braulii. Jej choroba
była już nieuleczalna. Choroba i ból
trawiły jej ciało powoli i
nieodwracalnie[45].

To o Maríi Ignacii mówiły słowa
zanotowane przez don Josemaríę: 
dusza bardzo miła Bogu, mogła być
pierwszym powołaniem
zadośćuczynienia. Wiosną 1932 roku
została przyjęta do Dzieła, gdyż



ksiądz Josemaría był poruszony tym,
w jaki sposób ofiarowywała ona
swoje cierpienie Panu, w intencji
tego, by przyśpieszyć dojrzałość
przedsięwzięcia apostolskiego, w
którym współpracował ksiądz
Samoano. Wkrótce jej siostry
dowiedziały się, że należała do Opus
Dei. W ciągu kilku miesięcy
przeniosły się one do Madrytu, aby
towarzyszyć Maríi Ignacii, gdyż jej
zgon zbliżał się nieuchronnie.
Wielokrotnie podczas swych wizyt
don Josemaría zastawał je na salach
szpitalnych. „Zwróciły moją uwagę -
mówi Benilde - radość i spokój tych
wszystkich kobiet, matek rodzin,
biednych, oddzielonych od swych
dzieci z powodu swej zakaźnej
choroby, które jak tylko wchodził don
Josemaría, napełniały się głębokim
szczęściem”[46].

Założyciel Opus Dei troszczył się
pieczołowicie o to nieocenione
powołanie, zachęcając chorą do



zadośćuczynienia i ofiarowując Panu
okrutne cierpienia, jakie znosiła. W
dni, gdy odwiedzał ją ksiądz, chora
nie mogła powstrzymać wielkiej
radości. Radość Maríi Ignacii -
opowiada jej siostra Braulia – rzucała
się w oczy i ona sama nie zwlekała z
podzieleniem się wielką nowiną: „Był
tutaj don Josemaría. Jestem bardzo
szczęśliwa”[47].

Przez jeden rok była w Dziele,
wierna swojemu powołaniu, kiedy
nastąpił ostatni akt jej cierpień.
„Byłam przy niej dzień i noc -
wspomina jej siostra Braulia. - Miała
straszne bóle. Cała, od stóp do głów,
pokryta była wrzodami; ostatni
odcinek kręgosłupa miała
zdeformowany i straszliwie
wysadzony. Zapadła się w sobie,
nawet wydawała się dużo mniejsza.
Clarita, pielęgniarka, bez niczyjej
pomocy mogła ją podnieść”[48].



W maju rozpoczął się okres
najintensywniejszego całopalenia
przebłagalnego i w ciągu kilku dni,
jak czytamy w Zapiskach
wewnętrznych, kapłan udzielił jej
wiatyku:

Świętego Izydora - 15 V 1933: Wczoraj
udzieliłem Najświętszego Wiatyku
mojej siostrze Maríi Garcíi. Jest to
powołanie przebłagalne. Chora na
gruźlicę, została przyjęta do Dz.
[Dzieła] z błogosławieństwem
Pańskim. Piękna dusza. Uczyniła
przede mną spowiedź generalną
zanim przyjęła komunię. Do Szpitala
Królewskiego towarzyszył mi Juanito
J. Vargas. Ta nasza siostra kocha
Wolę Bożą: widzi w swej długiej,
ciężkiej i złożonej chorobie (nic w niej
już nie jest zdrowego)
błogosławieństwo i dowód na
wybraństwo przez Jezusa, i chociaż w
swej pokorze zapewnia, że zasłużyła
na karę, straszny ból, który czuje w
całym organizmie, przede wszystkim



z powodu wewnętrznych zrostów, nie
jest karą, lecz łaską[49].

Cztery miesiące na krawędzi śmierci,
a potem notka nekrologowa
informująca o śmierci Maríi Ignacii
innych członków Dzieła:

W wigilię Podwyższenia Świętego
Krzyża, 13 września, zasnęła w Panu
ta pierwsza nasza siostra, z naszej
Rodziny Niebieskiej [...]. Modlitwa i
cierpienie stały się przyczyną tryumfu
tej naszej siostry. - Nie straciliśmy jej:
myśmy ją zyskali. - Wiedząc o jej
śmierci pragniemy, aby naturalny ból
przemienił się wkrótce w
nadprzyrodzoną radość z naszej
pewności, że mamy już większe
wsparcie w niebie[50].

Inna chora, Antonia, zajęła miejsce
Maríi Ignacii jako dusza
przebłagalna[51]. Ileż tysięcy godzin
ksiądz Josemaría spędził u
wezgłowia umierających, iluż
chorych podniósł na duchu na



przepełnionych salach szpitalnych!
Do tego stopnia doglądał umarłych,
że zyskał biegłość nawet w sztuce
oblekania zwłok w całun[52]. Ale
ponieważ był on człowiekiem, który,
jak powiada siostra Izabela, „nie
afiszował się swoją osobą i swoją
posługą”, z trudem można się
dowiedzieć, które szpitale odwiedzał.
Jednym z nielicznych świadectw w
tym względzie jest wypowiedź
księdza prałata Cantero, kapłana,
który studiował w Madrycie i który
przy kilku okazjach towarzyszył
księdzu Josemaríi: „Bywał w kilku
szpitalach - wskazuje prałat Cantero -
w Szpitalu Ogólnym, Szpitalu
Dzieciątka Jezus, Szpitalu Książęcym,
w Szpitalu Królewskim”[53].

W Zapiskach wewnętrznych
wymienia Szpital Książęcy (Hospital
de la Princesa) przez czysty
przypadek, ponieważ don Josemaría
został tam odwołany w trakcie
sporządzania notatek. A po powrocie



ze szpitala znowu chwycił za pióro,
aby opisać ten przypadek:

Musiałem przerwać, ponieważ
najpierw przyszedł ksiądz, a zaraz
potem dwie panienki, które przyniosły
mi nazwisko pewnego ciężko chorego
w Szpitalu Książęcym. Ojciec chorego
(obaj są zresztą chłopami z
Extremadury) nie chciał, żeby syn się
wyspowiadał, ponieważ „raz tylko się
spowiadał i przystąpił do komunii,
jako dziecko”; po to, by ten się nie
przestraszył. Poszedłem do szpitala.
Dzięki Bogu, już się wyspowiadał: co
za ignorancja! Homines et iumenta
salvabis, Domine*![54]

(Jego sława jako spowiednika
umierających musiała być bardzo
duża, skoro w pilnym przypadku
przychodził do niego najpierw
kapłan, a potem jeszcze dwie
dziewczyny. Warta odnotowania jest
także szybkość jego reakcji i zajęcia
się tym przypadkiem).



Szpital Książęcy, w którym zaszły te
wydarzenia, 8 maja 1933 roku,
znajdował się o jakieś 300 metrów od
Akademii Cicuéndez, na górze ulicy
San Bernardo, na rogu z Alberto
Aguilera. Ośrodek ten podlegał
Pomocy Społecznej (Beneficiencia
Sanitaria) oraz był związany z
Wydziałem Medycyny. Sale miały po
dwieście i więcej łóżek, gdyż starano
się maksymalnie wykorzystać
przestrzeń, do tego stopnia, że nie
było nawet miejsca na stoliki u
wezgłowia. W tym szpitalu pracował
w grudniu 1933 roku młody lekarz,
Tomás Canales Maeso, podlegający
doktorowi Blancowi Fortacín, temu
samemu, który w 1927 roku, zaraz po
przyjeździe do Madrytu, podpisał
don Josemaríi świadectwo szczepień.
Pewnego dnia Tomás zastał swego
szefa na rozmowie z pewnym
księdzem, którego mu przedstawił
jako „wielkiego kapłana, mojego
krewnego i ziomka (z Barbastro),
który nie jest bandytą (trabucaire)”



(Trabucaire nazywano wówczas
księży mieszających się do polityki)
[55]. Od chwili tej prezentacji Tomás
często spotykał go na salach
szpitalnych: „widywałem go o
różnych porach przed południem -
wspomina młody lekarz - z czego
wnioskuję, że spędzał tam od trzech
do czterech godzin”. Być może
wykorzystywał bliskość Akademii, by
kilkakrotnie w ciągu dnia odwiedzać
szpital. W każdym razie miał swoje
ulubione sale, gdyż zwykle zaglądał
na sale z chorobami zakaźnymi.
Wielokrotnie uprzedzano go o
niebezpieczeństwie, na jakie się
naraża. Na to odpowiadał
nieodmiennie, spokojnie i z
uśmiechem, że jest uodporniony na
wszystkie choroby[56].

W tej posłudze chorym kryły się siła i
niewidzialne soki żywotne rodzącego
się właśnie Opus Dei. W ten sposób
rozumiał to założyciel, spoglądając w



przeszłość, na krótko przed końcem
swej drogi na tym świecie:

Były to bardzo intensywne lata, w
których Dzieło Boże rosło
wewnętrznie, a my nie zdawaliśmy
sobie z tego sprawy [...]. Ludzką siłą
Dzieła byli chorzy z madryckich
szpitali, ci najbiedniejsi i ci, którzy żyli
w swych domach, aż do utraty
ostatniej ludzkiej nadziei, najwięksi
prostaczkowie z najdalszych
przedmieść[57].

Dusza don Josemaríi rzeczywiście
umacniała się w szkole cierpienia,
podczas długich agonii, w
wytrwałości wobec bólu. Ileż
pobożnych rozważań i anegdot
wzięło się z tych jego odwiedzin u
chorych, ileż aktów heroizmu
zostanie na zawsze ukrytych! Jest
jedna Katarzynka, z 14 lutego 1932
roku, która przypomina triumfalną
pieśń bólu: Błogosławione niech
będzie cierpienie. Umiłowane niech



będzie cierpienie. Uświęcone niech
będzie cierpienie... Pochwalone niech
będzie cierpienie![58]

Historię tej Katarzynki opowiedział
publicznie podczas katechezy z 1974
roku, którą głosił w Ameryce
Południowej:

Była pewna biedna zagubiona kobieta,
która należała do jednej z najbardziej
arystokratycznych rodzin w
Hiszpanii. Ja spotkałem ją już w złym
stanie; z przegniłym ciałem, ale
leczącą swą duszę, w szpitalu dla
nieuleczalnie chorych. Prowadziła się
niczym markietanka, biedaczka.
Miała męża i dzieci. Zostawiła
wszystko, zwariowała z namiętności,
ale potem potrafiła kochać to
stworzenie. Przypominała mi Marię
Magdalenę: potrafiła kochać[59].

Gdy jej ciało poskręcane było z bólu,
a dusza oczyszczona przez skruchę,
zaczęła się agonia. Kapłan udzielił jej
ostatniej posługi duchowej i u wrót



śmierci wyszeptał jej tę litanię na
cześć cierpienia. Ona złamanym
głosem powtarzała zdania, krzycząc. 
Wkrótce potem zmarła, jest w Niebie i
bardzo nam pomaga - dodał
założyciel Opus Dei[60].

Dzięki tak wielkiej modlitwie, nieraz
zroszonej krwią, a innym razem
łzami, Dzieło wzrastało.

3. Pierwsze powołania

W „Małym portrecie”, który napisała
María Ignacia na temat cnót księdza
José Maríi Somoano, zapisano, że
powiedział on pewnego razu chorej:
„Mario, trzeba się bardzo modlić w
pewnej intencji, która ma się
przysłużyć dobru wszystkich [...].
Proś bez ustanku, bo cel tej intencji, o
której mówię, jest bardzo piękny”. I
tak przechodził przez wszystkie sale,
„prosząc wszystkich chorych, by
ofiarowywali swe modlitwy i
wszystkie ich cierpienia w jego
intencji”[61]. Ponieważ był bardzo



kochany, chętnie godzono się na jego
prośby. María Ignacia opowiada o
przypadku pewnej kobiety, u której
lekarze w desperacji zastosowali
ostateczny środek. Dokonali na żywo
bardzo bolesnej operacji gardła. Gdy
wprowadzili jej tam trokar, potężny
szpikulec o trzech zaostrzonych
krawędziach, jak tylko poczuła
przeszywający ból, zaczęła
powtarzać w myśli: „Mój Boże! W
intencji don José Maríi!”[62]. Chorzy
w chwili bolesnych operacji -
opowiada dalej - „zawsze pamiętali o
tej intencji”.

W początkach 1932 roku, kiedy
María Ignacia dostała nawrotów
wysokiej gorączki i cierpiała stale
bóle, nie znała podobnie jak inni
intencji, w której ksiądz Somoano z
taką gorliwością prosił o modlitwę.
Nie należała bowiem jeszcze wtedy
do Dzieła, lecz powiedziała pewnego
razu do don Josemaríi:



„D. José Marío, myślę, że księdza
intencja musi być wiele warta, gdyż
odkąd ksiądz mi wskazał, bym
prosiła i ofiarowywała się za nią,
Jezus obchodzi się ze mną wspaniale.
- W nocy, gdy ból nie pozwala mi
spać, natychmiast przypominam
sobie księdza intencję i powtarzam ją
wiele razy Naszemu Panu”[63].

Potem, gdy pacjentka należała już do
Dzieła, kapelan wyjaśnił jej, że, aby
stworzyć Opus Dei, trzeba było
położyć solidny fundament świętości:
„Nie chcemy liczby... w żadnym
wypadku - mówił jej kapłan. -
Chcemy świętych dusz... dusz w
intymnym związku z Jezusem... dusz
zanurzonych w ogniu Bożej miłości,
dusz wielkich! Rozumiesz?”

W rękopisie chorej czytamy słowa
kapelana na ten sam temat: „To nic,
to nic. Trzeba położyć solidny
fundament. Dlatego staramy się, żeby
ten fundament był granitowy [...].



Przede wszystkim fundament, potem
przyjdzie czas na resztę”[64].
Potrzeba było dusz dążących do
świętości, ale potrzeba było także
dużej ich liczby, by można było
ruszyć z pracą apostolską. To znaczy,
z jednej strony jakość, z drugiej
choćby garstka powołań.

Notatka z lutego 1932 roku ukazuje
pośpiech don Josemaríi, i to, jak się
przybliżała realizacja jego
pragnienia: Jezu, widzę, że Twoje
Dzieło może już wkrótce zacząć[65].
Ta święta niecierpliwość była
bodźcem, który założyciel Opus Dei
przekazywał swoim bliskim -
kapelanowi Somoano, Maríi Ignacii,
tym, co mieszkali daleko i tym, co
przebywali w Madrycie. Jednym
osobiście, innym w listach.

O Dzieło Boże On sam prosi, woła o
nie na całe gardło. Ale chce, byśmy my
także prosili o nie stale, poprzez nasze
zachowanie... Nie bądźmy



przeszkodą. Właściwa pora, choć nie
widzimy jej, niewątpliwie jest coraz
bliżej[66].

Echo tego pośpiechu znajdujemy w
„Małym portrecie” Maríi Ignacii oraz
w korespondencji Isidoro, który
pisząc z Malagi na Boże Narodzenie
1931 roku do swoich „dobrych
przyjaciół” z Madrytu, prosi ich, by
umacniali się wewnętrznie na chwilę
„kiedy On będzie nas potrzebować”.
Żegna ich słowami: „Mam nadzieję,
że On sprawi, że te święta będą dla
nas owocne i że w przyszłym roku
pozwoli nam stanąć do walki, gdyż
będzie to znak, że jesteśmy gotowi
tak pod względem jakości, jak i
liczby”[67]. (Spontanicznie, nie
pytany przez nikogo o zdanie, pisał
Isidoro w marcu 1932 z Malagi:
„myślę, że Bożym znakiem, aby
zacząć naszą misję, będzie to, że
będzie nas dwunastu”)[68].

***



Z pewnej już perspektywy, ponad
doraźnymi trudnościami tych lat,
założyciel Opus Dei wspominał o
różnorodności jego pierwszych
naśladowców:

Byli wśród nich reprezentowani
niemal wszyscy: byli tam studenci,
robotnicy, drobni przedsiębiorcy,
artyści... Ja wtedy nie wiedziałem, że
niemal żaden z nich nie miał wytrwać;
ale Pan wiedział, że moje biedne serce
- słabe i tchórzliwe – potrzebowało
tego towarzystwa i umocnienia[69].

Bardziej niż o w pełni okrzepłe
powołania, chodziło tu o grupę osób,
w większości młodych, które zbliżały
się do kapłana w poszukiwaniu
kierownictwa duchowego. Jednak
Pan nadal bawił się z nim, niczym z
dzieckiem. Uważna lektura Zapisek
pokazuje, na czym ta gra polegała, to
nieustanne poszukiwanie dusz, z
których większość łatwo się zapalała
i bardzo szybko traciła ten



entuzjazm. Grupa początkowa, którą
się otoczył, składała się z Pepego
Romeo, don Norberta Rodrígueza i
Isidora Zorzano, którzy niejako
kontynuowali tradycję grupy
„uczniów” z El Sotanillo. U rodziny
Pepego umieszczał Najświętszy
Sakrament po tym, jak wynosił go z
Patronatu podczas palenia kościołów
w Madrycie. Don Norberto był
drugim kapelanem Patronatu
Chorych, związał się sam z Dziełem,
zanim jeszcze założyciel zaprosił go
do niego. Don Josemaría w ten
sposób opowiada nam tę historię:

[...] kiedy pewnej nocy z niepokojem
wyjawiłem mu tajemnicę,
spodziewałem się, że mi powie: ksiądz
jest wizjonerem, szaleńcem. A stało
się tak, że w chwili, gdy skończyłem
czytać swoje stare karteczki, on,
zarażony Bożym szaleństwem, tonem
najbardziej naturalnym w świecie,
powiedział mi: pierwsze, co trzeba
zrobić, to Dzieło mężczyzn[70].



Jeśli chodzi o Isidoro, kolegę ze
szkoły z Logroño, z którym
podtrzymywał przyjazną
korespondencję i którego spotykał na
ulicy przy różnych okazjach przed
latem 1930 roku, miał z nim nowe i
opatrznościowe spotkanie, jak to
opisuje w jednej z Katarzynek z 25
sierpnia:

Wczoraj, w dzień świętego
Bartłomieja, byłem w domu Romeów i
poczułem jakiś niepokój - bez powodu.
Wyszedłem wcześniej niż było to
przewidziane, ponieważ byłoby
dobrze, żebym poczekał, aż przyjdą do
nich don Manuel i Colo. Na krótko
nim przyszedłem do Patronatu, na
ulicy Nicasio Gallego spotkałem
Zorzano. Kiedy mu powiedziano, że
nie ma mnie w domu, wyszedł z Domu
apostolskiego, chcąc udać się na plac
del Sol, ale jakaś pewność, że mnie
spotka kazała mu zawrócić i pójść
ulicą Nicasio Gallego[71].



Isidoro, który pracował jako inżynier
w Andaluzji, pojechał do Madrytu
wiedziony trawiącym go duchowym
niepokojem. Od pierwszych słów don
Josemaría zrozumiał, że Pan zsyła
mu duszę już gotową. Umówił się z
nim, żeby porozmawiać wieczorem
w Patronacie Chorych na temat
Dzieła. Wieczorem - kontynuuje w
Katarzynce - przyszedł Isidoro.
Rozmawiamy, jest bardzo
zadowolony, tak jak i ja widzi w tym
wszystkim palec Boży. Już wiem -
powiedział - po co przyjechałem do
Madrytu.

Od tego spotkania z Isidoro minęły
miesiące. W chwili, gdy jest
ogłaszana Republika, don Josemaría
z radością optymizmem pisze: Nasi
Boży mężczyźni i kobiety, w
apostolstwie działania, mają jako
dewizę zdanie: Bóg i odwaga![72] W
następnej Katarzynce wymienia siły
ludzkie, na które mógł wtedy liczyć: 5
kwietnia 1931: wczoraj w niedzielę



Zmartwychwstania Pańskiego, d.
Norberto, Isidoro, Pepe i ja
odmówiliśmy Preces Dzieła
Bożego[73].

To wszyscy ludzie, którzy wtedy
tworzyli Dzieło: jeden młody student,
inżynier, starszy i chory ksiądz, a na
ich czele don Josemaría. Nasi Boży
mężczyźni i kobiety - te szumne słowa
musiały poczekać na realizację. Pan
ułatwił mu poznanie młodych ludzi,
którzy byli w stanie zrozumieć
Dzieło. Mocą jakiegoś
nadprzyrodzonego instynktu miał
przeczucie, że w jego działalności
prozelitystycznej zachodziła
zadziwiająca zbieżność między
kolejnymi powołaniami a świętami
apostołów.

Dla historii Dzieła Bożego - pisał w
jednej z Katarzynek z 8 maja 1931 - 
jest chyba ciekawe zanotowanie tych
zbieżności: 24 sierpnia, w dzień św.
Bartłomieja nadeszło powołanie



Isidoro. 25 kwietnia, w dzień świętego
Markarozmawiałem z innym [...]. W
dzień św. Filipa i Jakuba (1 V 1931)
miałem okazję - nie szukając jej -
rozmawiać z dwoma. Jeden z nich, z
którym rozmawiałem dłużej, chce być
w Dziele[74].

(Nie chodziło tu po prostu o hipotezę,
gdyż trzy dni wcześniej, kiedy
umawiał się z pewnym młodzieńcem
na spotkanie, zdarzyło mu się
pomyśleć: A Pan Bóg ustalił, że jaki
dzień będzie jutro? Czy to będzie może
święto apostoła? Poszedłem do
zakrystii, wziąłem kalendarz... Święty
Jan ante portam latinam* ! Nie mam
wątpliwości co do powołania Adolfo.

Kiedy pisał te słowa, poznał już
znaczenie tego rodzaju „zbiegów
okoliczności”, gdyż dodał: Tak też się
stało. Już jest w Dziele. Niech Bóg mu
błogosławi![75]. Od tej pory
przyzwyczaił się oczekiwać tego
rodzaju prezentów w dni świąt



apostołów: Zapytałem się wczoraj
wieczór, nie jeden raz, jakąż to
przysługę wyświadczą jutro Dziełu
święci apostołowie?[76] (Przypadało
wtedy święto świętych Filipa i
Jakuba).

Już wspominaliśmy o zauważonym
przezeń wcześniej innym dziwnym
„zbiegu okoliczności”. Otóż
powołania były natychmiastowe i
decyzje były podejmowane bez
chwili wahania:

Aż do tej pory, co dziwne, wszystkie
powołania do Dz. B. [Dzieła Bożego]
były nagłe. Takie jak apostołów:
poznać Chrystusa i podążyć za
powołaniem. - Pierwszy nie miał
wątpliwości. Wszedł wraz ze mną, za
Jezusem, w tę przygodę[...]. W dzień
świętego Bartłomieja - Isidoro, w
świętego Filipa - Pepe M. A.; w
świętego Jana - Adolfo, potem
Sebastián Cirac: wszyscy w ten
sposób. Żadnej wątpliwości - poznać



Chrystusa i podążyć za nim to było
jedno i to samo. Jezu, oby wytrwali. I
przyślij więcej apostołów do swego
Dzieła[77].

O ile najpierw założyciel, gdy
przyjrzał się losom
współpracowników, swoich
współpracowników zdał sobie
sprawę z tych zbieżności
chronologicznych, a następnie temu,
że sami zainteresowani nie stawiali
żadnego oporu, ani przeszkód
swemu powołaniu, to w dwa lata
później, w 1933 roku, odkrył, że jego
pobyt i posługa w Patronacie Świętej
Izabeli nie był sprawą przypadkową
w historii Dzieła. Czyż nie było jasne,
że jego apostolstwo pociągnęło za
sobą cały łańcuch powołań? Carmen,
Hermógenes, Modesta..., Gordon,
Saturnino, Antonio, Jenaro...
[78]Spośród tych imion trzy pierwsze
należały do kobiet, które często
spowiadały się u kapelana Świętej
Izabeli i na koniec zaangażowały się



w Dzieło. Don Saturnino de Dios był
kapłanem z Kongregacji Filipinów,
zaprzyjaźnionym z księdzem
Josemaríą.

Zapał, który popychał don Josemaríę
do zdobywania dusz, jest ukazany w
paragrafie jednego z listów z 5 maja
1931 roku, w którym mówił on
Isidoro, że:

W dzień świętego Marka
rozmawiałem z jednym... W dzień
świętego Filipa i Jakuba z dwoma...
Jutro w dzień świętego Jana apostoła
ante portam latinam, z jeszcze
jednym.. Malarz, dentysta, doktorek,
adwokat... A jeszcze Doral, ten z
Instytutu, przysłał mi wspaniały
list[79].

Skoro nie brakowało świąt apostołów
w kalendarzu liturgicznym, co się
działo z całym tym żniwem
apostolskim?



Jakkolwiek święta były bardzo
częste, prawdą jest, że liczba
powołań nie rosła. Nawet, jeśli liczba
członków nieco wzrastała, potem, ze
względu na to, że niektórzy porzucali
przedsięwzięcie, redukowała się
niczym zastępy Gedeona. Jedni nie
byli osobami na miarę
przedsięwzięcia, inni ustawali w
drodze. Między innymi Adolfo, ten, z
którym założyciel Opus Dei
rozmawiał w dzień świętego Jana 
ante portam latinam. Aby wyjaśnić
sytuację Adolfa wobec Dzieła,
dokonał podsumowania sił 31
października 1933 roku:

Ujrzawszy jasno, że nie ma
powołania, przestaje należeć do
Dzieła.

Wśród zmarłych i ... zmarłych jest...
siedmiu, Panie![80]

Razem z Adolfo było to już czterech,
którzy w ostatnim czasie przestali
podążać jego drogą. Założyciel Opus



Dei bardzo cierpiał z tego powodu,
choć rozumiał już, że do wytrwania
w Dziele nie wystarczą cechy
osobiste ani dobra wola, lecz że
potrzebne jest Boże powołanie. Ale
co można powiedzieć o tych trzech
innych stratach, to znaczy o tych
trzech zmarłych członkach Dzieła w
ciągu ostatnich miesięcy? Okazało
się, że te osoby były wybrane,
obdarzone jasnym powołaniem.
Pierwszego Bóg zabrał księdza
Somoano, a ostatnio także Maríę
Ignacię, która z naddatkiem spełniła
swoją rolę duszy przebłagalnej.
(Jasne jest, że podczas duchowego
podsumowania dokonywanego przez
kapłana stratę Maríi Ignacii zapisał
w rubryce „ma”. Nie straciliśmy jej,
lecz ją zyskaliśmy - napisał w
nekrologu, gdy zmarła)[81].

Któż mógł przewidzieć, że Luis
Gordon umrze w tym samym roku, w
którym poprosi o przyjęcie do
Dzieła? Młody, zdrowy, robiący



wspaniałą karierę, znajdujący się w
godnej pozazdroszczenia sytuacji
społecznej, łączył wszystkie warunki
konieczne, aby pomóc położyć pod
Dzieło fundamenty materialne i
apostolskie, których tak poszukiwał
don Josemaría. Pan zabrał go bez
ostrzeżenia, które pozwoliłoby się
liczyć z jego przedwczesną śmiercią.
W nekrologu, który sporządził
założyciel Dzieła Bożego 5 listopada
1932 roku, w dzień śmierci Luisa
Gordona, zapisał długą listę jego
cnót: Piękny wzór: posłuszny, bardzo
dyskretny, hojny aż do rozrzutności,
pokorny, umartwiony i pokutujący...
człowiek Eucharystii i modlitwy,
mający wielkie nabożeństwo do
Najświętszej Maryi Panny i do świętej
Tereski. Prawdziwy ojciec dla
robotników z jego fabryki, którzy
szczerze płakali z powodu jego
śmierci[82].

Myśląc nad pierwszymi zgonami -
Somoano i Gordona - w 1932 roku,



kiedy najwięcej potrzeba było pracy
apostolskiej i dojrzałych dusz, don
Josemaría prześledził myślą historię
jego własnego życia i mając przed
oczyma te wspomnienia, kończył ten
nekrolog tymi oto słowami:

Ukochajmy Krzyż, Święty Krzyż, który
spoczywa na barkach Dzieła Bożego.
Nasz Wielki Król - Jezus Chrystus
zechciał zabrać dwu najlepiej
przygotowanych, abyśmy nie
pokładali w ogóle ufności w rzeczach
ziemskich ani nawet w niczyich
osobistych cnotach, ale tylko i
wyłącznie w Jego najukochańszej
Opatrzności[83].

Ponadto, gdy kapłan skarżył się po
synowsku Panu, że już było siedmiu
zmarłych, znał on z własnego
doświadczenia „Bożą logikę” i nie
deprymowało go to. Nadal stosował
środki nadprzyrodzone. Powrócił do
modlitwy, do umartwień, do
aktywnego apostolstwa, wiedząc już,



że wiele dusz z tego połowu
apostolskiego umknie mu z rąk. 
Ruszyłem do pracy - będzie
opowiadał z nutą zmęczenia - a nie
była ona łatwa: dusze wymykały mi
się niczym węgorze w wodzie[84].

Podczas rekolekcji, które odbył
założyciel Opus Dei w 1934 roku,
udało mu się podsumować wiele łask
i szczególnych darów, jakie za swojej
pamięci zyskał z nieba, tytułując tę
listę: To, co Pan Bóg dał właśnie mnie.
Na tej liście znajduje się sprawa
trudna do zakwalifikowania, którą
zapisał jako: Coś uświęcającego, co
sprawia, że rozpalają się dusze wielu
osób, kiedy do nich mówię, choćbym
wydawał się sobie wypalony[85].
Rzeczywiście od lat już dusze, które
stykały się z tym kapłanem,
zmieniały się niewypowiedzianie.
Rzeźbiarz Jenaro Lázaro, który w
niedziele po południu, po wyjściu ze
Szpitala Ogólnego zostawał chwilę,
by porozmawiać z don Josemaríą,



opowiada w swych wspomnieniach:
„Te rozmowy wywarły na mnie
niezapomniane wrażenie: był to Boży
człowiek, który przyciągał do Boga
osoby, z którymi się stykał”[86].

Owego 2 stycznia 1932 roku, kiedy
don Josemaría udał się do Szpitala
Królewskiego, aby wytłumaczyć
księdzu Somoano, czym jest Dzieło,
czuł się fizycznie wyczerpany
(wypalony - jak pisze): W wyniku
rozmowy z d. Norberto rankiem tego
dnia chodziłem wyzuty z sił, i kiedy
zostałem, by wieczorem porozmawiać
z księdzem Somoano, byłem bardziej
ospały niż zwykle. Ale ten przyjaciel
już należy do Dzieła[87].

Biorąc pod uwagę skutki, zdajemy
sobie sprawę z tego czegoś
„uświęcającego”, co objawiało się w
jego słowach. Stanie się ono jeszcze
wyraźniejsze, jeśli przeczytamy to, co
María Ignacia pisze w swoim „Małym
szkicu” na temat stanu ducha don



Josemaríi, po odbytych z nim
rozmowach na temat Dzieła:
„Pamiętam, że opowiada mi, jako o
niezwykłym przypadku, o tym, co się
zdarzyło pierwszego dnia jego
przynależności do Opus Dei. Nie
mógł tej nocy zasnąć, z wielkiej
radości, którą odczuwał”[88].

Także don Pedro Cantero zauważył
wielki duchowy wpływ słów
założyciela Opus Dei, opowiadając, w
jaki sposób po raz pierwszy spotkał
don Josemaríę na korytarzu
wydziału prawa w Madrycie, we
wrześniu 1930 roku. Dodaje, że po
powitaniu i pierwszej rozmowie
„rozpoczęła się przyjaźń, która
trwała całe życie […]. Josemaría
powoli wchodził do mojej duszy,
czyniąc prawdziwe apostolstwo
między kapłanami”[89]. Następnie
nadeszła Republika. Rozpoczęły się
opisane już ekscesy i
świętokradztwa. Obaj przyjaciele
przestali się przez pewien czas



widywać. I nagle, niespodziewanie,
wieczorem 14 sierpnia 1931 roku,
kiedy jeszcze „wydawało się, że unosi
się dym ze spalonych klasztorów”
nad stolicą, don Josemaría pojawił
się w domu swego przyjaciela.
Wyciągnął don Pedro, który pogrążał
się w smutku i pesymizmie, z jego
przygnębienia. I w ten sposób
zadziałała moc jego słów, że, jak
określa to prałat Cantero: „zmienił
perspektywę mego życia i posługi
kapłańskiej”[90]. Don Pedro nie
wiedziało tym, że założyciel Opus
Dei, aby uzyskać tę przemianę,
wspierał się na modlitwie i
umartwieniu, wyproszonych u
Isidoro Zorzano, księdza Norberto,
zakonnic od Świętej Izabeli oraz
chorych ze szpitali, a nawet u swego
Anioła Stróża[91]. Don Josemaría
miał w zwyczaju szukać współpracy
aniołów w swoich przedsięwzięciach
apostolskich.

***



Kiedy ksiądz Josemaría wspominał o
wielkiej różnorodności wśród swoich
zwolenników w pierwszym okresie
Dzieła, tak jakby Pan chciał pokazać,
że w Opus Dei mają się znaleźć
ludzie wszystkich klas i zawodów: 
studenci, robotnicy, drobni
przedsiębiorcy, artyści…, dziwnym się
wydaje, że w tym wyliczeniu nie
napomknął o księżach. Rozpoczął już
jednak swoje spotkania z kapłanami,
które nazywał poniedziałkowymi
konferencjami, a które rozpoczęły się
22 lutego 1932 roku, w poniedziałek
poprzedzający święto św.
Mateusza:W zeszły poniedziałek –
notuje w swoich Zapiskach – po raz
pierwszy spotkaliśmy się, pięciu
księży. Będziemy się nadal spotykać:
co tydzień, abyśmy się utożsamili z
duchem Dzieła. Wszystkim wręczyłem
pierwszą medytację z serii
poświęconej naszemu powołaniu[92].

Niektórzy z tych księży przyłączyli
się do don Josemaríi od pierwszej



chwili w sposób niespodziewany, jak
w przypadku don Norberto oraz don
Lino Vea-Murguía[93]; inni, jak
ksiądz Somoano, nieco później.
Próbując przekazać im ducha Dzieła,
ksiądz Josemaría miał przed sobą
długą pracę. Dłuższą niż sobie
wyobrażał, ponieważ musiał ich
związać nadprzyrodzonym i ludzkim
węzłem uczuć i doktryny, który
zjednoczyłaby ich z nim, jako
założycielem Opus Dei. I aby
pracować nad ich duszami, zabierał
ich ze sobą, aby odwiedzali razem
szpitale lub prowadzili katechezy w
parafiach i szkołach[94].

O tym, jak bardzo zależało mu na
formacji tej grupy kapłanów, może
nas poinformować to, co María
Ignacia mówi o księdzu Somoano:
„Kiedy wracał w poniedziałki po
spotkaniach duchowych naszego
Dzieła, wystarczyło spojrzeć na
niego, aby zrozumieć, jak bardzo
zadowolony przychodził, a notatnik,



w którym miał zapisane notatki z
medytacji i inne tego rodzaju rzeczy,
stanowił jego największy skarb”[95].

Don Josemaría przemawiał do tych
kapłanów własnym przykładem, a w
swoje słowa włączał całe ciepło
swojej wiary i optymizm, pozwalając
im się domyślać tych rozpalonych
ideałów. Wszystko to znalazło
odzwierciedlenie w zachowaniu
księdza Somoano, jak mówi nekrolog
napisany przez księdza Josemaríę
kilka dni po jego śmierci: Z jakim
entuzjazmem słuchał, na naszym
ostatnim spotkaniu kapłańskim, w
poniedziałek przed swoją śmiercią, o
projektach rozpoczęcia naszej
działalności![96]

Uczestników tych pierwszych
spotkań rzadko było więcej niż pół
tuzina. W zeszły poniedziałek -
czytamy w Zapiskach pod datą 28
września 1932 – zebraliśmy się w
domu D. Norberto: on sam, Lino, J. M-



a Vegas, Sebastián Cirac i ja.
Mówiliśmy o Dziele i odmówiliśmy
modlitwę za duszę José Maríi
Somoano[97]. (Połowa z tej grupy
została męczennikami z powodu
nienawiści do religii, ponieważ don
Lino Vea-Murguía oraz ksiądz José
María Vegas stali się jednymi z
tysięcy kapłanów zamordowanych w
1936 roku)[98].

W celu formowania dusz, które go
otaczały, ks. Josemaría musiał
prowadzić także korespondencję,
gdyż niektóre z osób, których był
kierownikiem duchowym,
znajdowały się poza Madrytem.
Dzięki listom Isidoro Zorzano, który
przez kilka lat mieszkał w Maladze,
zdajemy sobie sprawę, czym było
pełne zapału słowo pisane don
Josemaríi. W kilka dni po ich
pamiętnej rozmowie 24 sierpnia w
Madrycie, kiedy to Isidoro odkrył
swe powołanie, pisał, już po
powrocie do Malagi:



„Malaga, 5 września 1930 [...] Temat
naszej ostatniej rozmowy sprawił mi
wielką przyjemność, gdyż podsunął
mi nowe pomysły i zaszczepił we
mnie nowe nadzieje, lepiej
powiedzieć: ożywił nadzieje dawno
stracone [...]. Dziś widzę, że
optymizm, jaki mi zaszczepiłeś, jest
zagrożony, czuję potrzebę spotkania,
by zorientować się ostatecznie, z
Twoją pomocą, w tej nowej epoce,
której wizję roztoczyłeś mi przed
oczami i która jest dokładnie tym
ideałem, którego pragnąłem i o
którym myślałem, że jest nie do
zrealizowania.[99]”

A w następnym tygodniu:

„Malaga, 14 września 1930 […].
Mówisz mi, że Twój list był długi, a
mnie wydał się bardzo krótki;
czytałem go kilka razy, gdyż wielce
zadowolił moją duszę. Dziś
przyjąłem komunię, zgodnie z Twoją
radą jednocząc się z duchem Opus



Dei; czuję się całkowicie uspokojony,
mój duch nawiedziło dobre
samopoczucie, pokój, którego do tej
pory nie odczuwał; wszystko to
zawdzięczam Dziełu Bożemu”[100].

Zbliżała się druga rocznica
rozpoczęcia w Dziele pracy z
kobietami, a to pole apostolskie
pozostawało praktycznie
niezagospodarowane. Trwał
wyraźny regres w dziedzinie
powołań. Jeśli jednak ktokolwiek
mógłby myśleć, że założyciel Opus
Dei przyjmował ten stan spokojnie,
byłby w błędzie. Zamknięty w
konfesjonale Świętej Izabeli czekał
cierpliwie – wypełniając to
oczekiwanie modlitwą – aby Pan
przysłał mu dusze.

Niedziela 8 listopada 1931 – notuje w
swych Zapiskach – W ostatni piątek,
jak sądzę, Pan dostarczył mi jedną
duszę, aby rozpocząć w swoim czasie,



działalność gałęzi żeńskiej Dz. B.
[Dzieła Bożego][101].

W następny wtorek napisze do
Isidoro: Czy wiesz, że myślę, że Król
przysłał mi duszę, aby zacząć gałąź
żeńską?[102] Osoba ta wahała się, aż
pewnego dnia poprosiła o spotkanie
z kapłanem, zdecydowana, by
zwrócić się z prośbą o przyjęcie do
Dzieła. Od pewnego czasu Don
Josemaría nie pisał Katarzynek i
kiedy chwycił za pióro, by zapisać
datę i opisać to wydarzenie,
przekonał się o innym „zbiegu
okoliczności”:

Właśnie wczoraj, 14 lutego 1932 roku,
w dniu pierwszego powołania
żeńskiego, minęły dokładnie dwa lata,
odkąd Bóg poprosił o dzieło kobiet.
Jak dobry jesteś, o Jezu![103]

W kilka tygodni później poprosiła o
przyjęcie do Dzieła María Ignacia.
Carmen Cuervo, pierwsze powołanie
żeńskie i to nowe „powołanie



przebłagalne”, spotkały się w
Szpitalu Królewskim w niedzielę 10
kwietnia 1932. W następny
poniedziałek, podczas spotkania
kapłanów, don Josemaría
zaproponował im odmówienie Te
Deum[104]. Nie bez powodu. Dzięki
Bogu toczyła się już praca kobiet.
Jednak, o ile nie miał oporów, by
zbliżać się do chorych cierpiących i z
chorobami zakaźnymi, zupełnie
inaczej miała się sytuacja z
kobietami zdrowymi. Utrzymywał
twardo dystans, zajmując się nimi z
konfesjonału; zachowywał
ostrożność w kontaktach z
pierwszymi kobietami w Dziele, aż
do tego stopnia, że powierzył je
kierownictwu duchowemu don
Norberto oraz don Lino[105].

W trzecią rocznicę założenia nie
można było ukryć, że apostolstwo,
jeśli chodzi o kobiety, było bardzo
wątłe. Założyciel Opus Dei nie
załamywał się, oczekiwał powołań



bez zniecierpliwienia: 14 lutego 1933:
dziś mijają trzy lata od kiedy Pan
poprosił o Dz. [Dzieło] żeńskie. Ileż
łask zesłał do tej pory! Ale aż do tej
chwili nie ma wiele członkiń![106]

W rok później powtórzyła się scena
wizyty Carmen Cuervo u Maríi
Ignacii w Szpitalu Królewskim.
Jednak zmieniło się miejsce
spotkania i osoby w nim
występujące. Teraz to Hermógenes
odwiedzi Antonię w Szpitalu
Ogólnym:

Dzień 14 lutego 1934: Mijają cztery
lata od chwili, gdy Pan zainspirował
powstanie gałęzi żeńskiej. Sprawiłem,
że Hermógenes odwiedziła Antonię -
chorą w szpitalu i zaniosła jej prezent.
Kiedy mi ześlesz, o Boże, kobietę,
która na początku mogłaby stanąć na
ich czele, pozwalając się formować!
[107]

Historia jego pierwszych
naśladowców – studentów, kapłanów



i kobiet – była pasmem przyjść i
rozstań, stałym budowaniem i
rozpadem. Don Josemaría aż za
dobrze wiedział, że niektórzy
spośród jego zwolenników, których
Pan zesłał, by go zmobilizować, nigdy
nie będą pasować. Jednak mimo
wszystko polepszali swoje życie
wewnętrzne. Był świadom, że starał
się, jak mówi przysłowie łacińskie,
chwycić węgorza za ogon – anguillam
cauda tenebat. Wymykali mu się.

Mimo to nie tracił swego
nadprzyrodzonego optymizmu, ani
w obliczu strat, ani w obliczu
śmierci, chociaż jego serce
przyjmowało straty z wielkim bólem.
Znacznie poważniejsze
konsekwencje przyniosło
powierzenie powołań żeńskich pod
opiekę kapłanów i to, że nigdy nie
miały one w pełni zrozumieć ducha
Opus Dei.



W 1939 roku don Josemaría dodał
nowszą uwagę do jednej ze starszych
Katarzynek, wyjaśniając pokrótce, że
z powodu braku czasu, by zajmować
się kobietami, powierzył don
Norberto i don Lino zadanie
formowania powołań żeńskich. I to
zadanie pozostało do
wykonania[108].

4. Rekolekcje u świętego Jana od
Krzyża

Gdyby Pan wiedział, jak bardzo
potrzebuję samotności! - pisał
założyciel Opus Dei 8 kwietnia 1932
roku do don José Pou de Foxá - Ale
miód nie jest przeznaczony dla pyska
osła i muszę zadowolić się życiem
pełnym ruchu i bieganiny, kręcąc się
przez cały dzień tu i tam. Niech będzie
błogosławiona, niech będzie ukochana
Wola Boga[109].

Jego całe życie było rzeczywiście
nieustającą bieganiną. Msza,
obowiązki kościelne, spowiadanie



zakonnic i wiernych w świętej
Izabeli, także spowiedź zakonnic i
przygotowanie dziewcząt do
pierwszej Komunii Świętej w
sąsiednim kolegium Wniebowzięcia
NMP, odwiedziny w szpitalach,
rozmowy i kierownictwo duchowe
młodych ludzi i kapłanów...[110] Ta
wyczerpująca działalność
duszpasterska nie wiązała się z
wynagrodzeniem materialnym,
przez co trzeba dodać do tej listy
prowadzenie zajęć w Akademii
Cicuéndez oraz korepetycji
udzielanych w domach. Nie mógł
pozbyć się ani tych wszystkich zajęć
duszpasterskich, ponieważ domagała
się ich jego dusza, ani też nauczania,
ponieważ wymagało tego jego
utrzymanie, a przynajmniej
utrzymanie całej reszty rodziny.

Pragnienie samotności, któremu dał
wyraz w cytowanym liście, bywało
niekiedy pokusą, kiedy zmęczenie
albo diabeł podpowiadali mu, że nie



byłoby źle oddać się egzystencji
związanej z większym spokojem
duchowym, wolnej od zagonienia
towarzyszącego wysiłkom
apostolskim, tak jak to czytamy w
jednej z Katarzynek:

Powraca pokusa, która szepcze mi o
życiu pełnym pokoju i cnót, już nie o
życiu Ojca X lub Brata Nikt, ale
zapomnianego księżula w najdalszej
wiejskiej parafii, bez wielkich bojów i
bez wielkich ideałów wymagających
natychmiastowego
urzeczywistnienia...[111]

Aby odrzucić te pokusy życia innego
rodzaju, które nachodziły go w
kwietniu 1932 roku, kapelan
wykorzystywał potężne
wstawiennictwo niewinnych dusz. W
dni, kiedy przygotowywał
dziewczynki do Pierwszej Komunii,
prosił je, by odmówiły wraz z nim,
wszystkie razem, jedną zdrowaśkę za
świętego, którego trzeba zapędzać



kijem[112]. (Czy te młodziutkie
duszyczki rozumiały, kim jest ten 
święty?) Jednak bezpośrednim
powodem napisania wspomnianego
listu do Pou de Foxý było coś
zupełnie innego. Jeśli Bóg temu nie
przeszkodzi - zawiadamiał go don
Josemaría - będę musiał jechać do
Saragossy w czerwcu, aby zdał tam
egzaminy jeden z synów
Guevarów[113].

Jego spowiednik zalecił mu, by kupił
sobie - zanim uda się w podróż -
nową sutannę i kapelusz. (Musiał
stać kiepsko z ubraniem). Kupił także
nowy zeszyt, gdyż zamierzał
codziennie zapisywać
Katarzynki[114].

Kiedy jednak wrócił do Madrytu 13
czerwca, zeszyt pozostawał jeszcze
nietknięty. Nie napisał ani jednej
Katarzynki, ale przysłał kilka
króciutkich listów swojej
rodzinie[115].



Lato 1932 roku było bardzo
wypełnione zajęciami. Nie mógł
liczyć na samotność, której tak
bardzo sobie życzył. 10 sierpnia
doszło w Madrycie do źle
przygotowanego powstania, w
którym uczestniczyła grupa oficerów
oraz środowiska studentów
monarchistów. Rząd i siły
bezpieczeństwa były na to
przygotowane, dzięki czemu wkrótce
zdławiły rewoltę, przywracając
spokój. Powstańcy trafili do więzień.
José Manuel Doménech, jeden z tych,
którzy towarzyszyli don Josemaríi w
trakcie odwiedzin w Szpitalu
Ogólnym, opowiada o swoich losach:
„Wziąłem udział, wraz z innymi
studentami madryckimi, w
wydarzeniach z 10 sierpnia. O świcie
pod bronią udaliśmy się, by
opanować Budynek Poczty.
Większość z nas została ujęta i
wysłano nas do więzienia Modelo,
najpierw do części przeznaczonej dla
więźniów politycznych, a potem do



tej pozbawionej możliwości
kontaktów ze światem zewnętrznym
i o surowszym reżimie”[116]. W
więzieniu znalazł się także Adolfo
Gómez, ten sam, który w dzień
świętego Jana, ante portam latinam
wstąpił do Dzieła i który był jednym
z młodych ludzi, którzy nocami
pilnowali klasztorów i kościołów, aby
udaremnić podpalenia i zamachy.

W notatkach założyciela Opus Dei
zapisanych tego dnia możemy
przeczytać:

Dzień Świętego Wawrzyńca, 10 VIII
1932: Tego ranka, o piątej, obudziły
mnie strzały, prawdziwe wybuchy i
dźwięk karabinów maszynowych.
Poszedłem do Świętej Izabeli ubrany
w strój świecki. Nasz Adolfo znalazł
się w więzieniu: To wielka dusza,
która rozumie, czym są ideały i wie,
jak się dla nich poświęcać. Niech Pan
nam go zachowa[117].



Tego samego dnia udał się na
widzenie z Adolfo, ale nie pozwolono
mu się z nim zobaczyć. Minęło kilka
dni bolesnego oczekiwania, bez
możliwości rozmowy z więźniem. W
końcu udało się przekazać mu krótki
liścik z wyrazami wsparcia:

Wigilia Świętego Bartłomieja - 23
sierpnia 1932: wysłaliśmy Adolfo
jakieś rzeczy. Codziennie chodzę do
więzienia. Myślę, że dziś go zobaczę –
pójdę tam razem z jego matką. Więcej
już nie będę pisał na ten temat[118].

Ten młody ksiądz pojawiał się w
więzieniu Modelo ubrany w sutannę,
„chociaż odwiedzać aresztowanych
oznaczało zostać napiętnowanym,
narazić się na prześladowania”,
komentuje José Antonio Palacios,
jeden z uwięzionych studentów[119].
Don Josemaría zawarł znajomość z
niektórymi spośród tych
idealistycznie nastawionych młodych
ludzi. Rozmawiał z nimi w



rozmównicy dla więźniów
politycznych, długiej galerii z ciągłą
kratą i gęsto ustawionymi
przegrodami. Zachęcał ich, by
zachowywali radość i dobry humor.
Mówił im o Najświętszej Maryi
Pannie i o nadprzyrodzonym
spojrzeniu na pracę, o sposobach, by
nie popaść w stan bezczynności i o
tym, by ofiarowywali Panu godziny
nauki. Książki nie stanowiły w tych
okolicznościach powodu do
zmartwień dla tych
rozpolitykowanych studentów. Ale
kapłan przemawiał do nich w sposób
tak przekonujący - zauważa José
Antonio - że „aby wykorzystać czas,
zająłem się udzielaniem lekcji i
powtarzaniem francuskiego”[120].

Pewnego dnia José Manuel
Doménech usłyszał w swej celi, że
wywołują jego nazwisko. Otworzył
się wizjer i strażnik więzienny
wrzucił mu kopertę, na której



znajdowała się następująca
dedykacja:

Beata Mater et intacta Virgo, gloriosa
Regina Mundi, intercede pro hispanis
ad Dominum*.

José M. Doménechowi z całym
uczuciem.

Madryt, sierpień 1932.

José María Escrivá[121].

Wewnątrz znajdowała się książeczka
z „Krótkim Oficium do Najświętszej
Maryi Panny”: „Zrobiła na mnie
głębokie wrażenie troska Ojca i jego
dbałość o moje życie wewnętrzne -
powie José Manuel - wiedział o tym,
że znałem i odmawiałem <<Krótkie
Oficium>>[122] We wrześniu don
Josemaría stracił kontakt z wieloma
spośród tych młodych ludzi.
Większość więźniów politycznych
została bowiem deportowana do
Afryki, ale nie z tego powodu



przerwał wizyty u tych, którzy
pozostali w więzieniu Modelo.

Przez całe lato kapłan odczuwał silną
potrzebę samotności, odbycia
rekolekcji. W dwa miesiące po tym,
jak zwierzył się z tego swemu
przyjacielowi Pou de Foxie, 1
czerwca sporządził nową notatkę, w
której czytamy:

Potrzeba mi samotności. Tęsknię za
długimi rekolekcjami, aby spotkać się
z Bogiem, z dala od wszystkiego. Jeśli
On zechce, da mi odpowiednią okazję.
Uspokoiłoby się wtedy tyle spraw,
które znajdują się wewnątrz mnie w
stanie wrzenia, a Jezus z pewnością
wyjaśni ważne szczegóły związane z
jego Dziełem[123].

Wreszcie we wrześniu sprawy się
rozwiązały. Za zgodą prowincjała
karmelitów udał się, by odbyć
tygodniowe rekolekcje w Segowii, w
klasztorze, gdzie spoczywa święty



Jan od Krzyża. 2 października don
Josemaría napisał:

Dzień Świętych Aniołów Stróżów,
wigilia Świętej Tereski, 1932: Już
cztery lata! Pan także chciał mi to
przypomnieć, zsyłając jedno z
powołań kobiecych [...]. Jutro jadę do
Segowii, na rekolekcje u świętego Jana
od Krzyża. Prosiłem, żebrałem,wiele
się modląc. Zobaczymy[124].

Przybył do klasztoru karmelitów
bosych w Segowii w poniedziałek 3
października 1932. Natychmiast zajął
się przygotowaniem planu rekolekcji,
które miał zamiar odbyć w zupełnej
samotności, jak to miał w zwyczaju,
nie wysłuchując niczyich kazań ani
nauk. Jego cela nosiła „piękny
numer” 33, który podwójnie
przypominał mu o Trójcy
Przenajświętszej. Znajdowała się tam
dewiza, która głosiła: Gloriatio. Et in
timore Dei sit tibi gloriatio. Eccl. 9,
23.* (Natychmiast przypomniały mu



się złe chwile, które przeszedł w
październiku poprzedniego roku,
kiedy w samym środku kontemplacji
jego synostwa Bożego Pan zasłonił
przed jego umysłem właściwe
rozumienie timor Domini - bojaźni
Bożej. Nadzwyczajny zbieg
okoliczności, o ile nie było to
przypomnienie ze strony Pana)[125].

Uzgodnił swój plan rekolekcji z
wymaganiami klasztornego planu
dnia. Wstawał za piętnaście piąta; o
wpół do szóstej odbywał godzinną
medytację; potem Msza Święta; o
ósmej śniadanie; o wpół do dziesiątej
kolejna godzina medytacji. O wpół do
dwunastej obiad. Po południu
kolejne dwie medytacje, każda po
godzinie, różaniec i czytanie.
Piętnaście po szóstej kolacja,
rachunek sumienia i dyscyplina. O
dziesiątej po odmówieniu Preces
kładł się spać[126].



Z klasztoru roztaczał się wspaniały
widok. Poniżej znajdował się
zagajnik, schodzący po zboczu
wąwozu do rzeki, w oddali wznosił
się stromy łańcuch górski z zamkiem
uczepionym jednego z jego szczytów.
Don Josemaría był przekonany, że
Pan potraktuje go dobrze, gdyż
znajduje sięw domu Jego Matki, na
górze Karmel. I nagle przyszło mu na
myśl dawne wspomnienie z Logroño,
karmelitów bosych na śniegu[127].
Tak rozpoczęła się cała jego historia,
a teraz był tutaj, w Karmelu, sam na
sam z Bogiem.

***

Notatki z pierwszych dni rekolekcji
są krótkie. Wystarczy kilka linijek, by
oddać bieg jego myśli.

Dzień pierwszy. Bóg jest moim Ojcem.
- I nie odstąpię od tego przekonania
[...]. Ja jestem z Boga... i Bóg jest dla
mnie.



Dzień drugi, środa. O Domine!, tuus
sum ego, salvum me fac! - Et a te
nunquam separari permitas!***Panie,
nie jest tak łatwo zostać świętym! -
Myślę, że bardzo dobrze powiedziała
Ci Matka Teresa: „Dlatego masz tak
niewielu przyjaciół”.

Dzień trzeci, czwartek. Ani uznanie
ciężaru grzechów, ani widok
wiecznych kar, jakich byłem i jestem
godzien, nie poruszają mnie [...]. 
Jestem tak zimny. Co więcej, zbaczam
z tematu, by krzyczeć do mego Boga:
kocham Cię, ponieważ jesteś dobry: to
ja jestem nędznikiem... Ukarz mnie,
ale spraw bym każdego dnia kochał
Cię bardziej[128].

Z tego trzeciego dnia, 6 października,
pochodzi taki oto zapisek:

Dziś w kaplicy świętego Jana od
Krzyża (spędzam tam co dzień kilka
chwil samotnie w jego towarzystwie)
zobaczyłem, że aby rozpocząć
spotkania kapłańskie i wszystkie inne



w Dz. B. [Dziele Bożym], będziemy
odmawiać następującą modlitwę [...]:
1) Veni Sancte Spiritus. 2) Sancte
Michaël, ora pro nobis. Sancte
Gabriel, ora pro nobis. Sancte
Raphaël, ora pro nobis. 3) In nomine
Patris, et Filii, et Spritus Sancti.
Amen. 4) Sancta Maria, Sedes
Sapientiae, ora pro nobis*[129].

Szczególne znaczenie tych słów
pozostałoby niezauważone, gdyby
nie było innych świadectw
autobiograficznych zgodnych i
uzupełniających ten zapis, jak na
przykład notatka z 1941 roku:

Spędzałem długi czas na modlitwie w
kaplicy, gdzie przechowywane są
szczątki Świętego Jana od Krzyża: i
tam, w tej kaplicy, poczułem
wewnętrzny nakaz, by wzywać po raz
pierwszy trzech Archaniołów i trzech
Apostołów - o których
wstawiennictwo prosimy co dzień, my
wszyscy, członkowie Dzieła w naszym



Preces - uznając ich od tej chwili za
Patronów trzech prac, które składają
się na Opus Dei[130].

Ten nadprzyrodzony nakaz
przyszedł, aby rozwiązać, jak
powiemy o tym później, problem
wewnętrznej struktury Dzieła i
organizacji jego prac apostolskich. Z
piątku, czwartego dnia rekolekcji,
pochodzą następujące rozważania:

Królestwo Jezusa Chrystusa. To jest
moje zadanie! [...]

Osiołek! Już nie jest parszywym
osiołkiem [...]. Z jego biednej skóry
zrobią bębny: bębny wojenne oraz
bębenki pasterskie. Do tego posłuży
skóra Jezusowego osiołka, aby
zwiastować wielką wojnę za chwałę
Boga i o rzeczywiste i powszechne
panowanie Chrystusa, mego Pana... i
do tego, by grać rozpalające pieśni,
pieśni pasterzy z Betlejem, Dzieciątku,
które się narodziło, by umrzeć za
mnie [...].



Poczułem, jakby ktoś w moim wnętrzu
powtarzał: „Daj spokój, ale z ciebie
hipokryta... Tracisz tylko czas,
zajmując się... gadaniem”. I wtedy,
jakby na potwierdzenie tej myśli,
zdarzyła mi się rzecz idiotyczna -
opowiem o niej - zobaczyłem Alcazar
w Segowii* , odcinający się na tle
nieba, który przypominał budowlę z
kartonu. Z tego zamku dobiegał
krzyk, prośba o ołowiane żołnierzyki,
aby miało się czym bawić dziecko
olbrzyma. Zwątpiłem, czy i
poprzednio tylko tworzyłem zdania
bez znaczenia? I jasno zrozumiałem:
nie, ja się modlę[131].

Swoje rekolekcje prowadził wedle
osobistego planu, na własną rękę, ale
nie wedle swojego widzimisię. Ojciec
Sánchez dał mu pewne wskazówki,
aby mógł się nimi kierować. Ponadto
jego spowiednik miał przeczytać
potem wszystko, co napisze w ciągu
tych dni. (Piszę to zdanie - mówi
otwarcie - żeby, po przeczytaniu



moich notatek mój ojciec Sánchez
widział jak mi idzie: nie stopiłem lodu,
z wyjątkiem kilku przebłysków żaru)
[132].

W niedzielę rozmyślał nad
czystością: świętą czystością, pokorą
ciała[133]. I zdecydował się odnowić,
na ręce Najświętszej Maryi Panny,
przyrzeczenie kapłańskiej wierności
w miłości, po zakończeniu rekolekcji.
Potem zajął się zbadaniem swego
wyrzeczenia. Postanowił być
bardziej hojny i zostawić wszystko
pod opieką Pana[134]. Następnie
złożył przyrzeczenie
podporządkowania swojej woli: - 
Jestem zdecydowany zawsze być
posłusznym mojemu duchowemu
Ojcu. Podobnie jak moim
hierarchicznym przełożonym[135].

Od lipca 1930 roku spowiadał się u
ojca Valentina Sáncheza Ruiza, z
wyjątkiem tygodni, kiedy ten
czcigodny jezuita musiał się ukrywać



podczas egzekucji dekretu
rozwiązującego Towarzystwo
Jezusowe. I od pierwszej chwili obaj
rozumieli, że misja założycielska i
kierowanie Dziełem były tematami,
których nie obejmowało
kierownictwo duchowe, jakiego don
Josemaría oczekiwał od swego
spowiednika. Jego spowiednik nie
był kierownikiem Dzieła Bożego, lecz
kierownikiem kapłana. (Na temat
kierownictwa duchowego ojca
Sáncheza ksiądz Josemaría napisze: 
Nie miał on nic wspólnego z Dziełem,
ponieważ w żadnym wypadku nie
pozwalałem mu na interwencję lub
wyrażanie opinii na ten temat)[136].

Zgodnie z tym założeniem i z całą
szczerością don Josemaría
oświadczył: Wszystkie sprawy mojej
duszy - bez żadnych zastrzeżeń -
przedstawiałem i będę zawsze
przedstawiał memu kierownikowi
duchowemu[137].



Za tym stanowczym postanowieniem
ukrywa się fakt, że bardzo wiele
kosztowało go odsłanianie duszy w
sprawach, które mogły wywyższać go
wobec innych.

Dzień św. Marka, 25 kwietnia 1932.
Tego ranka byłem u mojego ojca
Sáncheza. Postanowiłem opowiedzieć
mu o tym, co się stało 20.: czułem
pewien opór lub wstyd. Kosztowało
mnie to, ale w końcu mu
powiedziałem[138].

Fakt, do którego odnosi się, nie był
bez znaczenia, Kilka dni wcześniej,
wieczorem, przed pójściem spać,
powierzył się świętemu Józefowi i
duszom czyśćcowym, do których
miał szczególne nabożeństwo, aby
obudzili go za piętnaście szósta rano.
(Musiał się uciekać do ich pomocy,
ponieważ z przemęczeniem łączyła
się senność). A oto Katarzynka
opowiadająca o tym, co się stało
później:



Tego ranka - jak zawsze, kiedy
pokornie o to poprosiłem, bez względu
na to, o której szedłem spać - z
głębokiego snu usłyszałem, że do mnie
wołają, obudziłem się przekonany, że
nadszedł czas, by wstać. Rzeczywiście,
była za piętnaście szósta. Wieczorem,
także jak zawsze, prosiłem Pana, aby
dał mi siły, bym zwyciężył lenistwo,
bym wstał, ponieważ - wyznaję to z
całym wstydem - strasznie dużo mnie
kosztuje rzecz tak drobna i
wielokrotnie zdarza się, że pomimo
tego nadprzyrodzonego wezwania,
zostaję jeszcze przez chwilę w łóżku.
Dziś pomodliłem się, widząc, która
jest godzina, walczyłem i... zostałem
w łóżku. W końcu, gdy na moim
budziku (który już od jakiegoś czasu
nie działa) był kwadrans po szóstej,
wstałem i upokorzony padłem na
kolana, uznając swój błąd
powiedziałem - Serviam!* -ubrałem
się i zacząłem medytację. Potem
między wpół do siódmej i za
piętnaście siódma widziałem, przez



dłuższy czas, jak oblicze mojej
Najświętszej Panienki od Pocałunków
wypełniło się radością. Widziałem
dobrze: myślę, że się uśmiechała,
ponieważ tak wyglądała, choć jej usta
się nie poruszyły. Uspokojony,
prawiłem mojej Matce wiele
komplementów[139].

Nie pierwszy raz zdarzyły mu się
podobne rzeczy. Starał się nie
przywiązywać do nich wagi.
Wzbraniał się przed przyjęciem 
łatwo spraw nadzwyczajnych. I
potem po poczynieniu kilku prób,
czy nie chodziło u złudzenie
zmysłów, musiał ustąpić przed
oczywistą prawdą.

(Zrobiłem kilka prób - pisze - czy nie
była to autosugestia, bo niełatwo mi
przyjąć sprawy nadzwyczajne. Bez
skutku: twarz mojej Najświętszej
Panienki od Pocałunków, kiedy
rozmyślnie próbowałem wywołać jej
uśmiech, przepełniona była



hieratyczną powagą, jaka cechuje tę
biedną rzeźbę)[140].

Niewielka rzeźba Najświętszej
Panienki od Pocałunków, Sancta
osculorum Virgo, dokonywała
rzeczywiście rzeczy niezwykłych: W
końcu, moja Pani Najświętsza Maryja
[...] zaczęła rozpieszczać swoje
dziecko[141].

Duchowy podopieczny ojca Sáncheza
musiał znieść wiele drobnych
upokorzeń, dzięki którym posuwał
się naprzód, gdy chodzi o
cierpliwość. Naprawdę bolało go, a
nawet wyciskało łzy z oczu,gdy
musiał na złamanie karku pędzić na
piechotę, po kilku lekcjach lub
odwiedzinach u chorych, aż na
Chamartín, gdzie mieszkał od chwili
podpalenia siedziby na ulicy Flor
ojciec jezuita. Tam pytał o niego i
nieraz furtian przynosił mu
odpowiedź, żeby przyszedł kiedy
indziej. Czy spowiednik nie zdawał



sobie sprawy, że ksiądz Josemaría nie
miał czasu na to, by znowu udać się
aż tutaj, za miasto? Nie trzeba mu
było także tłumaczyć, że don
Josemaría zmuszony był przychodzić
tu piechotą, gdyż nie miał paru
marnych centymów na
tramwaj[142].

Ojciec Sánchez był dobrym
kierownikiem duchowym i don
Josemaría był mu bardzo wdzięczny,
ponieważ nawet przykrości
towarzyszące oczekiwaniu w
Chamartín prowadziło go do dobrego
celu[143]. W Zapiskach i
korespondencji znaleźć można
nieraz dyskretne pochwały jego
spowiednika. Można także znaleźć,
podobne do tych mówiących o
oczekiwaniu i podróży na darmo,
informacje, które na pewno nie
spodobałyby się jego kierownikowi
duchowemu, jednak notował je,
mimo że wiedział, że przeczyta je
sam zainteresowany. Ta strona jego



stosunków ze spowiednikiem była
sprawą drugorzędną i raczej
anegdotyczną. Zasadniczą sprawą,
jak twierdził założyciel Opus Dei,
było to, by pełnić wolę Boga jasno
wypowiedzianą w odniesieniu do Jego
Dzieła[144].

Ostatnie dni rekolekcji w Segowii
spędził na medytacji Męki i
Zmartwychwstania Pańskiego, nie
udało mu się uniknąć tego, by diabeł
- parszywiec - nie sprawił, że
przeszedł on ciężkie chwile w
wyniku jego ataków w nocy z
niedzieli na poniedziałek:

W nocy demon, który przechadza się
po mojej celi, zaczął poruszać minione
sprawy. Ciężka chwila dla mnie. Dziś
rano to samo. Ofiarowuję Ci to, mój
Boże, jako zadośćuczynienie. Ale
jestem słaby, nic nie mogę, nic nie
jestem wart: nie zostawiaj mnie
samego. Zmartwiony odbyłem
rozmowę z moim Ojcem - Janem od



Krzyża: - Tak mnie traktujesz w
twoim domu? Jak możesz pozwolić, by
parszywiec maltretował twoich gości?
Myślałem, że jesteś bardziej
gościnny...[145]

***

Na rekolekcje przywiózł kilka spraw
sumienia, które trzeba było jak
najszybciej rozstrzygnąć, gdyż
dotyczyły jego poświęcenia się
Dziełu. Pierwsza z nich dotyczyła
jego studiów: Czy powinienem robić
doktorat z prawa cywilnego i świętej
Teologii?[146] Dla większej jasności
rachunku sumienia przyjął system,
by zapisać na kartce po kolei,
ponumerowane argumenty za i
przeciw. Stąd wysnuł postanowienie,
by złożyć pracę z prawa oraz uzyskać
doktorat z teologii w 1933 roku[147].

Przeszedł do kolejnej kwestii: Czy
wypada, bym przystąpił do konkursu
np. na jakąś katedrę uniwersytecką?
Musiał mieć sprawę już dobrze



przemyślaną, kiedy pisał: Argumenty
za: uczciwie mówiąc, nie widzę ich. A
nie znajdował ich, gdyż był mocno
przekonany, że Bóg nie żądał tego dla
budowy Dzieła: Szukanie jakiegoś
świeckiego zajęcia po tym, jak
zrozumiałem, co się ma zdarzyć,
byłoby poddawaniem w wątpliwość
Boskiego charakteru Dz. [Dzieła], 
które jest moim ziemskim celem[148].

Z drugiej strony wszystko zdawało
się sprzeciwiać obejmowaniu
przezeń katedry. Mimo że skłaniał
się ku prawu kanonicznemu,
przedmiotowi, który studiował w
ostatnich latach nauki w Saragossie i
Madrycie, przygotowanie wymagało
wielu lat i wielu studiów. Nie mówiąc
już o wymaganiach materialnych. No
bo jak mógłby utrzymywać wtedy
rodzinę?

Przeciw istniały także poważne
argumenty nadprzyrodzone.
Poświęcać się zdobyciu katedry



oznaczało zabierać czas Dziełu
Bożemu. A jego powołanie wymagało
zupełnego oddania: być tylko i
wyłącznie - zawsze - kapłanem: ojcem
kierownikiem dusz, ukrytym,
pogrzebanym za życia, dla
Miłości[149].

Na koniec zostawił najbardziej
delikatny ze swoich problemów, gdyż
była to sprawa dotycząca także
innych osób. Chodziło o rodzinę,
moją rodzinę. Don Norberto zostawił
mu na ten temat notatkę, aby ją
przemyślał podczas medytacji. Don
Josemaría zabrał ją, by rozważyć
sprawę przed Najświętszym
Sakramentem: Zobaczymy, co powie
Jezus![150] Jak twierdzi don
Josemaría notatka don Norberto
dotykała tego tematu z bardzo
Bożego punktu widzenia. To znaczy
przedstawiała jedynie argumenty
nadprzyrodzone, niezaprzeczalne,
ale w pewien sposób
odczłowieczone, ponieważ w jego



szczególnym przypadku,
wymagałyby od niego odrzucenia
wszelkiego uczucia względem
krewnych.

Przedkładając ponad wszystkie inne
uzasadnienia spojrzenie z Bożego
punktu widzenia i czyniąc z niego
podstawę swojej analizy, don
Josemaría dokonał z całkowitą
szczerością przeglądu wszystkich
faktów i argumentów, które miały
znaczenie dla życia jego i jego
rodziny. Przed jego oczami
przesuwały się, bez upiększeń,
wszystkie te sprawy: poświęcenie
jego rodziców, by zapewnić mu
staranne wykształcenie pomimo
materialnej ruiny rodziny; nadzieje,
jakie żywili w związku z nim i
„korzystna krzywda finansowa”,
która towarzyszyła jego decyzji
zostania kapłanem; pogorszenie
sytuacji materialnej rodziny, gdy
odmówił przyjęcia funkcji kościelnej,
by móc zająć się tym Bożym



szaleństwem[151]. Doszedł w końcu
do wniosku, że „praktycznym
sposobem” ochrony rodziny będzie
pozostawienie Panu możliwości
działania:

Spraw Bożych trzeba dokonywać po
Bożemu. Należę do Boga, chcę należeć
do Boga. Jeśli naprawdę to się stanie,
On - natychmiast - nagrodzi moją
wiarę i moją miłość oraz milczące i
naprawdę długie poświęcenie ze
strony mojej matki i mojego
rodzeństwa. Pozwólmy działać
Panu[152].

Przed zakończeniem rekolekcji
sporządził program minimum życia
wewnętrznego, który obejmował
rozmaite praktyki: brewiarz, godzinę
modlitwy rano i drugą wieczorem,
pół godziny dziękczynienia po Mszy
Świętej; odmawianie różańca
świętego, przeżywając sceny
poszczególnych tajemnic; rachunki
sumienia w południe i wieczorem;



nawiedzenie Najświętszego
Sakramentu; Preces Dzieła; lekturę
Nowego testamentu oraz innej
książki duchowej. Do tego programu
dołączył kartkę z Celami, takimi jak: 
nie lekceważyć rzeczy drobnych,
zwracać się do mego Anioła Stróża,
utrzymać wygląd poważny i skromny
etc. Wszystkiemu temu miały
towarzyszyć nowe umartwienia
cielesne: codzienne noszenie
włosiennicy; spanie trzy razy w
tygodniu na podłodze; post ścisły, bez
chleba ani wody, jeden dzień w
tygodniu.

W końcu, zanim wyjechał z Segowii,
dokonał wyraźnego potwierdzenia
swej wiary w nadprzyrodzony
charakter Dzieła, umacniając się w
swym zdecydowanym zobowiązaniu
do całkowitego oddania:

Aby zakończyć: czuję, że nawet
gdybym - za pozwoleniem Boga -
pozostał sam w całym



przedsięwzięciu, chociażbym został
pozbawiony czci i biedny - bardziej niż
jestem teraz - i chory... nie zwątpię w
Boskość Dzieła ani w jego
wprowadzenie w życie! I potwierdzam
z całym przekonaniem, że pewnym
środkiem do tego, by urzeczywistnić
Wolę Jezusa, bardziej niż działać i
ruszać się, jest: modlić się, modlić się i
jeszcze raz modlić się, pokutować,
pokutować, i jeszcze raz
pokutować[153].

5. Praca świętego Rafała

Podczas rekolekcji w Segowii
upewnił się, że ma przed sobą tylko
dwie drogi: Drogę Krzyża,
wypełniania Woli Boga poprzez
założenie Dz. [Dzieła], która to droga
poprowadzi mnie do świętości
[...]oraz szeroką - i krótką - drogę
zatracenia, poprzez wypełnianie mojej
własnej woli[154].

Teraz, zaraz, co ja mogę zrobić dla
Dzieła? - pytał sam siebie



niecierpliwie, decydując się podążać
drogą Krzyża. Wierny swej dewizie,
by zanim podejmie działalność
apostolską zastosować najpierw
środki nadprzyrodzone (modlitwę i
przebłaganie), uczynił kilka
imponujących postanowień, jeśli
chodzi o umartwienie wszystkich
zmysłów, zewnętrznych i
wewnętrznych. Nowa lista
umartwień, która uzupełniała tę,
którą poczynił w Segowii, pochodzi z
3 grudnia 1932 roku. Jest na niej
dziewięć postanowień,
zdecydowanych i konkretnych, a na
ich czele znajduje się jedno bardzo
krótkie: Nigdy się nie patrzeć![155]

Jest to wniosek z rozmyślań, jakie
prowadził szóstego dnia rekolekcji. 
Po co się patrzeć - pytał sam siebie - 
jeśli mój świat znajduje się w moim
wnętrzu?[156] Nie było to
lekceważenie, lecz wewnętrzne
ascetyczne postanowienie
ograniczenia przyjemności płynącej



z używania wzroku, ciekawości dla
nieograniczoności miłych oku
kształtów, wielości barw i wdzięku
bytów. Tą determinację, by w
żadnym wypadku nie zatrzymywać
wzroku na żadnej rzeczy można
zrozumieć - gdyż ma w sobie coś z
ofiary całopalnej – jeśli weźmiemy
pod uwagę pośpiech, z jakim źrenica
jego oka dążyła do odkrycia piękna
świata zewnętrznego, prześlizgując
się jednak się po nim, jak ręka po
aksamicie. Panie mój! - czytamy w
jednej z Katarzynek z 14 listopada
1932 - odnajduję wdzięk i piękno we
wszystkim, co widzę: zachowam mój
wzrok o każdej porze dla
Miłości[157]. Pozostałe cele tworzyły
szeroki i wymagający program
umartwień zmysłów cielesnych i
skłonności wewnętrznych.

***

Od chwili powstania Dzieło było
doskonale zarysowane[158], ale



istniała konieczność apostolskiego
wcielenia go w życie, poprzez
przyciąganie powołań i szerzenie
duchowości właściwej Opus Dei. Don
Josemaría dysponował w tym okresie
grupą kapłanów, grupą młodych
mężczyzn i dwiema lub trzema
kobietami, ludźmi przygotowanymi,
by odpowiedzieć na powołanie do
świętości pośród świata. Mógł liczyć
także na inne osoby znajdujące się
pod jego kierownictwem duchowym.
Od jakiegoś już czasu dostrzegał
potrzebę organizacji tego
apostolstwa osobistego, które
prowadził z tak różnymi osobami i
szukał sposobów na jego
ustrukturyzowanie. W myśl jednego
z pomysłów zamierzał stworzyć
stowarzyszenie dla studentów, pod
nazwą Pobożnej Unii Najświętszej
Maryi Panny od Nadziei (Pía Unión
de Santa María de La Esperanza)
[159]. Aż wreszcie w czwartek 6
października 1932 roku podczas
modlitwy w kaplicy Świętego Jana od



Krzyża, w czasie swoich rekolekcji w
klasztorze karmelitów bosych w
Segowii, odczuł wewnętrzne
natchnienie, by wezwać po raz
pierwszy trzech Archaniołów i trzech
Apostołów; świętego Michała,
świętego Gabriela i świętego Rafała;
świętego Piotra, świętego Pawła i
świętego Jana[160]. Od tej chwili
uznał ich za patronów różnych pól
działalności apostolskiej, które
składały się na Opus Dei.

Pod patronatem świętego Rafała
pozostała praca chrześcijańskiej
formacji młodzieży. Stąd miały
wywodzić się powołania do Opus
Dei, które znajdowałoby się pod
opieką świętego Michała, aby
formował je duchowo i w wymiarze
ludzkim. Natomiast ojcowie i matki
rodzin, którzy uczestniczyli w
przedsięwzięciach apostolskich albo
należeli do Dzieła, mieli mieć za
patrona świętego Gabriela.



Ostatecznie doszedł do przekonania,
że prowadzenie apostolstwa z
młodzieżą nie powinno
funkcjonować w postaci żadnego
stowarzyszenia, ale że będzie
prowadzone w formie prywatnej
akademii naukowej[161]. Jednak
wcześniej dokonała się zmiana w
życiu don Josemaríi, która chociaż na
pierwszy rzut oka ma niewiele
wspólnego z pracą świętego Rafała,
jest ściśle związana z początkiem
formacji studentów.

Po wytrwałej modlitwie do Pana -
czytamy w notatce sporządzonej 9
grudnia 1932 - znalazłem w sposób
opatrznościowy odpowiednie
mieszkanko, aby zamieszkać tam z
moją rodziną. Deo gratias. 
Poprosiłem o kredyt w „Korporacji”,
aby za nie zapłacić, jak za tamto
poprzednie, w ciągu roku. W ten
sposób mogę zmienić dom[162].



Mieszkanie to znajdowało się w
domu przy ulicy Martínez Campos
pod numerem 4, we frontowej części
po lewej stronie. Należność wynosiła
1380 peset rocznie, płacone w ratach
za każdy miesiąc z góry[163].
Mieszkanie to musiało być mieć dużo
zalet, skoro ks. Josemaría
zaintonował z tego powodu Deo
gratias. Po raz kolejny donia Dolores
musiała dokonać przeprowadzki.
Tym razem do przestronnego,
ustawnego mieszkania, gdyż na ulicy
Viriato nie było miejsca nawet na
postawienie krzeseł. Tam właśnie,
nie czekając na założenie akademii,
ks. Josemaría rozpoczął organizować
spotkania księży i studentów, tam
wygłaszał dla nich pogadanki
formacyjne.

Te 1380 peset, które musiał płacić
corocznie, nie upoważniają nas do
wysuwania przypuszczeń, że
polepszyła się sytuacja ekonomiczna
rodziny Escrivów. Wystarczy



przywołać wydarzenie, które miało
miejsce w kilka dni po podpisaniu
umowy wynajmu:

Wczoraj zepsuł się mój kieszonkowy
zegarek – opowiada don Josemaría. – 
Ta sytuacja była dla mnie kłopotliwa:
po pierwsze dlatego, że nie mam
innego zegarka, a poza tym mój
kapitał wynosi obecnie 75 centymów
[...]. W czasie rozmowy z Panem
podsunąłem Mu, by mój Anioł Stróż,
którego obdarzył większą liczbą
talentów niż wszystkich
zegarmistrzów świata, naprawił mój
zegarek. Wydawało mi się, że mnie
nie wysłuchał, ponieważ
bezskutecznie potrząsałem i pukałem
w zepsuty zegarek. Wtedy [...] padłem
na kolana i odmówiłem Ojcze nasz... i
zdrowaśkę, której, o ile pamiętam,
nawet nie skończyłem, ponieważ
chwyciłem znowu zegarek, dotknąłem
wskazówek i... zaczął chodzić.
Podziękowałem mojemu dobremu
Ojcu[164].



(Wydaje się, że nie chodziło o
wypadek wyjątkowy ani o czysty
przypadek. Jego Anioł Stróż
specjalizował się w mechanice: 
Zegarmistrz, tak będę go od dzisiaj
nazywał – pisze[165]. Aniołowi na
pewno nie brakowało pracy,
ponieważ minęło wiele miesięcy,
zanim don Josemaría był w stanie
zapłacić za naprawę zegarka).

Bieda – moja wielka pani, jak ją
nazywał – dominowała nad całym
jego życiem i towarzyszyła
początkom pracy świętego Rafała,
apostolstwa z młodzieżą. Umowa
najmu nosiła datę 10 listopada,
zobaczmy więc, jak don Josemaría
stał z pieniędzmi pod koniec
listopada.

Pewnego dnia pod drzwi jednej ze
szkół należących do Patronatu
Chorych został podrzucony
wizerunek Najświętszej Maryi Panny
uwalany błotem. Don Josemaría miał



w zwyczaju zbierać wyrzucone na
ulicy obrazki religijne, by je potem
palić w domu; jednak ten zabrał w
przekonaniu, że doszło tu do
zniewagi, że była to kartka z
katechizmu wyrwana z powodu
nienawiści. Dlatego – mówi w jednej
z Katarzynek – nie spaliłem biednego
obrazka – słabo wydrukowanego, na
kiepskim papierze i w dodatku
podartego – zachowałem go, oprawię
w ładne ramki, gdy tylko będę miał
pieniądze... i któż przekona mnie, że z
czasem nie będzie się oddawać czci
pełnej miłości i chęci
zadośćuczynienia „Najświętszej
Panience z Katechizmu”![166]

2 grudnia, na tydzień przed zapłatą
za wynajęcie nowego mieszkania, nie
mając pieniędzy nawet na to, by
kupić malutką ramkę do obrazka,
wyznaje swoje ewangeliczne
ubóstwo, bez skarg i zuchwałości:



Jestem – bardziej niż zwykle – bez
grosza przy duszy. Nasza bieda
(wielka moja pani – bieda) od lat jest
tak namacalna, jak ta, która dotyka
ulicznych żebraków. Żywi nas i ubiera
(bez żadnych zbytków, a nawet
czasem przy braku tego, co konieczne)
nasz Ojciec niebieski, tak samo jak
ubiera i żywi ptaki, jak mówi Święta
Ewangelia. Wcale mnie nie martwi,
wcale, wcale, ta sytuacja materialna.
Jesteśmy przyzwyczajeni żyć
cudami[167].

Otrzymał kredyt na wynajęcie
mieszkania i zdobył ramkę do
obrazka. W zamian za tę łaskę i dar
prosił Matkę Bożą, aby mu zdobyła
katechezę. Nie musiał długo prosić
Najświętszej Maryi Panny.

Don Josemaría dobrze znał
przedmieścia pomiędzy Tetuán de las
Victorias i Szpitalem Królewskim.
Skupiska lepianek, rzucone między
nędzne domki, tworzyły „La Ventilla”



lub „Przedmieście Sosen” – Barriada
de los Pinos[168]. W 1927 roku
Misjonarki Doktryny Chrześcijańskiej
(Misioneras de la Doctrina Cristiana)
wybudowały tam Kolegium Bożego
Odkupiciela, przeznaczone dla dzieci
tych biednych ludzi. Szkoła
znajdowała się w zagłębieniu terenu.
Podczas deszczu płynęła tamtędy
strumieniami woda z całej okolicy.

„Pewnego ranka, który
przypominam sobie bardzo dobrze –
opowiada siostra San Pablo –
ponieważ spadło dużo śniegu i
wszystko było całkiem białe,
zobaczyłyśmy z salonu naszego
zgromadzenia, który mieścił się na
wyższym piętrze, że zbliża się do
naszej szkoły dwu kapłanów w
sutannach i pelerynach. Było
wcześnie i wszystko wydawało się
jeszcze białe i czyste; później
wszystko zmieniło się w błoto. To był
don Josemaría w towarzystwie
innego księdza o imieniu Lino,



przyszli prosić o możliwość głoszenia
katechezy w szkole”[169]. Dzień, w
którym miała miejsce ta wizyta, był
to 17 stycznia, jak możemy
przeczytać w Zapiskach:

19 stycznia 1933 [...] Ostatniej
niedzieli byłem w Pinos Altos lub w
Los Pinos, gdzie znajduje się kolegium
prowadzone przez zakonnice, w
którym będziemy prowadzić od 22
stycznia katechezy. We wtorek,
pomimo wielkiej śnieżycy, poszliśmy,
ja i Lino, zobaczyć lokal i przywitać
się z siostrzyczkami, które mają
naprawdę dobrego ducha, oraz z ich
kapelanem. Dziwili się, że przyszliśmy
mimo takiej ilości śniegu: taką małą
rzeczą zyskaliśmy wsparcie
Pana[170].

Grupa naśladowców Josemaríi była
wówczas bardzo nieliczna. Jedni
wyjechali z Madrytu. Inni cierpieli 
choroby i nieszczęścia; inni zmęczyli
się podążaniem jego śladami,



ponieważ mieli bezwolną wolę[171]
W tych okolicznościach
opatrznościowym okazało się
pojawienie się studenta medycyny,
Juana Jímeneza Vargasa.
Kilkakrotnie rozmawiał on z don
Josemaríą. Podczas drugiego
spotkania, 4 stycznia 1933, ksiądz
roztoczył przed nim nadprzyrodzoną
wizję Dzieła. W ślad za tym
powołaniem poszło powołanie jego
kilku przyjaciół. Przyjaciele Juana
byli gorącymi patriotami,
uczestniczyli w aktach propagandy
politycznej, jakie zwykle miały
miejsce w niedziele, kiedy odbywały
się także katechezy. Coś musiało
wychłodzić od wewnątrz zapał tych
rozemocjonowanych aktywistów,
skoro postanowili, że bardziej ich
będzie brakować na katechezach niż
na mityngach politycznych. Termin
pierwszej wizyty na przedmieściu
Los Pinos został wyznaczony na 22
stycznia.



W międzyczasie don Josemaría
zaczął pracować nad duszami tych
studentów. W sobotę, 21 stycznia,
Juan pojawił się wraz z dwoma
przyjaciółmi na prowadzonym przez
don Josemaríę spotkaniu formacji
religijnej. Spotkanie miało miejsce w
przytułku przy Porta Caeli, w jednej z
sal, które udostępniły im zakonnice:

W ubiegłą sobotę z trzema
chłopakami w Porta Caeli zacząłem,
Bogu niech będą dzięki, pracę pod
patronatem Świętego Rafała i
Świętego Jana. Po pogadance
poprowadziłem wystawienie
Przenajświętszego Sakramentu i
udzieliłem im Błogosławieństwa.
Będziemy spotykać się w środy[172].

Na Juanie zrobiły wrażenie wiara i
pobożność, jakie towarzyszyły
gestom i modlitwom liturgicznym, „a
zwłaszcza sposób, w jaki [ksiądz]
trzymał monstrancję w rękach i
udzielał błogosławieństwa”[173]. W



wiele lat później kapłan tłumaczył,
którędy podążały jego myśli, kiedy
udzielał wówczas błogosławieństwa
Najświętszym Sakramentem:

Po zakończeniu wykładu poszedłem z
tymi chłopcami do kaplicy, wziąłem
Najświętszy Sakrament w
monstrancji, uniosłem i
pobłogosławiłem tych trzech.... i
zobaczyłem ich trzystu, trzysta
tysięcy, trzy miliony, trzy miliardy...
białych, czarnych, żółtych, wszystkich
ras, wszystkich odcieni skóry, jakie
może przynieść ze sobą miłość ludzka.
Nie byłem w stanie sobie tego
wyobrazić, ponieważ stało się to
rzeczywistością po upływie pół wieku.
Nie byłem w stanie sobie tego
wyobrazić, ponieważ Pan okazał się
być znacznie bardziej hojny[174].

***

Don Gabriel, kapelan Kolegium del
Arroyo zwykł odprawiać mszę o
godzinie jedenastej, dla wszystkich



uczestników katechezy. Studenci
przychodzili tam grupami z dzielnicy
Tetuán, aby tam spotkać się z don
Josemaríą i don Lino, którzy na
zmianę wygłaszali kazania. Po mszy
odbywały się lekcje katechizmu[175].

Samo pojawienie się w kolegium
Arroyo już było aktem odwagi, ze
względu na ewidentną wrogość
sąsiedztwa, o czym może świadczyć
barbarzyński atak na zakonnice, o
którym wspomina siostra San Pablo:
„4 maja 1933 roku do kolegium
wtargnęła grupa mężczyzn, którzy
rozlewali benzynę z zamiarem
podłożenia ognia, podczas gdy grupa
kobiet krzyczała: <<Żeby żadna nie
uszła z życiem. Jest ich osiem,
zabijcie je wszystkie>>. Na szczęście
na czas interweniowali policjanci,
dzięki czemu uniknęłyśmy
pożaru”[176].

Don Josemaría zajmował się także
prowadzeniem innych katechez,



ponieważ chodził często spowiadać i
wykładać katechizm chłopcom
mieszkającym w przytułku Porta
Caeli, gdzie zakonnice opiekujące się
tą placówką przekazały mu lokal na
spotkania ze studentami. Spośród tej
grupy studentów niektórzy byli
zapraszani na spotkania środowe,
także z nadzieją na nowe powołania,
już to dla pracy Świętego Gabriela
(ojcowie rodzin), już to dla pracy
Świętego Michała (powołania do
celibatu apostolskiego)[177].

Don Josemaría prowadził wówczas
prywatne lekcje katechezy dla
rodziny Sevilla. Rodzina ta składała
się z dzieci dwu owdowiałych braci,
którzy starali się zaradzić swojej
trudnej sytuacji rodzinnej, łącząc
wszystkie dzieci w jedno ognisko
domowe, którym opiekowała się ich
samotna siostra - María Pilar Sevilla.
W domu tym mieszkało czternaście
osób, wliczając w to służbę domową.
Ciotka Pilar uzgodniła z kapłanem, że



ten będzie prowadził lekcje religii, w
których uczestniczyć będzie czworo
czy pięcioro dzieci oraz służące. W
1932 i 1933 roku lekcje te odbywały
się „dwa razy w tygodniu, w środy i
soboty, między piątą a szóstą po
południu”[178]. Były one bardzo
ciekawe. Malcy siadali w kółeczku, a
don Josemaría kładł książkę na
niskim stole. Kiedy odwoływał się do
ilustracji, główki dzieci pochylały się
z ciekawością nad stronnicami
książki. Kiedy indziej mówił o
dzieciństwie Dzieciątka Jezus albo
opowiadał im anegdoty z czasów, gdy
sam był małym dzieckiem.
Audytorium nie mogło się pogodzić,
że lekcje kończą się tak szybko. –
„<<Księże Josemarío! Nie odchodź
jeszcze>> - to było zdanie, które
powtarzaliśmy za każdym razem”,
wspomina Severina, która
uczestniczyła w lekcjach wraz z
dziećmi i potem wstąpiła do zakonu
pod imieniem siostry Benity Casado –



„Dlaczego ksiądz się tak
spieszy?”[179].

Wspomniany wcześniej atak na
Kolegium del Arroyo nie był
wyjątkowym wydarzeniem. W 1933
roku zanotowano eskalację
przemocy na skutek wzmożonej
demagogii. Rewolucyjne powstanie
anarchistów, które było poprzedzone
przez strajki i akty terroryzmu,
zostało wyznaczone na 8 stycznia.
Tego dnia doszło do rozwinięcia
wszelkiego rodzaju działań o
charakterze rewolucyjnym.
Wybuchały bomby. Dochodziło do
wymiany ognia z siłami porządku
publicznego. Planowano atak na
niektóre koszary. Nie brakowało też
podpaleń, morderstw i zakłóceń
porządku wszelkiego rodzaju we
wszystkich miastach i miasteczkach
Hiszpanii. Znaczna liczba
anarchosyndykalistów została
zatrzymana w więzieniu Modelo, i
zamknięta w innych celach niż José



Antonio Palacios i jego koledzy, ale
wszyscy spotykali się na tym samym
dziedzińcu podczas spacerów i
ćwiczeń fizycznych.

Kiedy don Josemaria poszedł
odwiedzić młodych więźniów z
zatrzymanych podczas zajść w lecie,
buntowali się oni przeciw temu, by
znajdować się w jednym miejscu z
tymi ludźmi, tak wrogimi wobec
religii. Kapłan doradzał im szacunek
względem tych osób; najlepiej było z
miłością pokazywać im ich błędy i
traktować ich przyjaźnie. 
Przypomnijcie sobie katechizm. -
powtarzał im -Nauka Chrystusa jest
jasna: miłujcie tych ludzi, jak samych
siebie[180]. Nawet przyniósł im kilka
katechizmów do więzienia, aby mogli
sobie to powtórzyć. Po kilku dniach
spokojnego współżycia, wprowadzili
w czyn rady udzielone przez księdza.
Jak opowiada José Antonio:
„zorganizowaliśmy mecze piłkarskie,
w których grały drużyny w



mieszanych składach, jedni i drudzy
razem. Pamiętam, że ja stałem na
bramce, a moimi obrońcami było
dwu anarchosyndykalistów. Nigdy
nie grałem w meczu toczonym z
większą elegancją i mniejszą agresją
niż wówczas”[181].

6. Zorganizowana dezorganizacja

16 lutego 1933 mijał rok od
momentu, gdy usłyszał wewnętrzny
głos w rozmównicy Świętej Izabeli. 
Mój Boże - wołał don Josemaría,
przywołując to wspomnienie - jak
bardzo boli mnie to zdanie: miłość
wyraża się w czynach, a nie w
gadaniu![182] Wiedział, że dzięki
specjalnemu przywilejowi znajduje
się w rękach Boga, w stałej
modlitwie, trwającej dniem i nocą (z
daru tego mógł korzystać przez całe
życie), z wyjątkiem chwil, gdy Pan
nagle odbierał mu tę łaskę.
Doświadczał wówczas całego
bezwładu swej woli:



Są chwile - zanotował 24 listopada
1932 roku - w których - pozbawiony
tej jedności z Bogiem, dzięki której
trwałem w ciągłej modlitwie, nawet
podczas snu - czuję, jakbym mocował
się z Wolą Bożą. To moja słabość,
Panie i Ojcze mój, dobrze to wiesz:
kocham Krzyż, brak tylu rzeczy, które
cały świat uważa za niezbędne,
przeszkody, jakie napotyka realizacja
Dz. [Dzieła], moją małość i moją
nędzę duchową[183].

Czyż nie było Boskim szaleństwem
zamierzać podbicie całego świata bez
środków materialnych? I pisząc tę
Katarzynkę, rozglądał się po swoim
nieładnym pokoiku na ulicy Viriato,
który przywodził mu na myśl
miejsce, gdzie powstawał „Don
Kiszot” („Więzienie - powiada
Cervantes - gdzie wszelka niewygoda
ma swoją siedzibę i wszelkie
rozpaczliwe odgłosy mają swoje
mieszkanie”). Cóż on był wart, Panie?



Nic, w obliczu cudu, który oznacza ten
fakt: najnędzniejsze narzędzie i
grzesznik, planujący - z Twego
natchnienia - zdobycie całego świata
dla swego Boga, z tego cudownego
obserwatorium - pokoiku pewnego
ubogiego mieszkanka, gdzie wszelka
materialna niewygoda ma swoją
siedzibę. Fiat, adimpleatur*. Kocham
Twoją Wolę [...], pewien - jestem w
końcu Twoim dzieckiem - że Dz.
[Dzieło]powstanie wkrótce i zgodnie z
Twymi natchnieniami. Amen.
Amen[184].

Uznając siebie za niezasłużonego
wybrańca dla tego dzieła o Boskim
rozmachu notował, podczas
rekolekcji w Segowii:

Bóg mnie nie potrzebuje. Jest to
najdroższe miłosierdzie Jego Serca.
Beze mnie Dz. [Dzieło]pójdzie
naprzód, ponieważ należy do Niego i
znajdzie się inny, lub inni, tak samo



jak znalazł zastępców Heliego, Saula,
Judasza...[185]

Nagle pojawiła się przed nim inna
bardzo szczególna okazja, by okazać
absolutną wierność planom Bożym.
W dwa lata od chwili wybuchu
przemocy i prześladowań
skierowanych przeciw Kościołowi,
katolicy hiszpańscy zdobyli się na
reakcję. Don Ángel Herrera, do tej
pory redaktor naczelny pisma „El
Debate”, najbardziej wpływowego
dziennika katolickiego, zamierzał
stworzyć centrum formacji dla
kapłanów, skąd pochodziliby przyszli
konsyliariusze Hiszpańskiej Akcji
Katolickiej. Don Ángel był
przewodniczącym Akcji Katolickiej i
szukał kapłanów o odpowiednim
prestiżem, aby mogli pokierować
duszami. Don Pedro Cantero
powiedział mu o don Josemaríi,
któremu przewodniczący wyjawił
plany stworzenia Domu
Konsyliariusza. Zostawiając mu czas



do namysłu nad tą sprawą, umówił
się z nim ponownie 11 lutego. Don
Josemaría w następujący sposób
streścił ich rozmowę:

Pan Herrera zaproponował mi
prowadzenie duchowej formacji
kapłanów, wyselekcjonowanych przez
hiszpański episkopat i żyjących we
wspólnocie w Madrycie (w parafii
Vallecas), aby mogli tam otrzymać
wspomnianą formację oraz wiedzę
społeczną, którą miałby im wykładać
jakiś jezuita (nazwiska nie pamiętam).
Powiedziałem mu, że to stanowisko
nie jest przeznaczone dla mnie: nie
oznacza bowiem ukrycia się i
zniknięcia. Jak wielkie jest
miłosierdzie Boże, skoro składa w
moje ręce takie stanowisko! W moje
ręce, które nigdy nie przyjęły - mogę
rzec - nawet najskromniejszego
stanowiska kościelnego[186].

Herrera próbował go zatrzymać, ale
ksiądz Josemaría odmówił



świadczenia posługi niedającej się
pogodzić z całkowitym oddaniem
Dziełu:

Poprosił mnie, bym prowadził
rekolekcje dla młodych
propagandystów. Odmówiłem,
uznając, że nie mam wystarczającej
formacji i że zajęty jestem innymi
sprawami, które nie pozwalają mi
przyjąć tej propozycji [...]. upierał się
bardzo, że musimy jeszcze
porozmawiać[187].

Po powrocie do domu bardzo ogólnie
opowiadał o swoim spotkaniu,
zaznaczając, że ma nadzieję na jakąś
posadę w przyszłości. „Żeby ci dali
taką rzecz, która by służyła bardzo
dobrze wielu duszom, ale żeby też
była dochodowa” - zatroszczył się
jego brat Santiago[188].

Zdziwienie don Ángela było
prawdopodobnie znacznie większe
niż to, jakiego doznał don Pedro
Poveda w dniu, gdy ksiądz Josemaría



nie przyjął ofiarowywanego mu
stanowiska Honorowego Kapelana
Dworu Królewskiego. To stanowisko
w Akcji Katolickiej nie było zwykłym
tytułem honorowym, ale składało w
jego ręce kierownictwo duchowe
wybranej grupy dusz i stanowiło
wyraz uznania jego osobistych
darów przez hierarchię
hiszpańską[189].

***

Od chwili wypadków z sierpnia 1932
nadzór policyjny nad wszelkiego
typu spotkaniami stawał się coraz
ściślejszy. Teraz, gdy don Josemaría
zgromadził stabilną grupę młodych
ludzi, stawało się konieczne
uzyskanie jakiejś formy legalizacji
prowadzonej przezeń działalności
apostolskiej i formacyjnej. Najlepsza
byłaby akademia, zajmująca się
nauczaniem. Do tego wniosku
doszedł, jak już powiedzieliśmy, w
chwili, gdy odrzucił pomysł



powołania jakiejś formy bractwa
studenckiego[190]. Do tego czasu
Dzieło nie potrzebowało żadnej
formy prawnej. Jego dynamizm
apostolski odzwierciedlał
rzeczywistość życia i dlatego
założyciel Opus Dei nazwał je 
dezorganizacją zorganizowaną[191].

W jego apostolstwie uczestniczyli
ludzie różnego stanu, zawodu, wieku
lub różniący się innymi cechami
osobistymi. Między tymi osobami a
Dziełem nie istniał żaden związek
prawny, a jedynie obowiązki służby i
wierności, uznawane w sposób
dobrowolny, z własnej woli, jako
hojną odpowiedź na powołanie Boże.
Równocześnie przy tej dezorganizacji
istniały trzy prace apostolskie
znajdujące się pod patronatem
trzech archaniołów i pozostające
wzajemnie w łączności dzięki
duchowości Dzieła, której istotą było
uświęcanie pracy i apostolstwo



prowadzone poprzez wykonywanie
zawodu.

Ostatnie powołania ukazywały
zorganizowaną różnorodność
przedsięwzięcia prowadzonego
przez księdza Josemaríę. Juan
Jiménez Vargas, który poprosił o
przyjęcie do Dzieła 4 stycznia 1933
roku, był studentem. Jenaro Lázaro,
do którego powołanie przyszło w
przeddzień spotkania z
przewodniczącym Akcji Katolickiej,
był rzeźbiarzem; człowiekiem
dojrzałym, artystą, pracującym na
kolei. Trzecie powołanie w tym
okresie przyszło do księdza Josemaríi
11 lutego. Jego historia sięgała okresu
Patronatu Chorych, gdzie ówczesny
kapelan, siedząc w konfesjonale,
widział każdego ranka pewnego
młodego człowieka. Kłaniali się
sobie. Rozpoznawali się na ulicy, ale
nie podejmowali rozmowy. Trwał to,
dopóki ksiądz nie zdecydował się



uczynić następnego kroku, o czym
opowiada 25 III 1931 roku:

Dziś 25, w święto Zwiastowania
Najświętszej Maryi Panny, z całą moją
apostolską bezceremonialnością
(bezczelnością!), skierowałem się do
tego młodego człowieka, który co
dzień przystępuje do komunii świętej
w moim kościele, z wielką
pobożnością i skupieniem, i kiedy ten
skończył przyjmować Pana Jezusa,
powiedziałem mu: „Niech Pan
posłucha, czy byłby Pan łaskawy
prosić w pewnej intencji, która
przysporzy Bogu chwały?” „Tak,
ojcze” - odpowiedział i jeszcze mi
podziękował. Moim zamiarem było,
żeby on, tak żarliwy, został wybrany
przez Boga do bycia apostołem w Jego
Dziele. Już poprzednio, widząc go z
mego konfesjonału, powierzałem go
opiece jego Anioła Stróża[192].

W dwa lata później Anioł Stróż
spełnił swoją powinność wobec tego



dawnego studenta, który obecnie był
wykładowcą w Instytucie w Linares,
miasteczku w Andaluzji:

Pan, za pośrednictwem Anioła Stróża,
przyniósł nam, w dzień Niepokalanej
Panienki z Lourdes tego młodzieńca:
José Maríę Gonzalesa Barredo.
1933[193].

***

Dzieło wzrastało wewnętrznie, jeszcze
nie ujrzawszy światła dziennego, w
okresie kształtowania się[194]. Zanim
nie nadeszła godzina, by objawić się
światu, don Josemaría zajmował się
tym, by wzrastało braterstwo między
członkami Dzieła i by udzielać im
formacji apostolskiej. Ponad tą pracą,
prowadzoną w ukryciu i milczeniu,
jego nadprzyrodzony optymizm
roztaczał horyzonty na przyszłość,
jakby była ona już silnie w
przyszłości osadzona. We wszystkich
naszych domach, w bardzo
widocznym miejscu - napisał 23



sierpnia 1932 roku - umieszczony
zostanie werset z rozdziału 15
Świętego Jana: Hoc est praeceptum
meum ut diligatis invicem, sicut
dilexi vos* [195]. Czy w ogóle zdawał
on sobie wtedy sprawę, od kiedy
zaczną funkcjonować te domy?
Tymczasem, czy nie czuł pilnej
potrzeby spotykania się ze swymi
ludźmi we własnym gronie? I czy ta 
zorganizowana dezorganizacja nie
domagała się prowadzenia
rodzinnego życia?

Don Josemaría wynajął mieszkanie
przy ulicy Martínez Campos z tą
myślą, by nie wykorzystywać
cudzych domów do spotkań ze
studentami czy księżmi. Podczas gdy
oczekiwał na otwarcie wymarzonej
akademii, domowe ognisko donii
Dolores pełniło funkcję siedziby
Dzieła. Wieczorem 19 marca 1933
roku z odrobiną niecierpliwości
Escrivowie czekali na pojawienie się
młodych ludzi od księdza Josemaríi,



którzy mieli zjawić się u nich w
domu. Spotkanie odbyło się przy
rodzinnym podwieczorku, na którym
nie zabrakło ciast upieczonych przez
matkę don Norberta[196].

W ten sposób w mieszkaniu przy
ulicy Martínez Campos prowadzone
było intensywne apostolstwo,
chociaż rodzina Escrivów nie zawsze
dysponowała wystarczającymi
środkami materialnymi, by móc
godziwie podjąć całą grupę młodych
ludzi, zaproszonych przez don
Josemaríę. W domu donii Dolores
prowadzone były wykłady
formacyjne i kręgi studiów.
Organizowano tam ożywione
spotkania, którym przewodniczył
don Josemaría, który ich
uczestnikom, zanim się rozeszli,
czytał ewangelię z danego dnia z
wielkiego mszału i w kilku bardzo
osobistych słowach komentował w
sposób przenikliwy jej treść. „Ojciec -
mówi Juan J. Vargas, który był na



nich obecny - bardzo dogłębnie znał
Ewangelię i wiele modlił się z jej
pomocą[197]”.

Podczas tych spotkań można było
odczuć ciepło domowego ogniska.
Don Josemaría starał się, by
faktycznie rozumieli, co oznaczało
życie rodzinne w Dziele. „Jego matka
i rodzeństwo - mówi Jenaro Lázaro -
z radością mu w tym dążeniu
pomagali”. Bardzo często Escrivowie
zapraszali ich, by coś zjedli. Rys
pewnej elegancji domu, grzeczności i
uprzejmości, z jakimi Carmen i donia
Dolores podawały podwieczorki „nie
pozwalały zauważyć, na pierwszy
rzut oka, że podwieczorki te były dla
nich prawdziwym
wyrzeczeniem”[198]. (Jest to jednak
znacznie późniejsza refleksja Juana J.
Vargasa, który podobnie jak reszta
jego kolegów, zabijał głód kosztem
zapasów donii Dolores. Jeden z gości,
José Ramón Herrero Fontana,
usłyszał przy jakiejś okazji, jak



Santiago Escrivie, wtedy jeszcze
będącemu małym chłopcem,
wyrwały się wypowiedziane głośno,
nieśmiałe słowa niepokoju: „Chłopcy
Josemaríi znowu wszystko zjedzą”)
[199].

W mieszkaniu przy ulicy Martínez
Campos przyjmował także wielu
innych gości. W domu Pepe Romeo
spotkał pewnego dnia Ricardo
Fernándeza Vallespína, który miał
przed sobą jeszcze rok studiów na
wydziale architektury i który, aby się
utrzymać, udzielał korepetycji innym
studentom. Don Josemaría umówił
się z Ricardem na Martínez Campos,
gdzie też ten się zjawił w
wyznaczonym dniu, z duszą pełną
niepewności i przeczuciem, że
spotkanie to wywrze „wielki wpływ”
na jego życie. „Mówił mi o sprawach
mojej duszy” - wspomina, bardzo
ogólnikowo, ówczesny student. Na
pożegnanie kapłan podarował mu
książkę mówiącą o Męce Chrystusa,



na której pierwszej stronie umieścił
taką oto dedykację:

+ Madryt, 29 V 1933

Obyś poszukiwał Chrystusa

Obyś znalazł Chrystusa

Obyś ukochał Chrystusa[200].

W tym okresie musiał zacząć
nabierać bardziej realnych kształtów
wspomniany już projekt stworzenia
Akademii, która pozwoliłaby
rozwinąć działalność apostolską
wśród studentów, jak można wnosić
z rozmowy, jaką 14 czerwca odbył
don Josemaría z Manolem Sainzem
de Terreros. „Zatem o wpół do
siódmej - opowiada młody student -
poszedłem najspokojniej w świecie
na ulicę Martínez Campos 4, aby się
zobaczyć z <<tym księdzem, który
chciał ze mną rozmawiać o
Akademii>>. Nawet przez myśl mi
nie przeszło... to wszystko, co miało z



tego wyniknąć!” Pierwszym
wrażeniem, jakie zrobił na nim ten
kapłan, było pewne „przyciąganie,
szczególna sympatia, odczucie siły,
której jeszcze nigdy u nikogo nie
wyczułem, która zachęcała, by się
mu zwierzyć” - jak wspomina
Manolo[201]. Na skutek tego z wielką
radością otworzył przed nim swą
duszę, „nie ukrywając niczego”.

***

Częścią tego, co można by nazwać
„organizacją” Dzieła, było
sprawowanie pewnych praktyk życia
chrześcijańskiego. Poprzez
kierownictwo duchowe don
Josemaría kreślił podstawowy
program codziennych norm
pobożności, które w ciągu całego
dnia miały ożywiać życie modlitwą.
Były to medytacja, Msza Święta,
rachunki sumienia, lektura
Ewangelii oraz nawiedzenie
Najświętszego Sakramentu. Podobnie



członkowie Dzieła dodawali do tych
praktyk niektóre zwyczaje i
modlitwy, jak wspólne odmawianie 
Preces Dzieła, w których przy
pomocy krótkich modlitw
zaczerpniętych z liturgii Kościoła
oraz z Pisma Świętego prosili w
intencji potrzeb Opus Dei i jego
członków. Był to „pierwszy akt
oficjalny”, w jakim uczestniczyli już
w grudniu 1930 roku[202].

Ten plan życia nie stanowił po prostu
zwykłej listy pobożnych praktyk, ale
składał się na jedność życia,
łączącego właściwą dla
chrześcijanina ascetykę z
wykonywaniem swego zawodu.
Gdyż, na mocy szczególnego ducha
Opus Dei, dąży się do tego, by
działalność zawodowa jego członków
- która powinna być innym rodzajem
modlitwy – prowadziła do
apostolstwa. Aktywność apostolska
zaś wymaga wsparcia w
intensywnym życiu modlitewnym.



Tak więc do tych praktyk
ascetycznych, które zajmować miały
pewien określony czas, dodać trzeba
także inne (rachunki sumienia, akty
strzeliste, akty obecności Bożej,
zadośćuczynienia oraz rozważania
naszego synostwa Bożego), które
miały utrzymywać w stałym
pobudzeniu życie kontemplacyjne.

W lutym 1933 roku założyciel Opus
Dei uznał, że nadszedł moment, by
ujednolicić ten plan: Chcę obmyślić
plan życia, którym moglibyśmy żyć
wszyscy w Dziele - napisze 14 lutego - 
abyśmy mogli zobowiązać się, by go
wypełniać od tegorocznego święta
Naszego Ojca i Pana - świętego
Józefa[203].

W następnym miesiącu miał już
przygotowane „Normy
prowizoryczne”, które natychmiast
rozdał swoim naśladowcom.
Wcześniej oczywiście starał się
sprawdzić ich możliwość



przystosowania do rodzaju życia,
który prowadzili ludzie z Dzieła.
Niektóre z tych norm, jak na
przykład komentarz do Ewangelii
przed pójściem spać, były już
stosowane w praktyce, od kiedy don
Josemaría organizował spotkania ze
studentami w domu swej matki przy
Martínez Campos[204].

Waga tego wydarzenia nie polegała
na tym, że podobne normy stanowiły
jakąkolwiek nowość, ale w tym, że
mieli je praktykować członkowie
Dzieła, starając się żyć nimi w sposób
stały przez cały dzień, w harmonii z
wytrwałą pracą. Oznacza to, że mieli
utrzymywać jedność życia
kontemplacyjnego pośród wszelkiego
typu aktywności, co ułatwiałoby im
praktykowanie cnót, zarówno tych
teologalnych, jak i ludzkich
(szczerości, optymizmu, wierności,
radości, itd.).



* tertio (hiszp.) - w XVI-XVII w.
doborowy regiment hiszpańskiej
piechoty - przyp. tłum..

[1] Czcigodny Bernardino de
Obregón ufundował Szpital
Rekonwalescentów na ulicy
Fuencarral. Ze swym
doświadczeniem szpitalnym, które
zdobył w tym okresie, był w stanie
przekonać króla, by stworzyć Szpital
Ogólny (Hospital General),
zarządzanie którym chciał powierzyć
radzie osób wykształconych i
pobożnych pod przewodnictwem
ministra Trybunału Rady Kastylii.
Szpital utrzymywał się z darowizn,
legatów i jałmużny, a potem z
podatków ze Skarbu Królewskiego
oraz miasta Madrytu. Ta fundacja
królewska mogła liczyć na istotne
darowizny i zapisy Filipa II, Filipa III,
Filipa V, Ferdynanda VI (który
podarował jej arenę korridy w
Madrycie), Karola III i Ferdynanda
VII.



Szpital stanowił w swej epoce
prawdziwą rewolucję higieniczną i
był jednym z najlepszych szpitali w
ówczesnej Europie.

Filip II uczestniczył w uroczystym
pogrzebie brata Bernardino
Obregóna i zakończył jego proces
beatyfikacyjny.

Por. Memoria de la Excma.
Diputación de Madrid - Labor de seis
ańos: 1924-1929., Madrid 1929, s.
17-23 oraz Como yo os amé, Biuletyn
Kongregacji Świeckich św. Filipa Neri
(Braci Szpitalników), Madrid, 14
V1967, nr 1, s. 31-33.

[2] Prace zgodnie z planami Herrery,
sporządzonymi na zamówienie Filipa
II, zostały przerwane z powodu
skargi wniesionej przed Stolicę
Świętą, która pozostała
nierozpatrzona przez ponad 80 lat.
Budowa została wznowiona za
panowania Ferdynanda VI i



zakończona przez architektów
Karola III: Hermosillę i Sabatiniego.

Przy Wydziale Medycyny znajdował
się Szpital Kliniczny, który w 1931
roku zajął jedno skrzydło Szpitala
Ogólnego i został przekazany
państwu zgodnie z postanowieniami
Królewskiego Dekretu z 24 XII 1903 r.
(por. Memoria de la Excma.
Diputación de Madrid.... , s. 17).

Ta monumentalna budowla licząca
ponad 24 200 metrów
kwadratowych, miała kształt
prostokąta i przestronne galerie.
Dawniej mieściło się tutaj 2000 łóżek.
W latach 60-tych zaprzestano
użytkowania rozmaitych budynków
tego kompleksu. Obecnie część
dawnego budynku Szpitala Ogólnego
została odnowiona na potrzeby
Centrum Kultury Królowej Zofii.

[3] Apuntes, nr 731.

[4] Ibidem, nr 360.



[5] Por. El R. P. José María Escrivá de
Balaguer y la Congregación de
Hermanos Filipenses, w:„Como yo os
amé”, nr 32, Madrid, 1 X 1975, s. 5-6.
W tym artykule zostały przywołane
interesujące wiadomości na temat
wspomnień, jakie pozostawił po
sobie wśród filipinów kapelan
augustianek ze Świętej Izabeli, choć
są tam pewne nieścisłości w datach.

Między innymi można tam
przeczytać, że: „Nasz brat Antonio
Díazprzekazał mu informację o
naszym istnieniu i o naszej świętej
posłudze wśród chorych” (ibidem).
Zapis ten pozostaje w pełnej zgodzie
z tym, co znajdujemy w zapisce nr
360 Apuntes intimos. Nie ma też
sprzeczności między tą informacją a
treścią innego świadectwa. Dzięki
studentowi medycyny, Adolfo
Gómezowi Ruizowi don Josemaría
dowiedział się, w jakiej sytuacji
znajdował się ten szpital, i pomyślał
o współpracy ze Zgromadzeniem



Filipinów, by „mieć w ten sposób
wejście do szpitala, aby się
opiekować chorymi i używać
tamtejszej kaplicy do modlitwy” (José
Romeo, AGP, RHF, T-03809, s. 7-8).
Informacja otrzymana od Adolfo
Gómeza jest ewidentnie późniejsza
od tej pochodzącej od zakrystiana i
prawdopodobnie wcześniejsza od
pierwszej wizyty, jaką don Josemaría
złożył w szpitalu, a która miała
miejsce w dwa tygodnie później.

[6] Apuntes, nr 360.

[7] Por. ibidem, nr 381 i 383.
Zgromadzenie Świętego Filipa Neri
świeckich sług chorych Świętego
Szpitala Ogólnego w Madrycie
zostało założone w 1694 roku, a jego
pierwsze konstytucje zostały przyjęte
przez arcybiskupa Toledo w 1707, a
zmodyfikowane i powtórnie przyjęte
4 V 1745 r.

To zgromadzenie kontynuowało
działalność Braci Obregonów



Szpitalników i dysponowało jedną z
sal szpitala. Pod koniec XIX wieku
filipini zyskali zezwolenie na
zbudowanie kaplicy przylegającej do
ogrodów otaczających szpital.

Celem zgromadzenia było
świadczenie miłosierdzia chorym,
„kontemplując w każdym z nich
żywy wizerunek Chrystusa, z tą
myślą, że Jego Majestat zapewnia, że
jeśli się coś robi dla nich, to
otrzymuje to On sam, oddając nie
mniejszą nagrodę niż Jego wieczna
chwała” (Constituciones de la
Congregación de nuestro Padre y
Patriarca San Felipe Neri de Seglares,
Madrid 1899, s. 22).

Wewnętrzne władze stanowili brat
przełożony (Hermano Mayor) i Rada
Starszych (Junta de Ancianos). Bracia
należący do zgromadzenia przy
Szpitalu Ogólnym w Madrycie nie
byli wówczas liczni i wszyscy, będąc
świeckimi, w niektórych



przypadkach musieli porozumiewać
się z dwoma kapłanami, zwanymi
konsultorami.

W 1931 roku kapłani Świętego Filipa
Neri nie mieszkali w Madrycie. Dom,
w którym mieli siedzibę, znajdował
się w Alcalá de Henares. Z tego
powodu od pewnego czasu funkcję
konsultorów pełnili diecezjalni
kapłani z Madrytu. Por. Libros de
Actos de Juntas de Ancianos de la
Congregación, en su sede de la calle de
Antonio Arias, nr 17.

[8] Constituciones..., rozdz. 10, s. 22.

Filipini zajmowali się także
pochówkiem zmarłych i
rozdawnictwem ubrań i jedzenia
wśród chorych. Z tego powodu wśród
ludu znani byli powszechnie jako
„braciszkowie od zupy”.

[9] Apuntes, nr 647.



[10] José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 8.

[11] Nawet w napisanej z
optymizmem i zdrowym rozsądkiem 
Memoría de la Diputación Provincial
de Madrid...., wystarczy przeczytać
na temat problemów stwarzanych
przez brak łóżek w szpitalu, aby zdać
sobie sprawę z panujących tam
warunków (por. ibidem, s. 19). W 
Libros de Actas de Sesiones de la
Diputación de Madrid, za lata
1930-1932 (Biblioteka Deputacji
Madryckiej), można znaleźć opis
„nieszczęść”, o których wspomina
brat z kongregacji, Patricio González
de Canales, w liście do rektora
bazyliki San Miguel, z 18 VII 1967, w
AGP, RHF, D-15312. Pisze na
przykład, że codziennie uciekało ze
szpitala 10 albo 12 chorych, których
portierzy nie potrafili rozpoznać
„pośród tysięcy chorych
znajdujących się w szpitalu” (księga
95, k. 219 z 1931). A także o



polemikach, jakie wzbudziło
zastąpienie szarytek, które
zajmowały się szpitalem, przez
pielęgniarki, lub o zlekceważeniu
prośby chorych z niektórych sal, by
pozwolić kontynuować posługę
miłosierdzia braciom ze
Zgromadzenia Świętego Filipa Neri
(por. Libro 96, k. 75, 25 września
1932).

Założyciel Opus Dei mówił czasem o 
Szpitalu Ogólnym w Madrycie,
przepełnionym chorymi, ubożuchnym,
z chorymi wyrzuconymi na korytarz,
gdyż brakowało łóżek. Por. Gonzalo
Herranz, Sin miedo a la vida y sin
miedo a la muerte (w Memorias..., s.
139-140).

[12] Por. El R. P. José María Escrivá de
Balaguer y la Congregación de
Hermanos Filipenses, w: „Como yo os
amé”, op. cit., Madrid,1 X 1975, s. 5-6.

[13] José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 8; Jenaro Lázaro, AGP, RHF,



T-00310, s. 1; Álvaro del Portillo, Sum.
263.

[14] Apuntes, nr 433.

[15] Ibidem, nr 383 i 433.

[16] Ibidem, nr 609.

[17] Ibidem, nr 608.

[18] Ibidem, nr 609; por. Álvaro del
Portillo, Sum. 262 oraz Javier
Echevarría, Sum. 1961.

[19] José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 8; José Manuel Doménech, AGP,
RHF, T-00872.

[20] Constitucines..., s. 26.

[21] List z 15 X 1948, nr 192; Álvaro
del Portillo, Sum. 264; Javier
Echevarría, Sum. 1960; anegdota ta
została przywołana w Drodze, nr 626
(tłum. polskie J. Jarco).



[22] Por. Libros y Actas de Sesionesde
la Diputación de Madrid..., księga 96,
szczególnie k. 75, 135, 136, 147, 147v,
160v, i 162.

W Apuntes, nr 685 pisze don
Josemaría: Dnia 5 kwietnia 1932
roku: zeszłej niedzieli uczyniłem
profesję do Zgromadzenia Świętego
Filipa. Wiem, że się to spodobało
Panu.

Notatka ta dotyczy samej
uroczystości, ponieważ praktycznie
uczestniczył w działalności
kongregacji od 1931 roku (por.
ibidem, nr 622). Nie wiemy z całą
pewnością, jak środki podjęte przez
władze Szpitala Ogólnego,
kongregację św. Filipa Neri i jej braci
w 1933, gdyż nie chodziło o
zgromadzenie zakonne, lecz po
prostu o bractwo dobroczynne.

[23] Por. list Tomása Míngueza (Brata
Sekretarza) do księdza Josemaríi z 10
VI 1934 (oryginał w AGP, RHF,



D-15312). Wedle Konstytucji
kongregacja powinna mieć dwu
konsultorów, bez głosu co do spraw
zarządu bractwem. W zasadzie byli
to dwaj ojcowie filipini oratorianie
(por. „Como yo os amé”, 14 V 1967, s.
11-12). Skoro jednak klasztor
oratorian znajdował się z dala od
Madrytu i podróże były ryzykowne,
bardzo możliwe, że don Josemría
pełnił funkcję konsultora i prowadził
modlitwy w kaplicy w 1931 i 1932
roku. Można to wnioskować z tego,
co pisze brat Patricio: „O. Escrivá
nawiązał z nami kontakt i wkrótce
został wybrany konsultorem” (por. El
R. P. José María Escrivá de Balaguer y
la Congregación Hermanos Filipenses,
w: „Como yo os amé”, nr 32, Madrid,
1 X 1975, s. 5-6).

Sam ksiądz Josemaría nigdzie nie
potwierdza faktu, że był
konsultorem, ale rzeczywiście notuje
w jednej ze swoich Katarzynek (21 XI
1932), że o. Sánchez ma w swoim ręku



dokumenty dotyczące moich działań
w Kongregacji Świętego Filipa. Jestem
mu całkiem posłuszny (Apuntes, nr
871), a to, że znowu wspomina o 
sprawach szpitala (ibidem, nr 948),
pozwala sądzić, że gdy ponownie
funkcję konsultorów objęli filipini
oratorianie z Alcalá de Henares (por.
José Romeo, AGP, RHF, T-03809, s. 8),
prawdopodobnie pojawiły się różne
zdania odnośnie pracy w szpitalu, ze
względu na trudności, jakie czyniły
władze.

[24] Wspierają to przypuszczenie
dwie notatki z 1934 roku, które
mówią:

Niedziela: Święta Izabela - nauka lub
katecheza. Wieczorem: szpital.

Niedziela; rano, Szpital Ogólny
(Apuntes, nr 1794 i 1796).`

Zajęcia kongregacji odbywały się
wieczorami w Szpitalu Ogólnym.
Oznacza to, że kapelan Świętej



Izabeli zajmował się chorymi
niezależnie od godzin wizyt
filipinów.

[25] Na sesji Kortezów 22 marca 1932
roku, kiedy aprobowano budżet
resortu sprawiedliwości, świadczenia
kościelne zredukowano z 66 984 509
peset, które znajdowały się w
budżecie na rok 1931, do 29 457 427.
Ze świadczeń dla potrzeb kultu i
kleru korzystał diecezjalny personel
kościelny, czyli około 35 000 ludzi
(biskupi, kanonicy, proboszczowie,
wikarzy).

[26] Por. A. Valdés, Quincuagésimo
aniversario de la muerte de José
María Samoano Berdasco, „La nueva
España”, 15 VIII 1982.

[27] Por. J. Torres Gost, Medio siglo en
el hospital del Rey, Madrid 1975;
Álvaro del Portillo, Sum. 264. Wraz z
nadejściem republiki Szpital
Królewski (Hospital del Rey) został
przemianowany na Narodowy



Szpital (Hospital Nacional), chociaż
nadal był powszechnie znany pod
poprzednią nazwą.

[28] Apuntes, nr 541.

[29] Ibidem, nr 545. Tak zarządzał
tymi modlitwami boleści: Lino i dwaj
José María zajmują się każdy jednym
powołaniem. Prosiłem, aby
wykorzystali w tym celu przebłaganie
ze Szpitala Królewskiego (ibidem, nr
552). Tymi księżmi byli don Lino Vea
Murguía, don José María Somoano
oraz don José María Vegas.

[30] Apuntes, nr 685.

[31] Wydaje się, że jej sugestie
pochodzą od Boga. Zawsze miała
rację - dodaje (Apuntes, nr 640). W
tym samym miesiącu - marcu 1932 -
w dwa tygodnie po tym, jak poradził
się donii Dolores, zostały
zredukowane przynajmniej o połowę
wynagrodzenia Ministerstwa
Sprawiedliwości na cele kultu i kleru,



a wkrótce potem zostały zniesione
kapelanie.

[32] Engracia Echevarría, AGP, RHF,
T-04389, s. 1; por. także Isabel Martín
Rodríguez, Sum. 5774 oraz María
Sanz Zubiría, AGP, RHF, T-05138, s. 1.

[33] Por. Apuntes, nr 1003.

[34] Ibidem, nr 785.

[35] Por. ibidem, nr 789.

[36] Ibidem, nr 793.

[37] Ibidem, nr 785. Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 267 i Joaquín Alonso, 
Sum. 4615; por. C. M. Cejas, José
María Somoano en los comienzos del
Opus Dei, Rialp, Madrid 1995.

[38] Engracia Echevarría, AGP, RHF,
T-04389, s. 1.

„Wynagrodzenie, które istniało na
wszystkich stanowiskach
wymagających obecności kleru,



zostało zniesione. - wyjaśnia siostra
Engracia. - Dyrektor naszego szpitala,
dr Manuel Tapia był człowiekiem
wielkiego kalibru moralnego, bardzo
honorowym, szanowanym i
rozsądnym. Jednak niewiele wiedział
o obowiązkach chrześcijańskich. [...]
Zawsze zachowywał się bardzo
dobrze. Gdy zniesiono
wynagrodzenie dla kleru, zawołał
nas, abyśmy z naszego uposażenia,
jako pracowników szpitala, które
właśnie zostało podniesione,
wygospodarowały pewną kwotę na
pokrycie kosztów wynagrodzenia
kapłana, który zajmowałby się od
strony duchowej chorymi w szpitalu.
Tak też zrobiłam, ponieważ byłam
świadoma, że pacjenci mają prawo
otrzymywać sakramenty i konieczne
wsparcie duchowe” (ibidem). Dekret
Ministerstwa Spraw Wewnętrznych,
na mocy którego został rozwiązany
korpus kapelanów Dobroczynności
Ogólnej (Cuerpo de los Capellanes de
la Beneficiencia General) został



wydany 26 III 1932 (por. Boletín
Oficial del Obispado de Madrid –
Alcalá, 15 IV 1932, nr 1557, s. 149).

W artykule 3 tego dekretu zapisano:
„kiedy któryś z chorych [...] prosi,
aby uczestniczyć w aktach kultu
religijnego, bez względu na to, jaką
wyznaje religię, będzie wysłuchany,
jeśli istnieje po temu możliwość”. W
szpitalach ta możliwość nie istniała,
ponieważ oficjalne uposażenie było
zawsze niewystarczające.

[39] Por. Isabel Martín Rodríguez, 
Sum. 5776; María Jesús Sanz Zubiría,
AGP, RHF, T-05138, s. 2.

[40] María Jesús Sanz Zubiría, AGP,
RHF, T-05138, s. 2.

[41] Isabel Martín Rodríguez, Sum.
5776 i 5777.

[42] Engracia Echevarría, AGP, RHF,
T-04389, s. 2.



[43] Ibidem. „Było wówczas
powszechnie przyjęte, że księża nie
nosili sutanny. Ojciec nosił ją
zawsze” - wspomina José Romeo
Rivera. (José Romeo, AGP, RHF,
T-03809, s. 9). Juan Jiménez Vargas
opowiada, że „wielu kapłanów,
którzy nawet czuli się zdolni do
zdecydowanego i heroicznego
zachowania w razie zagrożenia,
chodziło jednak w stroju świeckim
[...]. Ojciec nigdy nie chodził po
świecku. Nawet więcej - nosił
pelerynę duchowną, która musiała
nawet jeszcze bardziej zwracać
uwagę niż płaszcz” (Juan Jiménez
Vargas, AGP, RHF, T-04152/1, s. 4).

[44] María Jesús Sanz Zubiría, AGP,
RHF, T-05138, s. 1.

[45] Braulia García Escobar, AGP,
RHF, T-04966, s. 1.

[46] Benilde García Escobar, AGP,
RHF, T-04965, s. 1.



[47] Braulia García Escobar, AGP,
RHF, T-04966, s. 3.

[48] Ibidem, s. 4.

[49] Apuntes, nr 1006. Jego towarzysz
Juan Jiménez Vargas, świadek tej
wizyty, opowiada: „Kiedy poznałem i
zacząłem spotykać się z założycielem
Opus Dei, ten często odwiedzał i
prowadził apostolstwo wśród
chorych w tych szpitalach. Pewnego
razu przypadkowo towarzyszyłem
mu, gdy niósł komunię bardzo ciężko
chorej w Szpitalu Królewskim, którą
po tym, jak udzielił jej komunii,
podtrzymywał na duchu i zachęcał
do godnego przyjęcia śmierci” (Juan
Jiménez Vargas, Sum. 6702).

[50] Apendyks XV.

[51] O niej to wspomina założyciel
Opus Dei w jednej z Katarzynek z 14
II 1934 (Apuntes, nr 1136); por. także
Natividad Gonzúlez Fortún, Sum.
5874.



[52] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 315
oraz Javier Echevarría, PR, s. 1590.
Naoczny świadek mówi o tym w ten
sposób: „Innym razem
towarzyszyłem założycielowi Opus
Dei do domu pewnej rodziny, w
pobliżu Plaza de España, gdzie
znajdowało się ciało młodzieńca,
któremu Sługa Boży udzielił
ostatniego namaszczenia i którego
ciało oblekł w całun w mojej
obecności” (Juan Jiménez Vargas, 
Sum. 6702).

[53] Pedro Cantero, AGP, RHF,
T-04391, s. 9.

* Jest to parafraza Ps 36,7: „Niesiesz,
o Panie, zbawienie ludziom i
zwierzętom!” – przyp. tłum..

[54] Apuntes, nr 1002.

[55] Tomás Canales, AGP, RHF,
T-02219.

[56] Ibidem.



[57] Medytacja z 19 III 1975.

[58] Apuntes, nr 563.

[59] AGP, P04 1974, II, s. 406.

[60] Ibidem. Anegdota ta została
przywołana w tekście Álvaro del
Portillo, Sum. 269; por. także Droga,
nr 208.

[61] Pequeño bosquejo de las virtudes
del celoso apóstol D. José M-a
Somoano (q.e.p.d.) por una enferma
del Hospital Nacional (rękopis Maríi
Ignacii Garcíi Escobar z 1932 w: AGP,
RHF, D-03381).

[62] Ibidem.

[63] Ibidem.

[64] Ibidem.

[65] Apuntes, nr 615 (25 II 1932).

[66] C 20, 14 VIII 1931.



[67] List Isidoro Zorzano do don
Josemaríi z 24 XII 1931 (oryginał:
AGP, IZL, D-1213, list nr 19).

[68] List z 2 III 1932, ibidem, nr 21.

[69] Medytacja z 19 III 1975.

[70] Apuntes, nr 354.

[71] Ibidem, nr 84.

[72] Ibidem, nr 186. Ten okrzyk: Bóg i
odwaga! powtarza się w notatkach z
następnych dni; por. ibidem, nr 190 i
224.

[73] Ibidem, nr 187.

[74] Ibidem, nr 197.

* Święto świętego Jana „przed bramą
latyńską” (łac.) - chodzi o święto
upamiętniające przekazywane przez
tradycję wydarzenie za czasów
cesarza Dioklecjana (81-96 n.e.), gdy
św. Jan Apostoł został skazany na
śmierć przez zanurzenie we



wrzącym oleju, lecz wyszedł z tej
kaźni bez szwanku. Przypadało 6
maja - przyp. tłum..

[75] Ibidem, nr 198.

[76] Ibidem, nr 997.

[77] Ibidem, nr 354.

[78] Ibidem, nr 963 (23 III 1933).

Braulia García Escobar poznała
pierwsze kobiety z Dzieła, ponieważ
przychodziły odwiedzać jej siostrę w
Szpitalu Królewskim: „Moja siostra
María Ignacia - opowiada Braulia -
znajdowała się pod cudowną opieką
duchową Ojca. Przychodziły, żeby ją
zobaczyć i dotrzymać jej
towarzystwa także inne dziewczyny;
niektóre z nich należały do Dzieła.
Jedna z nich nazywała się Modesta
Cabeza i była prostą dziewczyną,
której kierownictwo duchowe
sprawował don Lino. Ojciec prosił ją,



by modliła się w konkretnych
intencjach [...].

Do Szpitala Królewskiego
przychodziła także dotrzymać
towarzystwa mojej siostrze także
Carmen Cuervo Radigales, która
mieszkała w internacie kolegium
Wniebowzięcia Najświętszej Maryi
Panny przy Królewskim Patronacie
Świętej Izabeli. Była delegatem
pracowników (Delegada de Trabajo),
co było wówczas rzeczą niezwykłą,
gdyż w tych czasach trudno było
zrozumieć, że kobieta może pełnić
jakąś funkcję publiczną.

Ostatnia, którą pamiętam, była
Hermógenes, urzędniczka jednego z
banków, o ile sobie dobrze
przypominam” (Braulia García
Escobar, AGP, RHF, T-04966, s. 2-3;
Ramona Sánchez, AGP, RHF, T-05828,
s. 2).

[79] C 18, 5 V 1931.



[80] Apuntes, nr 1072.

[81] Aneks XV.

[82] Aneks XIV.

[83] Ibidem. Z materialnego punktu
widzenia przyjście Luisa Gordona do
Dzieła przyniosło ogromne wsparcie
dla inicjatyw apostolskich. Założyciel
Opus Dei komentował, że śmierć
Gordona miała charakter
opatrznościowy. Opus Dei nadal
wzrastało w zupełnej biedzie, bez
środków materialnych. Było ważne,
by Dzieło narodziło się biedne, jak
sam Jezus w Betlejem (Álvaro del
Portillo, Sum. 1220).

[84] Medytacja z 2 X 1962; por. List z
14 IX 1951, nr 4.

[85] Apuntes, nr 1756.

[86] Jenaro Lázaro, AGP, RHF,
T-00310, s. 1.

[87] Apuntes, nr 541.



[88] Pequeño bosquejo…, w: AGP, RHF,
D-03381.

[89] Pedro Cantero, AGP, RHF,
T-04391, s. 3-4.

[90] Ibidem, s. 5.

[91] 14 sierpnia 1931 roku założyciel
Opus Dei pisze do Isidoro Zorzano: 
Wczoraj postanowiłem opowiedzieć o
naszej wielkiej tajemnicy kolejnej
osobie… Proszę Cię o szczególną
modlitwę i jakieś niewielkie
umartwienie, dobrowolne. Tym razem
całą sprawę musimy załatwić między
nami: tylko Ty i ja, nie proszę nikogo
innego o modlitwy ani o umartwienia.
To od nas zależeć będzie to, czy
poruszymy Serce naszego Króla… To
powołanie, jeśli Bóg je ześle, zrodzi się
dzięki Tobie, dzięki Twoim stosownym
i niestosownym prośbom. Już możesz
w tych dniach podkręcić śrubę Twego
życia wewnętrznego, aby później nie
osłabnąć… (C 20, 14 VIII 1931).



W liście z 26 sierpnia 1931,
skierowanym do ludzi z Dzieła,
Isidoro odpowiada na prośby:
„Wzmogłem modlitwy, a ponieważ
nie brakuje mi trudności w ciągu
dnia, mam wiele rzeczy, by
ofiarować Mu jako przebłaganie […].
Wszystko to, aby nasze
przedsięwzięcie doczekało się
szczęśliwego zakończenia” (List
Isidoro Zorzano do założyciela Opus
Dei, z 26 sierpnia 1931; oryginał w:
AGP, IZL, D-1213, n. 16); por. także 
Apuntes, nr 231, 362, 365 i 591.

[92] Ibidem, nr 613.

[93] Ksiądz Lino Vea Murguía Bru
urodził się w Madrycie w 1901 roku i
uzyskał święcenia kapłańskie w
1926. W 1927 został kapelanem
Patronatu Chorych, od 1930 był
pierwszym kapelanem Służebnic
Najświętszego Serca. 15 albo 16
sierpnia 1936 został zamordowany w
Madrycie (por. teczka osobowa w



Archiwum Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madrid-Alcalá).

Jak już widzieliśmy, don Norberto, od
kiedy don Josemaría przeczytał mu
swoje karteczki z zapisanymi
Katarzynkami, uznał się za
włączonego do Dzieła. W przypadku
don Lino don Norberto zadziałał bez
konsultacji z założycielem Opus Dei,
przyciągając go do Dzieła na własną
rękę (por. Apuntes, nr 354 i 412).

[94] Por. Pedro Cantero, AGP, RHF,
T-04391, s. 9.

[95] Pequeño bosquejo..., w: AGP, RHF,
D-03381.

[96] Aneks XIII.

[97] Apuntes, nr 834.

Don Sebastián Cirac, który przez
jakiś czas korzystał z kierownictwa
duchowego don Josemaríi, urodził się
w Caspe (por. Saragossa) w 1903 i



zyskał święcenia w 1928. W 1932
został kanonikiem w Cuence. W 1934
wyprowadził się do Niemiec, a w
1940 uzyskał w drodze konkursu
katedrę filologii greckiej na
Uniwersytecie w Barcelonie. Zmarł w
1970.

[98] Don José María Vegas Pérez
urodził się w 1902 roku w Madrycie i
zyskał święcenia kapłańskie
prezbiteriatu w 1927. W 1928
przypisany do parafii świętego
Marcina potem został kapelanem w
kaplicy Santissimo Cristo de San
Ginés. W 1935 został rektorem Cerro
de los Ángeles. 27 listopada 1936
roku zginął zamordowany w
Paracuellos del Jarama [podczas
hiszpańskiej wojny domowej miejsce
masowych egzekucji prawdziwych i
domniemanych przeciwników
Republiki z Madrytu - przyp. tłum.].
(por. teczka osobowa w Archiwum
Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madryt-Álcala).



[99] List Isidoro Zorzano do don
Josemaríi z 5 IX 1930 (oryginał w:
AGP, IZL, D-1213, n. 7).

[100] Ibidem, z 14 IX 1930 (oryginał
w AGP, IZL, D-1213, nr 8).

[101] Apuntes, nr 381.

[102] C 22, 10 XI 1931.

[103] Ibidem, nr 602; Carmen Cuervo
– tak nazywała się kobieta, którą
przygotował Jezus dla Dz. B. [Dzieła
Bożego], por. także nr 1872.

[104] Por. Apuntes, nr 693. W tej
Katarzynce, która została napisana w
poniedziałek rano, 11 kwietnia 1932
roku, z okazji pierwszego powołania
przebłagalnego, notuje: Bogu niech
będą dzięki. Dziś podczas naszego
cotygodniowego spotkania,
zaproponuję moim braciom
kapłanom, byśmy odmówiliTe Deum.

[105] Por. ibidem, nr 434.



[106] Ibidem, nr 931.

[107] Ibidem, nr 1136.

[108] Por. ibidem, nr 381.

Nadal pracuję z chłopakami –
wyjaśnia w innej Katarzynce – 
chociaż nie przestałem odczuwać
potrzeby poszukiwania dusz wśród
kobiet (ibidem, nr 1872). 
Prowadziłem pracę w środowisku
żeńskim [...], ale nie znajdowałem
osób, które wydawały mi się
odpowiednie (ibidem, nr 381).

[109] C 28, 8 IV 1932.

[110] Por. Apuntes, nr 691 z 10
kwietnia, gdzie mówi się: W tych
dniach przygotowuję dziewczynki z
Kolegium Świętej Izabeli do Pierwszej
Komunii Św.

[111] Ibidem, nr 402.

[112] Ibidem, nr 710.



[113] C 28, 8 IV 1932.

[114] Apuntes, nr 748.

[115] Możliwe, że rodzina Escrivów
przechodziła jakieś trudności, które
niepokoiły don Josemaríę. Por. C 30,
7 VI 1932 i nast..

[116] José Manuel Doménech, AGP,
RHF, T-000872.

Historia II Republiki Hiszpańskiej
była bardzo burzliwa. Latem 1932
roku trwały niepokoje publiczne,
zamachy kryminalne na ludzi i
kościoły, napięcia patriotyczne z
powodu dążeń Katalończyków do
autonomii oraz działalności ruchów
separatystycznych, do czego
należałoby dodać bezrobocie i
trudną sytuację ekonomiczną kraju.

W tych okolicznościach zawiązuje się
sprzysiężenie grup
monarchistycznych, z udziałem
niektórych oficerów



niezadowolonych z reform w armii,
dokonanych przez rząd
republikański.

Data powstania została wyznaczona
na 4.00 rano 10 sierpnia. Plan
zakładał wystąpienia zbrojne w
Madrycie i Sewilli. Nie było ono
jednak ani dobrze przygotowane, ani
nie cieszyło się masowym
poparciem. Ponadto rząd od lipca
wiedział o istnieniu spisku.

10 sierpnia wystąpił gen. Sanjurjo w
Sevilli, ale nie przyłączyły się do
niego garnizony innych większych
miast. Jeśli chodzi o powstanie w
Madrycie, zostało ono łatwo i szybko
stłumione.

[117] Apuntes, nr 800.

[118] Ibidem, nr 814.

[119] José Antonio Palacios, AGP,
RHF, T-02750, s. 1.



[120] Ibidem, s. 3.

* Święta Matko i Niepokalana
Dziewico, Królowo Świata, wstaw się
za Hiszpanami u Pana (łac.) - przyp.
tłum..

[121] José Manuel Doménech, AGP,
RHF, T-00872.

[122] Ibidem. Poza karami
nałożonymi na powstańców
wojskowych i cywilnych,
wywłaszczeniu posiadłości wiejskich
tych, którzy spiskowali przeciw
reżimowi, albo przypuszczano, że
wspierali spiskowców, nałożone
zostały także inne sankcje, jak np.
deportacja do Villa Cisneros, na
dawnej Saharze hiszpańskiej, 145
osób podejrzanych, wśród których
znajdował się także José Manuel
Doménech. Transporty więźniów
przejeżdżały z Madrytu do Kadyksu,
skąd statkiem przetransportowano
ich do Afryki 22 września 1932.
Innych podejrzanych lub przypadki



wątpliwe pozostawiono w
charakterze więźniów politycznych
w więzieniu Modelo w Madrycie.

[123] Apuntes, nr 746.

[124] Apuntes, nr 838. 12 września
1932 don Josemaría udał się do
klasztoru karmelitów w Madrycie,
aby wnieść podanie, by zostać
przyjętym do Trzeciego Zakonu
Karmelitów Bosych. Dwie sprawy
(poza Miłością) popychają mnie do
tego, by zostać tercjarzem
karmelitańskim: bardziej zobowiązać
moją Niepokalaną Matkę, zwłaszcza
teraz, gdy jestem słabszy niż
kiedykolwiek oraz udzielać wsparcia
„moim dobrym przyjaciółkom -
świętym duszom czyśćcowym”
(ibidem, nr 823). Data jego przyjęcia
do Trzeciego Zakonu znajduje się na
odpowiedzi na jego podanie,
nastąpiło 2 października 1932 (por.
ibidem, nr 838).



* W bojaźni Pańskiej niech będzie
twoja radość. - Syr. 9, 23 (16) - przyp.
tłum..

[125] Ibidem, nr 1635-1636; por. Jesús
Alvarez Gazapo, Sum. 4347; Giovanni
Udaondo, Sum. 5080.

[126] Por. Apuntes, nr 1634.

[127] Por. ibidem, nr 1637.

*** O Panie, jestem Twój, zbawmnie!
Nie pozwól, bym kiedykolwiek
oddalił się od Ciebie! (łac.) - przyp.
tłum..

[128] Ibidem, nr 1637-1640.

* 1) Przybądź Duchu Święty. 2)
Święty Michale, módl się za nami.
Święty Gabrielu, módl się za nami.
Święty Rafale, módl się za nami. 3) W
imię Ojca i Syna i DuchaŚwiętego.
Amen. 4) Święta Maryjo, Stolico
Mądrości, módl się za nami.(łac.) -
przyp. tłum..



[129] Ibidem, nr 1642.

[130] Instrukcja z 8 XII 1941, nr 9. Na
temat Archaniołów, Patronów Dzieła
por. ibidem, przypis1211; Javier
Echevarría, Sum. 2645; Mario
Lantini, Sum. 3587; Joaquín Alonso, 
Sum. 4616; Carmen Ramos, Sum.
7361.

* XV-wieczny zamek w Segowii
wzniesiony przez Jana II
Kastylijskiego na miejscu dawnej
arabskiej budowli, jeden z
najbardziej znanych zabytków
Hiszpanii - przyp. tłum..

[131] Apuntes, nr 1644, 1646, 1648.

[132] Ibidem, nr 1655.

[133] Por. ibidem, nr 1658.

[134] Por. ibidem, nr 1660.

[135] Ibidem, nr 1661.



[136] Założyciel Opus Dei precyzuje
to w ten sposób: Ojciec Sánchez wiele
razy dał mi odczuć (chociaż nie
powiedział mi tego wprost), że jest on
kierownikiem mojej duszy, a nie
kierownikiem Dz. B. [Dzieła Bożego].
Rozumiem, z całą oczywistością, że
tak powinno być (ibidem, nr 565). Tę
myśl powtarza także w innej
Katarzynce: Już powiedziałem przy
innej okazji: o. Sánchez jest
kierownikiem mojej duszy, ale nie
kierownikiem Dzieła. Dlatego też jego
opinia jest godna szacunku; nawet
więcej: zawsze jestem skłonny
przychylić się do niej, ale wiem, że nie
mam obowiązku się jej
podporządkować (ibidem, nr 784). O
ojcu Sánchezie napisze w jednym z
listów z 1947 r.: Nie miał nic
wspólnego z Dziełem, ponieważ w
żadnym wypadku nie pozwalałem mu
na interwencje lub wyrażanie opinii
na ten temat. Dzięki jasnemu światłu
od Boga zrozumiałem, że nie mogłem
ustąpić lub tolerować, by inni



wykonywali to, o co Bóg mnie
poprosił (List z 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 20).

[137] I wyjawiał przyczyny, które
skłoniły go do takiego postępowania:
z tego powodu, że czuł się w sposób
nadprzyrodzony popychany do tego,
ponieważ tego wymaga życie
dziecięctwem Bożym i ponieważ w
ten sposób nigdy nie stanie się
możliwe, bym się oszukiwał (Apuntes,
nr 560). W chwilach zwątpienia,
niepokoju albo gdy trzeba było
podjąć jakąś decyzję, która miała
wpływ na jego duszę, zawsze
konsultował to ze swoim
kierownikiem.

Od razu udałem się do mego o.
Sáncheza, aby opowiedzieć mu o
stanie mojej duszy - notuje 12 maja
1932 roku (ibidem, nr 719). 
Poszedłem do o. Sáncheza, wyjawiłem
mu stan mojej duszy; dziś cierpiałem i



wczoraj także. Mój ojciec Sánchez był
bardzo ojcowski (ibidem, nr 744).

[138] Ibidem, nr 708.

* Będę służył! (łac.) -przyp. tłum..

[139] Ibidem, nr 701.

[140] Ibidem, nr 702.

[141] Ibidem, nr 702.

[142] W jednej z Katarzynek z
listopada 1931 opowiada nam o tych
przypadkach. Poszedł na Chamartín,
aby zobaczyć się z ojcem Sánchezem:
Po dłuższym oczekiwaniu, zszedł jakiś
chłopak, oschle mówiąc mi: „Ojciec,
powiedział, że jest bardzo zajęty.” - W
takim razie nie mogę się z nim
widzieć? - zapytałem. „Oczywiście, że
nie” - odpowiedział mi ten młodzian.

Jakby we mnie piorun strzelił. Od razu
ofiarowałem to Panu Jezusowi i
pomimo nawrotu pychy próbowałem
w myśli powtarzać: „Ojciec Sánchez



ma zbyt wiele cierpliwości dla mnie!
Jestem namolny. Poza tym, gdyby nie
miał nawet wielu zajęć, to te
upokorzenia zrobią ci bardzo dobrze,
José María” (Apuntes, nr 379; por.
także nr 1757).

Przy jakiejś okazji, kiedy don
Josemaría został zaproszony na
obiad w Domu generalnym jezuitów
w Rzymie, kiedy dzielił się tymi
wspomnieniami, brat jezuita, który
służył do stołu wtrącił się nagle w
rozmowę ze słowami: „Dobrze to
pamiętam, ponieważ na mnie
trafiało nieraz chodzić i mówić
księdzu, że o. Valentín Sánchez nie
może księdza przyjąć” (Javier
Echevarría, Sum. 2063).

[143]Por. Apuntes, nr 1757.

[144] Ibidem, nr 1661. - Na temat
darów jego kierownika duchowego i
traktowania przez ojca Sáncheza,
założyciel Opus Dei pisze: Jakąż łaskę



zyskał od Pana, by kierować! (C 20, 14
VIII 1931).

A w liście z 29 XII 1947/14 II 1966: 
Zajmował się mną tak, jak powinien
zajmować się dobry kapłan:
wielokrotnie traktował mnie surowo i
błogosławię tę jego surowość (List z
29 XII 1947/ 14 II 1966, nr 20).

W notatkach zredagowanych w
trakcie rekolekcji z 1934 roku w celu,
by przeczytał je o. Sánchez, napisał: 
Zainteresowanie, jakie okazywał
Wasza Wielebność Dziełu Bożemu i
mojej duszy, przepełnia mnie
wdzięcznością. Dlatego, mój ojcze,
bardzo księdza kocham w Jezusie
Chrystusie: każdego dnia polecam
ojca w mojej modlitwie i każdego dnia
dwukrotnie powtarzam tę modlitwę
intra missam [podczas Mszy (łac.) –
przyp. tłum.](Apuntes, nr 1791).

[145] Ibidem, nr 1665. W tym okresie
zintensyfikowały się furia i ataki
diabła. Założyciel Opus Dei nie



wspomina więcej na ten temat ani
nie podaje więcej szczegółów. Por.
także: ibidem, nr 719, 720, 721, 739 i
743.

[146] Ibidem, nr 1676. Możliwe, że w
czerwcu 1932 roku rozmawiał na ten
temat z Pou de Foxą w Saragossie,
który prawdopodobnie zachęcał go
do tych studiów (por. C 28, 8 IV 1932
oraz Apuntes, nr 780).

[147] Ibidem, nr 1678.

Kluczowym problemem było jego
ubóstwo, które już raz uniemożliwiło
mu staranie się o doktorat z teologii
po zakończeniu studiów na
Uniwersytecie Papieskim w
Saragossie:

Nie mam pieniędzy. To pociąga za
sobą podwójną konsekwencję: a) że
muszę - nieraz ponad siły -
pracować,aby utrzymać mój dom, i
nie mam ani czasu, ani nastroju do
pracy bezpośrednio nad tymi



doktoratami oraz b) że, nawet
gdybym miał czas, nie mając
pieniędzy, nie mógłbym podjąć prac
akademickich (ibidem, nr 1676).

[148] Ibidem, nr 1680-1681.

[149] Ibidem, nr 1679.

[150] Ibidem, nr 1686.

[151] Por. ibidem, nr 1688.

[152] Ibidem, nr 1689.

[153] Ibidem, nr 1699.

[154] Ibidem, nr 1695.

[155] Ibidem, nr 1702. Oto pozostałe
z nich: [...]

2) Nie zadawać pytań z ciekawości;

3) Nie siadać, z wyjątkiem sytuacji,
kiedy jest to konieczne, a siedzieć
zawsze na krześle, nie opierając się;

4) Nie jeść w ogóle słodyczy;



5) Nie pić innej wody niż tej z ablucji
[chodzi o czynność w czasie Mszy
Świętej – przyp. tłum.];

6) Od obiadu lub posiłku w ciągu dnia
nie jeść chleba;

7) Nie wydawać nawet pięciu
centymów, jeśli na moim miejscu
biedny żebrak nie mógłby ich wydać;

8) Nie skarżyć się nigdy nikomu z
żadnego powodu, chyba że w
poszukiwaniu kierownictwa;

9) Nie chwalić i nie krytykować.

Deo omnis gloria! Będę czytać te
notatki każdej niedzieli.

[156] Ibidem, nr 1658.

[157] Ibidem, nr 870. Przez całe życie
walczył, umartwiając się nawet w
sprawach godziwych, aby pilnować
wzroku, jak pokazuje pewna
osobliwa anegdota, dotycząca
wydarzeń z końca roku 1931. Don



Josemría przyjaźnił się z markizami
de Guevara (markiz Floro Rodríguez
Casanova był bratem donii Luz,
założycielki Patronatu Chorych)
Pewnego dnia znalazł się w domu
markiza, chcąc znaleźć pracę dla
pewnego młodego artysty, który jej
potrzebował i zapytał, czy gospodarz
nie jest w stanie dać mu zajęcia.
Markiza chętnie przystała, by
namalował on jej portret. Malarz
więc pojawił się, markiza pozowała
mu, a następnie użyczyła stroju, aby
mógł dokończyć pracy w swoim
studiu. Po paru dniach malarz
przyszedł do don Josemaríi. Był w
kłopocie. Potrzebował wiedzieć,
jakiego koloru oczy ma markiza.
Ksiądz wyznał, że nie ma pojęcia,
lecz na wszystko znajdzie się rada -
jeszcze w tym tygodniu uda się na
obiad do markizów i dowie się.

Nadszedł dzień, na który został
zaproszony i przy stole otwarcie
opowiedział treść swej rozmowy z



malarzem i o trudności, w jakiej ten
się znalazł:

- Niech więc ojciec na mnie spojrzy;
mam wspaniałe zielone oczy! -
zawołała markiza. – O święta
naiwności! Teraz tym bardziej będę
się starał na nie nie patrzeć -
odpowiedział ksiądz (por. Apuntes,
nr 181, 356, 450 i 462 oraz AGP, P04
1974, II , 510).

[158] 2 października 1928 roku, jak
pisze założyciel Opus Dei, całe
przedsięwzięcie zostało zarysowane,
za czym powinna pójść jego
realizacja, poprzez wskazanie
własnej duchowości Opus Dei i
rozwinięcia jego działalności
apostolskich, to znaczy, że ten biedny
ksiądz będzie stale opisywał i
doprecyzowywał Dzieło (ibidem, nr
475; por. przypis 391).

[159] Działo się to jeszcze przed jego
rekolekcjami w Segowii (Pobożna
Unia albo coś podobnego, ibidem, nr



772). Z ojcem Postiusem don
Josemaría konsultował możliwość
stworzenia w tym okresie
stowarzyszenia dla młodzieży
studenckiej (por. Apuntes, nr 769, 7
VII 1932). Pomysł Pobożnej Unii
został odrzucony dość szybko. 29
września 1932 zanotował: Dziś
spotkałem się z ojcem Postiusem.
Doradził mi, by nie powoływać
stowarzyszenia studenckiego.
Prowadzić działalność, nie powołując
stowarzyszenia: otwierając np. jakąś
akademię. Tak samo i ja myślałem.
(ibidem, nr 837).

[160] Instrukcja z 8 XII 1941, nr 9;
por. także Apuntes, nr 1642.

W dwa dni później, w sobotę,
napisze: - Odmówiłem Preces Dz. B.
[Dzieła Bożego], wzywając Świętych
Archaniołów, naszych Patronów: św.
Michała, św. Gabriela i św. Rafała....
Jakąż mam pewność, że to potrójne
wezwanie do osób tak ważnych w



Królestwie Niebieskim musi być - jest
– bardzo miłe Bogu w Trójcy
Jedynemu, i jest w stanie przyspieszyć
godzinę Dzieła! (Apuntes, nr 1653).

Wezwanie tych archaniołów i
apostołów oraz poszukiwanie ich
wstawiennictwa w godzinie
prowadzenia apostolstwa pochodzi z
czasów wcześniejszych. Tak na
przykład, w dzień św. Jana
Ewangelisty (27 grudnia 1930),
powierzył się apostołowi i otrzymał
od niego łaskę (por. ibidem, nr 140).
14 stycznia 1931 pytał w swojej
Katarzynce: Święty Jan - nasz Patron?
(ibidem, nr 152).

W kolejnej Katarzynce z 8 maja 1931
roku, święta „przyjścia świętego
Michała” czytamy: - Powierzyłem
Dzieło Świętemu Michałowi,
wielkiemu wojownikowi i myślę, że
mnie wysłuchał (ibidem, nr 198).

[161] Podczas rekolekcji w Segowii, w
1932, napisał na temat apostolstwa



wśród młodzieży studenckiej, że ta
praca będzie prowadzona pod opieką
Najświętszej Maryi Panny od Nadziei i
patronatem świętego Rafała
Archanioła. Ani teraz, ani później nie
zostanie stworzone żadne
stowarzyszenie: podstawą będą
akademie (ibidem, nr 1697). Pomysł
ten powtórzył w innej Katarzynce: 
Praca św. Rafała i św. Jana będzie
prowadzona zawsze w naszych
akademiach, bez tworzenia ze
studentów żadnego stowarzyszenia
(ibidem, nr 921).

[162] Ibidem, nr 890.

[163] Copia del contrato de
inquilinato, AGP, RHF, D-15113. W
umowie czytamy, że chodzi o „dom
przy ulicy Franco Giner (dawniej
Martínez Campos) pod nr. 4 po
lewej”. Miesięczna należność
wynosiła 115 peset. W paragrafie 3.
warunków umowy czytamy, że:
„Opóźnienie czterodniowe we



wniesieniu opłaty za wynajem
uznaje się za wystarczającą
przyczynę dla orzeczenia eksmisji”.

[164] Apuntes, nr 892.

[165] Ibidem, nr 893.

[166] Ibidem, nr 883.

[167] Ibidem, nr 884.

[168] W swoich Zapiskach
wewnętrznych, z 18 lipca 1932,
mówiąc na temat wizyty, jaką złożył
księdzu José Maríi Somoano, już
umierającemu, pisze: Lekarz dyżurny
powiedział, że wystawiamy go na
niebezpieczeństwo, musiałem więc
opuścić Szpital Królewski,
wyspowiadawszy jeszcze kilkoro
dzieci w „La Ventilla”, poszedłem do
domu don Norberta (ibidem, nr 787).

[169] Por. siostra San Pablo Lemus y
González de la Rivera, AGP, RHF,



T-05833 oraz Pilar Angela Hernando
Carretero, AGP, RHF, T-05250, s. 1.

[170] Apuntes, nr 907.

[171] Ibidem, nr 863.

[172] Ibidem, nr 913.

[173] Juan Jiménez Vargas, AGP, RHF,
T-04152/1, s. 19. Innym z obecnych
wtedy studentów był José María
Valentín-Gamazo, por. AGP, RHF,
T-02710.

[174] Por. AGP, P04 1975, s. 278. Sam
Ojciec – wspomina prałat del Portillo
–mówił nam wiele razy, że kiedy
udzielał błogosławieństwa
Najświętszym Sakramentem, nie
widział tylko trzech chłopców, ale
trzy tysiące, trzysta tysięcy, trzy
miliony... białych, czarnych, żółtych,
mówiących wszystkimi językami i
pochodzących z każdej szerokości
geograficznej” (Instrukcja z 9 I 1935,
przypis 25).



[175] José Ramón Herrero Fontana,
AGP, RHF, T-05834, s.3; Pilar Angela
Hernando Carretero, AGP, RHF,
T-05250, s. 1.

[176] Siostra San Pablo Lemus y
González de la Rivera, AGP, RHF,
T-05833.

[177] By wyrazić to słowami samego
założyciela Opus Dei: Odkryć tych,
którzy przejdą następnie do pracy
odbywającej się pod patronatem
Świętego Gabriela i świętego Pawła
oraz tych, którzy przejdą do rdzenia 
Dz. B. [Dzieła Bożego] (Apuntes, nr
913, 25 I 1933). Później, gdy Dzieło
miało już zarysowane główne linie
rozwoju, założyciel tłumaczył, że w
rzeczywistości wszyscy w Dziele
stanowią ów „rdzeń”, gdyż nie ma
więcej niż jedno i to samo powołanie
w Opus Dei.

[178] Benita Casado, AGP, RHF,
T-06242, s. 1-2. Siostra Benita
wstąpiła do zakonu Zgromadzenia



Służebnic Maryi. Luis, jeden z
bratanków donii Pilar Sevilli,
pamięta, że w 1933 roku don
Josemaría przygotował go do
przyjęcia Pierwszej Komunii Świętej,
które miało miejsce 15 marca i że
podarował mu pamiątkowy obrazek
(por. Luis Sevilla, AGP, RHF, T-06243,
s. 2).

[179] Benita Casado, AGP, RHF,
T-06242, s. 3; por. także Luis Sevilla,
AGP, RHF, T-06243, s. 3.

[180] José Antonio Palacios, AGP,
RHF, T-02750, s. 5.

[181] Ibidem, s. 6.

[182] Apuntes, nr 912; por. także nr
606.

[183] Ibidem, nr 877.

* Niech się stanie, niech się spełni
(łac.) -przyp. tłum..

[184] Ibidem, nr 877.



[185] Ibidem, nr 1696.

[186] Ibidem, nr 925; por. Álvaro del
Portillo, Sum. 241; Javier Echevarría, 
Sum. 2080; Joaquín Alonso, Sum.
4618; Joaquín Mestre, AGP, RHF,
T-00181, s. 34.

Ángel Herrera Oria urodził się w
Santander w 1886 i umarł w 1968,
nosząc tytuł kardynała i sprawując
funkcję biskupa Malagi. Był
pierwszym Przewodniczącym
Generalnym ACNP [Asociación
Católica Nacional de Propagandistas -
Katolicko-Narodowe Stowarzyszenie
Propagandystów, związane z Akcją
Katolicką, stawiające sobie za cel
formowanie katolickich elit
politycznych, dziennikarskich i
społecznych – przyp. tłum.],
założonego w 1908 roku przez o.
Ángel de Ayala SJ. Kierował
dziennikiem „El Debate” od chwili
jego powstania w 1911 roku do 1933
roku. W tym okresie wyróżnił się na



polu pracy społecznej wśród
studentów katolickich. W 1933 roku
został przewodniczącym Rady
Naczelnej Hiszpańskiej Akcji
Katolickiej. W 1940 roku zyskał
święcenia kapłańskie. W 1947 roku
otrzymał święcenia biskupie, a w
1965 roku tytuł kardynalski.

Na temat projektów Ángela Herrery,
by stworzyć Dom Konsyliariusza,
por. Gonzalo Redondo, Historia de la
Iglesia en España...., t. 1, s. 202 i nast.

[187] Apuntes, nr 926. Na temat
odmowy don Josemaríi propozycjom
Herrery Orii, por. Florencio Sánchez
Bella, Sum. 7488. W krótkich
odstępach czasu odbyły się co
najmniej trzy rozmowy założyciela
Opus Dei z Ángelem Herrerą, chociaż
podczas drugiej rozmowy, 11 lutego,
poruszony został temat Domu
Konsyliariusza i złożona została
księdzu Josemaríi propozycja, który
też wówczas odrzucił ją (por. 



Apuntes, nr 923, 925, 926, 927, 933 i
934).

W notatce z 11 lutego 1933 (ibidem,
nr 923) czytamy: Niewątpliwie
wczoraj po południu Matka Boża
obdarowała mnie dwiema rzeczami:
po drugie - okulałem i prawie nie
mogłem spać tej nocy [...]. A po
pierwsze - zesłała kolejne powołanie
do Dz. [Dzieła] - Jenaro Lázaro. Prałat
Á. del Portillo opowiada, jak to było z
tą dolegliwością nogi: kiedy wszedł
zobaczyć się z Herrerą, nie czuł
żadnego bólu, a kiedy wychodził,
kulał. Wtedy po raz pierwszy złapał
go atak reumatyzmu (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 242).

[188] Apuntes, nr 927.

[189] Kiedy ksiądz prałat Olaechea
był już biskupem Valencji,
przekonany o świętej heroiczności tej
decyzji, powierzył swojemu
sekretarzowi, księdzu Joaquínowi



Mestre Palacio, zadanie świadczenia
o tym fakcie:

„Sam przewodniczący Herrera
nalegał, argumentując otwarcie:

- Don Josemaría, niech ksiądz sobie
wyobrazi, że w naszym Domu
zgromadzę, z pomocą Bożą,
najlepszych kapłanów w Hiszpanii i
że ja księdzu oferuję możliwość bycia
ich kierownikiem.

Ale Ojciec, jak powiedziałem,
odpowiadał niezmiennie i
kategorycznie:

- Nie, nie. Jestem bardzo wdzięczny,
ale nie przyjmuję, ponieważ muszę
kontynuować [...] drogę, na którą
wzywa mnie Bóg. Ponadto nie
przyjmuję choćby z powodu tego, co
pan mi mówi: Ponieważ w tym domu
mają zgromadzić się najlepsi kapłani
w Hiszpanii. Jest oczywiste, że nie
jestem wart, by być ich kierownikiem”



(Joaquín Mestre, AGP, RHF, T-00181,
s. 34).

Przewodniczący Hiszpańskiej Akcji
Katolickiej, przyszły kardynał, był
pod takim wrażeniem zachowania
założyciela Opus Dei w tej sytuacji, że
w trzydzieści lat później wspominał
tę odmowę wobec don Florencia
Sáncheza Bella (Sum. 7488).

Ksiądz prałat Echevarría w ten
sposób przywołuje odmowę
założyciela Opus Dei na propozycję
Herrery: Mam to wszystko starannie
przemyślane i nie mogę zmienić
zdania. A do tego, jeśli zgromadzeni
zostaną tam najwybitniejsi w
Hiszpanii księża, znajdą się inni, o
wiele ode mnie odpowiedniejsi, którzy
zaopiekują się tymi kapłanami,
którym ja nie dorastam nawet do pięt.
Z drugiej strony, już mam inne zajęcie,
którym nie mogę przestać się
zajmować, gdyż oznaczałoby to



zdradę tego, o co Bóg mnie prosi”
(Javier Echevarría, Sum. 2080).

Inne świadectwa na ten temat:
Álvaro del Portillo, Sum. 241; Joaquín
Alonso, Sum. 4618; Julián Herranz, 
Sum. 3881; Francisco Botella, PM, k.
221; Pedro Casciaro, Sum. 6320.

[190] Por. Apuntes, nr 768, 773 i nast.
oraz nr 837.

[191] Nasza organizacja to
dezorganizacja zorganizowana -
napisał 19 marca 1933 (ibidem, nr
956).

Próby zaczerpnięcia wiedzy i
doświadczeń od innych instytucji
nigdy na nic nie przydały się
założycielowi Opus Dei. Wiadomości
na temat współczesnych instytucji
apostolskich w innych krajach,
których szukał już na początku 1930
roku i o których zdążył już
zapomnieć, przypomniały o sobie
dzięki listowi, jaki otrzymał około 14



lutego 1932 z Polski od ojca Laureano
de las Muñecas (por. ibidem, nr 603).
Była to odpowiedź na list wysłany do
Krakowa przez don Josemaríę (por.
ibidem, nr 581). Z o. Laureano
widział się don Lino w Santander w
połowie września 1932. Don
Josemaría nie spodziewał się z tej
strony rozwiązania problemu
struktury Dzieła i był już
zdecydowany założyć
stowarzyszenie o charakterze
kulturalnym lub akademik: Nie wiem,
czy o. Laureano poda jakieś
rozwiązanie praktyczne, abyśmy
mogli przedstawić Dz.
[Dzieło]władzom cywilnym i
kościelnym [...]. Członkowie i
członknie powinni tworzyć
stowarzyszenia kulturalne (ibidem,
nr 835).

[192] Ibidem, nr 184.

[193] Ibidem, nr 184.

[194] Ibidem, nr 164.



* To jest moje przykazanie, abyście
się wzajemnie miłowali, tak jak ja
was umiłowałem.

[195] Ibidem, nr 815.

[196] Por. ibidem, nr 952.

Ofiarę, jaką dla celów apostolskich
złożyły ze swego domu rodzinnego
donia Dolores i Carmen potwierdza
prałat Echevarría: „Na ich pełnej i
spokojnej współpracy skorzystał
duch Opus Dei, ponieważ, chociaż
nie uczestniczyły w jego założeniu,
potrafiły mu zapewnić atmosferę
domową, której Pan Bóg życzył sobie
w Dziele, jako spełnienie Jego
Woli” (Javier Echevarría, PR, s. 488).

[197] Juan Jiménez Vargas, AGP, RHF,
T-04152/1, s. 25; por. także Jenaro
Lázaro, AGP, RHF, T-00310, s. 2.

[198] Juan Jiménez Vargas, AGP, RHF,
T-04152/1, s. T-04152/1, s. 25.



[199] José Ramón Herrero Fontana,
AGP, RHF, T-05834, s. 2; por. także
José Ramón Madurga, PM, k. 283v;
Ignacio María de Orbegozo, Sum.
7274; Instrukcja z maja 1935 i
września 1950, nr 85, przypis 153.

[200] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, s. 2-4. Książka,
którą otrzymał w prezencie, była to 
„Historia de la Sagrada Pasión” ojca
Luisa de Palma. [Por. cytat dedykacji
w: Droga, nr 382, tłum. polskie J.
Jarco – przyp. tłum.].

[201] Manuel Sainz de los Terreros,
AGP, RHF, T-12082, s. 5.

[202] Widać, że Bóg chciał, by Jego
Dzieło rozpoczynało się od modlitwy,
ponieważ taka powinna być jego
istota. Modlitwa będzie pierwszym
oficjalnym aktem członków Dz. B.
[Dzieła Bożego]. (Apuntes, nr 128).

[203] Ibidem, nr 935.



[204] „Normy
prowizoryczne” (Normas
provisionales) zostały spisane przez
założyciela Opus Dei 24 marca 1933
roku, w święto świętego Gabriela
(Apuntes, nr 966). Zrodziły się one w
wyniku streszczenia planu norm
pobożności, który sporządził dla
siebie podczas rekolekcji w 1932
roku w Segowii. Por. także Apuntes,
nr 1700 i 939.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-7-tworzenie-sie-
dziela/ (29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-7-tworzenie-sie-dziela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-7-tworzenie-sie-dziela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-7-tworzenie-sie-dziela/

	Rozdział 7: Tworzenie się Dzieła

