
opusdei.org

Rozdział 6: Zapiski
wewnetrzne

1. Dlaczego "Dzieło Boże". 2.
Katarzynki. 3. Druga Republika
hiszpańska. 4. Z Patronatu
Chorych do Świętej Izabeli. 5.
Nowe wizje założycielskie. 6.
Krzyż bez Cyrenejczyków. 7.
Droga duchowego dziecięctwa.

25-08-2018

Zapiski wewnętrzne

1.Dlaczego „Dzieło Boże”?



Zaledwie dwa lata mieszkali
Escrivowie w mieszkaniu przy ulicy
Fernando el Católico, kiedy we
wrześniu 1929 roku donia Dolores
musiała przeprowadzić się wraz ze
swoimi dziećmi na ulicę José
Marañón. Nowe mieszkanie
stanowiło aneks do Patronatu
Chorych, z niezależnym wejściem od
ulicy. Zmiana miejsca zamieszkania
nie była spowodowana pragnieniem
polepszenia warunków życia, ale
wynikała z faktu, że mieszkanie
należało się kapelanowi. Było bardzo
wygodne dla jednej osoby, lecz z
ledwością starczało dla całej rodziny,
ale miało tę zaletę, że istniało
przejście do zasadniczej części
budynku. W ten sposób kapelan
mógł udawać się do kościoła bez
konieczności wychodzenia na
ulicę[1].

Możliwe, że donia Dolores teraz
częściej mogła widywać syna, jednak
jest to zbyt odważne stwierdzenie,



jeśli weźmie się pod uwagę coraz
większą ilość obowiązków księdza.
Poza stałymi obowiązkami
związanymi z kapelanią, poza
wysiłkami dobroczynnej opieki nad
mieszkańcami ubogich dzielnic,
wizytami u chorych i
potrzebujących, na jego barkach
spoczęły nowe zadania. Poza
obowiązkiem godnego utrzymania
swej matki i rodzeństwa, czego
domagały się względy
sprawiedliwości, musiał kończyć
studia doktoranckie na prawie, które
były przezcież przyczyną jego
przeprowadzki do Madrytu. Inna
osoba, obdarzona mniejszą dozą
zapału i optymizmu niż ksiądz
Josemaría, straciłaby ducha, czując
się uwikłaną w tak gęstą sieć
powinności.

Do wynagrodzenia z tytułu pełnienia
funkcji kapelana,
niewystarczającego, aby zaspokoić
potrzeby rodziny, dodać trzeba



pensję z Akademii Cicuendez oraz
udzielanych indywidualnie
korepetycji[2]. Wszystko to razem nie
było jednak w stanie wydobyć
Escrivów z biedy, jaką z godnością
znosili od czasów Logroño.
Utrzymanie domu, zawsze
kłopotliwe, pobudzało jego
wyobraźnię do poszukiwania coraz
to nowych środków dla zaspokojenia
potzreb najbliższych[3]. Niejeden
projekt zawodowy przemknął mu
przez głowę, ale szybko się
rozwiewał, przesłonięty przez
wymagającą i nieuniknioną misję
tworzenia Dzieła.

Pod naciskiem Bożym i wobec
niestabilnych okoliczności
rodzinnych najtrudniejsze zadanie
stanowiły studia prawnicze. W tej
sytuacji don Josemaría robił, co mógł,
a że nie mógł zbyt wiele, nie była to
jego wina. 15 grudnia 1929 roku
wniósł podanie do dziekana
Wydziału Prawa, aby złożyć



egzaminy z historii literatury
prawniczej oraz polityki społecznej
w sesji styczniowej w 1930 roku[4].
Jak zawsze jego zamiary przerastały
możliwości. Był w stanie złożyć
zaledwie egzamin z historii literatury
prawniczej i zyskał ocenę bardzo
dobrą. Jeśli chodzi o pracę doktorską,
która stanowiła podstawę dla
uzyskania tytułu doktorskiego,
niezwłocznie zajął się
poszukiwaniem odpowiedniego
tematu badawczego, za radą swego
dawnego profesora, Pou de Foxy, do
którego pisał do Saragossy 7 III 1930
roku:

Zapewne otrzymał już Ksiądz przed
kilkoma dniami jeden długi list. Dziś
piszę do Księdza, aby wysłać fiszki, na
które przepisałem tytuły dzieł
dotyczących prawa kanonicznego,
znajdujące się w posiadaniu Sekcji
Rękopisów Biblioteki Narodowej, aby
Ksiądz zobaczył, w jaki sposób
mógłbym wykorzystać niektóre z tych



rękopisów w mojej pracy doktorskiej.
Mógłbym napisać np. komentarz lub
krytykę tych dokumentów ze wstępem
i bibliografią. Jeśli uważa Ksiądz, że
nie da się wykorzystać niczego, to,
nadużywając jak zawsze Księdza
sympatii i hojności, będę wdzięczny za
wskazanie konkretnego tematu i
źródeł[5].

Skonkretyzował temat pracy
doktorskiej. Wybrał zagadnienie z
historii prawa kanonicznego
dotyczące wyświęcania Metysów w
hiszpańskiej Ameryce w epoce
kolonialnej[6]. W dwa lata później
zebrał już wystarczająco dużo
materiału, by jeszcze raz
poinformować Pou de Foxę:

Myślałem wysłać Księdzu całą górę
fiszek, ale okazuje się, że nie byłem w
stanie napisać więcej.

Porozmawiamy, jeśli w końcu będę
musiał pojechać do miasta nad Ebro
[chodzi o Saragossę – przyp. tłum]. 



[...] Jeśli się nie zobaczymy w czerwcu,
wyślę Księdzu kilogram kartek, trzeba
się będzie uzbroić w cierpliwość, by to
przeczytać[7].

Jak można zauważyć, nie brakowało
mu uporu i dobrej woli. Ale za to
brakowało innych elementów, nie
mniej koniecznych, aby zakończyć
cały wysiłek:

Nie mam pieniędzy – pisał w swoich 
Zapiskach...- Gdy muszę pracować –
czasami ponad siły – aby utrzymać
dom, brakuje mi i czasu i humoru,
abym zabrał się do prac przy
doktoracie[8].

W jednym tak krótkim twierdzeniu,
tak delikatnie wypowiedzianym,
wyrażone zostały wszystkie ciężary,
które spadły na barki don Josemaríi.
Pozbawiony środków materialnych
musiał utrzymać rodzinę dzięki
nadgodzinom w akademii, nie
zapominając o swoich stałych
obowiązkach jako kapelana. Jak tu



zajmować się badaniami naukowymi
i studiami doktoranckimi, jeśli nie
wspomnieliśmy jeszcze o najbardziej
radosnym i najcięższym z
obowiązków?

Popychanie Dzieła do przodu było
bardzo poważnym zadaniem. Jak
wiele godzin ksiądz Josemaría by na
nie nie poświęcił, zawsze było to zbyt
mało, gdyż stało się jasne, że
fundacja wymagała wielu modlitw,
wielu umartwień i wiele apostolstwa.
Don Josemaría starał się wszelkimi
sposobami poszerzyć pole swojego
apostolstwa. Prosił Damy i kobiety
współpracujące z patronatem o
nazwiska i adresy młodych
krewnych lub znajomych. Prosił
usilnie, aby modliły się w jego
intencjach duchowych. W ten sposób
w ciągłym ruchu, w trakcie swojej
intensywnej działalności
apostolskiej, kapelan głosił, jeśli nie
głośno, to poprzez swoje czyny,
nowość Dzieła. Zawsze pozostawała



w nim wątpliwość, czy Damy, pośród
bieganiny kapelana, domyślały się
istnienia jakiegoś nieznanego im
celu.

Ale czy nie zdawałyście sobie sprawy
– pytał je po wielu latach ksiądz
Josemaría – kiedy byłem w
Patronacie, kiedy spotykałem się z
tymi młodymi chłopcami, że coś było
na rzeczy…? [9]

Z całą prostotą, zdezorientowana w
zamęcie czasu, Josefina Santos
wyznawała: „O niczym nie miałam
pojęcia”.

Apostolstwo, jakie zaczął prowadzić
don Josemaría w Akademii, w
rezydencji przy ulicy Larra oraz w
Patronacie, pośród młodzieży i
księży, już wkrótce mogło się
rozwinąć. W 1930 roku rozpoczął
wśród rzemieślników pracę podobną
do tej, którą już prowadził wśród
studentów. Tym razem ta działalność
miała swoje początki w misji



przeznaczonej dla ludzi różnych
zawodów, organizowanej przez
Patronat, w trakcie której kapelan
zajmował się głoszeniem pogadanki,
a następnego dnia udzielaniem
spowiedzi. Wówczas po raz pierwszy
głosił słowo Boże w Madrycie przed
publicznością złożoną z robotników.
Miało to miejsce w kaplicy biskupiej,
przy kościele świętego Andrzeja. Don
Josemaría był bardzo poruszony i
zwrócił się do wiernych w sposób
prosty, tak jak czuł w głębi duszy, w
sposób pozbawiony wszelkich
retorycznych upiększeń i napuszonej
gestykulacji, charakterystycznej dla
tradycyjnej homiletyki. Aby zająć
czymś ręce, a przy tym, bynie zwisały
one bezwładnie, chwycił się mocno
barierki prezbiterium; twarzą w
twarz z publicznością, mówił do nich
z prawdziwym zapałem. Był to 13
czerwca 1930 roku.

Widziałem, jak w kaplicy biskupiej –
opowiadał o sobie samym – pewien



młody prawnik mówi o religii do
kilkuset robotników. Wypadło bardzo
dobrze. Miałem z tego wiele radości.
Wynikło z tego – chociaż nie w
świętym miejscu – coś więcej…[10].

Poświęcał czas na osobistą formację
tych ludzi. Chodził spowiadać ich do
ośrodków, w których się spotykali.
Rozmawiał z nimi tam, gdzie można
było ich spotkać[11]. W ten sposób
znienacka znalazł grupę robotników,
którzy stali się jego zwolennikami: - 
Do dziś w Dziele znajdują się także
niektórzy drobni rzemieślnicy i
robotnicy, napisze w grudniu
1930[12]. Powszechne powołanie do
świętości przeznaczone było dla
ludzi wszelkich możliwych
zawodów: - Przedstawiciele rzemiosła
i środowisk robotniczych – tłumaczył
dalej w tej zapisce – muszą zrozumieć
całe piękno, jakie w obliczu Boga
kryje się w ich profesji. A kiedy
później do ich grupy przyłączył się



pewien malarz, zauważył: Ma
powołanie do modlitwy i sztuki[13].

***

Dzieło rozpoczynało historycznie
kiełkować i w swych pierwszych
miesiącach prowadziło życie
zalążkowe, bytu nienarodzonego, ale
bardzo aktywne[14]. Z rumieńcem
matki spodziewającej się pierwszego
dziecka, założyciel Opus Dei pisał: 
Dzieło rozrastało się wewnętrznie,
jeszcze nienarodzone, w trakcie
powstawania: było jedynie
apostolstwo osobiste[15]. Bez
przykładów, które mógłby
naśladować, pozbawiony systemów,
które mógłby kopiować, zorientował
się stopniowo, że z jego osobistych
doświadczeń wyrastają zarysy
kreślące nową duchowość. Z pomocą
Boskiego natchnienia pomysły i
schematy dotyczące wewnętrznej
organizacji Dzieła przekładały się na
coraz więcej zapisków, które



następnie założyciel Opus Dei
włączał do swoich Zapisek. Kiedy w
czerwcu 1930 r. powtórnie
przeczytał to, co miał już napisane,
był oszołomiony wielkością
zamierzenia:

I ciągle zastanawiam się nad tym, co
już mam napisane, aby przekonać się
nagle, że potrzeba tutaj wyobraźni
szalonego powieściopisarza albo
czterdziestostopniowej gorączki, aby
z pomocą ludzkiego rozumu wymyślić
takie Dzieło, które gdyby nie
pochodziło od Boga, byłoby
zmierzeniem osoby chorej z
pychy[16].

Jednak Dzieło nie zostało jeszcze
prawnie określone. Na razie w
oczach założyciela, niewiele znaczyło
nawet to, że jego działalność nie
miała nawet własnej nazwy. Była
znana jako „Dzieło” , równie dobrze
mogło się nazywać „pracą” albo
„misją”. Miało to oznaczać pewien



cel, pewne zajęcie, projekt pracy
apostolskiej, coś, co wyrażałoby ideę,
że ziemia wznosi się do Boga, aby
wywyższyć Jego imię. Istotne dla don
Josemaríi było to, że wcielał w życie
zasadnicze przesłanie Dzieła, że do
niego przychodzili ludzie wszelkiego
stanu i wszelkich zawodów, albo
raczej on im wychodził naprzeciw,
aby stopniowo głosić im dobrą
nowinę. Nie miało znaczenia, że
chodzi o kilka dusz, ponieważ z tej
maleńkiej grupy miało z czasem
wyrosnąć powszechne i żywotne
przedsięwzięcie. W tym nasionku
drzemało przyszłe drzewo.

Nie można dziwić się milczeniu don
Josemaríi, znając jego niechęć do
wszystkiego, co oznaczałoby
ostentację, zgodnie z jego zasadą, by 
ukryć się i zniknąć. On sam nam to
tłumaczy:

Ja sam nie nadałem Dziełu żadnej
nazwy. Pragnąłem, jeśli to możliwe, a



okazało się że nie jest, żeby nie miało
nazwy ani osobowości prawnej […]. 
Na razie nazywaliśmy nasze
przedsięwzięcie po prostu
„Dziełem”[17].

Ta ogólna nazwa odpowiadała
założycielowi, który oczekiwał, że
Bóg w odpowiednim czasie nada
właściwe imię. W każdym razie jego
pomysł na nazwę musiał odpowiadać
dwu warunkom. Po pierwsze, w
żaden sposób nie powinno
odwoływać się do jego osoby ani
wiązać się z jego nazwiskiem:
„Escrivá”. Nie powinno także
nadawać swoim członkom jakichś
różnicujących przydomków,
ponieważ powinni oni zawsze być po
prostu zwykłymi wiernymi
chrześcijanami. Wyjściem byłoby
nadanie nazwy abstrakcyjnej[18].
Dzieło pozostawało przez długi czas
nienazwane.



Chociaż don Josemaría spowiadał się
u kilku spowiedników, jednak w tym
okresie nie miał kierownika
duchowego[19]. Nie miałem więc –
jak nam mówi – przed kim otworzyć
duszy i wyrazić w zakresie
wewnętrznym tego, o co Jezus mnie
prosił[20]. W ten sposób miały się
rzeczy, gdy usłyszał w Patronacie, że
ojciec Sánchez bardzo dobrze
zajmuje się osobami, które się u
niego spowiadają. Pewnego ranka,
na początku lipca 1930 roku, udał się
do rezydencji przy ulicy Flor, aby
prosić jezuitę, żeby ten zajął się jego
kierownictwem duchowym.

Wtedy powoli opowiedziałem mu o
Dziele oraz o mojej duszy. Obaj
ujrzeliśmy w tym rękę Boską.
Uzgodniliśmy, że będę przynosił
karteczki – był to pakiecik fiszek – na
których będę notował szczegóły na
temat całego przedsięwzięcia.
Przyniosłem je. Ojciec Sánchez na
kilka tygodni udał się do Chamartín.



Po powrocie powiedział mi, że Dzieło
pochodzi od Boga i że nie ma nic
przeciwko temu, by być moim
spowiednikiem. Ten pakiecik fiszek
spaliłem przed kilkoma laty i
żałuję[21].

Od tej chwili, to znaczy od końca
lipca 1930, don Josemaría stale
spotykał się ze swoim nowym
kierownikiem duchowym, aby
rozmawiać nie tyle na tematy
związane z założeniem Opus Dei, co
konkretnie z jego duszą:

Jednak wróćmy do nazwy naszego
Dzieła – wspomina założyciel – 
Pewnego dnia poszedłem na rozmowę
z o. Sánchezem, w rozmównicy jego
rezydencji przy ulicy Flor.
Opowiedziałem mu o moich sprawach
osobistych (o Dziele rozmawialiśmy
tylko, jeśli miało to związek z moją
duszą) i dobry ojciec Sánchez na
koniec zapytał mnie: „A jak idzie to
Dzieło Boże?”. Już na ulicy zacząłem



się zastanawiać: „Dzieło Boże. Opus
Dei! Opus, operatio... Praca Boża. To
jest nazwa, której szukałem!” I od tej
pory na zawsze zostało nazwane
Opus Dei[22].

Ta nazwa znakomicie pasowała do
Dzieła, którego jedną z zasadniczych
cech jest uświęcanie pracy. Ta nazwa
streszczała teologię uświęcania
pracy, ze wszystkimi jej
konsekwencjami: godnością
powołania chrześcijanina, który żyje
i pracuje w świecie, możliwością
spotkania Chrystusa w naszych
codziennych zajęciach, ujęciem
pracy jako narzędzia apostolstwa i
współodkupienia, możliwością
przemieniania pracy ludzkiej w
modlitwę i umartwienie, które
ludzkość ofiaruje Stwórcy: Deo omnis
gloria, a w końcu przebóstwieniem
pracy, która przemienia synów
Bożych w dusze kontemplacyjne.



Nadał tę konkretną nazwę i zdał
sobie sprawę, że ma ona jedną zaletę,
gdyż w ramach swego znaczenia jest
nazwą wystarczająco abstrakcyjną,
by nie możliwe było utworzenie jakiejś
nazwy wyróżniającej, wspólnej dla
wszystkich członków Dzieła[23]. Nie
nazwał tak całego przedsięwzięcia
wcześniej, chociaż używał tej nazwy
przedtem przecież po wielokroć.
Czyż ojciec Sánchez nie użył
sformułowania, które wyczytał na
dostarczonych mu przez don
Josemaríę fiszkach?

Tak w istocie było, gdyż w jednej z
notatek sporządzonych na temat
założenia Opus Dei (prawdopodobnie
pod koniec marca, a z całą pewnością
przed czerwcem 1930) można
przeczytać: nie chodzi o moje dzieło,
ale o Dzieło Boże[24].

Relacja na temat pytania jego
spowiednika została zapisana w 1948
roku, kiedy don Josemaría starał się



odtworzyć zaginione źródła
historyczne (zaginione, gdyż sam
wrzucił je w ogień). Jest jasne, że
przy tej okazji nie zaglądał do
ocalałych Zapisek, to znaczy do tych
sporządzonych po marcu 1930.
Gdyby to uczynił, znalazłby własną
notatkę datowaną na 9 grudnia 1930
roku, w której możemy przeczytać:

Dzieło Boże: dziś sam siebie
zapytałem, dlaczego tak je
nazywamy? I postanowiłem sam sobie
odpowiedzieć na piśmie […]. A ojciec
Sánchez w swojej wypowiedzi
odnoszącej się do nienarodzonej
rodziny Dzieła, nazwał ją „Dziełem
Bożym”.

Wtedy, właśnie wtedy, zdałem sobie
sprawę, że w tamtych karteczkach
nazwałem je w ten sposób. I właśnie
tej nazwy (Dzieło Boże!), która wydaje
się zuchwałością, bezczelnością,
niemal niestosownością, życzył sobie
Bóg, bowiem zapisałem ją po raz



pierwszy nie zdając sobie nawet
sprawy z tego, co czynię. Zechciał Pan
włożyć ją w usta tego dobrego ojca
Sáncheza, aby nie powstał cień
wątpliwości, że On nakazuje, by Jego
Dzieło nazywało się w ten właśnie
sposób: Dzieło Boże[25].

Nazwa przyszła do niego nie od
spowiednika, ale od Boga, poprzez
spowiednika. Rzeczywiście, jak jasno
stwierdza w tej notatce, sformułował
tę nazwę już wcześniej, zanim po raz
pierwszy pokazał swe zapiski ojcu
Sánchezowi. Założyciel Opus Dei
napisał jego nazwę na papierze, nie
zdając sobie sprawy ze znaczenia
tego, co pisze.

Jasne jest, że, chociaż kilkakrotnie
używał tej nazwy dla opisania
swojego przedsięwzięcia
apostolskiego, to jednak w
rzeczywistości nazwa Dzieła Bożego -
Opus Dei, nie była jeszcze
sprecyzowana. W swym najgłębszym



znaczeniu była to nazwa śmiała i
ambitna, gdyż podkreślała, że
instytucja ta nie była tworem
ludzkim. Don Josemaría, w zgodzie
ze swoim zamiarem, by schować się i
zniknąć, poprzednio nie używał
wyrażenia, które w jego ustach
mogłoby brzmieć chełpliwie.
Wówczas oczekiwał być może
sygnału z zewnątrz, który nadszedł,
gdy Pan wysłał go za pośrednictwem
ojca Sáncheza. Była to jeszcze jedna
wskazówka, która uzmysłowiła mu,
że Dzieło jest sprawą Bożą, a nie jego
prywatnym wymysłem. Założyciel
Dzieła postrzegał siebie jako
narzędzie, które Bóg od czasu do
czasu upokarzał, aby nie zapominał,
że jego pomysły zostały
zainspirowane z wysoka i nie były
jego wyłączną zasługą[26].

Nazwa Opus Dei łączyła z zasadniczą
treścią Dzieła – uświęceniem pracy -
informację o pochodzeniu tej
instytucji od Boga.



***

Musiało to być pod koniec 1930 roku,
kiedy Don Josemaría poczuł, że Bóg
prosił go o większe poświęcenie
zadaniom założycielskim. Stało się
dlań konieczne, by wygospodarować
czas wolny w ciągu dnia w całości
wypełnionego pracą. Obowiązki
kapelana, wraz z odwiedzinami
chorych Patronatu, były zajęciem,
które pochłaniało najwięcej czasu.
Jeśli rzuciłby Patronat Chorych,
zyskałby wiele wolnego czasu, ale
pozostałyby nierozwiązane inne
problemy. Byłby wtedy zmuszony do
opuszczenia mieszkania w
Patronacie oraz do zwiększenia
swych dochodów. Ale nie to było
najgorsze, lecz trudności, jakie
stwarzały obecnie obowiązujące
przepisy wobec kapłanów spoza
diecezji oraz rygory, pod którymi
udzielano im zezwoleń na
sprawowanie posługi kapłańskiej.
Zgodnie z normami ustanowionymi



przez władze kościelne, praktycznie
niemożliwe stało się mieszkanie w
Madrycie dla tych księży, którzy nie
posiadali wystarczającego
uzasadnienia kościelnego. Don
Josemaría pamiętał historię Antonia
Pensado, kolegi z rezydencji przy
ulicy Larra, który był zmuszony do
opuszczenia Madrytu.

W święta Bożego Narodzenia 1930
był więc w trakcie poszukiwań
sposobu zyskania funkcji
duszpasterskiej, która byłaby do
pogodzenia z jego misją powierzoną
mu przez Boga. Za pośrednictwem
jednej z Dam Dworu, która
współpracowała z Patronatem, został
przedstawiony kilku
funkcjonariuszom dworskim.[27] Ci
przygotowali jego spotkanie z
sekretarzem patriarchy Indii, don
Pedro Povedą[28].

Był 4 lutego 1931, kiedy kapelan
odwiedził don Pedro, człowieka już



w podeszłym wieku, bardzo
łagodnego w zachowaniu. Don
Josemaría pokrótce wyjaśnił mu
swoje życzenia. Rozmówca przyrzekł
wesprzeć go w staraniach o
uzyskanie tytułu honorowego
kapelana Jego Wysokości:

- Co to za funkcja? – zapytał petent.

Don Pedro wyjaśnił mu, że chodzi o
tytuł honorowy, pozbawiony
wszelkich zadań duszpasterskich,
związany z pewnymi przywilejami,
jeśli chodzi o strój i…

- Ale czy przez tę nominację –
przerwał kapelan – będę mógł
rozwiązać problem mojej
inkardynacji w Madrycie?

Nie. Była to nominacja czysto
honorowa, bez prawa do
inkardynowania w stolicy, co nie
rozwiązywało problemu i nie
wybawiało go z kłopotu.



- W takim razie zupełnie mnie to nie
interesuje[29] – odparł don
Josemaría.

Don Pedro nie posiadał się ze
zdziwienia, gdy zobaczył, że ten
młody ksiądz odrzuca tak prestiżowe
stanowisko, upragnione przez wielu
duchownych, z tego prostego
powodu, że chciał uzyskać
inkardynację w Madrycie, aby służyć
duszom. Dla tej posługi duchowej –
myślał ksiądz Josemaría – nie
potrzebował ani przywilejów, ani
tytułów, ani nawet pieniędzy. Jeżeli
Bóg zajął się wyraźnie tym, by
pozbawić go środków materialnych,
czy nie zajmie się tym, by pokryć
wydatki związane z apostolstwem?

Po tym, jak odrzucił ofertę patriarchy
Indii, don Josemaría podjął w ciągu
kilku tygodni inne oficjalne starania.
Kilka pań, które także
współpracowały w Patronacie
Chorych, przedstawiło go



podsekretarzowi w Ministerstwie
Sprawiedliwości, od którego
departamentu zależały sprawy
kościelne[30]. Ów dygnitarz, pan
Martínez de Velasco, miał do
dyspozycji funkcję, która pasowałaby
jak ulał. W pełni odpowiadała
pragnieniom kapelana. Obiecał
znaleźć chwilę, by porozmawiać z
don Josemaríą. Był wówczas 10
kwietnia 1931 roku. Nie znaleźli
czasu, by wyznaczyć termin
spotkania, ponieważ w cztery dni
później ogłoszono w Hiszpanii
powstanie republiki.

Po tej nieudanej próbie pozostała
zapiska: Bóg tego nie chciał. Ja jestem
i tak szczęśliwy. Niech będzie
błogosławiony[31].

2. Katarzynki

Wspomniane Zapiski wewnętrzne są
zastrzeżonymi pismami, założyciel
Opus Dei, otwarcie wyrażając to
zastrzeżenie, nie chciał, by były



czytane przed jego śmiercią[32]. Ich
zawartość cofała się bardzo w
przeszłość, zawierały one m.in. luźne
notatki, które don Josemaría zabrał
ze sobą, by je czytać i medytować
nad nimi podczas rekolekcji w
październiku 1928 roku. Jednak, jak
już powiedzieliśmy, ani pierwszy
zeszyt, ani pierwotne notatki nie
zachowały się, ponieważ zostały
zniszczone przez autora. Zachowały
się dopiero Zapiski od drugiego
zeszytu z marca 1930 roku.

Notatki te zwykle są krótkie, dotyczą
określonego tematu i były
sporządzane przez autora dla
potrzeb duchowego wzrostu i do
rozważań w trakcie modlitwy.
Nazywał je „Katarzynkami”,
ponieważ były, podobnie jak w
swoim czasie pisma Świętej ze Sieny,
środkiem do podtrzymywania i
pobudzania niepokojów ducha, które
uprzednio obudziły w jego duszy
nadzwyczajne łaski, jakie



otrzymywał od chwili swego
powołania w Logroño[33]. Jak sam
nam mówi:

Są to proste notatki – nazwałem je
Katarzynkami, z powodu
nabożeństwa do Świętej ze Sieny –
które spisywałem przez długi czas na
kolanach i które służyły mi jako
przypomnienie i duchowy budzik.
Wierzę, że zwykle, gdy pisałem z całą
chłopięcą prostotą, modliłem się[34].

Zapiski, wszystkie sporządzone
własnoręcznie, zapełniają osiem
zeszytów, nie licząc 14 dodatków na
luźnych kartkach. Nie są
zintegrowane i niejeden raz uległy
niemal całkowitemu zatarciu. 
Spaliłem przed laty – wyznaje ich
autor - jeden z zeszytów z moimi
osobistymi zapiskami i spaliłbym je
wszystkie, gdyby ktoś z autorytetem, a
potem też moje własne sumienie mi
tego nie zabroniły[35].



Od chwili, gdy jego kierownikiem
duchowym został ojciec Sánchez,
ksiądz Josemaría używał Zapisków
także w celu przekazania mu w
sposób jaśniejszy nastawienia swojej
duszy. W zeszycie III napisanym pod
koniec lutego 1931 roku:

Kiedy piszę te Katarzynki (zawsze tak
nazywam te notatki) czynię to nie
tylko w pragnieniu zachowania
Boskich inspiracji – wierzę
najmocniej, że są to Boże inspiracje –
ale także spraw życiowych, które
służyły i mogą nadal służyć do mojego
wzrastania duchowego i aby mój
spowiednik poznał mnie lepiej. Gdyby
tak nie było, już z tysiąc razy
spaliłbym te karteczki i zeszyty, z
powodu miłości własnej (córki mojej
pychy)[36].

W tym okresie założyciel Opus Dei
miał już nieliczną grupę
zwolenników, wśród nich kilku
studentów, którym przedstawił



ducha Dzieła, komentując niektóre
swoje notatki. Pedro Rocamora,
student, który służył mu do mszy w
Patronacie Chorych, pamięta, jak w
niektóre niedziele, pod wieczór don
Josemaría spotykał się z różnymi
młodymi ludźmi i czytał im jakąś
stronniczkę ze swojego zeszytu,
obłożonego w ceratę, lub
komentował im dwa czy trzy krótkie
zapisy[37]. W ten sposób, zapisując
wśród tych notatek Boże inspiracje i
przemyślenia na temat swojej duszy,
uważał, że jest narażony na możliwą
niedyskrecję ze strony tych, którzy
przeczytaliby kilka stron tego
zeszytu. To skłoniło go w końcu do
oddzielenia tego, o czym miał
rozmawiać ze swoim spowiednikiem,
od spraw dotyczących Dzieła i jego
apostolstwa, jak napisał 10 maja 1932
roku:

Tracę swobodę, aby zapisywać moje
duchowe sprawy w tych
Katarzynkach, gdyż dopóki nie



oddzielę i nie przepiszę tego, co odnosi
się do O. D. [Opus Dei], jeśli będę
musiał wytłumaczyć, czym jest Dz.
[Dzieło], dowiedzą się wszystkiego
innego. Dlatego z Bożą pomocą, chcę
tego lata wykonać ten wysiłek i
oddzielić to, co jest moją osobistą
sprawą, a co notuję dla mojego
kierownika duchowego i dla
siebie[38]

Nieraz myślał poważnie, by spalić
swe Zapiski wewnętrzne, czego
zabronił mu spowiednik. Sam
zdawał sobie sprawę, że
prowadzenie tych notatek jest formą
życia pokorą i prostotą, chociaż wiele
go to kosztowało, jak dobrze wiedział
Bóg.

Często się zdarza – mówi do siebie – 
że męczy mnie to, że pisałem i nadal
piszę Katarzynki. Spaliłbym je, gdyby
mi tego nie zabroniono. Muszę
wytrzymać: jest to droga prostoty.



Staram się odpersonalizować
wszystko, co tylko się da[39].

Postępując tą drogą szczerości,
uważał, że jest zobowiązany przez
okoliczności, aby przedstawić na
piśmie samemu zainteresowanemu –
ojcu Sánchezowi – nieuprzejmości,
które od czasu do czasu wypowiadał
do niego jego spowiednik:

- Zapisałem to z detalami – pisze w
jednej ze swoich Katarzynek na
temat jakiegoś lekceważenia ze
strony spowiednika – ponieważ z całą
pewnością o. Sánchez to przeczyta i
zobaczy wszystkie drobiazgi – które
powtarzają się dość często – i mnie
gryzą: dlatego myślę, że wyjdzie mi to
na dobre[40].

Ale jeśli przemilcza interesujące
informacje dotyczące swego życia
wewnętrznego, to z jakim skutkiem?
– Katarzynki już nie zachowują
intymności. Nie zapisuję już tylu



rzeczy! – będzie się skarżył przy
innej okazji[41].

Patrząc na to obiektywnie, bez
zbędnych lamentów nad utraconymi
zapiskami, trzeba być wdzięcznym,
że pomimo wszystko jego notatki
były nadzwyczaj szczodre i
spontaniczne. Spontaniczne nawet w
chwilach, kiedy ich autor czyni
zastrzeżenia, jak to ma miejsce np. w
Katarzynce z 3 XII 1931 roku, w
której pisze:

Tego ranka zawróciłem, niczym mały
chłopiec, by pokłonić się Najświętszej
Panience w jej wizerunku na ulicy
Atocha, umieszczonym wysoko na
budynku Zgromadzenia Świętego
Filipa. Zapomniałem ją przywitać:
które z dzieci traci okazję, aby
powiedzieć swojej matce, że ją
kocha? O, Pani, obym nigdy nie był
Twoim byłym dzieckiem!

Już nie będę opowiadał takich
szczegółów, aby nie stało się tak, że



poprzez ich wystawienie na widok
publiczny stracę te łaski[42].

Właśnie kiedy przychodzi czas na
opis prawdopodobnych stanów
kontemplacji mistycznej albo innych
zdumiewających wydarzeń
nadprzyrodzonych, autor Zapisek
milknie, ucieka się do 
odpersonalizowania, lub przerywa
opowieść w samym środku: - Znowu
postawiłem sobie za cel, by nie
notować niczego na temat modlitwy –
mówi nam w jednej z Katarzynek – 
jeśli mnie do tego nie zmuszą, albo
sam nie poczuję, że jestem do tego
zobowiązany. Jeśli coś zanotuję,
dlatego że może mi się to przydać
albo z jakiegoś powodu być korzystne,
musi być to oczyszczone ze
wszystkiego, co osobiste[43].

Ostateczny skutek jest taki, że przy
tego rodzaju zastrzeżeniach zostawia
czytelnika w półmroku, jeśli chodzi o
zjawiska i doświadczenia



nadprzyrodzone. Za przykład może
służyć Katarzynka z następnego dnia,
po tym, jak założył sobie, że nie
będzie zapisywał szczegółów swojej
modlitwy: 12 XII 1931: Dziś Jezus
otworzył, jak rzadko, moje zmysły
podczas odmawiania brewiarza.
Chwilami był to stan upojenia[44]. I
na tym zostawia całą sprawę.

Ucieczka w odpersonalizowanie,
którą upodobał sobie w swoich
Katarzynkach, przejawia się w
przedstawianiu suchych i nagich
faktów, bez jakichkolwiek
komentarzy albo w postaci
niejasnych słów i opisów, lub też
wyrażonych w trzeciej osobie z
odpowiednim dystansem. Tak więc
10 kwietnia 1932 notuje: Wczoraj, w
miejscu, gdzie mnóstwo było gwaru i
muzyki, obdarzony zostałem
modlitwą z niewytłumaczalnym
pocieszeniem. Opowiada potem, że
przygotowuje do Pierwszej Komunii
Świętej dziewczynki z Kolegium



Świętej Izabeli, kończąc zapisek bez
jakichkolwiek wyjaśnień
następującymi słowami: I zaraz po
upojeniu Miłością - moje zwykłe
głupoty![45]

Na pewno czytelnik zapyta, na czym
polegało upojenie Miłością albo czym
były te jego zwykłe głupoty. Ale autor
Katarzynek nie daje żadnych
dodatkowych wyjaśnień.

Bywa także, że wyjątkowo uchylona
zostaje zasłona
„odpersonalizowania”, aby wyrazić,
co autor czuje, tak, jak wtedy, gdy
pisze:

Nie chcę zostawić tego nie notując,
chociaż już odpersonalizowałem
Katarzynki jakiś czas temu:
wielokroć, nieco zmęczony walką
(niech On mi wybaczy), zazdroszczę
owrzodzonemu choremu,
opuszczonemu przez wszystkich w
szpitalu - jestem pewien, że tak



zdobywa się niebo w najwygodniejszy
sposób[46].

Czy czytelnik może być
usatysfakcjonowany takim urwanym
w połowie opisem? Zanim udzielimy
odpowiedzi na to pytanie, należy
przypomnieć to, co zostało
powiedziane na początku: że dla ich
autora celem Zapisek wewnętrznych
było ukazanie sumienia i zapisanie
otrzymanych łask i wydarzeń po to,
by stały się one przedmiotem
medytacji. Przy takich założeniach
my, czytelnicy, jesteśmy intruzami,
którzy wdzierają się, by oglądać
sekrety jego duszy. Nie powinno nas
więc dziwić, że chroni się on za
zasłoną niedomówień i przemilczeń.
Jakkolwiek, wypada to stwierdzić, że
przy innych okazjach autor nie stara
się odpersonalizować wydarzeń.
Zdarza się po prostu, że jego pióro
podąża inną drogą niż ciekawość czy
chęć zrozumienia kogoś, kto czyta



Katarzynki. Tak np. pod koniec
lutego 1932 roku zapisał:

W ostatnią sobotę poszedłem do
parku Retiro, gdzie byłem miedzy
wpół do pierwszej a wpół do drugiej
(był to pierwszy raz, odkąd mieszkam
w Madrycie, że pozwoliłem sobie na
ten luksus) i spróbowałem przeczytać
gazetę. Modlitwa jednak nadeszła z
taką siłą, że wbrew mojej woli
musiałem przerwać lekturę. A wtedy
ileż aktów miłości i oddania włożył
Jezus do mojego serca i w moje usta!
[47]

Czy czytelnik ma przez to rozumieć,
że ksiądz Josemaría nie pozwalał
sobie na luksus spacerów po parku
publicznym? Stara się może kapłan
opowiedzieć o tym, jak porywała go
modlitwa? Konkretnie w tym
przypadku chodziło o coś znacznie
prostszego: o fakt, że próbował
czytać gazetę i nie mógł tego zrobić.
Wystarczy sprawdzić, że w ostatniej



linijce poprzedniej Katarzynki
zostają wspomniane przypływy
modlitwy, które go wprost zalewają
podczas lektury prasy: Chcę
zanotować, bo jest to coś dziwnego, że
Jezus zwykle sprowadza na mnie
modlitwę, kiedy czytam gazetę[48].

(Można także zauważyć, że starając
się przekazać anegdotę na temat
lektury gazet, zapomina o założeniu,
poprzednio wspomnianym, że nie
będzie sporządzał zapisek, a tym
bardziej szczegółowych zapisów, na
temat zdarzeń modlitewnych).

W zasadzie wszystkie Katarzynki,
które prawdopodobnie dotyczą
zdarzeń nadprzyrodzonych, dla ich
dobrego zrozumienia wymagają
podobnego nastawienia ze strony
czytelnika. Wymagają one takiego
duchowego uniesienia, które
podobnie jak korekta przy strzale z
broni palnej, w pewien sposób
zostaje wyrównane przez to



„odpersonalizowanie”, które
kontynuuje autor. Tak na przykład,
gdy mówi o łzach, prawdopodobnie
trzeba przez nie rozumieć dar łez,
zaś w wielu wypadkach, gdy mówi o
modlitwie, powinniśmy myśleć,
zgodnie z tekstem, o wyższej
modlitwie kontemplacyjnej. Jeśli
bardzo często opowiada o sobie jako
o człowieku pełnym grzechów i
nędzy, to dzieje się tak, gdyż tak
siebie postrzegał w świetle łask,
których Bóg, z powodu swego
miłosierdzia, udziela świętym.
Poznanie samych siebie prowadzi ich
do wniosku, że są wielkimi
grzesznikami.

Nie brakuje także chwil, kiedy w
przypływie szczerości stawia samego
siebie w kłopotliwej sytuacji, tak jak
wtedy, gdy oświadcza: Któregoś dnia
spróbuję napisać Katarzynki ze
wspomnieniami z mego życia, w
którym nie brak prawdziwych
cudów[49] (oczywiście nigdy nie



zdarzyło się, by dotrzymał tej
nieprzemyślanej obietnicy).

***

Celami tych Katarzynek –
podsumowuje założyciel Opus Dei w
jednej z nich – są Dzieło i moja
dusza[50]. Do Dzieła odnoszą się
wizje założycielskie na temat jego
zasadniczej istoty nadprzyrodzonej,
na temat jego ducha, zasad
zarządzania i organizacji. Inspiracje
otrzymane przez założyciela na
temat całości Dzieła były jakby
macierzystymi ideami, z których
wyprowadzał on sposoby, środki i
rozwiązania praktyczne. Ogólny
charakter ma np. Katarzynka z 7 X
1931, zapisana dokładnie w miesiąc
po tym, jak Pan z pomocą pewnego
głosu wewnętrznego potwierdził
powszechność i ponadczasowość
Dzieła:



Rozumiem, że cechami O. D. [Opus
Dei] będą: jedność, powszechność,
porządek i organizacja[51].

Od tych stwierdzeń ogólnych
założyciel przechodził następnie do
praktyki, do szczegółu, do konkretnej
realizacji. Te wskazówki czy
inicjatywy apostolskie kilka razy
zostały wcielone w życie bez zmian
w odpowiednim momencie, inne
zostały uzupełnione czy poprawione,
według tego, jak życzył sobie
założyciel. Tak na przykład w jednej
z Katarzynek z 1931 roku powiada
on:

[...] stosowne będzie, by każdy z
członków codziennie czytał,
prywatnie, jeden rozdział Nowego
Testamentu (każdy z nich ten sam
codziennie)[52].

(Jako codzienna norma pobożności
pozostała lektura Nowego
Testamentu, ale nie obejmuje ona



jednorodności ani długości czytanych
tekstów).

Bardzo wyjątkowo sam Bóg osobiście
wskazywał na te szczegóły, jak
przekazuje nam Katarzynka z
grudnia 1931:

Kiedy się spotykamy, aby mówić ex
profeso o Dziele, zanim rozpoczniemy
pogadankę, będziemy mówić: In
nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti. Amen. – Sancta Maria, sedes
sapientiae. – Ora pro nobis*. – O to
poprosił mnie Jezus tego ranka w
bazylice na Atocha[53].

Jeśli nawet nie nazwiemy ich ściśle
założycielskimi, znajdziemy w 
Zapiskach wewnętrznych wielką
liczbę sugestii wszelkiego rodzaju,
odnoszących się do pobożności,
stroju, aktów liturgicznych i
apostolstwa[54].

Wewnętrzna nowość, którą niosło ze
sobą Dzieło, jeśli chodzi o teologię



ascetyczną i pastoralną, znajduje
także odzwierciedlenie w
słownictwie używanym przez
założyciela. Poszukiwanie
odpowiedniej terminologii było
ciągłym zmaganiem się w
poszukiwaniu właściwych nazw dla
tego, co chciało się wyrazić, i
stanowiło dlań wielkie wyzwanie.
Działo się tak, ponieważ autor
Katarzynek starał się przekazać coś o
zasadniczym znaczeniu dla natury
otrzymanego przesłania (uświęcania
pośród świata), natomiast wyrażenia
z zazwyczaj używanego języka
ascetyki nie pasowały do tego
przesłania i zniekształcały przez
swoje tradycyjne znaczenie to, co
założyciel chciał nimi ująć. Ten stały
wysiłek, który można dostrzec w 
Zapiskach, aby zyskać większą
jasność wyrażeń, dotyczy
wielokrotnie organizacji Dzieła i jego
członków. Autor mówi na przykład o
funkcjach i o członkach, aby odróżnić
świecki charakter Dzieła od



właściwego zakonnikom. Albo
porównuje Dzieło do zakonu
rycerskiego pośród świata,
nazywając początkowo jego
członków Białymi Kawalerami i
Białymi Damami, które to nazwy
szybko porzucił.

Niekiedy ten wysiłek, by używać
odpowiedniego słownictwa był
skazany na niepowodzenie po prostu
dlatego, że nie istniały w codziennym
języku słowa, które wyraziłyby
radykalne oddanie się chrześcijanina
na służbę Panu, bez zmiany pozycji
społecznej, rodzinnej i zawodowej. 
Chciałbym znaleźć hiszpańskie słowo,
inne niż „powołanie (vocación)”, które
jednak oddawałoby podobny sens.
Może powinno się mówić wezwanie
(llamammiento)? – pyta w jednej z
Katarzynek[55].

W tej sferze szczegółów
terminologicznych, podobnie jak w
wielu innych aspektach



historycznego założenia, istnieje
jasny rozdział między tym, co należy
do samej istoty Dzieła, a co założyciel
otrzymał w trakcie zesłanej przez
Boga wizji z 2 października 1928 r., a
późniejszymi ludzkimi próbami
zastosowania tego w praktyce. Autor 
Zapisek wewnętrznych już z góry
rozpoznaje, jeszcze w marcu 1930
roku, to znaczy na pierwszych
stronach Katarzynek, że wszystkie
notatki zawarte na tych stronach są
nasieniem, które w końcu będzie
podobne do bytu całego, jak jajo do
dumnego kurczaka, który wyskoczy z
jego skorupki[56].

***

Pozostałe notatki dotyczą duszy
założyciela i traktują o jego życiu
wewnętrznym, stanach sumienia i
zewnętrznych okolicznościach, w
jakich rozwija się jego apostolstwo i
posługa kapłańska.



Swoisty aksjomat stanowi pokora
założyciela Opus Dei, oparta na
poznaniu samego siebie:

To czysta matematyka: José María =
parszywy osiołek[57].

Definicja ta często pojawia się pośród
Katarzynek jako skrót „b.s.”* w
notatkach dla jego kierownika
duchowego. W Katarzynce z 9
października 1931 opisuje nam
modlitwę z tego dnia, która dotyczyła
tej sprawy:

Dziś podczas modlitwy utwierdziłem
się w dążeniu do celu, by zostać
świętym. Wiem, że to osiągnę: nie
dlatego, że jestem pewien siebie, ale
dlatego, Jezu, że jestem pewien...
Ciebie. Potem dostrzegłem, że jestem
parszywym osiołkiem. I prosiłem –
nadal proszę – aby Pan uleczył
wrzody moich nędz delikatną maścią
swej Miłości: żeby Miłość ta była jak
rozpalone żelaza, które wypali
wszystkie strupy i wyczyści wszystkie



krosty na mojej duszy, abym
zwymiotował wszystkie te śmiecie,
które znajdują się wewnątrz mnie.
Potem postanowiłem pozostać
osiołkiem, ale już nie parszywym.
Jestem Twoim osiołkiem, Jezu,
osiołkiem, który już nie ma pryszczy.
Mówię tak, żebyś mnie oczyścił,
ponieważ nie pozwolisz mi skłamać...
A ze swoim osiołkiem, o Boże
Dzieciątko, zrób, co chcesz: jak psotne
dzieci na ziemi, ciągnij mnie za uszy,
chłoszcz mocno to oślisko, poganiaj je
do biegu, jak Ci się podoba... Chcę być
Twoim osłem cierpliwym,
pracowitym, wiernym... Oby Twój
osiołek zwyciężył swoją oślą
zmysłowość, oby nie odpowiadał
wierzganiem na ostrogi, oby z
radością nosił ciężary, oby jego myśli,
jego ryk i jego praca były przesycone
Twoją Miłością, wszystko dzięki tej
Miłości![58]

Z taka samą swobodą, z jaką
znajdował ulgę dla swojej duszy,



odsłania przed nami co jakiś czas tę
zasłonę uśpionych uczuć, które tak
wiele nam mówią o jego osobie.
Kiedy na przykład pisze: śmierć, ta
łysa dama, będzie dla Ciebie jak dobra
przyjaciółka[59], nie robi sobie
ponurego żartu w złym guście.
Przeciwnie, nadaje formę żartobliwą
potrzebie oswojenia się z myślą o
końcu życia. W kontraście do tego
filozoficznego przypływu dobrego
humoru, jawi się przed nami
dramatyczny rytm jego życia
wewnętrznego, intensywnego i
pełnego pasji:

Panie! Obdarz mnie cnotą porządku
(Wierzę, że jest to zasadnicza cnota,
dlatego o nią proszę).

Panie!! Pozwól mi być do tego stopnia
Twoim, żeby do mojej duszy nie miały
wstępu nawet najświętsze uczucia,
jeśli nie stanie się to za
pośrednictwem Twego zranionego
serca.



Panie!!! Panie! Pozwól mi nauczyć się
milczeć (ponieważ z powodu
milczenia nigdy nie musiałem
żałować, z powodu gadatliwości wiele
razy).

Panie!! Pozwól, żebym świadomie
nigdy Cię nie obraził, nawet poprzez
grzech powszedni.

Panie! Obdarzaj mnie każdego dnia
większą miłością do świętej czystości,
każdego dnia większym pragnieniem
dusz, każdego dnia większą zgodą z
Twoją Najświętszą Wolą[60].

Do Zapisek docierają także echa
odgłosów codziennego życia w tym
okresie, wraz ze sprawami
rodzinnymi domowego ogniska donii
Dolores. Katarzynki są jak gęsta sieć.
Przez ich stronice przewijają się
zmieszane ze sobą potężne erupcje
Bożej miłości i niewinne wyznania,
jak to ma miejsce w notatce z marca
1934:



Najświeższa wiadomość: obciąłem
włosy na zero. Jak bardzo upokarza
mnie bycie tak grubym![61]

Wyrażone szczerze i naturalnie
wspomnienie jego wizyty u fryzjera
niewiele nam mówi. Jednak ujawnia
wielkie upokorzenie, które niosły ze
sobą początki otyłości, pomimo jego
surowych postów i umartwień
cielesnych.

Właściwie Zapiski wewnętrzne nie
tworzą dziennika, ani jeśli chodzi o
zawartość swoich stronnic, ani ze
względu na ciągłość zapisów, które
stanowią notatki przede wszystkim z
okresu między 1930 a 1940 rokiem.
Mimo tego zastrzeżenia stanowią
nieocenione źródło o charakterze
autobiograficznym. W całości są
zapisem głębokiej duchowości i
odnotowują otrzymywane ze
wszystkich stron Boże łaski. W nich
autor obnaża się, staje się
przezroczysty, czasami z naiwnością



dziecka, nieco ukryty za rezerwą, z
jaką sporządza niektóre notatki.
Niekiedy ściszonym głosem, jakby się
tłumacząc, opowiada nam drobne,
lecz smakowite szczegóły, które z
łatwością mogłyby pozostać
niezauważone, ale które ujawniają
całe wspaniałe zaplecze cnót i
wielkość ducha. Innym razem
wyrywają mu się skargi, okrzyki
radości bólu lub entuzjazmu. To
dusza założyciela znajduje ulgę w
tych zapiskach:

Myślę – wyznaje nam ich autor – że te
Katarzynki to w istocie... groch z
kapustą: są tu cudowne rzeczy, które
pochodzą od Boga, ale i dziecinady, i
alleluja prostej mniszki albo
głupiutkiego braciszka, które są
wyrazem mojej biednej małej
duszy[62].

Ta różnorodność zawartości
powoduje sama przez się, że lektura
staje się emocjonująca i bardzo



ciekawa. Przede wszystkim istnieje
pewne spoiwo autobiograficzne. Styl
autora nadaje Katarzynkom życia i
wdzięku, jakiegokolwiek tematu by
nie dotyczyły, natychmiast
dostarczając nam dowodów jego
gorącego i rozkochanego serca.
Popatrzmy na przykład na jego
gniew z powodu niedbałości
liturgicznych oraz z powodu
zaniedbania przedmiotów i miejsc
świętych:

Aż żal patrzeć, w jaki sposób
przygotowują ołtarze i prezbiteria do
obchodów świąt. Dziś w pewnym
bogatym kolegium nastawa
ołtarzowa ozdobiona była
niedorzecznymi kwiatuszkami,
umieszczonymi na stopniach w na
wpół pomalowanych skrzynkach.
Tabernakulum jest zwykle
przygotowane w ten sposób, żeby
ksiądz, który nie wiem jak słusznej
byłby postury, musiał się wspinać na
ławeczkę, żeby je otworzyć, zamknąć i



wyjąć stamtąd Pana Jezusa. Tabliczki
z modlitwami w niepewnej
równowadze i kapłani strający się
zachować równowagę w sposób
równie niepewny, ponieważ muszą
robić prawdziwe piruety jak w
charlestonie, aby nie uderzyć głową w
mosiężną lampę, pozłacaną i
niemożliwie paskudną, która wisi tuż
nad prezbiterium, albo by nie paść
twarzą na podłogę, potknąwszy się o
fałdy dywanu, położonego na
stopniach ołtarza, prawdopodobnie
tylko dlatego, że został usunięty ze
starości z jakiegoś salonu którejś z
tych świętoszek, wymalowanych
bardziej niż papugi, które już od rana
przychodzą, aby w grobie swego ciała
– pobielonym i upstrzonym
karminowymi plamami – przyjąć
Pana prostoty, Jezusa. A te śpiewy!
Brzmią tak, że można powiedzieć, że
się uczestniczyło nie tyle we mszy
śpiewanej, co tańczonej!



I pół biedy, jeśli za ołtarzem, poza
niepomalowanymi schodkami ze
zbutwiałego drewna, którędy to
codziennie przechodzi w rękach
kapłana Chrystus, by zostać
wystawionym, pół biedy, powiadam,
jeśli tam nie ma góry zakurzonych
rupieci, które czynią ze świętego
miejsca graciarnię z madryckiego
targu. Wszystko już tam
znajdowałem[63].

Styl ten ma wiele wspólnego z
dziełami świętej Teresy od Dzieciątka
Jezus z powodu swej
bezpośredniości, spontanicznej
szczerości i prostoty wyrażeń.
Natomiast pomiędzy Księgą życia tej
świętej a Zapiskami wewnętrznymi
zachodzi pewna widoczna różnica.
Pomimo stylistycznej dezynwoltury
Katarzynek, gdy nadchodzi moment,
by napisać o osobistych
doświadczeniach mistycznych,
ksiądz Josemaría uchyla się od tego.
To zachowanie wynika z wierności



zasadzie, by ukryć się i zniknąć, jest
osobistym piętnem założyciela Opus
Dei. Zgodnie z wolą Bożą pozostawił
tę zasadę Dziełu jako znak
wybraństwa:

- Inne instytucje mają – mówi jedna z
Katarzynek – jako błogosławioną
próbę wybraństwa Bożego pogardę,
prześladowania etc. Dzieło Boże
będzie miało to: pozostać w
ukryciu[64].

3. Druga Republika hiszpańska

14 marca 1931 roku don Josemaría
zanotował następującą myśl: Jedne
życie to za mało, by ofiarować je
Bogu! A zwłaszcza jeśli jest to życie
osiołka! A zwłaszcza jeśli ten osiołek
jest parszywy! [...] Poza wszystkim
oczekuję wielkich rzeczy w tym 1931
roku[65].

W miesiąc później, 14 kwietnia, w
Hiszpanii powstała II Republika. Było
to wydarzenie o wielkim rozgłosie



historycznym, raczej głośne niż
wielkie. I na pewno nie była to jedna
z tych wielkich rzeczy, jakich
oczekiwał don Josemaría. Te wielkie
rzeczy trwają w teraźniejszości Bożej,
podczas gdy nadejście nowych
reżimów i rewolucji szybko mija, by
stać się martwym ogniwem w
łańcuchu wydarzeń już dokonanych.

W rezultacie wyborów
municypalnych, jakie odbyły się 12
kwietnia, król Alfons XIII opuścił
tron i udał się dobrowolnie na
emigrację, aby uniknąć rozlewu
krwi. Wśród manifestacji i zgiełku
ulicy powstał rząd tymczasowy,
składający się z mozaiki partii
republikańskich. Pustkę
pozostawioną przez ancien régime
wypełniła rozgrzana fala ludowych
emocji. Niemal wszyscy politycy,
którzy znaleźli się u władzy, byli
zdeklarowanymi wrogami Kościoła,
zamierzającymi wprowadzić jak
najszybciej państwo laickie[66]. W



wyniku wyborów powszechnych z 28
czerwca 1931 r., w których nie wzięło
udziału w geście protestu wielu
katolików, powstały Kortezy
Konstytucyjne, które miały
przygotować nową konstytucję.
Większość deputowanych stanowili
socjaliści, masoni i radykałowie,
reprezentujący ideologie i odczucia
agresywnie antykatolickie[67].

Już na wstępie doszło do tragicznych
wypadków. 11 maja zostały
podpalone w całym Madrycie
klasztory, kościoły i szkoły średnie
prowadzone przez zakonników, przy
zmowie i biernej postawie władz i
policji[68]. Jako pierwszy stanął w
ogniu dom zakonny jezuitów na ulicy
Flor. Widząc, że władze w stolicy
kraju przyjęły postawę tolerancyjną
wobec podpalaczy, stolice prowincji
nie pozostały w tyle. Podpalenia
miały miejsce natychmiast w wielu
innych miastach: Sewilli, Maladze,
Walencji, Murcii, Alicante,



Kadyksie...[69] W ciągu trzech dni,
między 11 a 13 maja, spalono 107
budynków sakralnych, niemal
wszystkie to kościoły i klasztory.

Podczas letnich upałów, nie tracąc
czasu, Kortezy obradowały nad
projektem konstytucji, która była
owocem zaciekłego laicyzmu. Projekt
ten z demokratycznego punktu
widzenia był niezrozumiały w kraju
o przygniatającej większości
katolickiej, lecz w którym brakowało
formacji obywatelsko-religijnej i
gdzie rozpowszechniona była wielka
nienawiść o charakterze
antyklerykalnym, jak to opisuje
założyciel Opus Dei:

W tym okresie - w roku 1928 - [...] 
mimo otoczenia religijnego, mimo
katolickiego fundamentu mojej
ojczyzny, ludzie znajdowali się dość
daleko od Boga. Nikt się o nich nie
troszczył. Kobiety odznaczały się
zwykle pewnym pietyzmem, lecz



prawie zawsze pozbawionym
wystarczającego fundamentu
doktrynalnego. Mężczyźni wstydzili
się być pobożnymi. Oddychało się
atmosferą encyklopedyczną: trwał
smutny wpływ XIX wieku[70].

Debata parlamentarna wokół kwestii
religijnej skoncentrowała się na
artykule 26., który skupiał się na
całkowitym podporządkowaniu
Kościoła prawom cywilnym, ze
wszystkimi możliwymi
ograniczeniami i zakazami.
Zakazywano zakonnikom nauczania.
Zapisywano groźbę nacjonalizacji
wszystkich dóbr zakonnych, a także
ogłaszano rozwiązanie tych spośród
nich, które miałyby specjalne śluby
„posłuszeństwa władzy innej niż
prawowita władza państwowa”[71]
(jasna aluzja do jezuitów).
Mniejszość katolicka w Kortezach
niewiele mogła zrobić, aby nie
dopuścić do przyjęcia tego artykułu.



9 grudnia została przyjęta
Konstytucja, która była obrazą dla
uczuć religijnych katolików i praw
Kościoła. Wobec tak bezczelnej
zniewagi nie trzeba było długo
czekać na deklarację zbiorową
biskupów (z 20 XII 1931 roku),
ogłaszającą w sposób „publiczny i
niezmienny mocny protest i
zbiorowe potępienie przez Episkopat
tego prawnego zamachu przeciwko
Kościołowi, jaki stanowi przyjęta
Konstytucja”[72].

W ten sposób jednostronnie i z
pogwałceniem obowiązującego
Konkordatu, doszło do niedającego
usprawiedliwić się konfliktu między
nowym państwem a Kościołem. Atak
ten nabierał coraz bardziej realnych
kształtów, gdyż przyjęte zostało
ustawodawstwo wykonawcze do
tych artykułów Konstytucji. 22
stycznia 1932 roku zostało
rozwiązane Towarzystwo Jezusowe.
Następnie dokonano sekularyzacji



cmentarzy. Później przyjęto ustawę o
rozwodach. Napięcie osiągnęło
najwyższy punkt, gdy 17 maja 1933
roku została przyjęta przez Kortezy
ustawa o wyznaniach i
zgromadzeniach religijnych, jako
realizacja artykułu 26. Konstytucji.
Na mocy tej ustawy kult katolicki
przechodził w ręce władz cywilnych;
wszystkie dobra kościelne zostały
uznane za publiczną własność
państwa; zakonom i zgromadzeniom
religijnym zabroniono prowadzenia
szkolnictwa, w końcu Państwo
przypisało sobie prawo do
anulowania nominacji
kościelnych[73].

Odpowiedzią był nowy zbiorowy list
Episkopatu (25 VI 1933 r.)[74], a ze
strony Stolicy Świętej encyklika 
Dilectissima nobis (3 VI 1933) papieża
Piusa XI, w której znajdziemy
następujące zdania:



„Nie zaniedbywaliśmy częstego
wskazywania osobom aktualnie
sprawującym władzę w Hiszpanii
[...], jak fałszywa jest droga, którą
podążają i przypominania im, że
ranienie duszy ludu w jej
najgłębszych i najdroższych
uczuciach nie jest sposobem na
osiągnięcie duchowej zgody, która
jest konieczna dla pomyślności
narodu [...]. Tym bardziej teraz nie
możemy nie zabrać głosu,
sprzeciwiając się ustawie, ostatnio
przyjętej, dotyczącej Kongregacji i
Wyznań Religijnych, ponieważ ta
oznacza nową i najpoważniejszą
obrazę, nie tylko religii i Kościoła, ale
także głoszonych zasad wolności
cywilnej, o których nowy ustrój
hiszpański mówi, że są jego
podstawą[75].”

Hiszpańscy politycy i intelektualiści
laiccy mieli w swym ręku i władzę i
kontrolę nad propagandą. Wiedzeni
wyłącznie nienawiścią do Kościoła,



gromadzili zniewagi, podburzając
masy robotnicze i kierując ich
niechęć przeciwko instytucjom
religijnym i ich członkom[76].

W takich warunkach przyszło działać
założycielowi Opus Dei od 1931 roku.
Takie są fakty historyczne, które
musimy brać pod uwagę, jeśli
chcemy oceniać znaczenie jego słów i
czynów.

Najobszerniejszą część Zapisek
wewnętrznych stanowią zapiski
odnoszące się dokładnie do lat
Republiki (1931-36). I chociaż
tematyka tych zapisków dotyczy
wyłącznie Dzieła i jego duszy, to
jednak treść tych zeszytów jest
uwikłana w okoliczności historyczne,
a odniesienia do osoby założyciela
zostały przetkane wzmiankami o
wypadkach ulicznych.

***



Nadejście Republiki (14 IV 1931)
rozległo się z tragicznym hukiem w
życiu tego kapłana, jak możemy
przeczytać w jednej Katarzynce:

Matko Niepokalana, chroń tę biedną
Hiszpanię! Boże, powstrzymaj
wrogów naszej Matki Kościoła!
Republika Hiszpańska: Madryt na
dwadzieścia cztery godziny stał się
jednym wielkim domem publicznym...
Wygląda na to, że teraz się trochę
uspokoiło. Ale masoneria nie śpi...
Czuwa jednak także Najświętsze Serce
Jezusa! W nim cała moja nadzieja.
Ileż razy w ciągu tych dni
zrozumiałem, słyszałem potężny głos
naszego Pana, który pragnie swojego
Dzieła! [77]

Zmartwienie księdza Josemaríi nie
zostało wywołane przyczynami
politycznymi. Przyjmował
wydarzenia takie, jakimi były, ze
spokojem, z dala od opinii
partyjnych. W chwili, gdy trzeba było



oceniać fakty z dziedziny politycznej
czy społecznej, założyciel Opus Dei
zawsze stawiał na pierwszym
miejscu cel nadprzyrodzony dusz. Z
tej perspektywy nie był dlań istotny
rodzaj ustroju, lecz konsekwencje
polityki rządu dla życia
chrześcijańskiego obywateli. I tak
radził czynić wszystkim, którzy
znajdowali się blisko niego, prosząc
ich, by skierowali swój umysł ku
Bogu, jak mówił do jednego ze swych
zwolenników w maju 1931 roku:

Drogi Isidoro!

Z wielką radością przeczytałem Twój
list, którego wszyscy oczekiwaliśmy z
niecierpliwością [...]. Wiadomości:
Niech Cię ani nie cieszy, ani nie
zasmuca zmiana polityczna, niech Cię
obchodzi tylko to, żeby nie obrażali
Boga. Staraj się zadośćuczynić[78].

Przeczucie nie zawiodło go, gdy
przyjmował Republikę z takim
brakiem zaufania. Wkrótce



potwierdziły to fakty. W następnym
tygodniu rozpoczęły się w Madrycie
podpalenia klasztorów. Płonął
kościół jezuitów i nad Madrytem
wznosiły się w niebo słupy dymu,
kiedy kapelan, obawiając się
podpalenia kościoła Patronatu
Chorych i świętokradztwa,
zdecydował się jak najszybciej
zabrać stamtąd wyświęcone hostie.
Zawiadomił Manuela Romeo,
pułkownika armii, należącego do
znanej w Saragossie rodziny, który
mieszkał dość blisko, że zamierza
przenieść do jego domu Najświętszy
Sakrament. Następnie, w świeckim
stroju, w ubraniu syna pułkownika,
w towarzystwie swego brata
Santiago i ucznia Akademii
Cicuendez, wszedł do kościoła
Patronatu[79]:

Rozpoczęły się prześladowania -
mówi tekst jednej z Katarzynek. – 
Jedenastego, w poniedziałek, w
towarzystwie D. Manuela Romeo, po



tym, jak przebrałem się za świeckiego
w garnitur Colo, przyjąłem Komunię,
wyjmując Hostię z monstrancji i z
puszką pełną konsekrowanych hostii
owiniętą w sutannę i gazety
wyszliśmy z Patronatu bocznym
wyjściem, jak złodzieje[80].

Grupka poszła ulicą Santa Engracia
aż do Cuatro Caminos. Milczeli
wmieszani w tłum przechodniów. Ze
łzami w oczach, samotny z Jezusem w
puszce, przepełniony bólem i chęcią
zadośćuczynienia za tyle
świętokradztw, kapłan powtarzał w
głębi duszy:

- Jezu, żeby każde świętokradcze
podpalenie wzmacniało we mnie
pożar miłości i zadoścuczynienia[81].

Pozostawił puszkę w domu rodziny
Romeo. Nie był to jedyny raz, gdy
musiał pośpiesznie zabierać Pana z
tabernakulum[82].



Wyprzedzając historyczną ocenę
tego, czego miał doświadczyć Kościół
w Hiszpanii, opisywał fakty w
czterech słowach: w Madrycie
rozpętało się piekło[83]. Zmusiło to
również rodzinę Escrivów do
przeprowadzki na nowe miejsce:

Trzynastego dowiedzieliśmy się, że
zamierzają podpalić Patronat: o
czwartej po południu przenieśliśmy
się z naszymi rzeczami na ulicę Virato
22, do podłego pokoiku z widokiem na
podwórze, który z pomocą
Opatrzności znalazłem[84].

Rozpętała się kampania przeciwko
Kościołowi. Antyklerykalizm
przesiąknął prasę; podżegał masy, a
lud prześladował duchownych[85].
To, co niewyobrażalne jeszcze kilka
lat wcześniej, stało się możliwe już u
początków Republiki. Tak mówi don
Josemaría:

Wczoraj - to jest 21 listopada 1930
roku - u fryzjera zrobiłem im



„mityng”, zmęczony już tym, że
uważają za nieomylne opinie tych
bezwstydnych szmatławców, które
nazywają się „El Sol” i „La Voz”.
Przyjechałem dziś z Chamartín. Ojciec
Sánchez powiedział mi właśnie, à
propostego, co powiedziałem
wcześniej, żebym - mając na względzie
dobro bliźniego - nie milczał, lecz
mówił w sposób dobitny, bez
zniecierpliwienia i obrazy[86].

Opowiada nam dalej, że niedaleko od
fryzjera, podążając w stronę
Patronatu: Kiedy zbliżyłem się do
ulicy Cisne, na Fernández de la Hoz,
przechodziłem obok grupy murarzy.
Jeden z nich drwiącym tonem
krzyknął: „Czarna Hiszpania!”.
Usłyszawszy to, zwróciłem się do
nich, zdecydowany, że co będzie, to
będzie. Zgodnie z tym, co mi poradził
ojciec, mówiłem dobitnie, bez
obrażania się. W końcu przyznali mi
rację, nawet ten, co krzyczał i razem z
innymi uścisnął mi rękę. Ci już nie



będą obrażać, jestem pewien, innych
księży[87].

Jego żywy charakter z najwyższym
trudem znosił złośliwości i
grubiaństwa wypowiadane pod jego
adresem z tego powodu, że był
księdzem. Dobrze robił ojciec
Sánchez, że miarkował nieco
temperament młodego kapelana.
Jednak byłoby niesprawiedliwe
przypisywać te konflikty hardości
księdza Josemaríi, ponieważ wraz z
nadejściem republiki do tego stopnia
pogorszyła się sytuacja, że zdarzenia
takie były na porządku dziennym.

Pod koniec lipca i w pierwszych
dniach sierpnia 1931 odprawiał
nowennę przy grobie Mercedes
Reyna, Damy Apostolskiej, która
zmarła w opinii świętości, i została
pochowana na cmentarzu del Este,
zwanym także La Almudena. Nie
chodzi już o pojedyncze anegdoty:



Pewnego dnia - opowiada nam - przy
jednym z dwu źródeł znajdujących się
przy drodze łączącej szosę wiodącą
do Aragonii z cmentarzem del Este,
zgromadziła się grupa dzieci i kobiet
stojących w kolejce, by napełnić wodą
swoje dzbany, garnki i bańki... Z
grupki dzieci dobiegł głos: „Patrzcie,
ksiądz! Chodźcie, obrzucimy go
kamieniami!” Zanim zdążyłem
pomyśleć, zamknąłem brewiarz, który
czytałem i odwróciłem się do nich:
„Bezwstydnicy! Czy tego uczą was
matki?”. Dorzuciłem jeszcze kilka
innych słów[88].

(Ciekawie by było usłyszeć te słowa.)
Przy okazji kolejnej wizyty na
cmentarzu, nie chodziło już o
dziecięcą zuchwałość i psoty:

Inny przypadek: sam koniec ulicy
Lista. Wracał ten zmordowany ksiądz
z nowenny. Jeden z murarzy odrywa
się od swojej pracy i mówi,
obraźliwym tonem: „Karaluch, trzeba



go rozdeptać!” Wiele razy
przechodziłem, puszczając mimo uszu
obraźliwe uwagi. Tym razem nie
mogłem. „Co za odwaga -
powiedziałem mu - zaczepiać
człowieka, który przechodzi obok,
nikogo nie obrażając! Na tym polega
wolność?” Zaczęli go uciszać inni,
przyznając mi tym samym rację. Po
kilku krokach inny murarz, chcąc się
jakoś wytłumaczyć z zachowania
kolegi, mówi: „To nie jest w porządku,
ale wie ksiądz, to jest nienawiść.”
Uspokoił się zupełnie[89].

Demagogia polityczna stopniowo
otwierała tamy nienawiści. Smutna
to obserwacja dla księdza, który
podczas ciągłego przemieszczania się
z jednej dzielnicy do drugiej,
wszędzie spotykał się z jej
przejawami. Żeby przytoczyć więcej
tego rodzaju przypadków i zapisać je
w swych Zapiskach, nie musiał długo
szukać w pamięci. Oto kolejne
wydarzenie, jakie miało miejsce



podczas odprawiania przezeń tej
samej nowenny:

Więcej? Proszę bardzo, oto jeszcze
więcej. Oprócz ostatniego dnia,
przypuszczam, że przez poprzednie
osiem, czekał na mnie diabeł o
wyglądzie chłopca dwunasto-,
czternastoletniego. I gdy tylko
wychodziłem o kilka kroków za
portyk cmentarza, intonował
wysokim głosem, który przeszywał aż
do szpiku kości, najbardziej haniebne
zwrotki hymnu Riego - Jak patrzył na
mnie tamten robotnik, który pracował
wraz z innymi na placyku przed
cmentarzem! Jeśliby wzrok mógł
zabijać, teraz nie mógłbym już pisać
moich Katarzynek. Pamiętam, że w
ten sposób patrzył na mnie patrol.
Mój Boże, skąd ta nienawiść do
Twoich sług?[90]

Sprawy stawały się coraz
poważniejsze. Coraz popularniejsze
stawało się obrzucanie kamieniami,



tak jak wcześniej rozpowszechniły
się podpalenia. Nasz kapelan przeżył
niejeden taki przypadek, chociaż nie
wnika w szczegóły tych wydarzeń.
Kobiety z Patronatu Chorych musiały
być bardzo mężne, aby prowadzić
swą działalność dobroczynną. Kilka z
nich przeżyło straszne chwile w
dzielnicy Tetuanu: „wywlekli je na
ulicę, wbijali im szewski nóż w
głowę. Jedna z nich, Amparo de
Miguel, próbowała heroicznie bronić
pozostałych, więc zdarli jej z głowy
skórę wraz z włosami i dalej męczyli,
aż zmasakrowali jej twarz”[91].

Radę dotyczącą okoliczności
historycznych: Niech cię ani nie
cieszy, ani nie zasmuca zmiana
polityczna, niech cię obchodzi tylko to,
żeby nie obrażali Boga - ksiądz w
całości stosował także do siebie[92].
Z takim skutkiem, że jego charakter
się buntował, nie z powodu gwałtów
politycznych, lecz z powodu obrazy
Boga. Postawił więc sobie jasny cel,



żeby złagodzić gwałtowność, z jaką
okazywał swoją troskę o dom Boży.
Aby lepiej panować nad sobą i
zadośćuczynić, zdobył się na ciężkie
umartwienie: nie czytać gazet. Z tej
walki ascetycznej, która była dla
niego długotrwałą kampanią, nie
zawsze wychodził zwycięsko. Debaty
parlamentarne na tematy religijne
złamały jego dobre postanowienia.
Czasem wychodził z walki zwycięsko,
czasem zwyciężony:

Lektury: poza pobożnymi i
koniecznymi do nauki [...], ostatnio
zakazałem sobie czytać nawet „El
Siglo Futuro”. Ostatnie
postanowienie: „Nie czytać gazet”
stanowi dla mnie wcale niemałe
umartwienie; pomimo to, z pomocą
łaski Bożej wytrwałem aż do
zakończenia debaty parlamentarnej
nad ustawą (!) skierowaną przeciw
zgromadzeniom zakonnym. Jaka to
była ciężka walka! Tę epopeję mogą
zrozumieć tylko ci, którzy przez nią



przeszli. Niekiedy byłem zwycięzcą,
częściej zwyciężonym. Opowiadając
historię tego niewielkiego wydarzenia
z mego codziennego życia, rozważam
w obliczu Pana Boga całą rzecz, i
widzę, że prowadząc apostolstwo, w
które zaangażował mnie Bóg, muszę
być na bieżąco z tymi sprawami, które
dzieją się na świecie, i aby pogodzić tę
potrzebę z umartwieniem w lekturze,
dochodzę do następujących wniosków
[...].

(Aby pozostać z dala od wydarzeń
tego świata, wyznacza sobie lekturę
zdyscyplinowaną, określając, jak i
kiedy będzie ona mogła mieć
miejsce)[93].

Mimo tych niedogodności żarliwa
troska o chwałę Pana przenikała całą
jego osbę kości, tak jak miało to
miejsce po przyjęciu słynnego
artykułu 26. Konstytucji:

Dzień Świętej Teresy od Dzieciątka
Jezus, 1931: Wczoraj, gdy



dowiedziałem się o wydaleniu
Towarzystwa [Jezusowego - przyp.
tłum.]i pozostałych antykatolickich
postanowieniach Parlamentu,
cierpiałem. Rozbolała mnie głowa. Aż
do wieczora czułem się źle. Ponieważ
wieczorem, w stroju świeckim,
poszedłem do Chamartín z Adolfo:
ojciec Sánchez i pozostali jezuici byli
uszczęśliwieni, że cierpią
prześladowania z powodu ich ślubu
posłuszeństwa Ojcu Świętemu. Jakież
rzeczy nam opowiadał w tak
najspokojniej piękny sposób![94]

Obelgi, jakich doświadczał ten młody
ksiądz na ulicach raczej umacniały
go, niż raniły. Płonął świętym
oburzeniem. Początkowo nie mógł
ich znosić w milczeniu. Potem
znalazł sposób nadprzyrodzony na
kpiny i grubiaństwa, zdwoił swoje
modlitwy w intencji tych, którzy go
obrażali:



Trwa moda na obrażanie kapłanów -
pisał w początkach sierpnia 1931 -
[...] Postawiłem sobie za cel - na nowo
- milczeć, chociaż mnie obrażają,
chociaż mnie opluwają. Pewnego
wieczoru na placu Chamberí, gdy
szedłem do domu Mirasol, ktoś rzucił
mi w twarz garść błota, która prawie
mi zatkała ucho. Nie pisnąłem ani
słówka.

Więcej: celem, do którego dążę, jest
obrzucić tych biednych
nienawistników gradem
„zdrowasiek”. Myślałem, że to
postanowienie jest bardzo mocne, ale
przedwczoraj dwa razy zawiodłem,
reagując gwałtownie zamiast
wytrwać w łagodności[95].

Wysiłek, by znosić
niesprawiedliwość i odpowiadać
„zdrowaśkami”, wytworzył nowy
zwyczaj u tej gwałtownej natury. W
kilka tygodni później napisał taką oto
Katarzynkę:



18 IX 1931: Muszę podziękować Bogu
za zauważalną zmianę: jeszcze
niedawno wyzwiska i kpiny, którymi
obrzucali mnie - z powodu tego, że
jestem księdzem - odkąd nastała
Republika (wcześniej była to
rzadkość) doprowadzały mnie do
wściekłości. Zdecydowałem polecać
ich opiece Najświętszej Panny,
odmawiając jedną „Zdrowaś Mario”,
gdy słyszę grubiaństwa lub wyzwiska.
Tak zrobiłem. Kosztowało mnie to
wiele wysiłku. Teraz, gdy usłyszę te
niegodziwości, serce mi najczęściej
mięknie, gdyż mam na uwadze
nieszczęście tych biednych ludzi,
którzy, jeśli tak się zachowują, myślą
pewnie, że robią rzecz właściwą.
Nadużywając ich ignorancji i
namiętności, przekonano ich, że
ksiądz, poza tym, że jest leniwym
pasożytem, jest ich wrogiem,
współwinnym z burżujami, którzy ich
wykorzystują. Twoje Dzieło, Panie,
otworzy im oczy![96]



Nie zawsze udawało mu się
zachować taką postawę. Niekiedy
wewnętrzne wrzenie ujawniało się z
całą gwałtownością. Jeden z takich
wybuchów miał miejsce przy okazji
rozwiązania Towarzystwa
Jezusowego, jak to zanotował w
swoich Apuntes:

Gwałt, którego ofiarą padło
Towarzystwo, wywołał u mnie reakcję
fizjologiczną w postaci zmęczenia, a
następnie falę oburzenia. Miałem z
tego powodu znowu utarczkę w
tramwaju. Teraz już będę milczał. To
tchórzliwe społeczeństwo, w którym
żyjemy, jest przeniknięte egoizmem.
Twoje Dzieło, Panie, Twoje Dzieło![97]

Dzieło było jeszcze było jeszcze
tworem „w najwcześniejszym
stadium rozwoju”, Bożym
nasionkiem, które zapuszczało
korzenie w duszy Założyciela.

W ciągu zaledwie kilku miesięcy,
między 1931 i 1932 rokiem, dokonała



się gwałtowna zmiana w życiu
Hiszpanii. Nienawiść religijna
zepsuła spokojne współżycie
społeczeństwa. W środowiskach
intelektualnych panowała zaciekłość
skierowana przeciwko praktykom
religijnym, przeciwko pobożności,
przeciwko nauce Kościoła; podczas
gdy ksiądz Josemaría miał zamiar
rozwijać Dzieło Boże pod hasłem - 
Regnare Christus volumus.

Jest bardzo piękne - myślał założyciel
Opus Dei – to, czego chce Bóg, i z
drugiej strony, nie rozumiem, nie
widzę, dlaczego tego rodzaju Dzieło,
skoro jest tak potrzebne, nie zaczęło
się wcześniej[98].

4. Z Patronatu Chorych do Santa
Isabel

Z okresu założycielskiego -
wyznaczonego datami 2
października 1928 i 14 lutego 1930 -
don Josemaría wyszedł z mocnym
postanowieniem pełnienia woli Bożej



i szukania świętości, gdyż to było
przesłanie, które powinien odtąd
głosić wszystkim ludziom. Pragnienie
to wyrażał w dobitny sposób, gdy
pisał:

- Chciałbym, Panie, naprawdę i raz na
zawsze, chcieć odczuwać niezmierny
wstręt do wszystkiego, co wyrasta w
cieniu grzechu, nawet tego
powszedniego (kwiecień 1930)[99].

W tym wczesnym etapie
kształtowania się Opus Dei
zrozumiał, że było potrzebne, by on
sam dojrzał wewnętrznie, zanim
Dzieło da się poznać publicznie:

Nie nadeszła moja godzina: najpierw
muszę się nauczyć cierpieć, muszę
mieć zdolność modlitwy: potrzebuję
rekolekcji i łez (kwiecień 1930)[100].

Zrozumiał wówczas, że przyszła
trwałość Dzieła wymaga, by jego
założyciel sam stał się fundamentem,



poprzez intensywną modlitwę i
pokutę:

Dochodzę do wniosku - i zapiszę to
tutaj, ponieważ później, gdy to będę
czytał, wryje się głębiej we mnie to, co
będzie dla mnie dobre - że budowle
materialne w swej konstrukcji bardzo
przypominają te duchowe. Tak jak
złocony kurek na szczycie wielkiego
budynku, mimo że bardzo się błyszczy
i umieszczony jest bardzo wysoko, nie
ma jednak wielkiego znaczenia dla
trwałości dzieła, zaś stary głaz
schowany w fundamentach, pod
ziemią, gdzie nikt go nie widzi, jest
bardzo ważny, by dom się nie zawalił,
choć nie błyszczy tak jak blacha na
górze, Tak samo w tej wielkiej
budowli, nazywanej „Dziełem Bożym”,
które zapełni cały świat, nie należy
przywiązywać znaczenia do
błyszczącego kurka. Na to przyjdzie
czas! Fundamenty: od nich zależy
trwałość całej konstrukcji.
Fundamenty głębokie, bardzo głębokie



i mocne: kamieniami tego fundamentu
jest modlitwa; masa, która je spaja
nosi po prostu nazwę pokuty. Modlić
się i cierpieć z radością. Bardzo
pogłębiać - przecież dla gigantycznej
budowli konieczna jest także
gigantyczna podstawa (październik
1930)[101].

W ten sposób naszkicowany został
zasadniczy plan jego życia
wewnętrznego:

Po pierwsze - modlitwa; potem
pokuta; na trzecim miejscu, dopiero
na trzecim miejscu działanie (listopad
1930)[102].

Zgodnie z tym planem ułożył
modlitwę, by codziennie odmawiali
ją członkowie Opus Dei, którą to
nazwę nadał Dziełu nieco wcześniej
(w tym okresie, jak zobaczymy,
ksiądz Josemaría miał tylko trzech
współpracowników). Opowiada nam
o tym w jednej z Katarzynek:



W tych dniach sporządzamy kopie
„Preces ab Operis Dei sociis
recitandae*”. Zaaprobował je mój
spowiednik. Widać, że Pan chciał,
byśmy zaczęli od modlitwy, ponieważ
takie powinno być wewnętrznie Jego
Dzieło. Modlić się powinno być
pierwszym oficjalną czynnością
członków Dzieła Bożego. Jak na razie
praca jest osobista, spotykamy się
tylko po to, by się modlić (10 XII 1930)
[103].

Don Josemaría żebrał o modlitwę na
ulicy, jak sam o tym wspomina. Prosił
swoich chorych, by ofiarowywali
swój ból w imię zadośćuczynienia,
miał bowiem niewzruszoną wiarę w
to, że cierpienia niewinnych
zdobywają łaskę Pana i zadośćczynią
za nasze przewinienia. Uzbrojony w
to przekonanie, oczekiwał po
modlitwie biedaków cudów z nieba. I
nie dziwiło go, że te prośby nigdy nie
pozostawały bez odpowiedzi. Dla
niego był to potwierdzony fakt:



W tym względzie mam szczęśliwe
doświadczenie - wyznaje - kiedy bez
czułostkowości, lecz z prawdziwą
wiarą prosiłem Pana lub Najświętszą
Marię Pannę o jakąś rzecz duchową
(a także o jakąś materialną) dla mnie
lub dla innych, otrzymywałem ją (10 II
1931)[104].

Pośród wielu innych wydarzeń
wspomina gwałtowny upadek gazety
„El Sol” i pojawienie się innej -
„Crisol”. W Patronacie Chorych
znajdowała się pewna uboga kobieta,
nazywana Enriquita. Była na wpół
zdziecinniała. Swoim niewprawnym
językiem powtarzała kapelanowi:
„Ojcze, bardzo cię kocham.” Kapelan
polecił jej, by ofiarowała swoje
komunie w jego intencji (aby przestał
ukazywać się „Crisol” - gazeta
antyklerykalna).

Pycha mędrców - napisał potem w
swoich Zapiskach - została
zawstydzona przez pokorę biednej



prostaczki. I tak się stało. „Crisol”
ledwie ciągnie. Mają zamiar wydawać
inny dziennik - „Luz” - jednak bez
wątpienia, jeśli „Głupia Enriqueta”
będzie się nadal modlić, ten
szmatławiec wkrótce zostanie bez
grosza[105]. Don Josemaría nie
przestawał prosić o modlitwę, na
wszystkie strony żebrząc o tę
duchową jałmużnę, aż do chwili, gdy
to naleganie stało się jakby drugą
naturą jego osoby[106].

Wskazywał na przyczyny tego
postępowania: - Jestem bardziej niż
pewny, że modlitwa ma
nieograniczoną moc [...].Modlitwa
poprzedzi godzinę (godzinę
zakończenia procesu dojrzewania)
Dzieła Bożego. Ponieważ modlitwa
jest wszechmocna[107]. Dla niego
stanowiła coś, co przypominało tlen,
który jest potrzebny do oddychania,
jakby była środkiem zaradczym na
wszelkiego rodzaju zło. Jeśli przyjdą
zmartwienia i zmęczenie, chwila



modlitwy: usuwa strapienia tych,
którzy kochają Jezusa[108].

W tym czasie smutne wydarzenia
polityczne, które wstrząsnęły całą
Hiszpanią, wytworzyły ogólnie
panujący nastrój niepokoju, co
znalazło swoje odzwierciedlenie
także w Katarzynkach, które urywają
się na prawie dwa miesiące. Kiedy
Założyciel je wznawia, z datą 15 lipca
1931 roku, w pierwszych linijkach
pisze: - Ileż wrażeń można by było
zanotować od chwili tych
straszliwych i świętokradczych
podpaleń klasztorów. Może dalej coś o
tym wspomnę[109].

Można przypuszczać, że
przeprowadzka rodziny Escrivów,
formacja katechetyczna i
przygotowanie do Pierwszej Komunii
uczniów kolegiów prowadzonych
przez Damy Apostolskie i domowe
wizyty u chorych, sprawiały, że praca
kapelana była bardzo wyczerpująca.



Jednak mamy pewność, że te
wrażenia, których nie zanotował w
swych Zapiskach wiosną 1931 roku,
tylko marginalnie dotyczyły
wydarzeń politycznych tego okresu.
Kiedy stwierdza, że dalej coś o tym
wspomni, ma na myśli nie tyle
kwestie polityczne, co stan swojej
duszy, opisany w pięknej notatce z 31
sierpnia. Cztery lata mozolnej pracy
w Madrycie. Następnie powódź łask
założycielskich. Zawsze
posłuszeństwo, zupełne oddanie się
w ręce Boże, tak jak dziecko z
całkowitą pewnością oddaje się w
ręce ojca. Bóg doprowadził go do
głębokiej modlitwy jedności, dając
mu szerokie horyzonty, przyciągając
go blisko do Siebie:

Widzę siebie jako biednego ptaszka,
który przyzwyczajony jedynie do
przelatywania z drzewa na drzewo
lub co najwyżej na balkon trzeciego
piętra... pewnego dnia swego życia
zdobył się na odwagę, by dolecieć na



dach niezbyt wysokiego domu,
któremu zresztą było daleko do
drapacza chmur...

Lecz tutaj naszego ptaszka porywa
orzeł - wziął go przez pomyłkę za
maleństwo własnego gatunku - i w
jego potężnych szponach ptaszek
unosi się bardzo wysoko, ponad
górami i śnieżnymi szczytami, ponad
białymi, niebieskimi i różowymi
chmurami jeszcze wyżej, skąd
spoglądać może prosto w słońce...
Wówczas orzeł, puszczając ptaszka,
mówi do niego: No, dalej, leć!...

Panie, obym już nie latał więcej tuż
nad ziemią! Oby zawsze oświecały
mnie promienie Boskiego Słońca –
Chrystus w Eucharystii! Oby mój lot
trwał, dopóki nie znajdę spoczynku w
Twoim sercu![110]

Bóg prosił go od wielu miesięcy, by
zostawił pracę w Patronacie Chorych
i zajął się z większą intensywnością
Dziełem. Na kilka dni przed



nastaniem Republiki wydawało się,
że problem został już rozwiązany,
gdy nastąpiła gwałtowna zmiana
ustroju politycznego i
prześladowanie Kościoła. Właściwe
miejsce dla działań założycielskich i
prowadzenia apostolstwa przez don
Josemaríę było w Madrycie, gdzie
przyszło mu sprawować posługę
kapłańską, a także poświęcać czas na
właściwe apostolstwo Dzieła. Lecz
jako kapłan pozadiecezjalny borykał
się ze znanymi już nam
trudnościami, by otrzymać
odpowiednie zezwolenia i licencje
biskupa Madrytu.

Jednak na tych wysokościach ani
jeden, ani drugi problem nie martwił
go, był bowiem pewien, że Bóg
poprowadzi swoje Dzieło. Ksiądz
Josemaría dla zbawienia jednej
duszy był w stanie wystawić się na
poważne niebezpieczeństwa: narazić
się na chorobę lub na to, że nie
zostaną odnowione jego zezwolenia



posługi kapłańskiej. Faktycznie już
doświadczył obu zagrożeń. Mógł
zarazić się jedną z chorób zakaźnych
podczas swoich niezliczonych
spotkań z chorymi. Mimo swej
pozycji młodego kapłana spoza
diecezji, odznaczył się przy wielu
okazjach żarliwą troską o dusze.
Pewnego dnia, gdy don Josemaría
odwiedzał chorych z listy, jaką
otrzymał w Patronacie, powiedziano
mu, że młody gruźlik umiera w
domu publicznym, w którym
mieszkała jego siostra, prostytutka.
Uderzyło go, z jaką łatwością może
być potępiona ta dusza, prosił więc i
uzyskał zezwolenie od Wikariusza
Generalnego, aby mógł wyspowiadać
tego konającego i udzielić mu
ostatnich sakramentów. Udał się, by
odwiedzić chorego wspólnie z don
Alejandro Guzmanem,
chrześcijaninem ijuż w podeszłym
wieku, o poważnym wyglądzie, z
przystrzyżoną bródką i ubranym w
charakterystyczny madrycki płaszcz.



Uzyskał od właścicielki domu
zapewnienie, że tego dnia, gdy
znajdzie się w nim wiatyk, Bóg nie
zostanie tam obrażony. W
oznaczonym dniu wraz z don
Alejandro jako akolitą, zaniósł
Najświętszy Sakrament
gruźlikowi[111].

Naprawdę nie było łatwo księdzu
zerwać z Patronatem Chorych, choć
miał wiele powodów
nadprzyrodzonych, które za tym
przemawiały. Wraz z upływem czasu
jego serce związało się bardzo z tą
pracą, w której otaczały go dzieci,
chorzy i biedni:

Mam zamiar zostawić Patronat.
Zostawiam go z żalem i z radością. Z
żalem, gdyż po czterech długich
latach pracy w tym Dziele
Apostolskim, wkładając w nią
codziennie całą duszę, mogę
zapewnić, że zostawiam w nim sporą
część mego serca... A serce nie jest



mizernym ochłapem, aby rozrzucać je
gdzie popadnie. Z żalem także,
ponieważ inny ksiądz na moim
miejscu w ciągu tych lat już dawno
stałby się świętym. A ja tymczasem...
Z radością, ponieważ już nie mogę!
Jestem przekonany, że Bóg już mnie tu
nie chce: tu się unicestwiam, czeznę.
W znaczeniu fizjologicznym: tutaj na
pewno bym zachorował, a już na
pewno stałbym się niezdolny do
jakiejkolwiek pracy
intelektualnej[112].

Nie znajdował sposobu na
porzucenie dotychczasowego zajęcia
i to Pan musiał ułatwić rozstanie, jak
to zaznacza w swoich notatkach:

Nie zakończę tych uwag, nie
zaznaczywszy, że to Pan zakończył
ostatecznie sprawę. Wciąż prosiłem
we Mszy Świętej, żeby sprawy tak się
ułożyły, bym mógł zakończyć pracę w
Patronacie. Myślę, że był to piąty
kolejny dzień, gdy zanosiłem tę



prośbę, kiedy Bóg mnie wysłuchał.
Bez wątpienia to był On, gdyż
wysłuchał z naddatkiem mojej prośby.
Łasce tej towarzyszyły upokorzenie,
niesprawiedliwość i pogarda. Niech
będzie błogosławiony! [...] W dzień
świętego Efrena pozwolił mi zostawić
Damy Apostolskie[113].

Nie wiemy, na czym polegało
upokorzenie towarzyszące
opuszczeniu Patronatu, ale decyzja
musiała zostać ostatecznie powzięta i
ogłoszona, skoro zakonnik ze
zgromadzenia Świętej Rodziny, Luis
Tallada, pod koniec czerwca pisze do
księdza Josemaríi w ten oto sposób:
„Dowiedziałem się z listu Ojców, że
ma Ksiądz zamiar opuścić Patronat.
Nowina mnie po części zaskoczyła,
jak sam Ksiądz może zrozumieć i
przypuszczam, że Donii Luz będzie
bardzo trudno znaleźć zastępcę,
zdolnego zapełnić lukę, jaka
powstanie, gdy Ksiądz opuści to miłe
przedsięwzięcie. Niewielu jest ludzi



pełnych ducha poświęcenia i
oddania”[114].

Dzień świętego Efrena wypadał 18
czerwca. Mimo to były kapelan pełnił
swoją posługę w Patronacie, dopóki
Damy nie znajdą zastępcy. W samym
środku rozruchów społecznych nie
było łatwo zapełnić wakat. Ksiądz
Josemaría musiał wytrwać jeszcze
cztery miesiące na czele kapelanii,
odwiedzając chorych. Z trudem
rozstawał się z tym miejscem, gdzie
pozostawił znaczną część swego
kapłańskiego życia i miał możliwość
zmniejszyć i ofiarować cierpienie
bliźniego, aby poruszyć Pana: myślę,
że niektórzy chorzy, którym
towarzyszyłem aż do chwili śmierci
podczas tych lat apostolskich (!),
wpływają na Serce Jezusa[115],
rozmyślał.

Jak zareagowały Damy Apostolskie
na wieść, że nie będą już miały
kapelana dyspozycyjnego wobec



wszystkich trudnych przypadków? W
dniu ostatecznego pożegnania, 28
października, doświadczył
niewielkiej przykrości, która zraniła
do głębi jego wrażliwość. Być może
chodziło o niesprawiedliwy
komentarz wypowiedziany za
plecami, o którym dowiedział się
podczas odwiedzin u markizów de
Miravalles[116].

Czy miało sens przeniesienie się z
Patronatu Chorych do Patronatu
Świętej Izabeli, z którym w ostatniej
chwili związał się don Josemaría?
Przez ten krok nie polepszał
niepewnej sytuacji ekonomicznej
rodziny. Zostawiał stałe miejsce,
chociaż bardzo absorbujące i słabo
płatne, aby znaleźć się na stanowisku
tymczasowego kapelana w
klasztorze, bez jakiejkolwiek
oficjalnej nominacji i nie otrzymując
za to żadnego wynagrodzenia[117].



Natomiast don Josemaría nie był
całkiem odpowiedzialny za
przenosiny do Świętej Izabeli. Nie
było to bynajmniej przemyślane
rozwiązanie. Było to raczej
konsekwencją sytuacji politycznej i,
trzeba to przyznać, niezmiernej
ofiarności młodego kapłana. Doszło
do tego, że nie pracując już oficjalnie
w Patronacie Chorych, nie
porzucając jednak swoich
obowiązków, dowiedział się o
krytycznej sytuacji, w jakiej
znajdowały się augustianki ze
Świętej Izabeli. Już od dłuższego
czasu ich kapelan, don José
Cicuéndez, był chory. Jego funkcję
spełniali ojcowie augustianie
pustelnicy. Wszystko było w
porządku aż do nadejścia Republiki,
kiedy to bardzo skomplikowało się
życie tych dobrych zakonników. Aby
znaleźć się w klasztorze sióstr
augustianek, musieli przechodzić
przez cały park Retiro albo przejść
przez otwartą przestrzeń, obok



Ogrodu Botanicznego, zejść aż do
ulicy Atocha, by następnie wejść
ulicą Santa Isabel. Był to obszar
odludny, przedmieście lub szczere
pole, miejsce niezbyt godne
polecenia dla osób noszących długie
habity[118].

Teren, który zajmował klasztor
Świętej Izabeli, stanowił część
wiejskiej rezydencji sekretarza Filipa
II, Antonio Péreza. W tej posiadłości,
gdy jego dobra zostały
skonfiskowane, w 1595 roku
osadzono szkołę dla dzieci biedoty,
sierot i opuszczonych. I na cześć
księżniczki Izabeli Klary Eugenii
nadano szkole wezwanie świętej
Izabeli, królowej Węgier.

W to miejsce przeniesiono także w
1610 roku klasztor augustianek
pustelniczek Nawiedzenia
Najświętszej Marii Panny,
ufundowany w Madrycie przez
błogosławionego brata Alonso de



Orozco w 1589 roku. Augustianki
zajęły część budynku szkoły i
opiekowały się dziewczętami. Mijały
wieki i po wielu historycznych
przemianach zakonnice
Wniebowzięcia Najświętszej Marii
Panny od 1876 roku prowadziły
szkołę dla dziewcząt[119].

W 1931 roku obie instytucje - szkoła
sióstr Wniebowzięcia Najświętszej
Marii Panny i klasztor augustianek -
tworzyły wspólnie Patronat Świętej
Izabeli. Z nastaniem Republiki
została utworzona zależna od rządu
komisja do administrowania
wszystkimi patronatami, które były
związane z Koroną. W ten sposób
władze świeckie Republiki, bez
porozumienia z hierarchią kościelną
przejęły zatrudnianie pracowników
Patronatów[120]. Z drugiej strony
dawna kościelna jurysdykcja
pałacowa, na której czele stał jako
wikariusz generalny ksiądz Gabriel
Palmer, wciąż działała, do czasu



rozwiązania jej przez Stolicę Świętą,
która w 1933 roku przekazała jej
kompetencje biskupowi diecezji
Madrid-Álcala[121].

Oto, przedstawiona w zarysie
historia administracyjna Patronatów
zależnych od dawnej Kaplicy
Królewskiej. Jednak klasztor
augustianek i szkoła sióstr
Wniebowzięcia Najświętszej Marii
Panny przeżywały w okresie
Republiki większe trudności niż
kłopoty czysto prawne. Od dawna
Patronat Świętej Izabeli miał do
dyspozycji rektora i dwóch
kapelanów zajmujących się opieką
duchową nad zakonnicami. Jednak
jest faktem, że kapelanie, które przez
wieki nie stwarzały problemów,
znalazły się w opłakanym stanie, a
siostry - bez opieki duchowej.
Rzeczywiście, 16 czerwca 1931 roku
zrezygnował ze swego stanowiska
rektor, ksiądz Buenaventura
Gutiérrez Sanjuán, odwołany z



pełnienia swojej funkcji na polecenie
ministra[122]. Pierwszy kapelan, don
José Cicuéndez, był nieobecny z
powodu choroby, jak wspomnieliśmy,
od grudnia 1930 roku[123], zaś drugi
kapelan, don Juan Causapié, już
dawno przeszedł do innego z
Patronatów Królewskich, Nuestra
Señora del Buen Suceso, gdzie został
mianowany tymczasowym rektorem
administratorem z dniem 9 lipca
1931 roku[124].

W tak przykrej sytuacji, po kilku
tygodniach, podczas których kapłan
opiekował się klasztorem, zakonnice
ze Świętej Izabeli postanowiły
zabezpieczyć to, co uznały za pomoc
zesłaną z nieba. Postanowiły jak
najszybciej mianować kapelanem
don Josemaríę, jak sam o tym
opowiada w swych zapiskach:

W tych dniach siostrzyczki ze Świętej
Izabeli - która była Patronatem
Królewskim - starają się zapewnić dla



mnie nominację na kapelana swego
klasztoru. Po ludzku rzecz biorąc, dla
mnie, a także dla Dzieła byłoby to
dobre wyjście. Ale jestem spokojny, nie
szukam żadnych rekomendacji. Jeśli
mój Ojciec niebieski wie, że to
przysporzy Mu chwały, zatroszczy się
o tę sprawę (13 VIII 1931)[125].

Kapelania dawała mu możliwości
pozostania w Madrycie, co było
znacznym ułatwieniem dla
Założyciela w jego przedsięwzięciach
apostolskich. Mimo to, znacznie
lepszym rozwiązaniem wydało mu
się nie szukać rekomendacji. Jednak
z tej postawy biernego oddania się w
ręce Opatrzności wyrwał go jego
kierownik duchowy, ojciec Sánchez
Ruiz, który doradził mu
zainteresować się w sposób aktywny
sprawą. Ma to związek z tym, że w
zapiskach z tych miesięcy nadzieje
na otrzymanie miejsca pojawiają się i
znikają jak meandry rzeki.



21 września wciąż ubiegano się o
rozwiązanie kwestii u władz
cywilnych, jednak don Josemaría
mógł w końcu zanotować z radością i
ulgą:

Dzień Świętego Mateusza - 1931: Po
raz pierwszy odprawiłem Mszę w
Świętej Izabeli. Dla całej chwały
Boga[126].

Faktycznie był już kapelanem Świętej
Izabeli. To tylko w części
rozwiązywało jego problemy ze
statusem kapłana spoza diecezji.
Otrzymanie bowiem oficjalnej
nominacji ze strony władz cywilnych
było odrębną sprawą. Zabiegi o to
trwały przez całą jesień.

Ojciec Sánchez nalegał, żeby użyć
wszelkich dostępnych środków, aby
ostatecznie otrzymać kapelanię. Don
Josemaría z pokorą postępował
zgodnie z radą swego spowiednika.
Niekiedy uznawał, że sprawy
opatrznościowo przyjęły inny obrót,



zawsze, gdy ktoś ofiarowywał się z
pomocą. Kiedy indziej dochodził do
wniosku, że sprawa komplikuje się
coraz bardziej. Wygląda na to, że
diabeł plącze sprawy Świętej Izabeli,
jakby go to bardzo bolało - notował
12 listopada[127]. Prawdziwie
opatrznościowe okazało się
stwierdzenie z następnego tygodnia,
że udało się uniknąć wydalenia z
diecezji madryckiej. W efekcie jako
kapelan Świętej Izabeli przeszedł
teraz pod kościelną jurysdykcję
pałacową, gdyż chodziło o
stanowisko w dawnym Patronacie
Królewskim. I właśnie w tych dniach
biskup Madrytu wysłał duchownych
spoza jego diecezji do biskupstw, z
których pochodzili, jak o tym
wspominają Apuntes:

Kolejna pieszczota Jezusa dla swego
osiołka. W tych Katarzynkach już
wspominałem, że teraz podlegam
jurysdykcji Patriarchy Indii. Więc
dobrze; okazuje się, że ksiądz biskup



Madrytu skierował do wszystkich
kapłanów w stolicy posłanie, które,
jak twierdzi się publicznie, nie ma na
celu nic innego jak wysłać księży do
rodzimych diecezji, jeśli nie należą do
biskupstwa Madrid-Alcalá.
Oczywiście, skoro Bóg tak pokierował
sprawami, ze mną nie ma to już nic
wspólnego[128].

Z dnia na dzień, bez wysiłku z jego
strony, don Josemaría miał już
zagwarantowany pobyt w Madrycie.
Jednak jego prośba, którą kierował
do Boga, była następująca: otrzymać
oficjalną nominację i pensję: jeśli
tylko to jest dobre dla Dzieła, zależy
mi na tym stanowisku, jeśli jednak
miałoby mnie ono oddalić od niego
choćby o milimetr, nie chcę go ani o
nie nie proszę[129].

5. Nowe wizje założycielskie

Gdy Bóg tak kierował sprawami, by
zbliżyć założyciela Dzieła Bożego do
Krzyża, przyzwyczajając jego duszę



do bólu, szlifował też w ten sposób
narzędzie, które miało zrealizować
Jego Boski plan wobec Opus Dei.
Latem 1931 roku, w czasie wielkiej
udręki, don Josemaría otrzymał
nowe natchnienia na temat
zasadniczego przesłania, jakie ma
nieść ze sobą doktryna i duch Opus
Dei. Wizje, które ukazały jego
umysłowi aspekty samej tożsamości
Dzieła. Bóg towarzyszył mu w tych
przedsięwzięciach założycielskich,
podsuwając mu nawet w szczegółach
odpowiednie wzorce.

Kiedy rodzeństwo księdza Josemaríi
wyjechało do Fonz, aby spędzić tam
letnie wakacje, on sam został wraz
matką w mieszkaniu przy ulicy
Viriato, dokąd przeprowadzili się po
opuszczeniu mieszkania przyległego
do Patronatu Chorych. To właśnie
wtedy Pan zaczął dokonywać tych
„wielkich rzeczy”, które objawił jego
duszy przed kilkoma miesiącami.
Jedna z nich miała miejsce 7 sierpnia



1931 roku. Wydarzenie to zostało
opisane w liście z 1947 roku:

Jest mi wstyd – wyznaje jeszcze
przed rozpoczęciem relacji – ale
opiszę wam to, wypełniając
wskazówki, które otrzymałem.
Niewiele wam o tym powiem. I
ciągnie dalej:

W święto Przemienienia Pańskiego,
odprawiając Mszę Świętą w
Patronacie Chorych przy jednym z
bocznych ołtarzy, podczas gdy
wznosiłem Hostię, doświadczyłem
innego głosu, który przemawiał, choć
nie słyszałem dźwięku słów.

Był to głos, jak zawsze, doskonały,
jasny: Et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum! (J
12, 32)* . Nie chodzi tu o dosłowny
sens z Pisma Świętego. Mówię ci to w
tym znaczeniu, żebyście mnie
postawili na szczycie wszelkich
ludzkich działań, tak by we
wszystkich miejscach świata



znajdowali się chrześcijanie, oddani
osobiście i dobrowolnie, którzy,
byliby drugimi Chrystusami[130].

Jasne jest, że gdyby nie było zapiski
mówiącej o tym, co stało się tamtego
dnia, trudno byłoby ocenić to
wydarzenie w kategoriach
nadprzyrodzonych, ponieważ
skromność nie pozwoliła kapłanowi
na nic więcej niż to połowiczne
wyznanie. Otóż Katarzynka z tego
dnia mówi:

7 sierpnia 1931: Dziś w naszej
diecezji obchodzimy święto
Przemienienia Pana Jezusa. Podczas
modlitwy w moich intencjach w
czasie Mszy Świętej, zdałem sobie
sprawę z wewnętrznej przemiany,
której dokonał we mnie Bóg podczas
tych lat, gdy przebywam w tym
mieście, dawnej siedzibie dworu... I
wszystko to poza mną: bez mojego
udziału, mogę to powiedzieć. Myślę,
że odnowiłem postanowienie, by w



całym moim życiu kierować się
jedynie wypełnianiem woli Bożej:
Dziełem Bożym. (Jest to
postanowienie, które i teraz stawiam
sobie jeszcze raz z całej mojej duszy).
Nadeszła pora Konsekracji: kiedy
uniosłem Świętą Hostię, nie tracąc
koniecznego skupienia, nie
rozpraszając się – kończyłem w myśli
odmawiać ofiarowanie Miłości
Miłosiernej – przyszedł mi na myśl, z
całą siłą i nadzwyczajną jasnością,
cytat z Pisma Świętego: et si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad me
ipsum (J. 12, 32). Zwykle wobec tego,
co nadprzyrodzone odczuwam lęk.
Następnie przychodzi: ne timeas! nie
obawiaj się! To Ja. Zrozumiałem, że
to Boży mężczyźni i kobiety wzniosą
krzyż i naukę Chrystusa na sam
szczyt całej ludzkiej działalności... i
zobaczyłem Pana triumfującego i
przyciągającego do siebie wszystkie
rzeczy.



Choć czuję się pozbawiony wszelkich
cnót i wiedzy (pokora jest prawdą...,
bez obłudy), chciałbym napisać kilka
rozpalonych książek, które obiegłyby
świat niczym żywy płomień,
udzielając swego światła i żaru
ludziom, rozżarzając ich biedne
serca, aby ofiarowali je Jezusowi,
niczym rubiny w Jego królewskiej
koronie[131].

Ta nowa wizja była specyficzną
łaską, która potwierdzała przesłanie
z 2 października, podkreślając
znaczenie, jakie praca zawodowa ma
w ramach duchowości Opus Dei, jako
źródło uświęcenia i
apostolstwa[132]. Równocześnie
podnosi się wartość i znaczenie
pracy w ekonomii Zbawienia, jako
echo tego, by „wszystko na nowo
zjednoczyć w Chrystusie”, o którym
mówi święty Pawełw liście do
Efezjan[133].



Chrystus wzniesiony na krzyżu, aby
skierowali nań spojrzenie ludzie, jest
znakiem zbawienia dla wielu.
Zbawcze lekarstwo dla ludzkości,
doświadczonej przez grzech naszych
pierwszych rodziców w raju, zostało
już zapowiedziane w postaci węża z
brązu, którego Mojżesz rozkazał
wznieść na kiju, aby mogli
wyzdrowieć ci, którzy zostali
pokąsani przez węże na pustyni.

Podobnie Chrystus, przybity do
krzyża, wystawiony na szyderstwa
wrogów i stanowiący powód bólu dla
swoich przyjaciół, jest dla wielu
znakiem sprzeciwu. Ale nie ta wizja
Zbawiciela, skazanego na śmierć i
złożonego w ofierze na Kalwarii,
stała się sposobem wyrażenia tego,
co ujrzał kapłan w dniu
Przeistoczenia, ale to, że życzy sobie
ustanowienia rządów Jego miłości,
dzięki działaniom ludzi. Znowu
słyszymy z ust założyciela Opus Dei: 
regnare Christum volumus* ,



ofiarowując działania wszystkich
ludzi, produkt ich wysiłków i
twórczość ich inteligencji, aby złożyć
je u stóp Chrystusa, jako piedestał dla
Jego wywyższenia (Deo omnis
gloria** ), aby królował On nad
ludzką wolą i władał całym
stworzeniem.

Twórcze możliwości człowieka,
uczestnictwo w twórczej mocy
Boskiej, okazują się być ludzkim
powołaniem, powołaniem
zawodowym. Jest to możliwe wtedy,
gdy duch pracowitości, kiedy dąży do
stworzenia doskonałego dzieła, aby
ofiarować je Bogu, wkładając w to
wszystkie siły, zamienia je w środek
do uświęcenia i apostolstwa. Dlatego,
poświęcając Bogu dzieła naszych rąk
i naszej inteligencji, podnosimy
nasze powołanie ludzkie do poziomu
nadprzyrodzonego, co jest
działaniem, działaniem, które dzięki
łasce Bożej powoduje skutki
uświęcające, które przybliża niebo



do ziemi. W ten sposób uzgadniamy
wszystkie sprawy doczesne z Bogiem,
ponieważ z samego środka świata
całe stworzenie jest przyciągane w
górę przez Krzyż, by mogło być
ofiarowane przez Chrystusa Bogu
Ojcu.

Praca chrześcijanina nie jest jedynie
obowiązkiem rodzinnym lub
zobowiązaniem względem
społeczeństwa. Praca wprowadza
nas w pełni w ekonomię odkupienia i
jest narzędziem apostolskim,
pozwalającym uczestniczyć w
zbawczej misji Kościoła, jak opisywał
to założyciel Opus Dei:

[…] uznając wielkość naszego
przedsięwzięcia apostolskiego pośród
ludzkich aktywności, usiłuję
przywołać w swojej pamięci, wraz ze
scenami śmierci – czyli triumfu,
zwycięstwa Jezusa na Krzyżu, te Jego
słowa: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (J



12, 32); a Ja, gdy zostanę nad ziemię
wywyższony, przyciągnę wszystkich
do siebie.

Zjednoczeni z Chrystusem dzięki
modlitwie i umartwieniu w naszej
codziennej pracy, pośród tysięcy
ludzkich okoliczności naszego
prostego życia zwykłych chrześcijan,
zdziałamy ten cud, aby złożyć
wszystkie sprawy u stóp Pana,
wynosząc go na Krzyż, gdzie dał się
przybić z powodu tak wielkiej miłości
do świata i ludzi.

W ten sposób po prostu pracując i
kochając, pozostając w sferze
właściwej naszemu zawodowi lub
naszemu zajęciu, tej samej, w której
obracaliśmy się w chwili, gdy On nas
odszukał, wypełniamy to zadanie
apostolskie, by wynieść Chrystusa na
szczyt i do wnętrza wszystkich
ludzkich działalności; ponieważ żadne
z tych czystych zajęć nie jest
wykluczone z zakresu naszego dzieła,



które staje się manifestacją
odkupieńczej miłości Chrystusa.

W ten sposób, praca jest dla nas nie
tylko naturalnym sposobem
zaspokojenia potrzeb materialnych i
utrzymania nas w logicznej i prostej
wspólnocie życia z innymi ludźmi, ale
także – i przede wszystkim – jest
specyficznym środkiem osobistego
uświęcenia, który wskazał nam nasz
Ojciec Bóg oraz wielkim narzędziem
apostolskim i uświęcającym,
służącym, by w całym stworzeniu
rozpowszechnił się porządek, którego
On pragnie.

Praca, która powinna towarzyszyć
ludzkiemu życiu na ziemi (por. Gen 2,
15)*, jest dla nas jednocześnie – i to w
najwyższym stopniu, ponieważ z
wymaganiami naturalnymi łączą się
także te o charakterze
nadprzyrodzonym – miejscem
spotkania naszej woli z wolą zbawczą
naszego Ojca niebieskiego[134].



***

Od początku Pan pokazał
założycielowi Dzieło Boże jako
zadanie o charakterze powszechnym,
o zakresie prawdziwie katolickim.
Na tej podstawie, Katarzynka z 2
października 1930 roku wyraża, z
pełnią wiary, że Dzieło Boże zapełni
cały świat[135].

W lecie 1931 roku dusza księdza
Josemaríi – jak to dalej pokażemy –
została wystawiona na wielkie
cierpienia. Pan posługiwał się nimi,
by oczyścić jego uczucia i
doprowadzić go do zupełnego
zawierzenia Opatrzności, mimo tego,
że zewnętrzne okoliczności
historyczne były rzeczywiście
katastrofalne. Pomimo wszystko don
Josemaría nie czekał z założonymi
rękami na łatwiejsze czasy. Misja,
jaka została mu powierzona, nagliła.
Mając na względzie te lata, w których
Pan zmuszał go, by żył jedynie wiarą,



pozostawił pisane świadectwo
Boskiej pomocy:

Pierwsze kroki naprawdę nie były
łatwe. Ale Pan, tyle razy, ile było to
konieczne – nie mówię to o jakiś
cudownościach, ale o zwyczajnym
sposobie, w jaki Ojciec niebieski
obcuje ze swoimi dziećmi, kiedy są
one duszami kontemplacyjnymi –
zadbał o to, by w każdym przypadku
obdarzyć nas nadprzyrodzonym
męstwem […]. I to on sprawił, że
usłyszałem – i to nie raz, lecz
kilkakrotnie - około roku 1930,
wypowiadane przez Pana zdanie: et
fui tecum in omnibus ubicumque
ambulasti!* (2 Sam 7, 9), byłem z tobą
(i będę) wszędzie, dokąd się
udajesz[136].

To zdanie zostało zanotowane w 
Zapiskach pod datą 8 września 1931
roku, w Święto Narodzenia
Najświętszej Maryi Panny:



Wczoraj o trzeciej po południu
wyszedłem do prezbiterium Kościoła
w Patronacie, aby pomodlić się trochę
przed Najświętszym Sakramentem.
Nie miałem ochoty. Ale zostałem tam,
niczym marionetka. Czasem
przychodząc do siebie, myślałem: Ty
wiesz, o dobry Jezu, że jeśli tu jestem,
to tylko dla Ciebie, aby Tobie sprawić
przyjemność. Nic. Moja wyobraźnia
bujała w obłokach, z dala od ciała i
mojej woli, podobnie jak u wiernego
psa, który ułożony u stóp pana,
drzemie, śniąc o gonitwach,
polowaniach z przyjaciółmi (takimi
samymi psami jak on), niepokoi się i
poszczekuje z cicha… ale nie oddala
się od właściciela. Tak też i ja byłem
jak prawdziwy pies, kiedy zdałem
sobie sprawę, że niechcący
powtarzam kilka słów po łacinie, na
które nigdy nie zwróciłem uwagi i nie
miałem powodu, by je zapamiętywać:
Nawet teraz, aby je zapamiętać,
muszę przeczytać je sobie z kartki,
którą zawsze noszę przy sobie, aby



zapisać, co Bóg sobie życzy. (Na tej
kartce, o której mówię, instynktownie,
z przyzwyczajenia zanotowałem tam,
w prezbiterium, to zdanie, nie
przywiązując do niego wagi): + Tak
mówią słowa Pisma Świętego, które
odnalazłem na moich ustach: et fui
tecum in omnibus ubicumque
ambulasti, firmans regnum tuum in
aeternum** : użyłem rozumu, żeby
pojąć sens tego zdania, powoli je
powtarzając. A potem, wczoraj
wieczorem i jeszcze dziś, kiedy
ponownie przeczytałem te słowa (tak
jakby – powtarzam – Bóg miał ochotę
utwierdzić mnie w tym, że są to Jego
słowa, nie zapamiętałem ich od razu)
zrozumiałem dobrze, co Jezus
Chrystus pozwolił mi zrozumieć - aby
nas pocieszyć - że „Dzieło Boże będzie
z Nim wszędzie, umacniając na
zawsze królestwo Jezusa
Chrystusa”[137].

Dzięki tym słowom Bożym został
potwierdzony uniwersalny i wieczny



charakter Dzieła, pozostającego w
służbie Kościoła. Pan pozwolił don
Josemaríi zrozumieć w ten sposób
nieprzerwaną ciągłość misji Opus Dei
na ziemi. Umocniony tym zdaniem, 9
stycznia 1932 roku, założyciel Dzieła
Bożego napisze do wszystkich
członków Opus Dei (tych niewielu,
których wówczas liczyło oraz
nieprzeliczonej grupy tych, na
których liczył w przyszłości), pełen
absolutnej wiary w to Boże
przedsięwzięcie:

Miejcie więc tę zupełną pewność, że
Dzieło zawsze wypełniać będzie z
Bożą skutecznością swoją misję.
Zawsze realizować będzie cel, dla
którego życzył go sobie na tej ziemi
Pan. Z łaską Bożą – przez wszystkie
wieki – będzie cudownym
narzędziem w służbie chwale Bożej:
sit gloria Domini in aeternum! (Ps
104, 31)*[138].



Wobec sytuacji historycznej
społecznego poruszenia o
charakterze niemal rewolucyjnym, w
której założyciel był zanurzony,
utwierdzał przekonanie swoich
uczniów na temat nadprzyrodzonego
pochodzenia Opus Dei, pozwalając
im dostrzec, że nie chodzi w nim ani
o instytucję, ani o organizację
apostolską o charakterze
przejściowym, powstałą w
odpowiedzi na prześladowania
religijne w Hiszpanii. Dzieło nie
miało zaspokoić jakiejś doraźnej
potrzeby, aby następnie zniknąć, jak
to miało miejsce w przypadku innych
organizacji, gdy nastanie okres
pokoju politycznego i społecznego. W
wieku XIX, a także jeszcze w wieku
XX powstało wiele instytucji, które
zrodziły się przy okazji
prześladowań religijnych, a które
miały zapełnić pustkę po zniknięciu
rozmaitych działań duszpasterskich,
którymi uprzednio zajmowały się



zakony i zgromadzenia wydalone z
danego kraju.

Żywot takich stowarzyszeń z
założenia miał być efemeryczny. Po
zrealizowaniu swych doraźnych
zadań przestawały one istnieć. Tak
nie stanie się z Dziełem, o czym
mówi jedna z Katarzynek:

Podczas gdy zobaczymy, jak padają
wielkie warcholskie przedsięwzięcia
„apostolskie”, które dziś wzbudzają
zapał i entuzjazm ludzki, Dz. B.
[Dzieło Boże], coraz potężniejsze i
mocniejsze, będzie trwać do końca
czasów[139].

Jeszcze w duszy założyciela Opus Dei
nie przebrzmiało echo głosu z 7
września, gdy 14. dnia tego samego
miesiąca Pan ukazał mu drogę
wieczności Dzieła, poprzez
identyfikację jego członków z
Chrystusem w upokorzeniu i na
krzyżu:



Święto Podniesienia Krzyża
Świętego, 1931 – czytamy w notatce
pod tą datą – Jak rozradowało mnie
czytanie z tego dnia! W nim to Duch
Święty ustami świętego Pawła uczy
nas tajemnicy nieśmiertelności i
chwały [...]. To jest pewna droga:
poprzez upokorzenie aż na Krzyż: z
Krzyża zaś, wraz z Chrystusem, do
Nieśmiertelnej Chwały Boga
Ojca[140].

***

21 września wróciło z Fonz jego
rodzeństwo, Carmen oraz Santiago.
Wrócili w bardzo dobrej formie. Tego
samego dnia, w święto Świętego
Mateusza, po raz pierwszy odprawił
ksiądz Josemaría mszę w Świętej
Izabeli, za zezwoleniem patriarchy
Indii, władzy kościelnej na dworze,
od której zależał klasztor.

Innego dnia, być może wychodząc ze
Świętej Izabeli, całym sobą zdał sobie
sprawę – z radosną pewnością – że



jest synem Bożym i przez długi czas
godzin bez przerwy odmawiał
modlitwę zjednoczenia i
dziękczynienia, kiedy chodził
ulicami. Stało się to 22 września, jak
powiada jedna z Katarzynek:

Zastanawiałem się nad dobrocią
Boga wobec mnie i pełen
wewnętrznej rozkoszy byłbym
krzyczał na ulicy, by cały świat
dowiedział się o mojej synowskiej
wdzięczności: „Ojcze! Ojcze!” A
chociaż nie krzyczałem głośno,
wielokrotnie zwracałem się do niego
po cichu: „Ojcze!” I byłem pewien, że
Mu się to podoba[141].

Przez długi okres jedynie z wielkim
trudem był w stanie powstrzymać
cisnące mu się na usta wyrazy
synowskiego uczucia do Boga. Cały
dzień był przesycony tym uczuciem i
modlitwa przeciągała się od rana do
wieczora. Co więcej, pewnego razu,
11 października, wyznaje: Mało się



modlę i w nieodpowiedniej porze. W
dwa dni później, 13 października,
wskazuje:

Napisałem poprzednio, że mało się
modlę i muszę się poprawić albo
raczej wyjaśnić, co mam na myśli:
nie ma w tym porządku – robię
postanowienie, aby go zaprowadzić
od dziś: nie mam w zwyczaju
medytować (od dziś będę prowadził
medytację godzinę dziennie), ale za
to modliłem się, odwołując się do
uczucia, wiele dni, od rana do
wieczora, oczywiście, czasem
szczególnie mocno[142].

16 października nadszedł pamiętny
dzień, wypełniony modlitwą. Jeden z
tych dni, kiedy był w stanie
przeczytać zaledwie kilka linijek w
gazecie, ponieważ spędził go
pochwycony w jedność
kontemplacyjną:

Dzień Świętej Jadwigi 1931 r.
Chciałem pomodlić się po Mszy w



cichości mojego kościoła. Nie byłem
w stanie. Na Atocha kupiłem gazetę
(„ABC”) i wsiadłem do tramwaju. Do
tej pory, gdy to piszę, nie mogłem
przeczytać więcej niż jeden akapit z
gazety. Poczułem napływającą
modlitwę uczuć, silną i gorącą. W
tym stanie znajdowałem się, jadąc
tramwajem, a potem i domu. Pisanie
tej notatki jest ciągiem dalszym, z
przerwą tylko na to, by zamienić dwa
słowa z moją rodziną – która nie
potrafi mówić na żaden inny temat
niż kwestie religijne – i aby ucałować
wiele razy moją Najświętszą
Panienkę od Pocałunków oraz nasze
Dzieciątko Jezus[143].

Później, kiedy będzie się starał
przybliżyć szczegóły modlitwy tego
dnia, „tej najbardziej intensywnej
modlitwy”, jakiej kiedykolwiek
doświadczył, tłumacząc tę
nadzwyczajną łaskę zjednoczenia z
Bogiem podczas jazdy tramwajem i
włóczęgi po ulicach, dostrzeże w niej



pewną naukę. Pan pozwolił mu
zrozumieć, że świadomość synostwa
Bożego ma znajdować się w samej
istocie Dzieła:

Poczułem działanie Pana, który
sprawił, że zakiełkowało w moim
sercu i na moich ustach, z
przemożną siłą czegoś koniecznego,
to czułe wezwanie: Abba! Pater!
Byłem w tramwaju, na ulicy [...]
Prawdopodobnie modliłem się na
głos.

Wędrowałem ulicami Madrytu, może
przez godzinę, może dwie, nie
potrafię powiedzieć, czas mijał
niepostrzeżenie. Musieli brać mnie
za wariata. Kontemplowałem, w
świetle, które nie pochodziło ode
mnie, tę zadziwiającą prawdę, która
rozpaliła żar w mojej duszy, aby
nigdy już nie zgasnąć[144].

W przesłaniu z 2 października 1928
roku na temat powołania do
świętości pośrodku świata,



powtarzała się wciąż stara i nowa
doktryna ewangeliczna: estote ergo
vos perfecti, sicut et Pater vester
caelestis perfectus est; bądźcie więc
wy doskonali, jak doskonały jest
Ojciec wasz niebieski*[145].

Tego dnia zapuścił się na tajemniczą
głębię synostwa Bożego, i zrozumiał
pełniej tę zadziwiającą
rzeczywistość. Nie w ten sposób, w
jaki przeżywał ją do tej pory, ale
widzianą jako część jego specyficznej
misji założycielskiej, jak to wyjaśniał
swoim synom:

Mógłbym wam powiedzieć, kiedy
dokładnie, w którym momencie,
gdzie, odbyła się ta pierwsza
modlitwa syna Bożego.

Nauczyłem się nazywać Go Ojcem,
odmawiając Ojcze Nasz od dziecka;
ale czuć, widzieć, podziwiać tę miłość
Boga, to, że jesteśmy jego dziećmi…,
na ulicy i w tramwaju – przez



godzinę, półtorej, nie wiem – Abba!
Pater! Musiałem krzyczeć.

Znajdujemy w Ewangelii cudowne
słowa, jak zresztą wszystkie: Ojca
nikt nie zna, tylko Syn, i ten, komu
Syn zechce objawić (Mt 11,27).
Tamtego dnia, tamtego dnia zechciał
objawić w sposób wyraźny, jasny i
ostateczny, że wraz ze mną wy
mieliście się czuć zawsze dziećmi
Bożymi, dziećmi tego Ojca, który jest
w niebie i daje nam to, o co prosimy
w imieniu Jego Syna […][146].

Jeszcze w 1971 roku, gdy prowadził
medytację, ożywało w nim
oszałamiające wspomnienie tego
dnia, które było potwierdzeniem
niewysłowionej kondycji dziecka
Bożego, a także i tego, że Dzieło jest
rzeczywiście „Opus Dei”:

Dzięki Ci, Panie, za Twoją stałą
opiekę i za to, że zechciałeś
interweniować – niekiedy w jasny
sposób – o co nie prosiłem, nie



zasługuję na to – aby nie pozostała
żadna wątpliwość, że Dzieło należy
do Ciebie. Przychodzi mi na myśl ten
cud synostwa Bożego.
Doświadczyłem go pewnego
słonecznego dnia, na środku ulicy, w
tramwaju: Abba, Pater! Abba, Pater!
[…][147].

Dzięki temu nowemu światłu
założycielskiemu Pan pozwolił mu
zrozumieć, że jeśli do tej pory już
istniała w Dziele świadomość
synostwa Bożego, to teraz miała być
ona fundamentem jego duchowości.
W ten sposób wyrażał to jego
założyciel:

Zrozumiałem, że synostwo Boże
musiała być zasadniczą cechą naszej
duchowości: Abba, Pater! I że, żyjąc
tym synostwem Bożym, synowie moi
będą pełni radości i pokoju,
chronieni przez niezwyciężony mur;
będą potrafili być apostołami tej
radości i przekazać ten pokój, także



w obliczu cierpienia własnego i
cudzego. Właśnie dlatego, że
jesteśmy przekonani, ze Bóg jest
naszym Ojcem […][148].

Dusza założyciela Opus Dei,
ubogacona przez to szczególne
poczucie synostwa Bożego, natchnęła
tą rzeczywistością duchowość Dzieła
we wszystkich jej aspektach. Prawdy
i tajemnice chrześcijańskie: to, że
odkupieni z grzechu, zostaliśmy
wywyższeni w porządku
nadprzyrodzonym i uczynieni
przybranymi dziećmi Boga,
ubóstwionymi dzięki łasce i
powołanymi do zażyłości z Trójcą
Przenajświętszą, od tej właśnie
chwili zajmowały specjalne miejsce
w modlitwie i życiu wewnętrznym
księdza Josemaríi. Do tego stopnia, że
ten rys synostwa Bożego wpłynął na
całego ducha Opus Dei i na życie
wewnętrzne każdego z jego
członków, że starają się oni żyć
prawdziwą wolnością dzieci Bożych.



Dzięki niemu starają się pracować
nie jako najemnicy, ale jako dziedzice
chwały. Starają się szczególnie, by
zachować intymny kontakt z Bogiem,
jak dzieci, które wiedzą, że są
kochane. W swoim apostolstwie
czują się współodkupicielami z
Chrystusem, aby zwrócić dusze do
Ojca i przyjmują radość i ból,
chorobę i śmierć, jako dary
pochodzące z kochających rąk
naszego Boga Ojca.

***

W kilka dni po tym przypływie uczuć
synowskich, którego don Josemaría
doznał w tramwaju, Pan znowu go
oświecił. Pewnej nocy położył się
spać, powtarzając jeden z tych aktów
strzelistych, od których uciszała się
jego dusza w czasie cierpienia: -
Niech się stanie, niech się spełni,
niech będzie wywyższona i na wieki
wysławiana najsprawiedliwsza i
najukochańsza wola Boża we



wszystkich rzeczach. Amen. Amen. I
następnego dnia zanotował:

Jakby w odpowiedzi z Nieba na moje
wołanie tej nocy, poprzednio i samo
przez się, tego ranka o dziewiątej,
kiedy szedłem do tramwaju do
Chamartín, zdałem sobie sprawę, że
powtarzam pewien werset, który
także zapisałem na kartce, sam z
siebie albo z przyzwyczajenia
(oczywiście świadom, że pochodzi od
Boga): timor Domini sanctus,
permanens in saeculum saeculi;
iustitia Domini vera iustificata in
semetipsa (Ps 19, 10). Bojaźń Pańska
szczera, trwająca na wieki; sądy
Pańskie prawdziwe, wszystkie razem
są słuszne. Ale czcząc z całej duszy
sądy Twoje Panie, Jezu mój, prowadź
mnie drogami Miłości[149].

Przez cały dzień czuł, że nie potrafi
właściwie zrozumieć sformułowania
„bojaźń Boża”. Jak wielkie cierpienie
i jaki smutek odczuwał ten ksiądz,



gdy w jego duszy zderzyła się bojaźń
przed Bogiem ze smakiem, który czuł
jeszcze w ustach po niedawnym
powtarzaniu Abba, Pater! Abba,
Pater![150] W jego duszy aż do
wieczora panował niepokój. Rano
poszedł do swego spowiednika, który
wytłumaczył mu znaczenie „bojaźni
Bożej”, którą należy rozumieć jako
lęk przed obrazą Boga, który jest
Najwyższą Dobrocią, albo obawę
przed oddaleniem się od Tego, który
jest naszym Ojcem. Don Josemaría
dobrze o tym wiedział, ale w tym
momencie poczuł się tak, jakby Pan
zdjął z jego oczu zasłonę, jak
tłumaczy w jednej z Katarzynek:

30 X 1931: Dziś jestem zmęczony,
niewątpliwie na skutek duchowego
poruszenia w ciągu dwu ostatnich
dni, a zwłaszcza wczoraj. – Nie
rozumiem mojego zaślepienia w
tłumaczeniu sobie „bojaźni”,
przecież innym razem, np. w zdaniu
„initium sapientiae timor Domini*”,



zawsze rozumiałem „timor” jako
szacunek, respekt. – Jezu, z całym
zaufaniem oddaję się w Twoje
ramiona, opieram swą głowę na
twojej kochającej piersi, łączę moje
serce z Twoim, chcę we wszystkim
tego, czego Ty chcesz[151].

Była to lekcja praktyczna, dzięki
której zostało wpisane w serce
założyciela Opus Dei rozumienie
natury daru bojaźni Bożej, który nie
jest służalczym strachem, ale
synowską obawą, by nie obrazić
naszego Ojca – Boga.

Tak często popadał w stan modlitwy
kontemplacyjnej, że innym razem, by
zaoszczędzić sobie wyjaśnień, mówił,
że wtedy się nie modlił, i nic więcej.
Na przykład 12 grudnia jadł
podwieczorek w domu przyjaciół, nie
modląc się, kiedy Pan zesłał mu
zrozumienie i nowe światło:

Wczoraj jadłem obiad w domu
Guevarów. Będąc tam i nie modląc



się, zdałem sobie sprawę – jak wiele
innych razy - że mówię: „Inter
medium montium pertransibunt
aquae” (Ps 104, 10)*. Myślę, że w tych
dniach miałem na ustach te słowa,
same przez się, ale nie
przywiązywałem do nich wagi.
Wczoraj powiedziałem je tak
dobitnie, że poczułem przymus, by je
zanotować. Zrozumiałem je: są
obietnicą, że O[pus] D[ei] zwycięży
przeszkody, kierując wody swego
apostolstwa poprzez wszystkie
przeciwności, które mają się
pojawić[152].

W ten sposób Pan chciał powiedzieć,
że działalność apostolska, rozwój
Dzieła otworzy sobie drogę, niczym
strumień drążący sobie przejście
wśród skał. Czy nie chciał także
powiedzieć księdzu Josemaríi, że jego
droga nie będzie łatwa? Pan, bez
wątpienia, już z góry obdarzał go
energią, optymizmem i cierpliwością,
lecz nie pozwalając mu od razu



zobaczyć, na czym będą polegać
trudności, ponieważ, jak słusznie
zauważył w 1968 roku założyciel
Opus Dei, jeśli w tym okresie
zobaczyłbym, co mnie czeka,
umarłbym, tak wielki był ciężar,
który musiałem cierpieć i z którego
miałem się radować![153]

6. Krzyż bez Cyrenejczyków

Ksiądz Josemaría łapczywie łaknął
modlitwy ze wszystkich stron.
Pośród korespondencji z jesieni 1930
roku zachowały się dwa listy.
Pierwszy z nich, od profesora Pou de
Foxá, z 20 listopada, mówi tak: „Mój
kochany i niezapomniany Jose
Marío! Otrzymałem Twój list, po
przeczytaniu którego chciało mi się
śmiać ze zdarzeń, które Ci się
przytrafiły. Twoje zamiary bardzo mi
się spodobały. Z mozołem naprzód!
Bo Aragończyk się nie cofa. Jak
mówisz, że Dzieło jest wielkie, to
wielki jest także jego twórca. Ty sam



jesteś tworzywem, z którego Bóg
wykona to, czego pragniesz, jeśli to
tworzywo - w końcu tylko błoto - nie
wystąpi przeciwko Rzeźbiarzowi. Z
radością Go prosiłem i będę prosił,
by Twoje zadanie toczyło się
naprzód. To wyjdzie mi na korzyść,
gdyż zajmę jakąś cząstkę Twoich
modlitw, które bez wątpienia
przysporzą mi łask, by zapanować
nad nikczemnościami i
małostkowościami tej ziemi [...].
Pozdrowienia dla Twojej mamy i
rodzeństwa, a dla Ciebie silny uścisk
dłoni od Twego przyjaciela, José Pou
de Foxá.”[154]

Jasne więc jest, że kapelan Świętej
Izabeli napisał do przyjaciela,
prosząc go o modlitwę i martwiąc się
tym, że nie jest stosownym
narzędziem, by wznosić fundamenty
tak wielkiej budowy
nadprzyrodzonej. W odpowiedzi don
José mobilizuje go do tego, by z
pełnym zaufaniem oddał się w ręce



Boskiego Rzeźbiarza, który
ukształtuje według swego życzenia to
błoto, z którego jest zrobiony.

Drugi list do księdza Josemaríi
napisał don Ambrosio Sanz, kanonik
z Barbastro:

„Barbastro 17 grudnia 1931 roku.

Mój drogi przyjacielu!

Otrzymałem Twój list z 26 listopada i
otrzymałem także Twój telefonogram
z życzeniami.

Co się z Tobą dzieje, że piszesz mi o 
cudownych krzyżach i prosisz tak
bardzo o pilną modlitwę? Sam
wędrujesz z jakimś trudnym do
zniesienia cierpieniem czy niczym
Cyrenejczyk miłosierdzia, chcesz
innym pomóc je nieść? Wiesz, że
dzielę z Tobą wszystkie Twoje
radości i jeszcze bardziej Twoje
smutki i dlatego, jeśli w czymś mogę
być pomocnym, powiedz mi o tym i



bądź pewien, że moich bardzo
biednych modlitw, biedniejszych niż
możesz przypuszczać, ci nie
zabraknie. Rozmawiałem, z którymś
z kapelanów zakonnic klauzurowych
i poprosiłem ich o modlitwę w twojej
intencji.

Bardzo na siebie uważaj i nie żyj tak
bardzo z głową w chmurach, żeby
zapomnieć, że Twoje stopy jeszcze
dotykają ziemi.

Gorące pozdrowienia dla Twojej
mamy i rodzeństwa. Ściskam Cię
mocno - A. Sanz”[155].

Don Josemaría napisał na pewno do
niego z życzeniami z okazji jego
imienin i święta świętego
Ambrożego, 7 grudnia, i przy okazji
uchylił nieco rąbka tajemnic swego
serca, prosząc go o modlitwę. W ten
sposób musiał wywrzeć sporą presję
na kanonika, skoro w jego liście
dostrzec można pewne
zaniepokojenie. Bowiem jeśli don



José Pou de Foxá traktuje
„zdarzenia”, które spotkały don
Josemaríę z humorem i z pewnym
dystansem, to don Ambrosio nie wie,
na czym polegają owe „cudowne
krzyże”, ani o jakim Cyrenejczyku
mowa. W obawie więc o zdrowie
swego młodego przyjaciela, radzi mu,
żeby dbając o sprawy duchowe, nie
zaniedbywał materialnej strony swej
egzystencji.

Jednak nie, niosąc swój krzyż i
cierpienia, kapelan wędrował po
Madrycie ścieżką usłaną
nadzwyczajnymi łaskami oraz
niezwykłymi trudnościami i bólem.
Pośród żaru mistycznej radości, która
wynosiła i kołysała duszę założyciela
ponad troskami tego świata,
towarzyszyły mu długotrwałe
cierpienia. We wrześniu pojawiają
się pierwsze oznaki bolesnej próby,
która potrwa całą jesień 1931 roku:



Stoję w obliczu wielkiego cierpienia i
osamotnienia - czytamy w jego 
Zapiskach - Z jakiego powodu? Tak
naprawdę z tego samego, co zawsze.
Jednak jest coś jak najbardziej
osobistego, co nie odbierając mi
zaufania do Boga, sprawia mi ból,
ponieważ nie widzę możliwego
ludzkiego rozwiązania mojej sytuacji.
Pojawiają się pokusy buntu i wtedy
mówię: serviam![156]

W trzy tygodnie później, 30 IX 1931,
notuje:

Znajduję się w sytuacji materialnej
napiętej do granic wytrzymałości. Nie
tracę spokoju. Mam absolutne
zaufanie, prawdziwą pewność, że Bóg,
mój Ojciec, wkrótce za jednym
zamachem rozwiąże ten problem.
Gdybym był sam! Zdaję sobie sprawę,
że wówczas bieda byłaby dla mnie
prawdziwym szczęściem. Kapłan i do
tego biedny, do tego stopnia, że



brakowałoby najniezbędniejszych
rzeczy. Wspaniałe![157]

Jasność autobiograficznych notatek
w Zapiskach wewnętrznych
założyciela Opus Dei pozwala z całą
wyrazistością zobaczyć stany i
poruszenia jego duszy. Wszystkie
sprawy mojej duszy - nie zachowując
niczego dla siebie - przekazywałem i
zawsze będę przekazywał memu
kierownikowi duchowemu – pisze w
jednej z Katarzynek[158].

Jednak przekazując Katarzynki w
spadku swoim duchowym dzieciom,
polecał im, by ich nie upubliczniały. 
Miejcie tyle delikatności, by nie
obnażać mojej duszy - mówił im[159].
Chciał uniknąć wystawienia na
widok publiczny tych ograniczeń i
poświęceń, które musieli znosić
członkowie jego rodziny.

Wiedząc już wcześniej, w jaki sposób
odnosił się do niego Bóg, że aby
uderzyć w niego, uderzał raz w



gwóźdź (gwóźdź to ja), a sto razy
dokoła, wolał stanąć z tym
problemem twarzą w twarz.

Stanąłem przed Nim - pisze 2
października 1931, mówiąc o Panu
Bogu - i powiedziałem mu: ojciec
Sánchez zabronił mi prosić o tamto; 
więc o to nie proszę, ale proszę, żeby
(tak po prostu) poprawił dolę moich
bliskich i doświadczył mnie
samego[160].

(Spowiednik zabronił mu prosić o
ciężką chorobę.)

Aby złagodzić, w jakimś chociaż
stopniu, cierpienia swej matki i
rodzeństwa, zdecydował się jeszcze
bardziej starać się w obcowaniu z
domownikami: będę widział w mojej
matce Najświętszą Maryję Pannę, w
mojej siostrze Carmen świętą Teresę
lub świętą Tereskę, a w Gutínie
Jezusa-młodzieńca[161]. (W
stosunkach ze swoim bratem
Santiago nie było to łatwe, gdyż - jak



dodaje - mały ma, tak jak i ja, trudny
charakter.)

To, co napisze dalej (26 października
1931), dobrze oddaje to, co pisał do
don Ambrosia na temat cudownych
krzyży:

Mój brak formacji jest winien tylu z
odczuwanych przeze mnie chwil
zniechęcenia, tych godzin, a nawet dni
pełnych zmartwień i złego humoru.
Zwykle Jezus daje mi krzyż wraz z
radością - cum gaudio et pace* - a
krzyż w połączeniu z radością, to nie
jest prawdziwy krzyż. Ze swej natury
jestem optymistą, odczuwałem
zazwyczaj ten rodzaj radości, którą
można nazwać fizjologiczną, radością
zdrowego zwierzęcia; nie o taką
radość mi chodzi, lecz o tę
nadprzyrodzoną, która bierze się z
porzucenia wszystkiego i oddania się
w kochające ramiona Boga Ojca[162].

Na koniec wyjaśnia, na czym miał
polegać ów krzyż bez Cyrenejczyków,



o którego tajemnicze znaczenie
dopytywał się kanonik z Barbastro:

Panie, najcięższe w moim krzyżu jest
to, że uczestniczą w nim inni. Daj mi,
Jezu, krzyż, ale bez Cyrenejczyków. Źle
powiedziałem: potrzebuję Twej łaski,
Twej pomocy, jak zawsze. - Z Tobą,
Boże, nie ma takiej próby, która mnie
może przestraszyć, myślę np. o jakiejś
poważnej chorobie w połączeniu z
całkowitą ślepotą. - moim osobisty
krzyżu. Śmiało cieszyłbym się, Jezu,
krzycząc z wiarą i pokojem serca z
głębi mego cierpienia i ciemności:
Dominus iluminatio mea et salus
mea!... - Ale gdyby ten krzyż polegał
na wstręcie i smutku? Wtedy, mówię
Ci, Panie, z Tobą byłbym radośnie
smutny[163].

W ten sposób rozmyślał ksiądz, nie
przestając zastanawiać się, czy jeśli
jego rodzina będzie uczestniczyć w
tym wysiłku, będzie to dla niego ulga



czy wręcz przeciwnie, stanie się dlań
większym jeszcze ciężarem:

Nawet teraz nie wiem, Jezu, czy to jest
nadmiar czy brak hojności z mojej
strony, to moje pragnienie Krzyża bez
Cyrenejczyków. Nadmiar, ponieważ
tak bardzo mnie boli ten krzyż
innych... Brak, bo wydaje się niezgodą
na to, co Ty chcesz; ponieważ wydaje
się, że chcę nie Twego krzyża, lecz
krzyż wedle mego widzimisię[164].

Problem polegał na tym, że kiedy
jego wrażliwość i wyobraźnia zostały
poruszone, jego dusza rozdzierała się
do żywego, zdradzając ciężar krzyża,
jaki spadał na jego domowników:

Jezus dziś dociążył krzyż - Święty
Krzyż - na biednych ramionach
Cyrenejczyków. Jak bardzo mnie to
boli![165]

Te ostatnie zapiski sporządzał don
Josemaría na kolanach w swoim
ciasnym pokoiku, nie z powodu



jakiegoś szczególnego nabożeństwa,
ale po prostu z braku miejsca. Od
wielu dni - wyjaśnia - z konieczności,
ponieważ muszę pisać w moim
pokoju, gdzie nie mieści się krzesło,
piszę Katarzynki klęcząc. I myślę, że
skoro są jakby na wpół spowiedzią,
będzie Jezusowi miło, gdybym zawsze
już tak je spisywał, klęcząc. Postaram
się wypełnić to postanowienie[166].
W tej trudnej sytuacji widział jasno,
że musi rozwiązać z jednej strony
swą sytuację kanoniczną, poprzez
oficjalną nominację na kapelanię w
Świętej Izabeli i z drugiej strony
zyskać bezpieczeństwo materialne
dla bliskich. Sam dziwił się, że jego
rodzina jeszcze wytrzymuje takie
warunki. Nie wiem, jak możemy żyć -
pytał sam siebie[167]. Ale pewne jest,
że w ten sposób żyli od czasu
opuszczenia Barbastro, chociaż
sprawy pogorszyły się w sposób
alarmujący w Saragossie. Teraz w
Madrycie życie było bez mała
codziennym cudem. Aby złagodzić



przykrości, jakie spotykały jego
matkę i rodzeństwo, don Josemaría
karmił ich nadzieją, sugerując, że
sprawy zmienią się na lepsze:

Aż do dziś stale ukrywam przed moją
matką i rodzeństwem prawdę o naszej
sytuacji. Już tak robiłem poprzednio.
Panie Jezu, nie chodzi o to, że nie
życzę sobie Cyrenejczyków - jeśli Ty
ich chcesz, to ja też - ale, poświęcając
wiele z mojej strony, chciałbym
oszczędzić im tych cierpień[168].

Pod koniec listopada sytuacja się
pogorszyła[169]. Niedostatki stały się
tak dotkliwe, że zdecydował się
poprosić o pożyczkę przyjaciół,
którzy, jeśli nawet nie dali pieniędzy,
odpowiedzieli mnóstwem dobrych
rad. Wreszcie Pan natchnął go
pomysłem, by zwrócić się o pożyczkę
bankową, co uczynił i uzyskał kwotę
300 peset. Tego samego dnia, 26
listopada, dostrzegł nowe aspekty
swego ubóstwa i oderwania, gdy



otrzymał błogosławieństwo
Najświętszym Sakramentem w
kościele Jezusa na Medinaceli:

Wówczas - zapisał po powrocie do
domu - zrozumiałem wiele spraw. Nie
jestem mniej szczęśliwy, gdy
odczuwam braki, niż gdybym miał
wszystkiego w nadmiarze. Już nie
muszę o nic prosić Jezusa. Ograniczę
się tylko do spełniania Jego woli i
opowiedzenia mu wszystkiego, tak
jakby On tego nie wiedział, tak jak to
robi maleńkie dziecko wobec
ojca[170].

Tego dnia napisał do don Ambrosia z
prośbą o modlitwę. Co pomyślałby
sobie kanonik, gdyby mógł
przeczytać inną Katarzynkę, z 29
listopada?

Jezu, teraz, gdy krzyż naprawdę jest
solidny, waży wiele, urządza wszystko
w ten sposób, że napełnia nas to
pokojem. Panie, co to za krzyż? To
krzyż bez krzyża. Z Twoją pomocą,



znając formułę oddania się, takie będą
wszystkie moje krzyże[171].

I Pan w jednej chwili przywrócił don
Josemaríi pokój, gdy ten ujrzał
zadziwiające i po ludzku niedające
się wytłumaczyć zachowanie jego
matki i siostry, cudownie gotowych na
wszystko, czego zechce Bóg[172].

W kilka dni później (10 XII 1931)
napisze:

Pan Bóg wprost zalewa łaskami
moich bliskich [...]. Teraz to nie jest
pogodzenie z losem, to radość.
Rzeczywiście, w tym domu wszyscy
żeśmy oszaleli[173].

***

Gdy zbliżały się święta Bożego
Narodzenia, zachorowała Carmen,
potem donia Dolores. Następnej nocy
także jego brat musiał zostać w
łóżku. Dom przypominał szpital. Don
Josemaría, który ujrzał okazję



spędzenia tych dni, poszcząc bez
zwracania niczyjej uwagi, nie
omieszkał jej wykorzystać. Jednak
donia Dolores doskonale zdawała
sobie sprawę, że jej syn ledwie
trzymał się na nogach. On sam
opowiada w sposób urywany i ze
zrozumiałą rezerwą o tym, co się
stało 20 grudnia:

Biedna mama, nieco się
zdenerwowała - co zrozumiałe -
mówiąc mi, „że tak to nie może być” i
obraziła się na mnie, ponieważ nic nie
jadłem na kolację i podwieczorek. „Od
tego zrobi ci się dziura w głowie” -
powiedziała mi. W ich imieniu
ofiarowałem Jezusowi trudne chwile,
które przechodzą. Potem, jak zwykle,
zmówiliśmy różaniec. Aż do samej
jedenastej starałem się modlić[174].

Bez wątpienia jest to jednoznaczne
świadectwo. Aby je uzupełnić, trzeba
by było wysłuchać także matki,
wytłumaczyć umartwienia i posty



syna, który nie jadł obiadu ani kolacji
i któremu zdarzały się omdlenia z
osłabienia. W każdym razie obraza
donii Dolores została złagodzona, gdy
następnego rana, po rozmowie
poprzedniego dnia, ksiądz Josemaría
napisze tę spokojną Katarzynkę:

Dziś (gdy tylko wróciłem ze Świętej
Izabeli), zastałem mamę bardzo
spokojną, jak zwykle, i pogrążoną jak
zwykle w zajęciach domowych[175].

W tych dniach wszystko przynaglało
kapelana do większego jeszcze
wysiłku. Mobilizował go jego
spowiednik. Sprawy nie mogły tak
dalej trwać. Madryt okazywał się dla
niego czyśćcem, rozpaczała jego
matka. I don Josemaría nie miał
innego wyjścia, jak uznać, że cała
rodzina cierpiała w stolicy
niezasłużone męki czyścowe, jak
napisał w Katarzynce z 23
grudnia[176].



Donia Dolores uzbroiła się w
cierpliwość i patrzyła na spotykające
ich przeciwności, nie uchylając się
przed nimi.

To ostatni raz, gdy notuję sprawy tego
rodzaju - napisze ksiądz Josemaría w
notatce z 30 grudnia - Jestem
zdumiony, widząc, z jakim spokojem,
jak gdyby mówiła o pogodzie, moja
biedna matka powiedziała mi wczoraj
wieczorem: „Nigdy nie było nam tak
źle, jak teraz”, a potem
rozmawialiśmy o innych rzeczach,
radośnie i spokojnie. Jak dobry jesteś
Jezu, jak dobry! Będziesz wiedział, jak
ich wynagrodzić[177].

Jednak w dwa tygodnie po powzięciu
postanowienia, że nie będzie pisał
więcej o wydarzeniach rodzinnych,
wyrwała mu się inna szczególna
Katarzynka[178].

Podczas jego ciężkiej próby nie
mogło zabraknąć diabła, ojca
niepokoju, który wreszcie dostrzegł



piętę Achillesową tego
doświadczonego kapłana i
skoncentrował się na ataku od strony
rodziny[179]. Wobec diabelskiej
pokusy, ksiądz uzbroił się w
cierpliwość i siłę, by wytrzymać te
gwałtowny szturm. Modlił się w ten
sposób:

Jezu, ponieważ jestem Twoim
osiołkiem, daj mi upór i siłę osła, aby
wypełnić Twoją ukochaną Wolę[180].

W międzyczasie donia Dolores, nie
zdając sobie jeszcze sprawy z
nadprzyrodzonego przedsięwzięcia,
które spoczywało na barkach jej
syna, podjęła działania na własną
rękę. Na początku lutego 1932 roku
napisała do prałata Cruz Laplany z
Cuenki, którego była daleką
krewną[181].

Wyjaśniła mu sytuację, w której
znajdował się Josemaría i poprosiła
go o radę. Za pośrednictwem jednego
z kanoników, który w tych dniach



przejeżdżał przez Madryt, prałat dał
odpowiedź donii Dolores. Owym
kanonikiem był don Joaquín María
de Ayala (ten sam, który latem 1927
prosił listownie don Josemaríę o to,
by odebrał jego sutannę i kupił mu
kamienie do zapalniczki).
Wiadomość zawierała szczodre
zaproszenie. Lola - mówił prałat -
dlaczego Twój syn nie odwiedzi
mnie? Mam dla niego kanonię[182].

Jak diabeł mógł nie wykorzystać tej
nowej okazji do kuszenia księdza
Josemaríi? Na ten temat rozmawiał
on z don Noberto, drugim kapelanem
Patronatu Chorych. Oto Katarzynka z
15 II 1932:

Potem (opowiedziałem o tym d.
Norberto, kiedy to się stało i później,
kiedy poczułem diabelską
podpowiedź), potem przypomniałem
sobie, że biskup z Cuenci rozmawiał z
mamą, abym pojechał ubiegać się o
wakującą kanonię przy tamtejszej



katedrze... Potem mój ojciec
kierownik mówił mi, że Dzieło musi
zacząć się w Madrycie i powinienem
za wszelką cenę wytrwać tutaj. W
końcu szatan, który wprawdzie jest
sprytny, zły i nikczemny, ale nie
przeszkodził mi dostrzec, że, jak mi
powiedział - śmiejąc się - don
Norberto, kiedy mi wydawało się, że
nigdy to się nie stanie, mogę stracić
radość i pokój (a nie straciłem ich) i
mogą mi sprawiać przykrości[183].

Z tej próby wyszedł zwycięsko i
gotów był naciskać na Jezusa, aby
obdarzył jego bliskich, tych
Cyrenejczyków, wraz z duchowym
spokojem, który już mają, także
materialnym dobrobytem[184].

Minimum owego materialnego
dobrobytu nadeszło znacznie
później. Przez kilka lat, gdy Bóg
dawał się prosić, sprawy coraz
bardziej się pogarszały. Nie
przeszkodziło to, by kapelan Świętej



Izabeli, który trwał, niosąc swój
krzyż, radośnie wołał: - Więc, Panie,
jestem szczęśliwym człowiekiem, co
nie ma nawet koszuli[185].

7. Droga duchowego dziecięctwa

We wrześniu i październiku 1931
roku, gdy w sercu młodego kapłana
kiełkowały tak obficie uczucia
miłości, Pan utwierdzał go na drodze
rzeczywistego synowskiego oddania.
I pośród deszczu Jego łask, pojawił
się kolejny strumyczek: szczególne
życie duchowym dziecięctwem.

Kiedy byłem młody, miałem w
zwyczaju nie jeden raz - powiada nam
założyciel Opus Dei - nie zabierać z
sobą na modlitwę żadnej książki.
Powtarzałem, rozkoszując się, słowo
po słowie, treść Pater noster..., i
zatrzymywałem się smakując, kiedy
mówiłem, że Bóg jest Pater, moim
Ojcem, co sprawiało, że czułem się
bratem Jezusa Chrystusa i bratem
wszystkich ludzi.



Nie posiadałem się wciąż ze
zdziwienia, rozmyślając nad tym, że
jestem dzieckiem Boga. Po każdej
takiej refleksji umacniałem się w
wierze, upewniałem w nadziei,
stawałem się bardziej hojny w
miłości. W mojej duszy rodziła się
potrzeba, by być dzieckiem Boga,
maleńkim dzieckiem, bezradnym
dzieckiem. Stąd w moim życiu
wewnętrznym pojawił się ten element,
by żyć, jak tylko to było i jest możliwe,
życiem dziecięcym, co zawsze
polecałem moim bliskim,
pozostawiając im w tym względzie
swobodę[186].

2 października, w święto Aniołów
Stróżów, w trzecią rocznicę założenia
Opus Dei i w przeddzień święta
Świętej Tereski z Lisieux, wołał
żarliwie do tych duchów niebieskich,
a w szczególny sposób do własnego
Anioła Stróża:



Prawiłem mu komplementy i
powiedziałem mu, żeby nauczył mnie
kochać Jezusa, choćby tak jak on Go
kocha. Bez wątpienia święta Tereska
[...] zechciała zesłać mi coś przed
swoim świętem i sprawiła, że mój
Anioł Stróż nauczył mnie modlitwy
dziecięctwa. Jakie dziecinne rzeczy
wygadywałem do mego Pana! Z
ufnością dziecka, które rozmawia z
Wielkim Przyjacielem, o którego
miłości jest całkiem przekonane.
Obym żył jedynie dla Twego Dzieła -
prosiłem Go - obym żył tylko dla
Twojej chwały, obym żył tylko dla
Twej Miłości [...]. Przypomniałem
sobie i uznałem pokornie, że wszystko
robię źle: to, mój Jezu, nie może Cię
dziwić, niemożliwe, żebym cokolwiek
robił prawidłowo. Ty mi pomóż, zrób
to za mnie, a zobaczysz, że wyjdzie
dobrze. Potem, bezczelnie i nie mijając
się z prawdą, mówię Ci: nasącz mnie,
upój Twoim Duchem, a w ten sposób
spełnię Twoją Wolę. Chcę ją pełnić.



Jeśli tego nie robię, to... dlatego, że mi
nie pomagasz.

I okazywałem uczucie miłości mojej
Matce i Pani, i czuję się teraz bardzo
synem mego Boga Ojca[187].

Ta Katarzynka jest zapowiedzią
nowej drogi, którą poznał don
Josemaría. Spędził potem w
skupieniu wewnętrznym kilka dni na
pełnej uczucia i żarliwej modlitwie,
podczas gdy na ulicy krążyły
alarmujące pogłoski o nowych
podpaleniach kościołów i klasztorów.
14 października okazało się, że
przyjęty został słynny 26. artykuł
Konstytucji, który poprzedzał
wypędzenie Towarzystwa
Jezusowego. Tego samego wieczora
ksiądz Josemaría udał się do
Chamartín, by zobaczyć się ze swoim
spowiednikiem. Niebezpieczeństwo
nie dotykało wyłącznie jezuitów.
Wszystkie zgromadzenia i
rezydencje zakonników były



narażone na potencjalny atak.
Studenci katoliccy, aby ich bronić,
tworzyli nocne patrole. 15
października, w dzień Świętej Teresy
od Dzieciątka Jezus, kapelan udał się
za klauzurę klasztoru Świętej Izabeli.
Zakonnice były przerażone
wieściami przychodzącymi z ulicy.
Uspokajał je jak tylko mógł, a jego
słowa wlewały w ich serca ciepło i
optymizm:

Dziś wszedłem za klauzurę Świętej
Izabeli. Podtrzymywałem na duchu
zakonnice. Mówiłem im o Miłości,
Krzyżu, Radości... i o zwycięstwie.
Precz z troskami! Jesteśmy u początku
końca. Święta Teresa wyprosiła mi u
Jezusa tę Radość - pisaną wielką literą
- którą dziś odczuwam..., gdy na
pierwszy rzut oka, z ludzkiego punktu
widzenia powinienem być tak smutny,
z powodu losów Kościoła i moich
własnych (sprawy idą naprawdę źle).
Wiele wiary, zadośćuczynienia i,
ponad wiarą i zadośćuczynieniem,



wiele Miłości. Ponadto tego ranka,
aby opróżnić dwa cyboria, aby nie
zostawiać Najświętszego Sakramentu
w kościele, przyjąłem prawie połowę
zawartości jednego z nich, chociaż
rozdałem po kilka komunikantów
każdej z zakonnic[188].

Zakonnice wynagrodziły mu ten
zastrzyk radości.

Po wyjściu zza klauzury na furcie
pokazały mi Dzieciątko, które było
niczym słońce. Nie widziałem jeszcze
piękniejszego Jezuska. Był wspaniały,
rozebrały go, leżał z ramionkami
skrzyżowanymi na piersiach i na wpół
przymkniętymi oczkami. Piękny:
niemal zjadłem go pocałunkami i... z
największą chęcią bym go
ukradł[189].

Od tej pory co tydzień przychodził do
klasztoru, by matka Tornera podała
mu przez okienko obrotowe 
Maluszka. Był to okres, gdy ścierały
się w jego duszy radości i smutki,



żarliwy strumień uczuć
modlitewnych i ciężkie próby, w
czasie których prosił o krzyż bez
Cyrenejczyków. Nabożeństwo do
Dzieciątka Jezus kształtowało jego
życie wewnętrzne:

Dzieciątko Jezus: jak bardzo
zagłębiłem się w nabożeństwo do
Niego, od kiedy zobaczyłem
największego Złodzieja, którego moje
mniszki trzymają na furcie swojej
klauzury! Jezus-dziecko, Jezus-
młodzieniec. Lubię patrzeć na Ciebie
w tym wieku, ponieważ... ośmielam
się wtedy na więcej. Lubię patrzeć na
Ciebie tak maleńkiego, jakby
bezbronnego, gdyż wtedy wydaje mi
się, że mnie potrzebujesz[190].

W miarę, jak zakorzeniało się w jego
duszy nabożeństwo do Dziecięctwa
Jezusa, don Josemaría przekonywał
się, że ta postawa duchowa niosła ze
sobą paradoks, ponieważ wymagała



jednocześnie siły i wielkiej
delikatności:

Uznaję moją niezdarność, moja
Miłości, która jest tak wielka..., tak
wielka, że kiedy chcę Cię pieścić, robię
Ci krzywdę. Wysubtelnij maniery
mojej duszy: daj mi tę łaskę i obdarz
mnie, w ramach mocnego męstwa
życia dziecinnego, tą delikatnością i
pieszczotą, z którą dzieci potrafią się
odnosić do swych rodziców - z całym
wewnętrznym przelewaniem się
miłości[191].

Na tej drodze, która nie miała nic
wspólnego z sentymentalną
infantylnością, Pan umacniał jego
duszę, jak sam zauważa w swojej
Katarzynce:

Droga dziecięctwa. Oddania.
Dziecięctwo duchowe. O to wszystko
Bóg mnie prosi i ja staram się to
posiąść. Nie jest to żadną
niedorzecznością, ale mocnym i



solidnym życiem
chrześcijańskim[192].

Z całą ufnością maleńkiego dziecka
w obliczu swego Ojca - Boga,
dostosował dawne zwyczaje
modlitewne, nie bez wysiłku, do tej
nowej drogi dziecięctwa, umacniając
się coraz bardziej na tej pięknej i
delikatnej drodze, która jest taka,
gdyż sprawia, że grzesznicy czują tak
jak czuli święci[193].

Warto zauważyć, że większość
Katarzynek, w których odnosi się do
życia dziecięctwem duchowym lub w
których wyraża osobiste odczucia
tego rodzaju, odpowiada okresowi od
grudnia 1931 do stycznia 1932. Tak
więc 30 listopada, pierwszego dnia
nowenny do Niepokalanego Poczęcia
Najświętszej Maryi Panny, zaznaczał:
kiedy odmawiam różaniec albo
odprawiam - tak jak teraz w okresie
Adwentu - inne nabożeństwa,
kontempluję misteria życia, męki i



śmierci naszego Pana Jezusa
Chrystusa, biorąc aktywny udział w
wydarzeniach, jako świadek, sługa i
towarzysz Jezusa, Maryi i Józefa[194].

Już wtedy miał w zwyczaju
odmawiać różaniec, rozważając
tajemnice z życia Naszego Pana jak
małe dziecko, przeniesione w miejsce
wydarzeń i same będące ich
świadkiem. Sądząc po obserwacjach,
które dodaje (Boli mnie, gdy notuję te
szczegóły, które mogą sprawić, że ktoś
pomyśli coś dobrego, albo mniej złego,
o mnie. Jestem pełen nędz.)[195],
wszystko wskazuje na to, że ten
sposób odmawiania różańca
prowadził go do głębokiej modlitwy
kontemplacyjnej.

Drugiego dnia nowenny, 1 grudnia,
miał nadzieję na jakąś łaskę - mimo
że o nią nie prosił - na jakiś znak
postępu na drodze dziecięctwa
duchowego, jakby prezent na tę



nowennę maryjną. Wyraża to
bezpośrednio w jednej z Katarzynek:

Matko Niepokalana, Święta Maryjo,
cóż mi dasz, o Pani, na tę nowennę
Twojego Poczęcia bez zmazy. Teraz o
nic Cię nie proszę - ponieważ nie
polecili mi tego - a jedynie wyrażam
pragnienie dojścia do doskonałego
dziecięctwa duchowego[196].

I pewnego ranka po odprawieniu
mszy, pod koniec dziękczynienia,
napisał za jednym posiedzeniem, tam
właśnie, przy prezbiterium, w
zakrystii Świętej Izabeli, „Różaniec
Święty”. Nie wiemy z całą pewnością,
którego dnia nowenny to się stało,
ale wiemy, że w przeddzień Święta
Niepokalanego Poczęcia, tzn. 7
grudnia, czytał w Świętej Izabeli dwu
młodym sposób odmawiania różańca,
gdyż taka była intencja, z jaką to
napisał: pomóc innym w
odmawianiu tej modlitwy[197].



Potem, kiedy dopisał wstęp, zwierzył
się w nim czytelnikowi z sekretu tej
drogi duchowego dziecięctwa:

Mój przyjacielu: jeżeli chcesz być
wielkim, stań się małym.

Ażeby zaś być małym, musisz wierzyć
tak, jak wierzą dzieci, kochać tak, jak
kochają dzieci, oddać się w opiekę tak,
jak to czynią dzieci... wreszcie modlić
się tak, jak modlą się dzieci.

[...]Stań się małym. Chodź ze mną i -
to jest najistotniejsze w tym, co
chciałem ci powiedzieć - będziemy
razem przeżywać życie Jezusa, Maryi i
Józefa.

W ten sposób delikatnie wprowadza
czytelnika na scenę:

Nie zapominaj, mój przyjacielu, że
jesteśmy dziećmi. Maryja, Pani o
słodkim imieniu, jest pogrążona w
modlitwie.



Możesz w tym domu być, kim
zechcesz: przyjacielem, sługą,
obserwatorem, sąsiadem... - Ja
natomiast nie ośmielę się być
kimkolwiek z nich. Po prostu ukryję
się za tobą i pełen bojaźni będę
obserwował, co się dzieje.

A oto Archanioł przychodzi i przynosi
posłanie[198].

Ze wstępu do „Różańca Świętego”
pochodzą także następujące słowa:

Początkiem drogi, u kresu której
odnajdziesz siebie całkowicie
zatopionego w miłości do Jezusa, jest
ufna miłość do Maryi.

W domu miał niewielki wizerunek
Maryi, rzeźbiony w drewnie, który
miał zwyczaj całować, gdy wchodził
lub wychodził z mieszkania. (Moja
Najświętsza Panienka od pocałunków:
w końcu ją całą zjem - woła w jednej
z Katarzynek)[199]. Nie tylko ten
jeden, ale wszystkie wizerunki Matki



Bożej go wzruszały. Zwłaszcza te
ryciny i obrazki, które znalazł
wyrzucone na ulicy, brudne i
zakurzone. A także te, które spotykał
po drodze podczas swoich wędrówek
po Madrycie, tak jak ten wizerunek
wyobrażony na kafelkach, na którym
spoczywał jego wzrok za każdym
razem, gdy wychodził ze Świętej
Izabeli. Ten wizerunek, znajdujący
się na tarasie jednego z domów na
ulicy Atocha, stał się przedmiotem
zadziwiającego wydarzenia, w kilka
dni po napisaniu „Różańca
Świętego”. Don Josemaría opowiada
o tym w jednej z Katarzynek:

Oktawa Niepokalanego Poczęcia,
1931. Wczoraj po południu, o trzeciej,
kiedy skierowałem się do kolegium
Świętej Izabeli, aby spowiadać
dziewczynki, na Atocha po stronie
Świętego Karola, prawie na rogu ulicy
Santa Inés, trzej młodzi ludzie, mający
ponad trzydziestkę, mijali mnie. Kiedy
byli już blisko, jeden podskoczył do



mnie krzycząc: „Ja mu pokażę!” i
uniósł ramię z takim zamachem, że
spodziewałem się ciosu. Ale zanim
zdołał wcielić w życie swe agresywne
zapowiedzi, jeden z pozostałych dwu
rzekł do niego władczo: „Nie bij go!”.
A potem kpiąco, zwracając się do
mnie, dodał: „Osiołek! Osiołek!”.

Przeszedłem za róg Santa Isabel
spokojnym krokiem i jestem pewien,
że w żaden sposób nie okazałem na
zewnątrz mojego wewnętrznego
rozdygotania. Kiedy usłyszałem, jak
do mnie wołał mój obrońca, imieniem,
którego używałem w rozmowie z
Jezusem - osiołek - zrobiło to na mnie
wielkie wrażenie. Odmówiłem od razu
trzy zdrowaśki do Najświętszej Maryi
Panny, która zapobiegła temu
drobnemu zdarzeniu, ze swego
wizerunku umieszczonego na domu
Kongregacji Świętego Filipa[200].

(Określenia „osiołek” używał
wyłącznie on sam - jak już



wspomnieliśmy - i znane było ono
jedynie jego spowiednikowi).
Następnego dnia zanotował inne
wrażenia z tego zajścia:

16 grudnia 1931. Wczoraj byłem jakby
zmęczony, bez wątpienia w wyniku
ataku na ulicy Atocha. Jestem
przekonany, że to była sprawka
diabła. D. Norberto uważa tak samo.
Ten, który chciał mnie bić, miał twarz
wykrzywioną szaleństwem. Obu
pozostałych w ogóle nie pamiętam.
Ani wówczas, ani potem nie straciłem
spokoju. Byłem fizjologicznie
rozedrgany, szybciej biło mi serce i
zdałem sobie sprawę, że nie okazałem
tego na zewnątrz ani nie zdradziłem
się żadnym gestem. Zaskoczył mnie,
jak wspomniałem, ten ironiczny ton,
kpina, z jaką mnie zawołał dwa razy
jako osiołka. Instynktownie
wzniosłem serce do nieba i
odmówiłem trzy Zdrowaś Maryjo... do
naszej Pani. Potem zanotowałem w



notatniku dosłownie słowa
wypowiedziane przez tych ludzi[201].

Tym mistycznym obcowaniem z
Najświętszą Panienką od
Pocałunków zostały zainspirowane
jedne z najpiękniejszych notatek na
kartach Zapisek wewnętrznych. Nie
chodzi o fikcję literacką, jak się może
na pierwszy rzut oka wydawać, lecz
o żarliwe doświadczenie
wewnętrzne. Doświadczenie
mistyczne, w którym śmiałość
pragnienia staje się przepustką,
dzięki której otwierają się przed
dziećmi bramy Królestwa
Niebieskiego.

Nadszedł 28 grudnia - święto
Świętych Młodzianków, dzień, w
którym w Hiszpanii tradycyjnie
ludzie robią sobie żarty, tzw. 
inocendadas[202]. Kapelan udał się
do Świętej Izabeli i zobaczył, jak na
24 godziny nowicjuszka stała się
przełożoną, a jej zastępczynią



najmłodsza mniszka. Z wielką
uciechą obserwował, jak dostojne
siostry i staruszki wypełniają
polecenia wydawane przez tę
„chwilową” przełożoną. Po powrocie
do domu don Josemaría ucałował
Matkę Bożą, zaczął medytację i stał
się świętym w niebie. Chwyciwszy za
pióro napisał, pogrążony w
modlitwie, taką oto Katarzynkę:

Pewne dziecko odwiedziło klasztor
[...]. Dziecko: jesteś ostatnim z osłów,
co ja mówię, nawet ostatnim z kotów,
spośród kochających Jezusa. Trafiło ci
się, siłą rzeczy, rządzić w Niebie. Puść
wodze wyobraźni, pozwól, by także
Twoje serce rozzuchwaliło się...
Chciałbym, żeby Jezus mnie
rozgrzeszył ze wszystkiego... żeby
wszystkie święte dusze z czyśćca,
oczyszczone w okamgnieniu, wzniosły
się, by radować się naszym Bogiem...
ponieważ dziś ja zajmuję Jego miejsce.
Chcę... złajać kilku Aniołów Stróżów,
o których wiem - w żartach, ale i



trochę na serio - i rozkazałbym, by
byli posłuszni osiołkowi Jezusa w
sprawach, które służą chwale naszego
Chrystusa-Króla. I po tym, jakbym już
wiele spraw zarządził, powiedziałbym
mojej Matce, Maryi: O Pani, nawet w
zabawie, nie chciałbym, żebyś
przestała być Panią i Królową całego
stworzenia. Wtedy Ona ucałowałaby
mnie w czoło, zostawiając mi - jako
ślad takiej łaski – błyszczącą gwiazdę
nad oczyma. I z tym nowym światłem
zobaczyłbym wszystkich synów
Bożych, którzy będą istnieć, aż do
skończenia świata, walcząc w Bożych
bitwach, zawsze zwycięscy wraz z
Nim... i usłyszałbym głos, piękniejszy
niż niebieski, jakby odgłos wielu wód i
huk wielkiego grzmotu, a mimo swej
siły delikatny, niczym dźwięk wielu
cytr, na których by grała zgodnie
nieskończona liczba muzyków, dźwięk
mówiący: Chcemy, żeby On królował!
Cała chwała dla Boga! Wszyscy z
Piotrem, do Jezusa przez Maryję!...



I zanim ten zadziwiający dzień się
skończy, o Jezu - powiem Mu - chcę
być płomieniem szaleństwa z Miłości!
Chcę, by moja obecność wystarczyła,
by zapalić świat, na wiele kilometrów
dokoła, płomieniem nie do ugaszenia.
Chcę wiedzieć, że jestem Twój. Później
niech nadejdzie Krzyż: nigdy nie będę
bał się zadośćuczynienia... Cierpieć i
kochać. Kochać i cierpieć. Wspaniała
to droga! Cierpieć, kochać i wierzyć:
wiara i miłość. Wiara Piotra. Miłość
Jana. Zapał Pawła. Jeszcze pozostają
osiołkowi trzy minuty ubóstwienia, o
dobry Jezu, i rozkazuje... byś mu dał
więcej Zapału niż Pawłowi, więcej
Miłości niż Janowi i więcej Wiary niż
Piotrowi. Ostatnie życzenie: żeby
nigdy nie brakło mi Świętego
Krzyża[203].

W dwa dni później, kiedy wróciła już
powaga do klasztoru, zakonnice
pozwoliły mu, by zabrał ze sobą do
domu figurkę Dzieciątka Jezus.
Owinąwszy Maluszka w pelerynę,



zabrał go, aby życzyć wesołych świąt
Bożego Narodzenia, komu się tylko
dało. Wykorzystując to, że figurka
opuściła klasztor, zrobił jej zdjęcie:

Dziś wziąłem ze sobą „Dzieciątko od
Świętej Teresy”. Zostawiły mi go
siostry augustianki. Poszliśmy, aby
złożyć życzenia wesołych świąt bratu
Gabrielowi u karmelitów. Braciszek
się ucieszył i podarował mi obrazek i
medalik. Potem widziałem się z o.
Joaquínem, kierownikiem duchowym
ks. Norberta. Rozmawialiśmy o Dz. B.
[Dziele Bożym]. - Potem poszedłem do
Służebnic Miłości Miłosiernej.
Spędziłem dłuższą chwilę z matką
Pilar. - Potem do domu Pepe R., gdzie
sfotografowaliśmy Dzieciątko. Zanim
wróciłem do domu, wszedłem na górę,
do d. Norberta, żeby tam też mogli
zobaczyć Dzieciątko. W domu mama
odmówiła głośno jedno Ojcze nasz i
jedno Zdrowaś Mario. I tu będę mieć
Jezusa aż do jutra[204].



Kiedy i jak nauczył się ksiądz
Josemaría życia dziecięctwem
duchowym, szczegóły znajdujemy w
jednej z Katarzynek ze stycznia 1932
roku:

Drogi dziecięctwa nie nauczyłem się z
książek, odkryłem ją w nich dopiero
kiedy Jezus mnie nią
poprowadził[205].

Wczoraj pierwszy raz - napisze 14
stycznia - zacząłem przeglądać jedną
książkę, którą muszę przeczytać
powoli wiele razy. „Dróżka
duchowego dziecięctwa” o. Martína.
Dzięki tej lekturze zobaczyłem jak
Jezus dał mi odczuć, poprzez te same
obrazy, drogę świętej Tereski. Coś z
tego, co może potwierdzić ten fakt,
zanotowałem w tych Katarzynkach.
Przeczytam także powoli „Historię
duszy”[206].

Jego dusza tak była już pokrzepiona
łaskami, że pomimo stale
odnawianych postanowień, że nie



będzie opowiadał o nadzwyczajnych
wydarzeniach, wyrywają mu się -
bez ustanku - w Katarzynkach
informacje na temat niektórych
zdarzeń o charakterze
nadprzyrodzonym. Oto dwa zdania z
1932 roku:

Tego ranka, jak zwykle - napisał 4
stycznia - wychodząc z klasztoru
Świętej Izabeli, zbliżyłem się do
tabernakulum, aby pożegnać się z
Jezusem słowami: Jezu, tu jest Twój
osiołek... Spójrz, co uczynisz ze swoim
osiołkiem... I nagle zrozumiałem, bez
słów: „Osiołek był moim tronem w
Jerozolimie”. To było zdanie, które
zrozumiałem zupełnie jasno[207].

Wówczas zrodziła się w nim pewna
wątpliwość. Z uwagą skupioną na
oślicy, o której mówi święty Mateusz,
uznał, że zdanie to było błędną
interpretacją, być może diaboliczną,
Ewangelii. Jak tylko przyszedł do
domu, sięgnął po Pismo Święte i



uspokoił się w duszy. Jezus wjechał
do Jerozolimy na osiołku[208].

Od pewnego czasu, zawsze, gdy
widział całe zgromadzenie zakonnic
na modlitwie, wykorzystując swą
metodę duchowego dziecięctwa,
mówił: Jezu, nie wiem, jak bardzo one
Cię kochają, ale ja Cię kocham
bardziej niż one wszystkie razem
wzięte[209]. Nieco po otrzymaniu
głosu Bożego, mówiącego o osiołku,
przyznając się do uporczywego
braku hojności wobec Boga,
zanotował mimo woliw Zapiskach
kolejne spośród licznych zwierzeń:

16 lutego 1932. + Już od kilku dni
jestem dość zakatarzony i było to
okazją, by okazał się mój brak
hojności wobec Boga, poprzez słabość
na modlitwie i w wielu drobiazgach,
które dziecko - a jeszcze bardziej niż
dziecko – osioł, może ofiarować
każdego dnia. Zdawałem sobie z tego
sprawę, a także z tego, że zwlekałem



we wprowadzeniuw czyn
postanowień, by wkładać więcej
zainteresowania i czasu w moje
praktyki pobożności, ale uspokajałem
się tą myślą: później, gdy się
wzmocnisz, gdy polepszy się sytuacja
materialna rodziny... to wtedy. I dziś,
po udzieleniu komunii świętej
zakonnicom, przed Mszą Świętą,
powiedziałem Jezusowi to, co tyle razy
powtarzam mu w dzień i w nocy [...]: 
„Kocham Cię bardziej niż one”.
Natychmiast zrozumiałem bez słów:
„Miłość wyraża się w czynach, a nie w
gadaniu!”. Od razu jasno ujrzałem,
jak mało jestem hojny, przypominając
sobie wiele przeoczonych przeze mnie
drobiazgów, do których nie
przywiązywałem znaczenia, które
sprawiły, że zrozumiałem bardzo
wyraźnie ten mój brak hojności. O
Jezu, pomóż, żeby Twój osiołek był
bardzo hojny. W czynach, w czynach!
[210]



(Była to nowa łaska Boża, jakby
nagroda za jego pragnienie, by Go
kochać, którą Pan udzielił mu, aby
mógł się sam wewnętrznie lepiej
poznać, a z drugiej strony, był to
Boski bodziec, aby zdobył się na
większe oddanie ze wszystkich
swych sił).

***

Oczekuję wielu wielkich spraw po tym
1931 roku, zapisał w swoich
notatkach w marcu. I rzeczywiście,
życie przerosło jego oczekiwania. W
dwanaście miesięcy później otrzymał
tak wiele łaski Bożej, że czuł, że
uderza mu do głowy, niczym opary
wina, które idą do głowy pijakowi,
tak bardzo był przepełniony Bogiem,
że chciał wołać o przerwę w tym
strumieniu łask:

Widzę, że jestem zalewany, upojony
łaską Bożą. Jak wielki będzie mój
grzech, jeśli na nią nie odpowiem! Są
chwile - nawet dzisiaj - że chciałbym



krzyczeć: Dość Panie, dość! (11 III
1932)[211].

Boży orzeł pochwycił tego ptaszka i
zabrał go na wysokości
przyprawiające o zawrót głowy. Pan
ostatecznie wyrył w jego duszy
uczucie synostwa Bożego, które
mobilizowało jego ducha, by
przyjmował z miłością każde
wydarzenie. Bez różnicy, co by to było
- jak to nazywa świat – sprzyjające
czy przeciwne, ponieważ przychodzi z
Jego ojcowskich rąk, chociażby cios
dłuta szarpał ciało, zawsze stanowi
także próbę Miłości, która wygładza
nasze kanty, byśmy zbliżyli się do
doskonałości (29 XI 1931)[212].

Jego męstwo, by podążać ścieżkami
pełnymi bólu i pokuty, zostało
nagrodzone triumfem miłości, która
od tej chwili zdominuje w jego duszy
jakiekolwiek inne uczucie:

Jezu, czuję wielką potrzebę
zadośćuczynienia. Moją drogą jest



kochać i cierpieć. Ale miłość sprawia,
że raduję się w cierpieniu do tego
stopnia, że teraz wydaje mi się
niemożliwe, bym mógł kiedykolwiek
cierpieć. Już to mówiłem: Nikt nie
może sprawić mi przykrości. I zaraz
dodaję jeszcze: Nikt nie sprawi, że
będę cierpiał, ponieważ cierpienie daje
mi radość i pokój (24 I 1932)[213].

Od tej pory w życiu tego kapłana
zawsze naturalne będzie pogodne i
piękne połączenie wielkich radości i
wielkich cierpień. Cierpień słodko-
gorzkich, które nie odbierały mu
spokoju, i radości nie w pełni
satysfakcjonujących.

Gdy zagłębimy się w Zapiskach
wewnętrznych jego duszy, widzimy,
jak wiele Bóg zdziałał w ciągu roku,
ucząc go prostoty w modlitwie i
przyciągając go do siebie w ten
sposób:

Teraz między Maryją i mną, między
Jezusem i mną... nie ma nikogo.



Dawniej szukałem świętych
pośredników (7 IV 1932)[214].

Teraz zwracam się wprost do Ojca, do
Jezusa, do Ducha Świętego, do Maryi.
Nie chcę przez to powiedzieć, że nie
mam nabożeństwa do świętych (św.
Józef, Aniołowie, dusze, św. Dominik,
Józef Kalasanty, o. Bosco, św. Teresa,
Ignacy, Franciszek Ksawery, św.
Tereska, Mercedes etc.), ale moja
dusza bez wątpienia się upraszcza - R.
Ch. V.* (26 II 1932)[215].

Wraz z kontynuacją młodzieńczego i
odważnego szlaku życia
dziecięctwem duchowym, modlitwa
księdza rozkwita w sposób potężny.

Mój sposób powtarzania podczas
modlitwy „ja chcę” jest jakby dziecięcą
formą proszenia. Nie schodzę więc z
drogi (14 I 1932)[216].

Założyciel Opus Dei zakończył rok
1931, wyrobiwszy sobie szczególny
zwyczaj. Zacząć czytać prasę i



skierować swój umysł do Boga było
jednym i tym samym. Na początku ta
sytuacja, która powtarzała się
wielokrotnie w ciągu roku,
wydawała mu się dziwaczną, jak już
wspominaliśmy[217]. Jednak
wkrótce zauważył, że bardzo częste i
niewytłumaczalne są chwile
oschłości lub łaski, które chwytały go
niespodzianie, niezależnie od czasu i
miejsca, w sposób nie do
opanowania, a niekiedy nawet
porywający:

Jest to nie do pojęcia: wiem, o kimś,
kto jest zimny (mimo swojej wiary,
która nie zna granic) przed Bożym
ogniem Najświętszego Sakramentu, a
potem na środku ulicy, pośród
hałasów aut, tramwajów i ludzi, gdy
czyta gazetę, wibruje uniesieniami
Miłości Bożej (26 III 1932)[218].

Może otrzymywał praktyczne lekcje,
jak można prowadzić życie
kontemplacyjne pośród odgłosów



ruchu ulicznego, ludzkiego gwaru
lub wytchnienia w lekturze?

Diabeł jednak nie czekał z
założonymi rękoma. Starał się
wstrząsnąć tym Bożym człowiekiem.
Po pierwsze poprzez insynuację, że
nie ma prawa skazywać na biedę
swoich najbliższych z powodu
„szaleństwa” Dzieła. Potem próbował
odebrać mu spokój, stawiając pod
znakiem zapytania jego oficjalną
nominację do Patronatu Świętej
Izabeli. Wreszcie widząc, że niewiele
zdziałał, zakończył - za zgodą Pana -
atakując go fizycznie.

Na początku ksiądz nie zorientował
się, że chodziło o wściekłość 
największego parszywca[219], jak
nazywał diabła, dopóki nie stał się
obiektem szczególnego rodzaju
aktów przemocy. Pewnej marcowej
niedzieli, w południe, szedł spokojnie
jakąś uliczką na korepetycje,
odmawiając brewiarz, gdy nagle



otrzymał silny cios piłką. Nie
przerwał i nie odwrócił nawet głowy,
żeby zobaczyć, czy było to przez
przypadek, czy złośliwie[220].

W dziesięć dni później, w Wielką
Środę, poszedł spowiadać
dziewczynki w internacie Kolegium
świętej Izabeli. Wracał ulicą Duque
de Medinaceli, kiedy zobaczył kilku
chłopców bawiących się na chodniku
przed Hotelem Palace. Już
zaznajomiony z podobnymi
doświadczeniami, przeszedł szybko
na drugą stronę ulicy, jednak nie był
w stanie uniknąć tego, co
nieuniknione:

Wspaniały strzał i bum! w prawe
szkło moich okularów, a następnie
prosto w nos. Także nie odwróciłem
głowy. Wyciągnąłem chusteczkę i
spokojnie szedłem dalej, jednocześnie
czyszcząc okulary [...]. W jednej
chwili zrozumiałem furię diabelską
(jest to zbyt wielki zbieg okoliczności)



i hojność Boga, który pozwala mu na
mnie szczekać, ale nie ugryźć.
Zrozumiałe byłoby co najmniej
rozbicie okularów, gdyż cios, jaki
dostałem, wcale nie był słaby... a być
może także zranienie prawego oka.
Nawet to pierwsze bardzo by mnie
zabolało, ponieważ widzę, że wielkim
problemem jest zapłacenie nawet za
te nieliczne jazdy tramwajem wtedy,
gdy koniecznie muszę z tego
korzystać... W końcu Bóg jest moim
Ojcem[221].

Gdy się powiedziało „A” trzeba
powiedzieć „B”, jak pokazuje nam to
inna Katarzynka:

Poniedziałek, 11 kwietnia. Wczoraj,
gdy szedłem ulicą Álvareza de Castro -
chodnikiem - odmawiając brewiarz,
aby złapać „48” w kierunku szpitala,
znowu dostałem mocno piłką.
Roześmiałem się. Znudziło mu
się[222].



Don Josemaría, z wielkim poczuciem
humoru zauważa, że Bóg diabłu 
pozwala na mnie szczekać, ale nie
ugryźć[223]. Także przy innej okazji
poczuł bardzo wyraźnie, że piekło
ryczało z wściekłości na Dzieło Boże.
Zdarzyło się to o dwunastej w
południe pewnego słonecznego dnia,
w pasażu Martíneza Camposa na
rogu Castellany[224]. Nie ma żadnych
innych wyjaśnień, ponieważ
rzeczywiście odpersonalizował
Katarzynki z wydarzeń
nadprzyrodzonych, które dotyczyły
jego osobiście. Jednak
prawdopodobnie wydarzenie to
zostało opisane w zapisce sprzed
kilku tygodni, gdzie czytamy:

Piekło wścieka się, ryczy i burzy,
ponieważ Szatan przewiduje, jak
wiele dusz Dz. B. [Dzieło
Boże]zaprowadzi do Jezusa i całość
jego działań na tym świecie, które ma
na celu rzeczywiste panowanie



Chrystusa nad całym społeczeństwem:
Regnare Christum volumus![225]

[1] Por. Santiago Escrivá de Balaguer
y Albás, Sum. 7325 ; Álvaro del
Portillo, Sum. 249 ; Joaquín Alonso,
PR, s. 1738.

[2] Por. Apuntes, nr 620 i 656.
Udzielać korepetycji nie można było
w sposób stały, gdyż nie pozwalał na
to sam charakter tego typu zajęć:
były okresy, kiedy bardzo trudno
było znaleźć uczniów,
zainteresowanych zajęciami u
danego nauczyciela. Z tego powodu
zdarzały się okresy, kiedy potrzeba
było pieniędzy, aby zapłacić pilne
należności, a don Josemaría nie miał
uczniów. W jednej z takich chwil
posuchy, kiedy nie widział wyjścia,
zaproponowano mu jedne
korepetycje. Przyjął je, a następnie



zapisał: To pozwoli mi zapłacić za
mieszkanie (w tym miesiącu już nie
byłem w stanie tego zrobić) oraz za
wpisowe Guitína [jego brata Santiago]
w Instytucie. Bogu niech będą dzięki
(ibidem, nr 620).

Indywidualne korepetycje wymagały
czasem prowadzenia notatek,
załatwiania formalności
akademickich, a nawettowarzyszenia
uczniomw podróżach na egzaminy
do innych miast. W liście
skierowanym do Pou de Foxy, z 8 IV
1932 r., don Josemaría wspomina
właśnie o jednej z takich podróży.

[3] Por. list Isidoro Zorzano, 9 XII
1928 (AGP, IZL, D-1213, nr 3).

[4] Por. akademickie akta osobowe...
oraz apendyks XII.

[5] C7, 7 III 1930. Z powodu
nagromadzenia prac i aktywności,
zajmowanie się pracą doktorską
stawało się coraz trudniejsze.



[6] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 485.

[7] C 28, 8 IV 1932.

[8] Apuntes, nr 1676.

[9] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-052555, s. 2

Tak zwana kaplica biskupia w
Madrycie została ufundowana w
1520 roku przez Francisco Vargasa y
Carvajala, sekretarza i doradcę
Królów Katolickich, a następnie
Karola V oraz przez jego syna don
Gutierre, biskupa Placencii.

[10] Apuntes, nr 39; por. ibidem,
przypis 52.

[11] Por. Apuntes, nr 163. Taki był
przypadek jednego sprzedawcy,
którego wspomina w swych
notatkach (por. ibidem, nr 444).

[12] Ibidem, nr 137.

[13] Ibidem, nr 200.



[14] Ibidem, nr 179, przypis 193.

[15] Ibidem, nr 164. Notatka ta nosi
datę 27 czerwca 1932. Założyciel
mówił przy innych okazjach o 
tajemnicy kształtowania się (por.
ibidem, nr 205, przypis 225) oraz o 
Dziele nienarodzonym (por. ibidem,
nr 89).

[16] Ibidem, nr 67.

[17] Ibidem, nr 1867.

[18] Por. ibidem, nr 1310 oraz Álvaro
del Portillo, Sum. 542.

[19] Wśród kapłanów, z którymi
dawniej się konsultował, znajdowali
się: don Norberto, drugi kapelan
Patronatu, pewien kanonik z
Tarazony, który następnie przeniósł
się do Toledo, czyli prawdopodobnie
don Ángel del Barrio, który był
kanonikiem w Tarazonie (por. E.
Subirana, op. cit., 1928, s. 453), a
następnie kapelanem kaplicy



królewskiej (istnieje list od don
Ángela datowany w Toledo 18
sierpnia 1944, skierowany do don
Josemaríi, w którym przypomina o
ich wzajemnych stosunkach oraz o
„niepokoju”, który go przepełniał w
roku 1928; por. oryginał w AGP, RHF,
D-12807); don Josemaría wspomina
także o księdzu walencjaninie oraz o 
młodym zakonniku ze Zgromadzenia
Świętej Rodziny. Por. Apuntes, nr 1864
oraz Álvaro del Portillo, Sum. 327.

[20] Apuntes, nr 1864.

[21] Ibidem, nr 1866. Zostało to
napisane w 1948 roku, bez
zaglądania do punktu 73 Zapisek,
sporządzonego przed 26 lipca 1930,
który mówi dosłownie: W niedzielę 6
lipca wręczyłem ojcu Sánchezowi
fiszki w Patronacie, kiedy przyszedł
tam na egzaminy z Zachowania
Wiary. W poniedziałek 21 tego
miesiąca, w Chamartín, ojciec zwrócił
mi te notatki i zgodził się być moim



kierownikiem duchowym. Laus Deo!
[Chwała Bogu - przyp. tłum.].

[22] Ibidem, nr 1868.

[23] Ibidem, nr 1867.

[24] Por. ibidem, nr 21, a także:
ibidem, nr 73. Wcześniej niż 6 lipca
1930 mówi w różnych miejscach o 
Dziele Bożym (por. ibidem, nr. 32
oraz 38) albo o Dziele Boga (por.
ibidem, nr. 4 i 72).

[25] Ibidem, nr 26. Jak komentował
ten punkt ksiądz prałat Álvaro del
Portillo: „Przy innej okazji Ojciec
wyjaśnił nam, że kiedy usłyszał ojca
Sáncheza mówiącego o Dziele
Bożym, połączył tę nazwę z
zasadniczym przesłaniem Dzieła, aby
uświęcać pracę, przemieniając je w
modlitwę. W tym nowym
rozumieniu nazwa Dzieło Boże nie
wydało mu się już czymś próżnym,
ale w doskonały sposób logicznym.
Uznał ponadto, że tak jak o tym



napisał, jest to zgodne z rozkazem
Bożym, by właśnie tak się ono
nazywało: Dzieło Boże, Opus
Dei” (ibidem, przypis 146).

[26] Por. ibidem, nr 66.

[27] Damą, o której mowa, była donia
Karolina Carvajal, siostra hrabiego
de Aguilar de Inestrillas. Co do
działań na dworze, znajdujemy
odniesienia w liście skierowanym
doń przez jednego z naśladowców
założyciela Opus Dei. W liście Isidoro
Zorzano do don Josemaríi (Malaga,
26 I 1931) czytamy: „powiedz mi, jak
idą sprawy na dworze” (por. AGP,
IZL, D-1213, nr 13).

[28] Don Pedro Poveda Castroverde
był założycielem zgromadzenia
Sióstr Świętej Teresy (Teresianas).
Urodził się w Linares (Andaluzja) w
1874. Zyskał święcenia kapłańskie w
1897 roku. Został profesorem
seminarium w Guadix (prow.
Granada). W 1906 roku został



przeniesiony do Asturii, gdzie
rozwinął intensywną działalność
pedagogiczną i założył w 1911 roku
dwie szkoły wyższe w Gijón i Oviedo.
W 1921 został członkiem Kaplicy
Królewskiej w Madrycie. W 1931
roku został nominowany
Sekretarzem Jurysdykcji Pałacowej
(Secretario de la Jurisdicción
Palatina). Został zamordowany z
powodu nienawiści do wiary 28 lipca
1936 roku. Jego proces
kanonizacyjny rozpoczął się w 1955
roku. Faza diecezjalna została
zakończona w 1958 roku, a w 1980
Kongregacja do spraw Świętych
wydała dekret wszczynający
postępowanie. Por. A. Serrano, La
estela de un Apostol., Madrid 1942; S.
de Santa Teresa OCD, Vida de d.
Pedro Poveda Castroverde, Madrid
1942; Flavia Paz Velázquez,
„Cuadernos Biográficos”, wyd.
Narcea, 1986, 1987 etc. Beatyfikacja
Pedro Povedy przez Jego



Świątobliwość Jana Pawła II miała
miejsce 10 października 1993 roku.

[29] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 240
oraz Javier Echevarría, Sum. 3250.
„Stanowisko to było celem, o który
ubiegało się wiele osób” – tłumaczy
prałat Echevarría i dodaje: - „Pod
wpływem tej rozmowy między
oboma duchownymi narodziła się
głęboka przyjaźń, pomimo różnicy
wieku, która między nimi istniała. D.
Pedro Poveda dzwonił wielokrotnie
do d. Josemaríi, aby zwierzyć mu się
po bratersku, aby prosić go o radę i
pomoc w posłudze kapłańskiej”.

[30] W swoich Zapiskach pod
numerem 192 opowiada, że po
odrzuceniu stanowiska honorowego
kapelana dworu markiza de los
Álamos, María Luisa Guzmán, María
Machimbarrena oraz jej siostrzenica
Maruja (córka tej pierwszej) we cztery
towarzyszyły mi do Ministerstwa
Sprawiedliwości, aby przedstawić



mnie Podskeretarzowi d. José
Martínezowi de Velasco. A w ciągu
czterech dni nastała republika... W
zeszły piątek [17 IV 1931] w domu
Aguilarów de Inestrillas
przedstawiono mnie pani
Martínezowej de Velasco, która
powiedziała mi nawet – a widać było,
że mówi prawdę – że jej mąż żałował,
że nie starczyło mu czasu, aby
ulokować jakiegoś swego krewnego i
mnie.

[31] Apuntes, nr 192.

[32] Paczka zawierająca Zapiski
wewnętrzne pojawiła się w
archiwum Prałatury wraz z innymi,
opatrzona osobną kopertą, w której
znajdowało się pismo założyciela
następującej treści: W każdym
przypadku, po mojej śmierci te
papiery – podobnie, jak zeszyty
zawierające moje Zapiski
wewnętrzne – powinny trafić w ręce
don Álvaro, zanim przeczyta je



ktokolwiek inny, aby mógł on
sporządzić konieczne przypisy,
ponieważ ten mój syn jest jedynym, z
którym już rozmawiałem na temat
tych pism po wielokroć i jest w stanie
szczegółowo skomentować wszystko i
wyjaśnić wszystko to, co takich
komentarzy i wyjaśnień wymaga.
Mariano. Rzym, 2 września 1968
roku.

[33] Święci – napisał w 1932 roku – 
muszą być osobami niewygodnymi,
mężczyznami czy kobietami – jak
moja święta Katarzyna ze Sieny –
którzy swoim przykładem i słowem
stają się ciągłym powodem niepokoju
dla sumień związanych z grzechem
(List z 9 I 1932, nr 73).

[34] Apuntes, nr 1862 (Rzym, 14 VI
1948).

[35] Ibidem. Spaliłem zeszyt numer 1
– napisał na pierwszej karcie zeszytu
nr 2. Powodem tego była obawa, że
po przeczytaniu opisów



nadprzyrodzonych wydarzeń tam
zawartych, czytelnik wziąłby go za
świętego, a był silnie przekonany, że
nie jest nikim więcej niż zwykłym
grzesznikiem (por. Apuntes, przypis
wstępny).

[36] Apuntes, nr 167.

[37] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 2.

[38] Apuntes, nr 713. W Katarzynce z
24 V 1932 czytamy: Postanowienie:
jeśli nie ma naprawdę takiej
konieczności, nigdy nie będę mówił o
swoich osobistych sprawach (ibidem,
nr 735). Prawdopodobnie spalił
pierwszy zeszyt później niż latem,
ponieważ napisał w innym miejscu –
jak poprzednio postanowił – notatki
z rekolekcji z 1932, które odbył w
październiku tego roku (Po powrocie
do Madrytu, po tym jak odbył
rekolekcje w Segowii, napisze w 
Apuntes: 14 października 1932.
Osobno zachowuję zapiski z moich



rekolekcji; por. Apuntes, nr. 839 oraz
1701). Ostatni raz, gdy pojawia się w 
Zapiskach odniesienie do istniejącego
ich pierwszego zeszytu, jest notatka z
11 grudnia 1931 roku, w której mówi,
że właśnie czyta notatki z pierwszego
zeszytu don Linowi, innemu księdzu,
aby pozwolić mu dokładniej poznać
Dzieło (Apuntes, nr 470). Dzień
wcześniej wspomina, że czytając
powtórnie pewien zapisek z
pierwszego zeszytu Katarzynek,
zrozumiał nieznany aspekt swego
życia duchowego (por. ibidem, nr
474).

[39] Ibidem, nr 996.

[40] Ibidem, nr 379.

[41] Ibidem, nr 1040.

[42] Ibidem, nr 446.

[43] Ibidem, nr 472 oraz 477.

[44] Ibidem, nr 475.



[45] Ibidem, nr 691.

[46] Ibidem, nr 1115. Także
wyjątkowe jest to, co pisze np. 26 XI
1931: Dziś, po Mszy Świętej, podczas
dziękczynienia i potem w kościele
kapucynów z Medinaceli, Pan zesłał
na mnie deszcz łask. Spełniło się to, co
napisano w Psalmie “inebriabuntur
ab ubertate domus tuae: et torrente
voluptatis tuae potabis eos” [Sycą się
tłuszczem Twojego domu, poisz ich
potokiem Twoich rozkoszy -Ps
36<35>, 9- przyp. tłum..]. Pełen
radości z Woli Bożej, czuję, że
odpowiadam mu wraz ze świętym
Piotrem: ecce reliqui omnia et
secutus sum te [Oto opuściłem
wszystko i poszedłem za Tobą - Mt
19, 27 - przyp. tłum..]. A moje serce
zdało sobie sprawę z “centuplum
recipies…” [stokroć otrzymasz, - Mt
19, 29 - przyp. tłum..]. Rzeczywiście
przeżyłem Ewangelię z tego dnia
(ibidem, nr 415).



[47] Ibidem, nr 619. Jest bardzo
prawdopodobne, że wiele razy
musiał skracać sobie drogę,
przechodząc przez park Retiro, ale
nie chodził tam na spacery (por.
ibidem, nr 473).

[48] Ibidem, nr 618.

[49] Ibidem, nr 349. Na szczęście –
komentował w wiele lat potem, kiedy
powtórnie przeczytał tę notatkę – 
pomimo dziecięctwa duchowego, jakie
wtedy przeżywałem, nie sporządziłem
tych zapisek. A co najmniej nie
pamiętam, żebym to spisał (por.
ibidem, przypis 334).

[50] Ibidem, nr 263.

[51] Ibidem, nr 311.

[52] Ibidem, nr 343.

* W imię Ojca, i Syna, i Ducha
Świętego. Amen. Święta Maryjo,



stolico mądrości. Módl się za nami
(łac.) – przyp. tłum..

[53] Ibidem, nr 471.

[54] Ibidem, nr 342.

[55] Ibidem, nr 13.

[56] Ibidem, nr 14.

[57] Ibidem, nr 116.

* borrico sarnoso – hiszp. parszywy
osiołek - przyp. tłum..

[58] Ibidem, nr 313.

[59] Ibidem, nr 875.

[60] Ibidem, nr 15.

[61] Ibidem, nr 423.

[62] Ibidem, nr 423.

[63] Ibidem, nr. 458-459. Powodem
napisania tej Katarzynki był nie tylko
wybuch świętego oburzenia, ale



raczej zalecenia dla kaplic, które w
przyszłości będzie tworzyć Dzieło, w
których – jak kończy się ta notatka – 
uciekniemy od popadnięcia w podobne
uchybienia wobec naszego Chrystusa-
Króla.

[64] Ibidem, nr 581; por. List z 24 III
1930, nr 21.

[65] Apuntes, nr 173.

[66] Rząd tymczasowy, utworzony 14
kwietnia, w którym znajdowało się
dwu katolików i pięciu masonów,
uznał siebie za rząd „o pełnych
kompetencjach”, ogłaszając Statut
Prawny (Estatuto juridico), w którego
artykule 3. zapisana jest jako zasada
jego polityki wolność wyznania i
kultu (por. Gaceta de Madrid, nr 105,
15 IV 1931, s. 195).

Kler i katolicy zaakceptowali ze
spokojem fakty i nowy porządek
polityczny, chociaż z obawą przed
antyklerykalnym charakterem sił



republikańskich. 24 kwietnia
nuncjusz papieski, prałat Tedeschini,
wysłał list do wszystkich biskupów,
przekazując im kilka wskazówek, co
do postawy, jaką mają zająć:

„Jest pragnieniem Stolicy Świętej, by
Wasza Ekscelencja zaleciła
kapłanom, zakonnikom i wiernym
swojej diecezji, by szanowali
powstałą władzę i podporządkowali
się jej dla utrzymania porządku i
dobra powszechnego” (por. F. de
Meer, La cuestión religiosa en las
Cortes Constituyentes de la II
Republica Española, Pamplona 1975,
s. 30-31).

Stolica Święta miała nadzieję, że rząd
będzie respektować prawa Kościoła i
obowiązujący konkordat.

[67] Partiami o największej liczbie
deputowanych w Kortezach byli:
socjaliści (117), Radykałowie (93),
Radykalni Socjaliści (59) oraz
Republikańska Lewica Katalonii (43).



Pozostałe miejsca zajmowały
niewielkie frakcje 9 partii (por. 
República Española. Cortes
Constituyentes, Madryt 1932, s. 124).
W całości zasiadało wIzbie 406
deputowanych.

W czasie wyborów prawica nie
potrafiła lub nie mogła zorganizować
się, dlatego też jej reprezentacja w
Kortezach nie odpowiadała
hiszpańskiej rzeczywistości.

[68] W dniach 11, 12, 13 maja zostało
spalonych prawie 107 budynków
sakralnych, niemal wyłącznie
kościołów i klasztorów. Policja
obecna przy podpaleniach nic nie
zrobiła, by powstrzymać
zrewoltowany tłum, chociaż już
dzień wcześniej wiedziała o
zbliżających się zamieszkach. Siły
porządkowe towarzyszyły spaleniu
kościoła na ulicy Flor, nie
interweniując. Ta bezczynność władz
sprawiła, że podpalenia powtórzyły



się w wielu innych miastach
Hiszpanii, bez przeszkód ze strony sił
porządkowych.

Wszystko było przygotowane, by
wandale mogli działać bezkarnie. Już
w przeddzień we wszystkich
komisariatach policji w Madrycie
pojawił się okólnik, podpisany przez
najwyższego dowódcę policji, który
zabraniał używania przeciwko
inspiratorom wydarzeń innych
środków poza perswazją (por. F.
Narbona, La quema de conventos.,
Madryt 1954).

[69] Podpalenia klasztorów i
kościołów z maja 1931 nie były
wydarzeniem wyjątkowym,
powtarzały się niezliczoną ilość razy
w okresie II Republiki: w styczniu
1932 roku w Saragossie, Kordobie i
Kadyksie, w kwietniu 1932 roku w
Sewilli, w lipcu w Granadzie, w
październiku w Kadyksie, Marchenie
i Loji, w grudniu 1933 roku



podpalono w Saragossie 10 kościołów
i klasztorów oraz 6 kościołów w
Grenadzie itd. Wszystko to, zanim
doszło do wydarzeń rewolucyjnych
w Asturii w roku 1934 oraz podpaleń
w całej Hiszpanii, jakie miały miejsce
podczas kilku miesięcy rządów
Frontu Ludowego w 1936 roku, tuż
przed wojną domową (por. A.
Montero, Historia de la persecucion
religiosa en España, ob. cit., s. 26-27).

[70] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
28.

Projekt konstytucji został oficjalnie
przyjęty 18 sierpnia. Do zagadnień
religijnych odnosiły się artykuły: art.
3: „Nie istnieje religia państwowa”;
art. 24, który podporządkowywał
wszystkie wyznania religijne
ustawom ogólnym państwa i
deklarował, że „Państwo rozwiąże
wszystkie zakony i znacjonalizuje ich
dobra”; art. 25, mówiący o wolności
wyznania i ograniczeniach



sprawowania kultu; art. 41
dopuszczający rozwody oraz art. 46 i
47 na temat nauczania.

Dało to powód do wydania dwu
istotnych dokumentów na temat
stosunków Kościół-państwo: Listu
pasterskiego kardynała Segury (15
VIII 1931) oraz Posłania prowincji
kościelnej w Tarragonie. W tych
dokumentach potępiona zostaje
doktryna rozdziału państwa i
Kościoła oraz laicyzm, zgodnie z
doktryną papieża Leona XIII. „List
pasterski kardynała Segury i
posłanie biskupów tarragońskich
stały się - w sferze zasad - deklaracją
zupełnej nieprzystawalności Kościoła
do Konstytucji, którą proponowano
dla Republiki” (F. de Meer, ob. cit., s.
84-85).

[71] Na temat debaty parlamentarnej
wokół artykułu 26 Konstytucji (art.
24 jej projektu) przyjętego 14



października, por. F. de Meer, ob.
cit., s. 129 i nn.

Jak tylko znana stała się ostateczna
redakcja oraz fakt przyjęcia art. 26
Konstytucji, papież Pius XI wysłał
telegram, datowany na 16
października, do hierarchii i
„wiernych synów Kościoła w
Hiszpanii”, protestując przeciwko
obrazie skierowanej przeciw
„najświętszym prawom Kościoła,
które są prawami Boga i dusz” i
zapraszając wszystkich, by
„jednoczyli się z jego intencjami
podczas celebracji Najświętszej
Ofiary w niedzielę Chrystusa Króla,
aby skończyło się wielkie cierpienie,
które spadło na Kościół i naród
hiszpański” (por. „Boletin Oficial del
obispado de Madrid Alcalá”, nr 1546,
1931, s. 405-406).

[72] Zbiorowy list pasterski
episkopatu hiszpańskiego nosił datę
20 grudnia 1931 r., ale nie został



ogłoszony w diecezjach przed 1
stycznia 1932 r.

[73] Por. „Gaceta de Madrid”, 3 VI
1933. Ustawa została przyjęta przez
Kortezy 17 maja, ale musiała zostać
zatwierdzona i podpisana przez
Prezydenta Republiki, Alcalę Zamorę,
który był niezdecydowany aż do 2
czerwca, kiedy podpisał tekst ustawy.

[74] Dokument Episkopatu
rozpoczynał się od przypomnienia,
jak hierarchowie hiszpańscy w
swojej zbiorowej deklaracji z grudnia
1931 r. „wyrazili swoje najgłębsze
odczucia wobec ekscesów Państwa,
które gwałcą sumienie
chrześcijańskie oraz prawa
wyznaniowe”, ponadto nie można
było oskarżyć władz kościelnych o to,
że podburzały swoich wiernych,
których spokojne zachowanie się
nigdy nie naruszało porządku
publicznego. Następnie zostaje
poddane analizie „okrutne



traktowanie, z jakim spotyka się
Kościół w Hiszpanii. Nie traktuje się
go jako osoby moralnej i prawnej,
uznawanej i cieszącej się szacunkiem
w ramach ustanowionego porządku
prawnego, lecz jako zagrożenie,
którego ograniczenie i ostateczne
usunięcie zamierza się
przeprowadzić za pomocą norm
prawnych i zaleceń
porządkowych” (por. Declaracióon
del Episcopado con motivo de la ley de
Confesiones y Congregaciones
religiosas, w: „Boletin Oficial del
Obispado de Madrid Alcalá”, nr 1585,
rok 1933).

[75] AAS, 25 (1933), s. 275-276. Nowo
wybrany arcybiskup Toledo Gomá
wydał list pasterski Horas graves (12
VII 1933) w którym energicznie
wskazywał, że „macki władzy
państwowej wyciągają się na
wszystkie strony i mogą już
penetrować wszystko, będąc
najprędzej posłuszne jedynemu



myśleniu, które popycha je do
zniszczenia Kościoła” (por. A.
Montero, ob. cit., s. 32).

[76] Podstawy prawne zostały
uczynione i zgodnie z duchem
laickim i brakiem poszanowania dla
deklaracji na temat wolności
ludzkich zostały włączone do
przepisów samej Konstytucji, a ich
wykonanie było obliczone na
wzniecenie bratobójczej nienawiści.
Faktycznie wybuchła ona podczas
wojny domowej lat 1936-39.

Jak stwierdzi pierwszy premier
rządu republikańskiego i prezydent
Republiki Niceto Alcala Zamora,
Konstytucja zapraszała do wojny
domowej: „Stworzono konstytucję,
która zapraszała do wojny domowej
w sferze dogmatycznej, w której
namiętności górowały nad
sprawiedliwym umiarkowaniem, a
także w sferze organicznej, w której
improwizacja, niestabilna



równowaga zastępują doświadczenie
i mocną konstrukcję władz” (N.
Alcala Zamora, Los defectos de la
Constitución de 1931, Madrid 1936, s.
51).

Postawa hierarchii oraz
katolikówhiszpańskich od początku
polegała na respektowaniu władz
konstytucyjnych. W tym względzie
zostały wydane zalecenia przez
biskupów każdej diecezji. W diecezji
Madrid-Alcalá zostały one
opublikowane w okólniku nr 93, 
Sobre el respeto y obediencia a los
Poderes constituidos, który
dostosowywał się do norm
zaleconych przez Jego Świątobliwość
za pośrednictwem nuncjusza
apostolskiego (por. „Boletín Oficial
del Obispado de Madrid-Alcalá”, nr
1534, 1 V 1931, ss. 173-175).

[77] Apuntes, nr 191. Notatka nosi
datę 20 kwietnia 1931 r.



Na temat działań i wpływu
masonerii na politykę laicyzującą w
II Republice hiszpańskiej, por.
Joaquin Arrrarás, op. cit., s. 107-111.

[78] C 18, 5 V 1931.

[79] Z datą 26 kwietnia 1931 r. biskup
Madrytu, pod wrażeniem zajść z 14
kwietnia i ich antykościelnego
charakteru, zadekretował, że, aby
uniknąć przypadków
świętokradztwa, w niektórych
przypadkach ksiądz może używać
stroju świeckiego (por. okólnik Ad
clerum sive saecularem sive reglarem
circa usum vestis talaris, w: „Boletín
Oficial del obispado de Madrid
Alcalá”, nr 1534, 1 V 1931, s. 176-177).

Santiago Escriva de Balaguer, który
miał wówczas 12 lat, wspomina:
„Towarzyszyłem Josemaríi przy
przenoszeniu Najświętszego
Sakramentu z kaplicy Patronatu, na
ulicy Nicasio Galleo, do domu Pepe
Romeo, który znajdował się na samej



ulicy Santa Engracia, na rogu
Maudes, niemal przy Cuatro
Caminos. Możliwe, że towarzyszył
nam także Cortés Cavanillas, choć nie
pamiętam tego dobrze. Z pewnością
szliśmy na piechotę, ponieważ
pamiętam otoczenie, ludzi
przechodzących tuż obok itd.
Josemaría był ubrany jak świecki, w
garniturze Pepe Romeo i w szerokim
berecie baskijskim, który przykrywał
mu wielką tonsurę, jaką wówczas
nosił. Po ulicy mogliśmy się
poruszać, choć otoczenie było
zrewoltowane, gdyż agitacja skupiała
się w pobliżu klasztorów” (Santiago
Escrivá de Balaguer y Albás, AGP,
RHF, T-07921, s. 12). Por. także
Alvaro del Portillo, PR, s. 1353 oraz
Mario Lantini, Sum. 3562.

[80] Apuntes, nr 202.

[81] Ibidem, nr. 724 i 573.

[82] W nocy 11, 12 i 16 maja (ostatni
raz z powodu fałszywego alarmu)



umieszczał Najświętszy Sakrament w
domu rodziny Romeo. Por. Apuntes,
nr 202.

[83] Ibidem, nr 424.

[84] Ibidem, nr 202. Por. Santiago
Escrivá de Balaguer y Albás, Sum.
7325; Joaquín Alonso, PR, s. 1738.

[85] W trakcie tej kampanii, która jest
prowadzona przeciwko zakonnikom,
księżom i Kościołowi, potwierdziła się
moja opinia, którą już wyraziłem w
tych Katarzynkach, że istnieje tajna
organizacja, która porusza lud, to
wieczne dziecko, za pomocą prasy,
ulotek, paszkwili, kalumni,
propagandy ustnej. Później prowadzą
go, dokąd sami zechcą: do samego
piekła (Apuntes, nr 331).

[86] Ibidem, nr 114.

[87] Ibidem.

[88] Ibidem, nr 210.



[89] Ibidem, nr 211.

[90] Ibidem, nr 212. Tekst jednej ze
strofek brzmiał: „Gdyby księża i
mnisi wiedzieli, jakie baty chcemy im
sprawić, wspięliby się na chór i
śpiewali: <<Wolność! Wolność!
Wolność!>>.” Prawdopodobnie
chodzi o ten właśnie fragment.

[91] Margarita Alvaro Coghem, AGP,
RHF, T-04676, s. 1.

[92] C 18, 5 V 1931.

[93] Wnioski były następujące:

a) Powinienem czytać jeden dziennik -
„El Siglo”, gdyż jestem jego
prenumeratorem.

b) Jeśli, nie kupując ich - powinienem
zawsze żyć duchem ubóstwa - trafią
do mych rąk inne czasopisma
katolickie i będzie w nich coś
interesującego, przeczytam je.



c) W żadnej gazecie nie będę czytał
artykułów czysto literackich czy
rozrywkowych;

d) Nie będę czytał czasopism
ilustrowanych ani ich nie będę
przeglądał [...] Z wyjątkiem czasopism
naukowych i - oczywiście - tych, które
poświęcone są misjom katolickim.

e) będę czytał „El Siglo” w dzień po
jego opublikowaniu (Apuntes, nr
1726).

„El Siglo Futuro” był periodykiem
tradycjonalistycznym, w którym
pracował don Antonio Sanz Cerrada,
ksiądz, przyjaciel don Josemaríi,
który pisał pod pseudonimem „Fray
Junípero”. Była to gazeta o orientacji
katolickiej a ksiądz Josemaría czytał
ją z powodu przyjaźni z jej
redaktorem, chociaż nie zgadzał się z
niektórymi poglądami
prezentowanymi w tym periodyku
(por. ibidem, nr 1691).



[94] Ibidem, nr 327. Notatka jest
datowana na 15 X 1931.

[95] Ibidem, nr 222.

[96] Ibidem, nr 291. W miesiąc
później wyzwiska w ogóle nie
zakłócały już nawet jego spokoju
zewnętrznego. Poniższe zdania
napisał 26 X 1931:

Zauważyłem u siebie bardzo ciekawy
proces. Coś na ten temat już
wspomniałem. Dawniej wyzwiska
mnie urażały. Później napełniały mnie
radością. Teraz uśmieszki, kpiny i
wyzwiska pozostawiają mnie tak
spokojnym, jakby były skierowane do
narożnika z wapna i kamienia
(ibidem, nr 348).

[97] Ibidem, nr 590.

[98] Ibidem, nr 64.

[99] Ibidem, nr 23.

[100] Ibidem, nr 28.



[101] Ibidem, nr 92.

[102] Ibidem, nr 111. Ta trójca
powtarza się w praktykach i celach
jego życia wewnętrznego na różne
sposoby. Na przykład czyniąc z tych
trzech uwag trzy punkty swego
codziennego rachunku sumienia
(por. ibidem, nr 75) lub uznając je za
trzy aspekty apostolstwa -
apostolstwo modlitwy, pokuty i
działania (por. ibidem, nr 129). Lub
gdy pisał o nich w takiej notatce: 
Modlić się, modlić się i modlić się,
pokutować, pokutować i pokutować.
A potem ... do pracy dla Jego całej
chwały! (ibidem, nr 154).

* Modlitwy do odmawiania przez
członków Dzieła Bożego - przyp.
tłum..

[103] Ibidem, nr 128.

Nacisk, jaki założyciel Opus Dei
przykładał do nieustannej modlitwy i
umartwienia, przenosił się na tych,



którzy go poszli za nim. „Przekonuję
się coraz bardziej - pisał Isidoro
Zorzano - że tylko z Jego pomocą
możemy osiągnąć nasz cel i że jest
konieczne, byśmy z pomocą
modlitwy, umartwienia i działania
osiągnęli tę szczególną łaskę” (List
Isidoro Zorzano do don Josemaríi, La
Ronda, 27 X 1931; oryginał w AGP,
IZL, D-1213, nr 18).

Te przemyślenia, jak można się
przekonać z treści listów don
Josemaríi do Isidoro Zorzano, są
powtórzeniem otrzymanych nauk: 
Musimy mieć solidny fundament,
przede wszystkim w modlitwie i
pokucie (umartwieniu) (C 12, 23 XI
1930); mam nadzieję, że sprawy się
szybko uporządkują [...] aby do tego
doszło, działaniu powinno
towarzyszyć ukryte apostolstwo
modlitwy i umartwienia (C 21, 3 IX
1931).



[104] Apuntes, nr 106. Poruszająca
jest jego wiara w wartość cierpienia
niewinnych, jak to wyraża w jednej
ze swoich Katarzynek: Dzień
Świętego Jana Ewangelisty, 1930: Dziś
od rana ofiarowałem swoje wysiłki
sympatycznemu Apostołowi,
ukochanemu przez Chrystusa... Pan
chciał uzupełnić moje największe
ubóstwo cnót, dostarczając mi
szesnastolatka chorego na gruźlicę:
kiedy wychodziłem z jego domu
(numer 11 przy ulicy Canarias),
ofiarowałem tę cierpiącą duszę
dziecka Apostołowi. I Święty Jan
natychmiast mi się odpłacił. (27 XII
1930) (ibidem, nr 140).

[105] Ibidem, nr 522. Założyciel
przypisywał także upadek
poprzedniego dziennika modlitwie
niewinnej „Głupiej Enriquety” (por.
ibidem, nr 431 i Álvaro del Portillo, 
Sum., 1189).



Nawet w Zapiskach wewnętrznych
założyciel unikał używania pierwszej
osoby. Opowiadając o tym
wydarzeniu stara się przedstawić je
możliwie bezosobowo, jako pomysł
don Norberto, drugiego kapelana
Patronatu (który z pewnością
wiedział o tym wydarzeniu), jednak
składnia daje poznać, kto tak
naprawdę zainspirował Enriquetę.

Kierownikiem duchowym tej biednej
kobiety w latach 1927 - 1931 był
pewien ksiądz - pisze w innym
miejscu. - Była ona niedorozwinięta
umysłowo, prostaczką bez
wykształcenia, ale obdarzona
nadzwyczajną subtelnością duszy.
Nazywali ją „głupią Enriquetą”. W
tym czasie miał w Hiszpanii mocną
pozycję pewien dziennik, gwałtownie
antykatolicki, prowadzony przez
grupę intelektualistów, który
powodował wiele szkody w duszach i
w Kościele. Pewnego dnia ten ksiądz -
mocny swoją wiarą i pozbawiony



innej broni - poprosił tę biedaczkę: od
tej chwili, dopóki ci nie powiem,
módl się w jednej mojej intencji. 
Intencją to było, by ten dziennik
przestał się ukazywać, i w krótkim
czasie dokonało się to, o czym
wspomina Pismo: quae stulta sunt
mundi elegit Deus ut confundat
sapientes (1 Kor 1, 27); że Bóg wybrał
głupców według świata, aby
upokorzyć mędrców. Ten dziennik
zbankrutował za sprawą modlitwy tej
biednej głupiej kobiety, która wciąż
modliła się w tej samej intencji. W ten
sam sposób upadł i drugi i trzeci
dziennik, które zastąpiły pierwszy i
także krzywdziły dusze (List z 7 X
1950, nr 12).

Inspiratorem „El Sol”, „Crisol” i „Luz”
był José Ortega y Gasset (por.
Apuntes, nr 522; na temat historii i
kryzysu tych gazet por. Gonzalo
Redondo, Las empresas políticas de
José Ortega y Gasset. „El Sol”, „Crisol”
y „Luz”<1917-1934>, Madryt 1970).



[106] Por. Apuntes, nr 302.

[107] Ibidem, nr 390.

[108] Ibidem, nr 430.

[109] Ibidem, nr 205.

[110] Ibidem, nr 244. [Por. Kuźnia , nr
39- przyp. tłum..]

[111] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
257 i 258.

[112] Apuntes, nr 207.

[113] Ibidem, nr. 208 i 209. Dzień
świętego Efrena wypadał 18 czerwca;
jednak don Josemaría nie opuścił
swojej pracy aż do 28 października
1931 roku (por. Apuntes, nr 209,
przypis 236). Nie pozostawił
Patronatu, dopóki siostry nie
znalazły zastępcy. Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 257. Potwierdza datę
opuszczenia patronatu fakt, że w
rejestrze licencji kapłańskich pod
datą 23 czerwca 1931 roku figuruje



jako przypisany do kościoła świętej
Barbary, a nie do Patronatu.

[114] List o. Luisa Tallady do don
Josemaríi, 30 VI 1931 (oryginał w
AGP, RHF, D-15399).

Damy Apostolskie miały w dzielnicy
Chamartín nowicjat od 1929 roku;
jego kapelan był przełożonym
zakonu Świętej Rodziny w Madrycie
(por. E Iturbide, El Amor dijo si,
Pamplona 1962, s. 177). W tych
latach nauczycielką w nowicjacie
była Asunción Muñoz (por. ibidem, s.
175-176), która stwierdza, że często
odwiedzał je także kapelan
Patronatu (Asunción Muñoz, AGP,
RHF, T-04393, s. 4).

Jak wynika z korespondencji z o.
Luisem Talladą, don Josemaría znał
także innych ojców ze zgromadzenia
Świętej Rodziny w Madrycie.

[115] Apuntes, nr 689.



[116] Por. ibidem, nr 356 (Miravalles:
markizowie de Miravalles, hrabiowie
de Aguilar de Inestrillas). Jak napisał
prałat Álvaro del Portillo,
komentując to zdarzenie: „Chodziło o
drobiazg bez znaczenia, jak mnie
zapewnił nasz Ojciec, jednak Pan
pozwolił, by bolało naprawdę
mocno”. (ibidem, przypis 338).
Następnie poszedł pożegnać się z
zakonnicami, nie tylko zapominając
o tym co mu sprawiało ból, lecz
prosząc je o przebaczenie: Sprawy z
Patronatem [...] uregulowałem, tak
jak mi radził o. S. - bardzo serdecznie.
Wróciłem prosić o przebaczenie za
wszystko, co mogłem im popsuć moim
charakterem, etc. (ibidem, nr 363; o.
S. to ojciec Valentín Sánchez Ruiz,
jego spowiednik). Dla potwierdzenia
szacunku i wdzięczności, jakie żywił
dla Dam Apostolskich i ich działań
por. Á. del Portillo, Sum., 447; Javier
Echevarría, Sum., 2077).



[117] Por. Petycja przedstawiana
przez don Josemaríę ministerstwu
pracy 26 I 1934, w Archivo del
Patrimonio Nacional, sekcja
Patronatos Reales, Patronato de
Santa Isabel, akta osobowe don
Josemaríi Escrivy, teczka 182/21.

[118] Pierwszą wiadomość na temat
wakatu na stanowisku kapelana
Świętej Izabeli ksiądz Josemaría
otrzymał w lipcu, za pośrednictwem
jednej z Pomocnic Dam Apostolskich,
Cataliny García del Rey (por. 
Apuntes, nr 354).

Siostra Cecilia Gómez Jiménez,
przytaczając opowieścizasłyszane w
klasztorze, mówi: „Z tego, co
słyszałam od sióstr, przyjście tu, by
odprawiać Mszę Świętą, było
narażaniem życia, w związku z tym
nikt nie chciał przychodzić i dlatego
pozostały bez kapelana” (Cecilia
Gómez Jiménez, Sum. 6515).



[119] Por. José Luis Sáenz Ruiz-Olalde
OAR, Las augustinas recoletas de
Santa Isabel la Real de Madrid, Real
Monasterio de Santa Isabel, Madrid
1990 oraz Leticia Sánchez
Hernández, El convento de Santa
Isabel: Madrid 1589-1989, w: „Real
Fundación del Convento de Santa
Isabel de Madrid”, Patrimonio
Nacional, 1990.

[120] Por. Dekret z 20 IV 1931 o
Dobrach Własności Korony, Gaceta
de Madrid (21-22 IV 1931) oraz dekret
z 22 IV 1931, na mocy którego tworzy
się Juntę w Ministerstwie Spraw
Wewnętrznych dla zarządzania
Patronatami dawnej Rodziny
Królewskiej, „Gaceta de Madrid” (24
IV 1931).

Por. dekret z 20 XI 1931 o prowizji z
wakatów w Patronatach Korony,
„Gaceta de Madrid”, (24 IV 1931).
Istniejące wakaty lub te, które
powstaną „zostaną zaopatrzone



przez Prezydenta Republiki lub
Premiera na wniosek Ministra Spraw
Wewnętrznych”.

[121] Don Gabriel Palmer był
Wikariuszem Generalnym
jurysdykcji pałacowej, pod który
podlegały Patronaty Królewskie; jego
biura znajdowały się w Patronato de
Buen Suceso (por. Archivo del
Patrimonio Nacional, ibidem, teczka
2756/22).

Por. Pismo Consejo de
Administración del Patrimonio de la
República, skierowane do mons.
Ramona Péreza Rodrígueza,
Patriarchy Indii, z datą 2 II 1933, w
sprawie przejęcia archiwum i biura
dawnej Pro-Capellanía Mayor de
Palacio (która spełniała wówczas
funkcję jurysdykcji pałacowej), które
znajdowały się przy ulicy Quintana 2
(Archivo del Patrimonio Nacional,
sekcja Patronatos Reales, teczka
2756/22).



[122] Na temat obowiązków
kapelana por.: Joaquín Alonso, PR, s.
1738; Cecilia Gómez Jiménez, Sum.,
6510; Juan Jiménez Vargas, Sum.,
6703; Santiago Escrivá de Balaguer y
Álbas, Sum., 7328.

Don Buenaventura Gutiérrez
Sanjuán, wyświęcony w 1904 roku w
Toledo, uzyskał tytuł honorowego
kapelana Jego Królewskiej Mości 29 I
1909 i został mianowany rektorem
Królewskiego Patronatu Świętej
Izabeli 1 XII 1919. Sprawował tę
funkcję, aż do chwili „gdy ustępuje 16
czerwca 1931 roku na polecenie
ministra, które odwoływało cały
personel podległy Kaplicy
Królewskiej” (Archivo de Patrimonio
Nacional, sekcja Patronatos Reales,
Patronato de Santa Isabel, akta
osobowe don Buenaventury G. y S.,
teczka 182/20; por. E. Subirana, op.
cit., 1931, s. 430).



[123] Don José Cicuéndez Aparicio,
dyrektor Akademii Cicuéndez, został
w 1910 roku nominowany na
kapelana Świętej Izabeli. Zmarł w
Villa de don Fadrique w listopadzie
1932 (por. akta personalne don José
Cicuéndez, w Archivo del Patrimonio
Nacional, sekcja Patronatos Reales,
Patronato Santa Isabel, teczka 182/17;
por. także E. Subirana, op. cit., 1931,
s. 430).

[124] Por. pismo skierowane do don
Juana Causapié, Mayordomo de la
Fundación, Hospital e Iglesia del
Buen Succeso, przez Ministerstwo
Spraw Wewnętrznych,
potwierdzające jego nominację na
stanowisko tymczasowego Rektora
Administratora, podpisane przez dr
Cifuentes, Madryt, 9 VII 1931 ( w:
akta osobowe don Juana Causapiée,
Archivo del Patrimonio Nacional,
sekcja Patronatos Reales, teczka
178/73); por. także E. Subirana, op.
cit., 1931, s. 430.



[125] Apuntes, nr 225.

[126] Ibidem, nr 294.

[127] Ibidem, nr 387.

[128] Ibidem, nr 403.

[129] Ibidem, nr 497.

* A Ja, gdy zostanę nad ziemię
wywyższony, przyciągnę wszystkich
do siebie (łac.) - przyp. tłum..

[130] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
89.

[131] Apuntes, nr 217 oraz 218. W
diecezji Madrid-Alcalá święto
Przemienienia Pańskiego
obchodzone było 7 sierpnia,
ponieważ zostało przeniesione z 6
sierpnia – dnia świętych Justusa i
Pastora, głównych patronów diecezji.

Stolicę Hiszpanii nazywano zawsze 
Villa de Madrid – (dosł. miasteczko
Madryt – przyp. tłum.), a w okresie



monarchii – Villa y Corte – (dosł.
miasteczko i dwór- przyp. tłum.),
ponieważ był on siedzibą dworu
królewskiego. Kiedy ksiądz
Josemaría pisał te słowa, kilka
miesięcywcześniej ustanowiono
republikę, dlatego używa określenia
“dawna siedziba dworu” (ex-Corte).

Ofiarowanie Miłości Miłosiernej jest
modlitwą bardzo popularną w tym
okresie: “Ojcze Święty, przez
wstawiennictwo Niepokalanego
Serca Maryi, ofiaruję Ci Jezusa,
Twego umiłowanego Syna oraz
ofiaruję siebie samego, w Nim, przez
Niego i wraz z Nim, we wszystkich
Jego intencjach i w imieniu całego
stworzenia” (por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 337 oraz 1118).

Na temat nabożeństwa do Miłości
Miłosiernej będzie mowa dalej w tym
rozdziale.

[132] Na temat tej łaski świadczą, na
podstawie osobistego przekazu



założyciela Opus Dei: Álvaro del
Portillo, Sum. 1711; Javier
Echevarría, PR, s. 1698; Mario
Lantini, Sum. 3741; Julián Herranz,
PR, s. 982. Na temat idei pracy, jako
środka uświęcenia i apostolstwa,
stale obecnej w nauczaniu i pismach
założyciela Opus Dei, por. np. List z
11 III 1940, nn. 11-13 oraz To
Chrystus przechodzi, nr 14, 39, 105,
156, 183 (wyd. polskie, Katowice
1992).

[133] Ef 1, 10.

* Pragniemy Królestwa Chrystusa
(łac.) - przyp. tłum..

** Cała chwała Bogu (łac.) - przyp.
tłum..

* Pan Bóg wziął zatem człowieka i
umieścił go w ogrodzie Eden, aby
uprawiał go i doglądał - przyp. tłum..

[134] List z 11 III 1940, nr 13.



[135] Apuntes, nr 92.

* Byłem z tobą wszędzie,
dokądkolwiek się udałeś - przyp.
tłum..

[136] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
5.

** Byłem z tobą wszędzie,
dokądkolwiek się udałeś,
utwierdzając na wieki twoje
królestwo [Jest to swobodna
parafraza 2 Sam 7,9 oraz 12] – przyp.
tłum..

[137] Apuntes, nr 273. We
wcześniejszym zapisie, sprzed 7
września 1931 roku, napisał o Opus
Dei:Wypełni cały świat i rozciągać się
będzie na całym globie [...] tak, by
cała ziemia stanowiła jednątrzodę i
miała jednego Pasterza (ibidem, nr 92
i 134).

* Niech chwała Pana trwa na wieki.



[138] List z 9 I 1932, nr 93.

[139] Apuntes, nr 629.

[140] Ibidem, nr 284. W instrukcji z
19 III 1934, nr 28 i 29, przywołana
zostaje ta myśl, która wiąże się z
notatką z 10 września 1931 (Apuntes,
nr 277), w której don Josemaría
odnosi się bezpośrednio do Dzieła i
do każdego z jego członków. Powiada
on tak:

Nasz Pan nie chce doraźnego trwania
Jego Dzieła: prosi nas o uzyskanie
osobowości trwałej, ponieważ chce, by
w Dziele istniała grupa przybita do
Krzyża. To Święty Krzyż pozwoli nam
przetrwać, zawsze w tym samym
ewangelicznym duchu, który
przyniesie apostolstwo czynu, jak
smakowity owoc modlitwy i
umartwienia.

W ten sposób całe Dzieło, i każdy z
jego członków z osobna, miało znowu
żyć tą Bożą tajemnicą, o której mówi



Święty Paweł w liście do Filipian (Flp
2, 5-11), która stanowi najpełniejszą
drogę nieśmiertelności i chwały:
poprzez upokorzenie na Krzyż, a z
Krzyża, wraz z Chrystusem, do
nieśmiertelnej chwały Ojca.

[141] Apuntes, nr 296 [por. Kuźnia,nr
1033, tłum. J. Jarco - przyp. tłum.].

[142] Ibidem, nr 317 i 326.

[143] Ibidem, nr 334,

Cofając się po kilku latach do
wspomnień z tego dnia, napisze: 
Najintensywniejszą modlitwę
przeżyłem [...] w tramwaju, a potem,
błądząc ulicami Madrytu, rozważając
tę radosną rzeczywistość: Bóg jest
moim Ojcem. Wiem, że nie mogąc się
powstrzymać, powtarzałem: Abba,
Pater! Przypuszczam, że brali mnie za
wariata (Instrukcja z V 1935/IX 1950,
nr 22, przypis 28). Pan potwierdzał
mu w jak najbardziej praktyczny
sposób, że ulica nie przeszkadza w



dialogu kontemplacyjnym; zgiełk tego
świata jest dla nas miejscem modlitwy
(List z 9 I 1959, nr 60).

Odnosząc się do synostwa Bożego,
tego fundamentu duchowości Opus
Dei, napisał: Ten typowy dla naszego
ducha rys narodził się wraz z Dziełem
i w 1931 przybrał ostateczną formę: w
chwilach po ludzku bardzo trudnych,
w których miałem jednak pewność, że
nastąpi to, co niemożliwe, to, czego
dziś doświadczacie jako spełnioną
rzeczywistość (List 9 I 1959, nr 60).

[144] Ibidem, nr 60 oraz List z 8 XII
1949, nr 41; por. także Álvaro del
Portillo, Sum. 1077 i 1297.

* Mt 5, 48.

[145] List z 24 III 1930, nr 2.

[146] Medytacja z 24 XII 1969.

[147] Medytacja z 2 X 1971.

[148] List z 8 XII 1949, nr 41.



[149] Apuntes, nr 357. Sama myśl, że
można bać się Boga, sprawiała mu
ból, jak sam przyznawał. Por. Álvaro
del Portillo, Sum. 1030 i Javier
Echevarría, Sum. 2517.

[150] Por. Apuntes, nr 358. Uspokoił
go dopiero jeden z tych
intensywnych przypływów miłości,
które napełniły go wewnętrzna
radością (por. ibidem, nr 358-359).

* Bojaźń Boża początkiem mądrości
(łac.) – przyp. tłum..

[151] Ibidem, nr 364. Por. także
Álvaro del Portillo, Sum. 1030; Mario
Lantini, Sum. 3666; Ignacio Celaya, 
Sum. 5935; etc.

* Woda toruje sobie drogę wśród gór
(łac.) [tłum. dosł. P.S.. Polskie
tłumaczenia tego wersetu nie oddają
właściwie intencji założyciela Opus
Dei - przyp. tłum.].

[152] Apuntes, nr 476.



[153] Słowa homilii z 2 X 1968,
przywołane w AGP, P02 1968.

[154] List don José Pou de Foxá do
don Josemaríi, 20 XI 1931 (oryginał w
AGP, RHF, D-15309).

[155]List od don Ambrosio Sanza do
don Josemaríi, 17 XII 1931 (oryginał
w AGP, RHF, D-15241).

Don Ambrosio Sanz Lavilla zyskał
święcenia w Santander w 1911 r. Był
doktorem teologii i prawa
kanonicznego. Był kanonikiem w
Barbastro od 1927 i profesorem
seminarium w tym mieście do 1956,
kiedy zmarł (por. E. Subriana, op.
cit., 1928, s. 103).

W Katarzynce numer 423 czytamy: 
Wczoraj napisałem do kanonika z
Barbastro, don Ambrosio Sanza, z
prośbą o modlitwę; datowany jest ten
zapis na wigilię święta Apostoła
Andrzeja (Apuntes nr 421), tzn. na 29
listopada. Don Ambrosio twierdzi, że



otrzymał list z 26 listopada. Poza
zapomnieniem, możliwe jest także,
że don Josemaría zaczął pisać list 26,
zaś dokończył go i wysłał pocztą 28.

[156] Apuntes, nr 274 (9 IX 1931).

[157] Ibidem, nr 301 (30 IX 1931).

[158] Ibidem, nr 50.

[159] Ibidem, przypis wstępny.

[160] Apuntes, nr 307; por. Medytacja
z 14 II 1964.

[161] Apuntes, nr 335.

* Z radością i pokojem (łac.) - przyp.
tłum..

[162] Ibidem, nr 350.

[163] Ibidem, nr 351.

[164] Ibidem, nr 355.

[165] Ibidem, nr 356 (28 X 1931).



[166] Ibidem, nr 363.

[167] Ibidem, nr 387 (12 XI 1931).

[168] Ibidem, nr 388.

[169] Por. ibidem, nr 415.

[170] Ibidem, nr 416.

[171] Ibidem, nr 429.

[172] Ibidem, nr 426.

[173] Ibidem, nr 467.

[174] Ibidem, nr 493.

[175] Ibidem, nr 493.

[176] W tym Madrycie – mawiała,
patrząc z chrześcijańskiego punktu
widzenia donia Dolores- 
przechodzimy czyściec. Por. ibidem,
nr 500 (23 XII 1950).

[177] Ibidem, nr 523.

[178] Por. ibidem, nr 564 (14 I 1932).



[179] Por. ibidem, nr 597 (15 II 1932).

[180] Ibidem, nr 596.

[181] Na temat prałata, por.
Sebastián Cirac Estopañán, Vida de
Don Cruz Laplana, Obispo de Cuenca.,
Barcelona 1943.

[182] AGP, P01, 1979, s. 251.

[183] Apuntes, nr 598 (15 II 1932).

[184] Ibidem, nr 599.

[185] Ibidem, nr 587.

[186] List z 8 XII 1949, nr 41.

[187] Apuntes, nr 307.

[188] Ibidem, nr 328. Artykuł 26.
Konstytucji (art. 24. projektu)
przyjęty rankiem 14 października
1931 roku mówił: „Zostają
rozwiązane te zakony, które w swych
statutach wymagają, poza trzema
ślubami kanonicznymi, jeszcze



specjalnego ślubu posłuszeństwa
władzy innej niż prawomocna
władza państwowa”.

Nie było wątpliwości, w kogo został
wymierzony ten cios. Dekretem
opublikowanym 24 stycznia 1932
roku zostały rozwiązane ośrodki
oświatowe, nowicjaty i rezydencje
Towarzystwa Jezusowego. Por.
Gonzalo Redondo, Historia de la
Iglesia en España (1931-1939)., Rialp,
Madrid 1993, t. 1, s. 164 i nast..

[189] Apuntes, nr 328. „Ten
wizerunek Dzieciątka Jezus -
komentuje prałat Á. del Portillo - stał
się okazją dla naszego Ojca, by
modlić się dużo i czynić wiele aktów
miłości do Najświętszego
Człowieczeństwa Jezusa. Prosił o to
zakonnice, zwłaszcza w okresie
Bożego Narodzenia, niańczył go,
kołysał i tulił”.

[190] Ibidem, nr 347. Dalej mówi w
tej Katarzynce: Pozwalasz mi czuć, że



Dzieło Boże nie będzie miało jakiś
szczególnych nabożeństw ani
wizerunków, wyłącznie dla siebie,
jakie zwykle mają różne rodziny
zakonne (Miłość Miłosierna i jej
doktryna mają charakter
powszechny).

Nabożeństwo do Miłości Miłosiernej,
do której założyciel Opus Dei
odwołuje się w tej Katarzynce, było
jednym z jego prywatnych
nabożeństw. Na podstawie
świadectw pisanych, własnych i
świadków, wiemy, że je praktykował
od pierwszych lat pobytu w Madrycie
(por. Apuntes, nr432 i 1380; Álvaro
del Portillo, Sum. 1268). Każdego
dnia czynił ofiarowanie Miłości
Miłosiernej, po odprawieniu Mszy
Świętej (por. Apuntes, n. 217; Álvaro
del Portillo, Sum. 337, 1118 i 1119;
Javier Echevarría, Sum. 2580; Joaquín
Alonso, Sum. 4751). Także
upowszechniał to nabożeństwo
wśród innych osób, rozdając im lub



wysyłając obrazki (por. Apuntes, nr
1029; José Ramón Herrero Fontana,
AGP, RHF, T-05834, s. 1).

Nabożeństwo do „Miłości
Miłosiernej” jest uzupełnieniem i
rozwinięciem nabożeństwa do Serca
Jezusowego. Zrodziło się we Francji
wokół osoby Świętej Teresy z Lisieux
i jej drogi duchowego dziecięctwa.
Było propagowane przez jedną z
salezjanek - Marię Thérésę
Desandais.

[191] Apuntes, nr 570.

[192] Ibidem, nr 435. następnego
dnia (1 XII 1931) dodawał: 
Dziecięctwo duchowe! Dziecięctwo
duchowe nie jest duchową głupotą,
ani słabością: jest drogą, rozumną i
pewną, na którą dzięki swojej trudnej
prostocie dusza powinna wchodzić i
wytrwać, wiedziona za rękę przez
samą dłoń Boga (ibidem, nr 438).

[193] Ibidem, nr 574.



[194] Ibidem, nr 435.

[195] Ibidem.

[196] Ibidem, nr 437.

[197] Por. ibidem, nr 454, przypis
382. Rękopis oryginału, z grudnia
1931 roku, wysłał swemu
spowiednikowi wraz z notatką, w
której czytamy: Dostarczam te
karteczki napisane w tym celu, by
popychać naszych przyjaciół na
drodze kontemplacji (por. AGP, RHF,
D-04668). A 1 stycznia 1932r. napisze:
Wczoraj byłem u ojca Sáncheza.
Zwrócił mi, z naniesionymi uwagami,
karteczki na temat Różańca Świętego
(Apuntes, nr 529).

Bardzo skromnie, z zamiarem
przeznaczenia na prezenty, wydano
ten tekst w 1934 roku w Madrycie, w
drukarni na ulicy Juana Bravo 3, po
uzyskaniu zezwolenia kościelnego.
Na karcie tytułowej znajduje się
napis: „Różaniec Święty” José María.



Pierwsze wydanie po wojnie
domowej (José María Escrivá, „Santo
Rosario”, Gráficas Turia de Valencia)
zostało wydrukowane
prawdopodobnie w początkach
października 1939, gdyż zezwolenie
kościelne nosi datę 2 X 1939. To
wydanie opatrzone już zostało
wstępem Jego Ekscelencji biskupa
Vitorii i ma format zeszytu.

Pierwsze wydanie przeznaczone do
sprzedaży (Josemaría Escrivá de
Balaguer, „Santo Rosario”, wyd.
Minerva, Madrid 1945), w
przeciwieństwie do poprzednich, ma
formę książki, w niewielkim
formacie i pięknie ilustrowanej.
Autor nieco rozszerzył tekst z 1934
roku w wypadku komentarzy do
kilku tajemnic.

Wydanie polskie: Różaniec Święty,
Tłum. A. Baranek, Katowice 1992
(wyd. 1. Katowice, 1984).



[198] Różaniec Święty, pierwsza
tajemnica radosna.

Jedna z zapisek z 15 sierpnia 1931
roku wydaje się wskazywać, że już
wcześniej od czasu do czasu
przeżywał ten sposób kontemplacji: 
Dzień wniebowzięcia Najświętszej
Maryi Panny, 1931; Wczoraj i dziś
narzucałem się, być może przesadnie,
Najświętszej Panience, prosząc ją o
opiekę nad Dz. B. [Dziełem Bożym]. 
Od dziś wieczorem odprawiać będę
nowennę do naszej Matki, świętując
jej Wniebowzięcie, w duszy i w ciele.
Naprawdę, co za radość, wydawało
mi się, że jestem obecny... z Trójcą
Przenajświętszą, z Aniołami przy
powitaniu ich Królowej, wraz ze
wszystkimi świętymi, którzy wzywali
Ją jako Matkę i Panią (Apuntes, nr
228).

[199] Ibidem, nr 226 (13 VIII 1931).
Późniejsze fragmenty związane z
„Najświętszą Panienką od



Pocałunków”: ibidem, nr 239, 325,
488, 701 i 702.

[200] Ibidem, nr 484.

Prałat Á. del Portillo opatrzył to
zdarzenie następującym
komentarzem: „Nie było w zwyczaju
naszego Ojca opowiadać o
zdarzeniach o charakterze
nadprzyrodzonym, które miały jakiś
związek z jego osobą. Jednak tę
anegdotę słyszałem od niego
niejeden raz. Trzeba zauważyć, że
nie była to pora na przywidzenia,
ponieważ mocno świeciło słońce i
było jeszcze wcześnie, trzecia po
południu. Ojciec powiedział, co
usłyszał od swego obrońcy: Osiołek,
osiołek. Tego imienia, którego używał
nasz Ojciec dla określenia samego
siebie, nie znał nikt poza Panem
Bogiem i jego spowiednikiem o.
Sánchezem. Ojciec przypisał ten atak
działaniu diabła, a obronę swojemu



Aniołowi Stróżowi” (ibidem, nr 484,
przypis 397).

[201] Ibidem, nr 485.

[202] Dzień świętych Młodzianków
odpowiada mniej więcej April-fool’s
day w krajach anglojęzycznych, zaś
żarty francuskim poissons d’avril i
włoskim il pesce d’aprile.[albo
polskiemu prima aprilisowi - przyp.
tłum.].

[203] Apuntes, nr 516, 517 i 518.

[204] Ibidem, nr 528. „Opowiadała
matka Carmen od Świętego Józefa,
już nieżyjąca, która była
zakrystianką w czasach, gdy don
Josemaría był kapelanem, że
znajdowało się w klasztorze, i do dziś
tam jest, maleńkie Dzieciątko Jezus,
które wynosi się do Kościoła jedynie
w okresie Bożego Narodzenia do
adoracji i że gdy podawały je księdzu
Josemaríi przez okienko obrotowe,
mogły słyszeć, jak odnosił się z



wielka czułością i uczuciem do tej
figurki i pozdrawiał ją, jakby była
żywym dzieckiem. Kilkakrotnie
Sługa Boży prosił je, by mu pozwoliły
zabrać Dzieciątko do siebie do domu,
aby mógł się przed nim modlić, i że
potem zwracał to Dzieciątko do
wspólnoty” (Cecilia Gómez Jiménez, 
Sum. 6511).

Zakonnice ze Świętej Izabeli ostatnio
wydały obrazek Dzieciątka Jezus, z
wydrukowanym na odwrocie
następującym tekstem:

DZIECIĄTKO JEZUS PRAŁATA
ESCRIVY.

„W Królewskim Klasztorze
Augustianek Bosych wMadrycie-
Atocha, pod wezwaniem Świętej
Izabeli, ufundowanym przez
błogosławionego Alonso de Orozco w
1589 roku, odnaleźć można ślady
bogatej historii sztuki i świętości.
Wśród jego skarbów, chociaż wiele z
nich zostało spalonych podczas



wojny domowej (1936-1939),
przechowuje się niewielki wizerunek
Dzieciątka Jezus, wyrzeźbiony w
drewnie, w wieku XVII, jak się
przypuszcza. Wystawiało się go
dawniej i do tej pory się wystawia do
uczczenia przez wiernych w okresie
Bożego Narodzenia.

W tym klasztorze kapelanem i
rektorem, od 1931 roku do 1946, był
ksiądz prałat Josemaría Escrivá de
Balaguer, założyciel Opus Dei. Do tej
pory wśród zakonnic
kontemplacyjnych utrzymuje się
bardzo żywa pamięć o tym młodym
kapłanie, rozkochanym w
Eucharystii i bardzo oddanym
modlitwie. I zachowują także
wspomnienie o szczególnej więzi,
jaka zachodziła pomiędzy ojcem
Escrivą i Boskim Dzieciątkiem.
Wydaje się, że otrzymał on za jego
pośrednictwem jakąś szczególną
łaskę. Ojciec często brał ten już
wtedy słynny wizerunek do



własnego mieszkania, za
zezwoleniem Przełożonej. Gdy go
oddawał, wydawał się poruszony i
radosny. W tym okresie doświadczył
wielu przeżyć mistycznych i napisał
książkę „Droga” (pod jej pierwszym
tytułem „Rozważania duchowe”), a
także niewielki traktacik „Różaniec
Święty”.

Aby kontemplować i adorować ten
niewielki wizerunek Dzieciątka Jezus
prałata Escrivy, do klasztoru
Augustianek Bosych przybywają
osoby z najbardziej odległych
krajów”.

[205] Apuntes, nr 560.

[206] Ibidem, nr 562. Ciągnie dalej:

Myślę, że czytałem ją już raz, ale nie
przywiązując do niej wagi, nie
pozostawiła ona, pozornie, żadnego
śladu w mojej duszy. Dopiero
Mercedes jako pierwsza sprawiła, że
zrozumiałem i zapragnąłem



praktykować syntezę jej chwalebnego
życia: ukryć się i zniknąć. Ale ten plan
życia, który u niej był konsekwencją,
wspaniałym owocem jej wewnętrznej
głębokiej pokory nie jest niczym
innym, koniec końców, niż istotą
duchowego dziecięctwa. Zabrała mnie
więc Tereska i zaprowadziła wraz z
Mercedes, przez Maryję, moją Matkę i
Panią, do Miłości Jezusa.

Jego punkt widzenia na tę drogę
duchową wyraża jedna z Katarzynek
z 2 I 1932: Kiedy mówię w tych
zapiskach, że Pan pragnie dla
członków Dzieła, by zrozumieli i
praktykowali życie
dziecięctwemduchowym, nie jest
moim zamiarem ujednolicenie dusz
„Bożych ludzi”. Wręcz przeciwnie [...],
widzę, że: 1. trzeba dać poznać
wszystkim i każdemu z osobna
spośród członków życie dziecięctwem
duchowym; 2. nigdy nie będzie się
naciskać, na żadnego spośród
członków, by podążał tą drogą ani



żadną inną określoną drogą życia
duchowego (ibidem, nr 535). Jak
napisze później, nie narzuca swoim
synom duchowym tej drogi, lecz ją
zaleca (por. List z 8 XII 1949, nr 41).

[207] Apuntes, nr 543. 4 I 1932 roku.

[208] Byłem jakby zakłopotany -
ciągnie tę Katarzynkę. - Ponieważ
pamiętałem tylko fragment rozdziału
21 świętego Mateusza i myślałem, że
Jezus wjechał na oślicy do Jeruzalem.
Otworzyłem zaraz świętą Ewangelię
(ileż egzegezy mi brak!) i
przeczytałem rozdział 11 św. Marka,
wersety 2-7: Et ait illis: ite in
castellum, quod contra vos est, et
statim introeuntes illuc, invenietis
pullumligatum, (...) Et duxerunt
pullum ad iesum: et imponunt illi
vestimenta sua, et sedit super eum
(por. także Łk 19, 30 i 35; J 12, 14-15).
R[egnare] Ch[ristum] V[olumus]. [I
rzekł im: idźcie do wsi, która jest
przed wami, a zaraz przy wejściu do



niej znajdziecie oślę uwiązane, na
którym jeszcze nikt z ludzi nie
siedział (...). Przyprowadzili więc
oślę do Jezusa i zarzucili na nie swoje
płaszcze, a On wsiadł na nie (łac.) -
przyp. tłum.].

Dobre dziecko: mów Jezusowi wiele
razy dziennie; kocham Cię, kocham
Cię, kocham Cię...

Komentuje to prałat Á. del Portillo:
„Była to odrobina miodu, którą Pan
podał naszemu Ojcu, napełniając go
radością i pokojem. Á propos
komentarza Ojca (Ileż egzegezy mi
brak!) warto zauważyć, że zawsze
otrzymywał najwyższe oceny z
egzegezy, którą studiował przez
cztery lata. To, co się stało, polegało
na tym, że Pan Bóg zamykał mu na
kilka chwil oczy, aby musiał upewnić
się, co do tych fragmentówi by
później nie miał już wątpliwości; tak
uważał na ten temat nasz
Ojciec” (ibidem, przypis 451; por.



Javier Echeevarría, Sum. 3272; Julián
Herranz, Sum. 4029; José Luiz
Múzquiz, Sum. 5853 oraz César Ortiz-
Echagüe, Sum. 6902).

[209] Apuntes, nr 421.

[210] Ibidem, nr 606. Por. Droga, nr
933. Na temat tej myślnej
wypowiedzi Naszego Pana mówi
prałat Á. del Portillo, że „poruszyła
bardzo naszego Ojca”, nie dlatego, że
słabł w modlitwie, lecz dlatego, że
„Pan prosił go o więcej i tą
wypowiedzią oświecił go, by zdał
sobie sprawę z wielu przeoczonych
przeze mnie szczegółów” (ibidem,
przypis 496, por. Javier Echevarría, 
Sum. 3272, Julián Herranz, PR, s. 982;
Ernesto Juliá, Sum. 4245; Giovanni
Udaondo, Sum. 5083; Cecilia Gómez
Jiménez, Sum. 6517; María Isabel
Laponte, Sum. 5189).

[211] Apuntes, nr 653.

[212] Ibidem, nr 430.



[213] Ibidem, nr 582. Dalej mówi w
tej notatce: D. Norberto powiada mi
wiele razy, że stracę to i będę cierpiał.
Nie wierzę w to, Jezu. Nie możesz mi
odebrać tego, co mi dałeś tak hojnie.
Na wszelki wypadek, od tej chwili już
na zawsze, mówię Ci: Niech tak
będzie.

[214] Ibidem, nr 690.

* Regnare Christum Volumus –
Pragniemy Królestwa Chrystusa
(przyp. tłum.).

[215] Ibidem, nr 618 Założyciel Opus
Dei uporządkował swoje
nabożeństwa w ciągu tygodnia: 
Niedzielę poświęcę Trójcy
Przenajświętszej. Poniedziałek, moim
dobrym przyjaciółkom duszom
czyśćcowym. Wtorek, Aniołowi
Stróżowi i wszystkim innym Aniołom
Stróżom, a także bez różnicy
wszystkim pozostałym aniołom
niebieskim. Środę, memu Ojcu i Panu -
Świętemu Józefowi. Czwartek,



Najświętszej Eucharystii. Piątek, Męce
Jezusa. Sobotę, Najświętszej Maryi
Pannie, mojej Matce (ibidem, nr 568 -
18 I 1932).

Wspomniana Mercedes to zakonnica
spośród Dam Apostolskich
Najświętszego Serca Pana Jezusa
zmarła w opinii świętości w 1929
roku, Mercedes Reyna O’Farril, już
wcześniej wspominana. Don
Josemaría miał zamiar napisać
biografię siostry Mercedes siostry i
przez pewien czas zbierał potrzebną
dokumentację od jej rodziny. W jego
archiwum listów znajduje się kilka
listów do Donii Rosario Reyny de
Ribas, siostry Mercedes (por. C 2, 21
VII 1929 oraz Listy 3, 4, 5, 6, 8, 9, 11 i
13).

W liście do Rosario Reyny z 28 I 1932,
kiedy dowiedział się, że proszą o
zwrot listów Mercedes, zwrócił się o
przedłużenie wypożyczenia, aby
mógł napisać pracę biograficzną,



której odwlekanie wynika po
pierwsze z okoliczności politycznych,
po drugie z powodu spalenia
klasztorów, co zmusiło mnie do
przeprowadzki i wyprowadzenia się z
Patronatu; a wreszcie z konieczności
zmagania się z życiem codziennym
[...]. Z drugiej strony, jako że obecny
czas nie jest właściwy dla
wszczynania przedsięwzięć
wydawniczych, także to przyczyniło
się do powstrzymania mnie na
drodze, którą sobie wyznaczyłem
(C25, 28 I 1932). Jak widać z
późniejszych listów (por. C 27, 5 II
1932; C 29, 17 IV 1932; C 37, 1 X 1932),
don Josemaría musiał zwrócić
dokumenty, nie mogąc już pracować
nad biografią Mercedes Reyny.

[216] Apuntes, nr 563.

[217] Por. ibidem, nr 618.

[218] Ibidem, nr 673.

[219] Ibidem, nr 556.



[220] Ibidem, nr 659 (13 III 1932).

[221] Ibidem, nr 671 (23 IIII 1932).

[222] Ibidem, nr 693 (11 IV 1932).

[223] Ibidem, nr 671.

[224] Ibidem, nr 482.

[225] Ibidem, nr 393.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-6-zapiski-
wewnetrzne/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-6-zapiski-wewnetrzne/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-6-zapiski-wewnetrzne/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-6-zapiski-wewnetrzne/

	Rozdział 6: Zapiski wewnetrzne
	Zapiski wewnętrzne


