opusdei.org

Rozdzial 5: Zalozenie
Opus Dei

Madryt - miasto i stolica. 2.
Mieszkancy domu przy ulicy
Larra. 3. Akademia Cicuéndez.
4. Patronat Chorych. 5. 2
pazdziernika 1928 r. 6.
Kampania modlitw i
umartwien. 7. 14 lutego 1930 r.

25-08-2018

Zalozenie Opus Dei

1. Madryt, miasto i stolica



Stosujac sie do ultymatywnego
zapisu, jaki znalazi sie w liscie
rektora, ktory komunikowat don
Josemarii, ze oczekuje go ,,w
pierwszych dniach pierwszego
tygodnia wielkanocnego”, pojawit sie
on w Swietym Michale we wtorek 19
kwietnia 1927 roku. Okazat
rektorowi konieczne dokumenty dla
otrzymania zezwolen na
sprawowanie postugi kaplanskiej i
uzyskania pozwolenia na
odprawianie mszy[1].

Poczatkowo don Josemaria zatrzymat
sie w pensjonacie na ulicy Farmacia,
potozonej w labiryncie uliczek
prowadzacych do ,sieci” Swietego
Ludwika* . Stamtad mozna bylo zejs$¢
az do Puerta del Sol. W poblizu Plaza
Mayor znajdowaly sie dwa koscioly:
San Miguel de los Ochoes, gdzie
ochrzczony zostal Lope de Vega, oraz
kos$ciot San Justo, oba zniszczone. Na
miejscu tego drugiego wzniesiono
inny - papieski ko$ciot Swietego



Michala -nowa budowle, powierzona
w 1892 roku nuncjuszowi
apostolskiemu, ktdra pozostawaita
pod jego bezposrednig
jurysdykcja[2].

Pomijajac znaczenie historyczne
miasta jako stolicy krolestwa od
czasow Filipa II, Madryt jako
terytorium koscielne zalezal przez
wieki od biskupa Toledo, nie tworzac
odrebnego biskupstwa. Na mocy
konkordatu z 1851 roku miat sta¢ sie
diecezja sufragania Toledo, ale to
nastapito dopiero w 1885 roku[3].
Nie dato sie uniknac, by korona,
arystokraci oraz sami duchowni nie
fundowali klasztoréw, ustanawiali
patronatow i wspierali koscioly i
kaplice pozostajace poza zwyczajng
jurysdykcja, ktéra wowczas nalezala
do arcybiskupa Toledo. W ten
SposoOb, na mocy przywilejow i
autonomii pojawily sie w Madrycie
rozmaite jurysdykcje, takie jak
osobista jurysdykcja nuncjusza,



jurysdykcja patacu krolewskiego
oraz wojskowa.

W ciggu tych pierwszych dni pobytu
w Madrycie nowo przybyly student
staral sie uzyskac informacje o
formalnosciach akademickich, majac
zamiar przystapic¢ przy najblizszej
okazji do egzaminu wstepnego. W
jego teczce osobowej mozna znalez¢
podanie z 28 kwietnia 1927 roku, w
ktorym zwraca sie do dziekana
Wydzialu Prawa o zezwolenie na
przystapienie do egzaminu z historii
prawa miedzynarodowego, z ktorego
to przedmiotu miat przygotowywac
swoj doktorat. W nagtdwku podania
mozna przeczytac, ze:

»,Don José Maria Escriva y Albas,
urodzony w Barbastro (prowincja
Huesca), 25 lat, zamieszkaly w
stolicy, na ulicy Farmacia 2...”[4]

Do podania dolaczone zostalo
zaswiadczenie, z pieczecig
Oficjalnego Kolegium Lekarskiego,



wystawione przez dr José Blanca
Fortacina, ktore stwierdzalo, co
nastepuje: ,Don José Maria Escriva y
Albas, 25 lat, zostal zaszczepiony w
dwoch dawkach. Madryt, 29 kwietnia
1927”[5]. Blanc Fortacin nalezal do
rodziny spokrewnionej z donia
Dolores i zaswiadczenie nosi
wszelkie znamiona, Ze zostato
wystawiane w pospiechu.

Podobnie jak wielu innych
duchownych przybywajacych do
stolicy don Josemaria byl raczej
osamotniony. Przyzwyczajony do
aktywnosci apostolskiej w kosciele
Sw. Piotra Nolasco, nie znajdowatl u
Swietego Michala pola do jej
prowadzenia. Nie mozna z tego
powodu winic¢ ojca rektora, ktory
uprzedzal go, ze nie chodzi o
kapelanie w Scistym tego stowa
znaczeniu, lecz o odprawianie jednej
mszy dziennie, co bylo zwigzane z
prawem do wynagrodzenia w
wysokosci 5 peset i 50 centymow|[6].



Ta suma nie pokrywala nawet
dziennej naleznosci za pobyt na ulicy
Farmacia, ktora wynosita 7 peset[7].
Prowadzil wiec poszukiwania nieco
tanszego i bardziej odpowiedniego
mieszkania, poki nie dowiedzial sie,
ze na ulicy Larra otwarto przed
kilkoma miesigcami Dom Kaplanski z
trzydziestoma miejscami. Bylo to
dzielo milosierdzia przeznaczone dla
ksiezy, prowadzone przez
Zgromadzenie Dam Apostolskich od
Swietego Serca Jezusowego. W
biuletynie przez nie wydawanym
napisano: ,Dom Kaplanski. Jest
otwarty od roku i sprawdzit sie.
Wydaje sie, ze ksieza sa z tego bardzo
zadowoleni [...]. Placa 5 peset, czyli
sume, ktéra otrzymuje sie jako ofiare
zamsze [...] 1 korzystaja ze
znakomitej obstugi, jesli chodzi o
wyzywienie, sprzatanie etc. [...]
Ksiadz biskup zechcial osobiscie
inaugurowac ten dom, a ksigdz
wikariusz odprawil msze, by
pozostawic¢ Najswietszy Sakrament w



uroczej kapliczce znajdujacej sie na
terenie tego domu.”[8]

Bardzo mozliwe, ze ksigdz zmienit
miejsce pobytuw dniu 30 kwietnia.
W kazdym razie, az do pierwszych
dni maja niewiele wiemy na temat
jego zajec. Wszystko wskazuje na to,
ze co$ zawiodlo w planach, ktore z
takim optymizmem snutl ojciec
Cancer, kiedy w swym liScie radzit
odS$piewac Te Deum i instruowat
swego protegowanego: ,wypada
wiec, abys$ nie wyprowadzajac sie,
pojechal do Madrytu, zeby zatatwié
cala sprawe, potwierdzic ja, spotkac
sie z ksiedzem nuncjuszem 1
zobaczy¢, jakie masz mozliwosci’[9].

W ciggu pierwszych dwu tygodni od
przyjazdu ani nie udato mu sie
zalatwic¢ sprawy, ani nie spotkat sie z
nuncjuszem, ani nie otworzyly sie
zadne mozliwosci. Tak wynika z
listu, jaki napisal 9 maja
wicedyrektor Swietego Karola w



Saragossie, don Luis Latre, w
odpowiedzi na list don Josemarii:

»,Drogi Przyjacielu! Tego samego
dnia, gdy otrzymalem Twdj list,
wystalem go do mojego brata,
przebywajacego w Madrycie, aby
lepiej poinformowac go o Twoich
zamiarach i aby mogl je lepiej
przedstawic¢ don Inocencio, ktory
wowczas przebywal w Cercedilli, ale
jak tylko wrdcit do Madrytu, zostal
wprowadzony w Twoje plany [...].
Nie musze mowic, Ze ucieszy mnie
wies¢, ze, jak na razie, jestes$ juz
dobrze ulokowany. Mowie jak na
razie, gdyz nie wierze, bys byt w
peini zadowolony z Twojej obecnej
sytuacji, gdy jestes z dala od mamy i
rodzenstwa, i nie wydaje mi sie, by to
odpowiadato ktoremukolwiek z was.
Dobry braciszek zle sie z Tobg
obszed}l. Moglby przynajmnie;j
poszukac Ci jakis kontaktow, abys
mogt udzielac lekcji oraz
zarekomendowac Cie biskupowi,



osobiscie lub przez inne osoby, abys
mogt dostac sie na stale do jakiego$
kosciota jako rezydent, co
pozwoliloby Ci otrzymac lepsze
uposazenie i lepsze uprawnienia.

Tymczasem sprobuj by¢ cierpliwym,
a takze prowadz sie dobrze 1 unikaj
takiego towarzystwa, ktore mogloby
Ci ogromnie zaszkodzi¢. Ucz sig, ile
mozesz, abys, jesli Bog zechce, by
zamknal sie dla Ciebie dostep do
stolicy, mogt wrocic tu jak najszybciej
i oddac sie do dyspozycji naszego
biskupa, ktdry tak zle obchodzi sie z
personelem.

Z d. José Pou rozmawiamy czesto o
Tobie. Martwi sie, ze miale$ tak mato
szczescia. Mowi, ze napisal do Ciebie
przed kilkoma dniami.”[10]

W czym moégt mu pomoc don
Inocencio Jiménez, jego dawny
profesor prawa karnego? Analiza
jego uniwersyteckiej teczki osobowej
potwierdza, ze ksigdz nie przystapit



do egzaminu ani w sesji czerwcowej,
ani we wrzesniowej[11], z wielkim
uszczerbkiem dla swojej kieszeni
musiatby bowiem zaplacic za
egzamin 42 pesety, nie liczgc innych
opiat, to znaczy rownowartosc¢ oSmiu
dni wynajecia pensjonatu. Nie
znalazl takze jeszcze kontaktow
pozwalajacych mu na zarabianie na
zycie za pomoca korepetycji.

KKk

Wiekszosc¢ ksiezy mieszkajacych na
ulicy Larra byla juz w dojrzalym
wieku, nie brakowalo jednak kilku
miodszych, jak np. don Fidela
GoOmeza i don Justo Villameriela,
ktorzy przygotowywali sie do
egzaminu na stanowisko kapelana
wojskowego; don Avelino Gomeza
Ledo, ktory zostal wySwiecony w
Madrycie oraz don Antonio Pensado.
Ten ostatni, pochodzacy z Santiago
de Compostela, byl podobnie jak don



Josemaria kaptanem
pozadiecezjalnym[12].

Przyklad don Antonia byl bardzo
pouczajacy, jesli chodzi o zasade,
jaka kierowat sie biskup Madrytu
przy udzielaniu jurysdykcji
kaplanom z innych diecezji. Mlody
ksigdz z Saragossy wiedzial juz,
czego moze sie spodziewac. Don
Antonio, za zgoda swego biskupa, w
latach 1922-1926 studiowal filozofie i
nauki humanistyczne w Madrycie.
Gdy skonczyl studia, rozpoczela sie
jego odyseja. 26 pazdziernika 1926
roku poinformowano go za
posrednictwem biura Sekretariatu
Biskupa Madrytu, ze nie uzyska on
przedtuzenia zezwolen w tej diecezji,
gdyz zakonczylt on juz studia w
stolicy. Otrzymal jednak pozwolenie,
aby przez rok odprawia¢ msze w
klasztorze Wcielenia Panskiego,
fundacji Krolow Hiszpanskich,
wylaczonym spod jurysdykeji
biskupa[13]. Jednak w lutym 1927



roku biskup Madrytu zazadat od
biskupa Santiago, by on takze cofnat
don Antonio zezwolenie, jesli kaplan
bedzie sie wzbranial przed
powrotem do diecezji macierzystej,
gdyz inaczej zostang pogwaitcone
jasne zalecenia Stolicy Swietej
dotyczace kaplanow
pozadiecezjalnych, ktorzy z
prowincji przybywali do stolicy.
Pozbawiony obecnie prawa do
odprawiania mszy, ale zdecydowany
pozosta¢ w Madrycie, don Antonio
pospiesznie staral sie o miejsce w
Hospicjum Prowincjonalnym i w
kwietniu zlozyl podanie z prosba o
przyznanie mu zezwolenia, aby mogt
peinic te funkcje. Prosba ta zostala
odrzuconal14].

Aby kaptan mogt sprawowac funkcje
wlasciwe jego powolaniu, musiatl
dysponowac¢ odpowiednimi
jurysdykcjami, czyli zezwoleniami
wydanymi przez biskupa diecezji.
Zezwolenia te obejmowaly spowiedz,



gloszenie kazan i odprawianie mszy.
Otrzymywalo sie je na czas okreslony
lub nieokreslony. W konsekwencji,
jesli jakis ksigdz tego zezwolenia nie
posiadat lub cofnely mu je wladze
koscielne, jego sytuacja stawala sie
naprawde krytyczna. Nie mogl on
bowiem legalnie udziela¢
sakramentow ani korzystac z
dochoddw ze ,stuly i oltarza”. W
takiej wlasnie sytuacji bez wyjscia
znalazt sie don Antonio Pensado.

W maju 1927 roku nawigzala sie
przyjazn miedzy don Josemaria i don
Antonio. Ich bezposredni kontakt w
Domu Kaptanskim trwal jednak
krotko, gdyz wkrotce potem don
Antonio byl zmuszony opuscic¢
stolice.

Juz miesigc don Josemaria przebywal
w Madrycie, gdy do uszu donii Luz
Rodriguez Casanova, zalozycielki
Dam Apostolskich, dotarty wiesci o
zapale tego mlodego ksiedza i jego



pragnieniu Swiadczenia postugi
wlasciwej stanowi kaplanskiemu.
Trudnosc¢ polegala na tym, ze nie
mial on zezwolenia, by odprawiac
msze w Madrycie, poza kosciolem
Swietego Michala. Donia Luz musiala
dostrzec co$ wyjatkowego w tym
kaplanie, aby zdecydowac sie na jego
nominacje na stanowisko kapelana w
kosciele Patronatu Chorych.
Weczesniej jednak ksigdz musial
prosic o bardzo trudne do uzyskania
zezwolenie diecezji, co tez uczynil 10
czerwca, jak wskazuje na to tres¢
jego podania:

Don José M“Escrivd y Albds — z
diecezji w Saragossie — za zgodq
swego ordynariusza, wyrazonq dnia
17 marca 1927 roku, pragnqc
pozostac w stolicy, w Domu
Kaptariskim przy ulicy Larra numer 3
przez okres 2 lat, uprasza Waszq
Ekscelencje, aby zechciat udzielic mu
odpowiedniego zezwolenia na



odprawianie Najswietszej Ofiary Mszy
Swietej w kosciele Patronatu Chorych.

Niech Bog zachowa Waszq
Ekscelencje na wiele lat.

Madryt, 10 czerwca 1927 r.[15]”

Znajac rezultaty wczesniejszych tego
typu wysitkow, tym bardziej trzeba
ceni¢ wplyw donii Luz. Po wielu
latach sam zainteresowany
opowiedzial, w jaki sposob uzyskat
zezwolenia: Po raz pierwszy, gdy
zostaty mi one udzielone w diecezji
madryckiej, na wniosek matki Luz
Casanova, byty to jurysdykcje ogolne,
jesli dobrze pamietam na odprawianie
mszy, spowiedz i gltoszenie kazan.[16]
Kim byla ta wplywowa niewiasta?
Donia Luz Rodriguez Casanova,
corka markizy de Onteiro w 1924
roku ufundowala w Madrycie
Zgromadzenie Dam Apostolskich,
ktorego szczegolnym celem byto
prowadzenie dziel milosierdzia i
nauczanie potrzebujgcych. Byla to



kobieta przedsiebiorcza i obdarzona
bogatym zyciem wewnetrznym[17].

Na stolicy biskupiej w Madrycie
zasiadal wowczas don Leopoldo Eijo
y Garay, ktorego biografia w 1927
roku niewiele roznila sie od losow
innych biskupéw. Zycie don
Leopoldo zostanie juz wkrdtce trwale
splecione z losami don Josemarii.
Urodzil sie w Vigo w 1878 roku.
Studiowal w seminarium w Sewilli
oraz na Uniwersytecie
Gregorianskim w Rzymie. Otrzymat
Swiecenia w 1900 roku i zostal
biskupem Tuy (1914) oraz Vitorii
(1917), zanim nie stanai na czele
diecezji Madyt-Alcala w 1923 r.[18]
Jego zahartowana duchowos¢ i
wielka kultura odcisnely pietno na
sposobie rzadzenia przezen diecezj3.
O jego decyzjach moze nam dac
wyobrazenie pismo pochodzgce z
jego gabinetu, mowigce o sytuacji
ksiezy w stolicy Hiszpanii. Chodzi o
list datowany 18 II 1933w Madrycie,



w ktorym don Leopoldo odpowiada
jednemu z kardynalow z Kurii
Rzymskiej na jego prosbe o
udzielenie jurysdykcji jednemu z
ksiezy spoza diecezji madryckie;j:

,Otrzymawszy uprzejme pismo
Waszej Eminencji z 9 biezgcego
miesiaca [...], mam zaszczyt
poinformowac o tym, co nastepuje.

Zawsze byto ambicja wielkiej czesci
kleru hiszpanskiego, by
przeprowadzic sie i zamieszka¢ w
Madrycie, gdzie nie tylko nie brakuje
ksiezy, ale jest ich wiecej niz
potrzeba. Wypelniajac zobowigzanie
wobec tej Swietej Kongregacji, ktora
nie zyczyla sobie nadmiernego
skupienia duchownych spoza
diecezji w wielkich miastach, zawsze
przykiadalem najwieksza wage, by
nie udziela¢ zezwolenia na pobyt w
Madrycie tym, ktorzy nie maja
wystarczajacych przyczyn
kanonicznych [...].



Stanowi to prawdziwy krzyz dla
naszej diecezji, gdy niemal kazdego
dnia trzeba odrzucac cztery lub piec
podobnych podan [...]. Wielebny
ksigdz Jeronimo Mufioz znajduje sie
w takiej wlasnie sytuacji. Hrabia de
Santa Engracia przywioz! go jako
swojego osobistego kapelana i gdy
poprosit mnie o udzielenie
zezwolenia na odprawianie mszy,
odpowiedzialem mu, ze nie moge go
wydac, poniewaz zabronila mi tego
Stolica Swieta [...]. Tak wiec moja
pokorna prosba do Swietej
Kongregacji jest taka, by zarowno
wielebnemu ksiedzu Mufiozowi, jak i
wszystkim innym, ktorzy prosza o to
samo, zechciala Swieta Kongregacja
odpowiedzieC non expedire*.

W przeciwnym razie, wWszyscy
ubiegajacy sie o pobyt w Madrycie
ksieza spoza diecezji beda zwracac
pozwoli, potowa kleru w Hiszpanii,
zwlaszcza w obecnych czasach,



przyjedzie tutaj, z powazng szkoda
dla diecezji i Kosciota”[19].

Jak widaé, piszagcemu te stowa don
Leopoldo nie zadrzala reka. List
odznacza sie jasnoscig 1
stanowczos$cia i nie pozostawia
watpliwosci, ze biskup nigdy nie
ulegl zadnym naciskom, jesli chodzi
o wydawanie jurysdykcji. Zgoda,
jakiej udzielil don Josemarii byla
wazna tylko przez jeden rok. Przy
zachowaniu ostroznosci mozna hylo
ja okresowo przedtuzac, podejmujac
dziatania w Wikariacie Madryckim.
Pozostawialo to dusze ksiedza w
stalej niepewnosci i obawie. Sytuacja
ksiezy pozadiecezjalnych w stolicy
byla ogromnie niestabilna. Suche
zapiski z Ksiegi Jurysdykcji
Kaptanskich w Kurii wymagaja
pewnej dozy wyobrazni, aby
uzmystowic sobie przykrosci, ktore
czyhaly na kazdym kroku. Tak wiec
w ksiedze numer 8 na karcie 53,
czytamy:



»,Escriva Albas, d. José Maria -
Saragossa —

8 czerwca 1927 jeden rok w
Patronacie Chorych. 11 czerwca 1928
do 22 marca 1929 i spowiedz. 23
marca 1929, cztery miesigce. 23 lipca
1929 do konca czerwca 1930”.

Zas na karcie 55:
»,Escriva Albas, d. José — Saragossa —

15 lipca 1930 — szeS¢ miesiecy
Patronatu i spowiedz. 14 stycznia
1931, szes¢ miesiecy. 23 czerwca 1931
jeden rok, Swieta Barbara”[20].

Silg rzeczy zapiski w ksiedze
rejestrowej musiaty by¢ krotkie,
biorgc pod uwage nieustanny
naplyw ksiezy do stolicy. Wystarczy
zauwazyc, ze w 1927 roku od diecezji
zaleznych bylo 533 kaplanow
pozadiecezjalnych i 648
diecezjalnych. Ci ostatni rozproszeni
byli po calej diecezji, co oznaczalo, ze



wiekszo$¢ kaptanow przebywajacych
w stolicy stanowili ksieza, ktorzy nie
nalezeli do diecezji[21].

Don Josemaria, ktory byl nadzwyczaj
skrupulatny w wypelnianiu
przepisow koscielnych, musial prosi¢
0 przediuzenie zezwolen
kaptanskich, ktore przywiozi z
Saragossy, gdyz byly one bliskie
wygasniecia. Przy okazji, aby
wypeic zalecenie 130. kanonu
Kodeksu Prawa Kanonicznego,
wowczas obowigzujacego (w ciggu
trzech lat od Swiecen zdac egzamin z
dyscyplin teologicznych), prosit o
pozwolenie, by jego egzaminatorem
byl rektor Swietego Michala[22].

W Saragossie przystali na te prosbe,
jak informuje list z 17 czerwca 1927
roku od Wicesekretarza Izby. Ojciec
Santiago, rektor Swietego Michala,
egzaminowal wiec mlodego
prezbitera[23]. Wybral na egzamin
tematy z teologii moralnej i



dogmatyki, a nastepnie poddat go
dlugiemu pisemnemu egzaminowi.
W orzeczeniu, ktore sam wreczyl
egzaminowanemu, aby ten osobiscie
odestal je do Saragossy, wyjasnia
przyczyny, dlaczego postawil mu
najwyzsza ocene[24].

Jurysdykcje kaptanskie z Saragossy
nadeszly do ksiedza w liscie z 9 lipca,
przyznane na okres jednego roku,
trzeba je bylo corocznie odnawiac, az
do 1931 roku. Potem udzielono mu
ich na 5 lat, a nastepnie zezwolen
ogolnych i wieczystych w 1936 r.[25]
Zawsze byl bardzo staranny, jesli
chodzi o swoje zezwolenia na pobyt,
aby uniknac¢ sytuacji, w ktorej
moglyby sie zdezaktualizowac jego
listy polecajace i zwalniajace, ktore
wysylano z Saragossy, z pomoca
ktorych mogt usprawiedliwic¢ swoj
pobyt w Madrycie poza rodzimag
diecezja i sprawowac swa postuge.
Jak zobaczymy, ksiegi diecezjalne nie
pozostawily sladu wielu przykrosci,



na jakie napotkal petent. W kazdym
razie, w porownaniu z trudnosciami,
jakich przysparzala mu jego pozycja
ksiedza spoza diecezji w Madrycie, te
incydenty nie mialy wiekszego
znaczenia.

2. Mieszkancy domu z ulicy Larra

Przy braku zaje¢ u Swietego Michata
podjat sie obowigzkoéw kapelana w
Patronacie Chorych, co
przypominalo jakby przejscie od
glodu do przesytu. Patronat stanowit
glowna siedzibe Dam Apostolskich i
mial przylaczony publiczny kosciot.
Latem 1927 roku kapelan stopniowo
wdrazal sie w dzialania dobroczynne
1 apostolskie prowadzone przez te
instytucje, chociaz obowigzki te nie
nalezaly do zadan bezposrednio
zwigzanych z jego stanowiskiem.

,Kapelan Patronatu Chorych -
tlumaczy jedna z dam - uczestniczyt
w aktach liturgicznych
zgromadzenia: codziennie odprawial



msze, wystawial Najswietszy
Sakrament i prowadzil r6zaniec. Nie
musiat z racji swego stanowiska
zajmowac sie ogromnag pracg, ktorg
patronat wykonywatl wsrod biednych
i chorych i ogélnie wsrod
potrzebujacych 6wczesnego
Madrytu. Jednak don Josemaria
wykorzystat okoliczno$¢ mianowania
go kapelanem, by oddac sie hojnie, z
poswieceniem i bezinteresownie
niezliczonej liczbie biednych i
chorych, ktorych obejmowat swym
kaptanskim sercem”[26].

Don Josemaria mieszkal na ulicy
Larra, oddalonej o kilka minut drogi
od patronatu. Bardzo szybko,
podobnie jak inni mlodsi rezydenci,
zajal sie maltymi przystugami i
zalatwianiem drobnych spraw
swoich kolegow. Po kilku tygodniach
jego pobytu, w czasie letnich wakac;ji
1927 r., niektorzy ksieza wyjechali z
Madrytu. Pozostalo tylko niewielu
stalych rezydentéw, natomiast czesto



pojawiali sie przejazdem ksieza
spoza Madrytu, pozostajacy tylko
kilka dni na ulicy Larra. Jednym z
takich gosci byt don Joaquin Maria
de Ayala, ktory spedzit w domu
kaptanskim cztery dni, miedzy 15 a
19 czerwca[27]. Kiedy pod koniec
miesigca musial poprosic o przystuge
kogo$ w Madrycie, pomyslat o
szczodrej gotowosci do pomocy
owego sympatycznego aragonskiego
ksiedza, ktdrego poznal na ulicy
Larra. Don Joaquin byl rektorem
seminarium w Cuence i z racji
stanowiska 1 wieku mogl poprosic o
przystuge miodego ksiedza. Z Alange
(Badajoz) wystal do on list do
Josemarii, z datg 30 czerwca.
Rozpoczyna od wychwalania w
natchnionej inwokacji wszechmocnej
cnoty dobroci i jej szerokich
horyzontdéw, aby przejsc¢ po tym
wstepie do opisu ,niewygod”
towarzyszacych tej cnocie: ,Jednym z
nich jest uprzykrzenie, jakie moga z
niej zrobic¢ ci, ktorzy z niej



korzystajg, a dowodem na to jest ten
list. Ksigdz okazal mi najdalej idaca
uprzejmos¢, podczas gdy mialem
przyjemnosc¢ mieszkac wspolnie z
ksiedzem przy okazji kongresu
franciszkanskiego i mam zamiar
ksiedzu ja sprzykrzyc¢’[28].

Po calym tym wprowadzeniu
przeszed} do prosby o odebranie
sutanny, ktora zostawil w Madrycie
dla naprawy koloratki i ktdra trzeba
bylo odszukac. Domagajac sie
kolejnej uprzejmosci, prosit don
Josemarie o zakup kilku kamieni do
zapalniczki, ktorych nie moze dostac
w Cuence. Konczy list
pozdrowieniami dla rezydentow, a
zwlaszcza dla ,,Beniaminkow — Kksiezy
Plansa i Pensado”.

Nie wiemy nic o Plansie i niewiele o
don Antonio Pensado, ktory pod
naciskiem biskupa Madrytu wrdcit
do Santiago de Compostela, skad
napisat 30 czerwca do swego



przyjaciela don Josemarii. W liscie
prosil, by przekazal on donii
Aurorze, zarzadzajacej rezydencja,
ze juz zlozyl potrzebna
rekomendacje. Zwraca sie do don
Josemarii, poniewaz ma pewnosc, ze
ten spedzi w domu kaplanskim cale
lato: ,,Przypuszczam, ze jesteS w tym
domu prawie calkiem sam, gdyz
wszyscy rozjechali sie na wakacje,
zas zwiekszyla sie liczba
przyjezdnych”[29].

Z korespondencji z lata 1927 roku
zachowal sie jeden list ojca
Prudencia Cancera, z 19 lipca, w
odpowiedzi na list don Josemarii.
Mlody kaplan bardzo szybko nauczyl
sie, by liczy¢ tylko na pomoc Bozg, a
nie na ludzkie rekomendacje, nawet
ze strony duchownych. Pytania
klaretyna pozwalaja sie domyslic, ze
byt on zdziwiony dyskretnym
milczeniem swego dawnego
protegowanego.



»Juz niepokoilem sie Twoim
milczeniem — pisal — Co sie dzieje w
Madrycie z tym biednym ksiezulem,
ktory nic mi nie pisze? Musi by¢ mu
bardzo Zle.

Twoj ostatni list nieco mnie uspokoit,
chociaz [...] wydaje mi sie, ze sporo
przede mng ukrywasz, zeby mi
oszczedzi¢ utrapien [...].

Myslatem, Ze do tej pory zyskasz co$
wiecej niz kapelanie patronatu,
jakie$ korepetycje indywidualne albo
zajecia w jakims$ oSrodku, jakie$
miejsce asystenta ktoregos z wysoko
postawionych adwokatow, jakis
dodatek z pomocy w parafii lub
klasztorze. Nic o tym nie piszesz, ani
0 przyjeciu lub stosunkach z
nuncjuszem, ani o dzialaniu ojca
Ramoneta, tak doSwiadczonego,
znajacego wszystkich i dobrze
ustosunkowanego, ani o Twojej
sytuacji u biskupa diecezjalnego, w
seminarium, ani u biskupa z



Saragossy. Moze zostawite$ w ogole
papieski kosciot sw. Michatla, aby
stuzyc¢ u donii Luz Casanova? [...]

MysSlalem, Ze zyskasz stanowisko
sekretarza ktdregos z biskupow albo
asystenture przy katedrze
obsadzonej przez ktoregos z
uczonych przyjaciot ojca Ramoneta.
Moze wkrotce sie zobaczymy.[30]”

Jasne jest, ze ojciec Cancer, snujac
tyle domystow i chybionych
przypuszczen, nie wiedzial, w jakim
naprawde stanie znajdujg sie sprawy
kapelana Patronatu Chorych.

W korespondencji z rodzing don
Josemaria informowat o podjetych
przez siebie dzialaniach w Madrycie.
Prébowal dodaé¢ im animuszu,
jednak do tej pory nie udalo mu sie
na tyle ustabilizowac swojej sytuacji,
aby myslec o sprowadzeniu rodziny
do Madrytu. Chociaz od niej
oddalony, nie zapominal o wyrazach
czulosci. Jego brat Santiago pamieta,



ze co tydzien przysylal mu te same
dzieciece pisemka, ktore jemu
samemu kupowalt ojciec, gdy
mieszkali jeszcze w Barbastro[31].

Od maja do konca listopada 1927
roku mieszkal w rezydencji na ulicy
Larra. Bylo to tylko kilka miesiecy,
jednak przezytych tak intensywnie,
Ze wspomnienie jego pobytu zapadio
w pamiec¢ dwu sposrod ksiezy, ktorzy
wowczas tworzyli tam grupe
,mtodych”: Avelino Gémez Ledo oraz
Fidela Gémez Colomo. Wspéizycie z
ksiezmi starszymi lub w bardzo
podeszlym wieku, opowiada don
Avelino, ,wymagalo wiele
cierpliwosci i wyrozumiatosci,
ktorych przyklad zawsze dawat d.
Josemaria”[32]. I kiedy ci dwaj
ksieza, liczacy prawie po
osiemdziesigt lat, przypomnag sobie
postac swego kolegi z pensjonatu,
don Fidel opisuje go jako ,,0sobe
serdeczng, otwarta i lojalng”[33].
Natomiast don Avelino podkresla



szczegdlnie, jako wyraz jego
serdecznosci i odczuc¢ kaptanskich,
wspomnienie swoich imienin, dzien
$w. Andrzeja Avelino, o ktorych
najczesciej sie zapomina, poniewaz
patron ten nie jest bardzo popularny
w Hiszpanii. Don Josemaria by}
jedyna osobg, ktora ztozyla mu
zyczenia - ,serdecznie i w duchu
nadprzyrodzonym”[34].

Z Patronatu Chorych kierowano
wieloma dzielami milosierdzia.
Rezydenci z ulicy Larra zyli na
uboczu tego apostolstwa, z
wyjatkiem mlodego kapelana, ktory
juz pod koniec lata miat glowe
zaprzatnieta tymi pracami
dobroczynnymi. Jak opowiadal don
Fidel, kapelan nie obnosit sie z tym,
chociaz swojg sympatia i zapalem
apostolskim starat sie namowi¢
innych duchownych do odwiedzin
chorych i biednych w ubogich
dzielnicach. ,Pamietam, jak pewnego
dnia — wspomina naoczny $wiadek —



w jednej z tych dzielnic don
Josemaria wzial na rece malenkie
dziecko, brudne i owrzodzone, i dwa
razy je ucalowal”[35].

Rezydenci odprawiali msze rano o
roznych godzinach i w réznych
miejscach, a popotudniami byli
zwyKkle zajeci w parafiach, kaplicach
i przy innych obowigzkach. Jedyna
pora, gdy wszyscy sie spotykali, byt
obiad. Po positku ucinali sobie
pogawedke. Na tych spotkaniach
rozmawialo sie na wszystkie tematy,
a miody aragonski ksigdz
wykorzystywat te chwile, aby wples¢
do rozmowy watki apostolskie lub
skomentowac jaka$ wiadomos¢
prasowa.

Podczas jednej z takich rozmow,
wspomina don Fidel,
L,komentowaliSmy jakie§ wydarzenie,
nie pamietam juz jakie, i moéwil mi o
koniecznos$ci apostolowania takze
wsrod intelektualistow, poniewaz sg



jak zasniezone szczyty - gdy Sniegi
stopniejg, woda pozwoli owocowacé
dolinom. Nigdy nie zapomnialem
tego obrazu, ktory tak dobrze
ttumaczy jego ideal postawienia
Chrystusa na czele wszelkiej ludzkiej
dzialalnosci”[36].

Uwage jego rozmowcow zwracala
»SZczeros¢, z jakga mowil, a przede
wszystkim radosc¢, ktora nie byla
tylko owocem jego wieku (miat
wowczas dwadziescia piec lat), lecz
takze wyrazem jego radosci
wewnetrznej wyplywajacej z
powolania kaplanskiego,
przezywanego z peklnia sensu
nadprzyrodzonego.”[37]

Pomimo przeciwnosci mtodemu
kapelanowi nie , bylo bardzo zle”, jak
wyobrazal sobie ojciec Cancer.
Tryskal optymizmem, ktory byt jakby
jego druga naturag, gdyz, jak napisze
duzo pdzniej, dzialal pod wplywem
owych poruszen, tych impulsow taski,



jakiegos pragnienia tego, o czym nie
wiedziatem, czym wlasciwie jest[38].
Parl naprzod, nie wiedzac dokad
zdaza, nie czujac nawet zmeczenia
marszem. A uplynelo juz wowczas
dziewie¢ dtugich lat, odkad zaczal
powtarzac: Domine, ut videam!

3. Akademia Cicuéndez

W listopadzie 1927 roku ksiadz
Josemaria wynajal niewielkie
mieszkanko na ulicy Fernando el
Catdlico 46, niezbyt daleko od
Patronatu Chorych. Wreszcie
spotkala sie w Madrycie cala rodzina
Escrivow. Byla to dobra wiadomosg, z
ktorej ucieszyt sie takze ojciec Cancer
i tak pisal do niego z Segowii 9
grudnia: ,,Twoj list sprawil mi
ogromna radosc¢. Pozdrowienia dla
mamy i rodzenstwa. Miejcie zawsze
nadzieje w Panu”[39]. Chciat ich
podtrzymac na duchu, udzielajac im
zbawiennych porad duchowych.



Pan milosiernie zastonil przed
rodzing nadchodzace klopoty,
ukrywajgc na pewien czas
przysztos¢, jaka dla nich przeznaczyl.
Trzeci raz Escrivowie starali sie
urzadzic sobie zycie w obcym
miescie, nie zdajac sobie sprawy, ze
znajda sie w samym oku cyklonu i ze
burza, ktora miatla sie rozpeta¢ nad
stolica Hiszpanii, za chwile sie
rozpocznie. Na koniec dlugiego
okresu historycznej stabilizacji pod
obowigzujaca od 1876 roku
konstytucja, tuz po tym, jak po
swoim ojcu wstapil na tron Alfons
XIII, w kraju zaczely sie niepokoje.
Problemy spoleczne, pracownicze i
ekonomiczne, na ktore nalozy} sie
jeszcze zly stan armii, doprowadzity
w 1923 roku do wprowadzenia
dyktatury gen. Primo de Rivery.
Porzadek zostal przywrdécony w
krotkim czasie, zakonczono wojne w
Maroku, zorganizowano roboty
publiczne, umocniono pesete i
podniesiono poziom zycia — wszystko



to naturalnie kosztem swobod
politycznych i obywatelskich.

Rezim cieszy! sie popularnoscia
krotko. Po siedmiu latach ostabliw
obliczu pierwszych trudnosci
ekonomicznych general poczut sie
zobowiazany do dymisji. Aparat
dyktatury nie byl w stanie znalez¢
zmiennika i w ten sposob w roku
1930 monarchia znalazla sie w
sytuacji bez wyjscia[40]. Ale nie
uprzedzajmy wydarzen...

Ledwie Escrivowie urzadzili sie w
Madrycie, a juz don Josemaria zaczat
nauczac. Powtorzyla sie sytuacja z
Saragossy: korepetycje pod okiem
donii Dolores. Jego brat Santiago
wspomina jedng z anegdot z tego
pierwszego mieszkania w Madrycie:
»,Josemaria udzielat kilku osobom
korepetycji, miedzy innymi w
mieszkaniu przy ulicy Fernando el
Catolico. Przychodzila na lekcje
pewna dziewczyna i don Josemaria



staratl sie, aby zawsze byla przy tym
obecna moja matka i szyla. Dawat
takze lekcje chlopcom starszym ode
mnie, ktorych nazywaliSmy ,,tymi od
cioci-babci”, poniewaz zawsze
przychodzila z nimi ich cioteczna
babka, bardzo sympatyczna, ktorej
nazwiska juz teraz nie
pamietam”[41].

W Instituto Amado, ktory zostatl
zastagpiony przez Akademie
Cincuéndez, wykladal podobnie, jak
w Saragossie prawo rzymskie i
instytucje prawa kanonicznego.
Miedzy oboma osrodkami istnialy
naturalnie powazne roznice w
doswiadczeniu i specjalizacji. W
ogloszeniu prasowym z madryckiego
wydania ,,ABC” z 1918 roku
opisywano Akademie Cincuéndez
jako ,,osrodek nauczania kierowany
przez ksiezy. Specjalnosc - prawo.
[42]” Jak glosil regulamin akademii,
jej celem bylo ,prowadzenie
prywatnej nauki dla studentow



prawa i przygotowywanie ze
szczegoOlng dbatoscia do kariery
adwokackiej”. Jej kierownikiem i
wilascicielem byt don José Cicuéndez,
prezbiter, adwokat i magister
teologii[43].

Akademia zajmowala pierwsze
pietro w budynku przy ulicy San
Bernando 52, na rogu ulicy del Pez,
przy Uniwersytecie Centralnym i
byta bardzo znana wsrod studentow.
Jako profesor, don Josemaria
podtrzymywat wysoki poziom
akademii. Jego wyjasnienia podczas
wykladow nie ograniczaly sie do
teorii, ale odwolywaly sie do
przykiadow i kazusow praktycznych,
ktore zapadaly w pamiec stuchaczy.
Nie tylko wyczerpujaco omawialy
problem, ale przy tym panowala na
nich sympatyczna atmosfera. Jak
wspomina jeden z jego uczniow,
Mariano Trueba, z radoscig czekali
na jego wyktlady, ,gdyz byly urocze i



panowala na nich atmosfera
rodzinna”[44].

Byl wymagajacy, jesli chodzi o nauke
i starat sie zacheca¢ swoich
studentow do maksymalnego
wysitku. Kontynuujac doswiadczenia
z Instytutu Amado, proponowat im
studia nad kanonami w lacinskiej
wersji ,Kodeksu”. Inicjatywa zostala
przyjeta sceptycznie, gdyz az nadto
widoczna byla staba znajomosc
faciny u studentow. Jednak po kilku
miesigcach zauwazyli ze
zdziwieniem, ze dzieki metodzie
dydaktycznej don Josemarii
poruszali sie po tekscie juz z pewna
swoboda[45].

Jego dawni uczniowie bardzo jasno i
zgodnie okreslaja zachowanie i
charakter swego profesora prawa
rzymskiego: ,bardzo sympatyczny,
otwarty i ojcowski” — twierdzi
Manuel Gomez Alonso[46]. ,Latwo
bylo sie z nim zaprzyjazni¢ — dodaje —



i czesto po zakonczeniu lekcji
towarzyszylem mu w drodze do
domu”.

Zdaniem Julidna Cortésa Cavanillasa
»przyciagata ich osoba tego
profesora, z punktu widzenia
pedagogicznego, a takze jako
czlowieka i kaptana”[47]. Uczniami
akademii byli w wiekszosci chlopcy,
ktorzy z jakis przyczyn nie byli w
stanie uczestniczy¢ na zajeciach na
wydziale. Wybierali system ,wolnej
nauki” i mogli zdawac egzaminy na
ktorymkolwiek uniwersytecie,
przystepujac najczesciej do
egzaminOw w nadzwyczajnej sesji
wrze$niowej, poniewaz podczas
letnich wakacji mogli sie spokojniej
uczyc¢. Don Josemaria nawigzatl z
nimi prawdziwie ojcowska relacje. Z
listu jego dawnego profesora prawa
rzymskiego z 27 czerwca 1928 roku
dowiadujemy sie, ze don Josemaria
nie wahat sie zwrdci¢ do niego z
prosba o przystanie mu z Saragossy



skryptow i programow. Grupa
studentéw Akademii miata zamiar
przystapi¢ tam do egzaminow z
prawa rzymskiego, historii prawa
oraz ekonomii politycznej. Profesor
Pou de Foxa zajal sie tym:

»,Drogi José Maria! Dotart do mnie
Twoj list z 21 czerweca [...]. Jesli
chodzi o Twoich studentéw, to moga
oni przystapic tutaj do egzaminow z
tych trzech przedmiotow, o ktorych
wspomniales [pisal w swoim liscie z
27 V11928 r.].Przesylam ci trzy
egzemplarze skryptow, historii oraz
program [...]. Serdeczne
pozdrowienia dla Twojej mamy i
rodzenstwa”[48].

Wsrdd uczestnikow zajec w
Akademii znajdowal sie jeden juz
dojrzaly mezczyzna, ojciec rodziny,
ktory staratl sie skonczyc¢ studia,
majac nadzieje na polepszenie swej
pozycji ekonomiczne;j. Praca
zawodowa do tego stopnia



pochlaniala go tak bardzo, ze konczyt
dzien wyczerpany, nie majac sity ani
dla rodziny, ani na studia. Don
Josemaria mial dla niego szczegolne
wspolczucie, widzac w nim, by¢
moze, odzwierciedlenie swoich
wlasnych trudnosci z Saragossy. W
ten sposob kierowany podwojnym
uczuciem mitosierdzia i wspdlnoty
losow, pomagal mu, dajac dodatkowe
lekcje, nie majgc za to innego
wynagrodzenia niz mozliwos¢
zobaczenia jego dyplomu ukonczenia
studiow([49].

W akademii panowalo wzajemne
zrozumienie miedzy wszystkimi
pracownikami - od dyrektora po
goncow. Jeden z nich, José Margallo,
nie odegral wprawdzie zbyt duzej
roli w tej historii, lecz don Josemaria
zachowal otrzymang od niego
karteczke z zyczeniami
wielkanocnymi, podpisana ,,goncy z
Akademii”[50]. Zostala wystana
zapewne w nadziei na napiwek, lecz



widac w niej tez dobra wole i wysilek
wlozony przez chlopca w
wykaligrafowanie tekstu.

Mlody kaplan, ktory zawsze
utrzymywat dobre stosunki ze
wszystkimi, dla celéw apostolskich
byl coraz bardziej oddany
korespondencji i skladaniu zyczen.
Dyrektorowi akademii zlozyt
zyczenia w przeddzien jego imienin,
18 marca 1930 roku, poniewaz
nastepny dzien byl wolny od pracy.
Don José Cicuéndez z radoscia
przyjal zyczenia, po chwili zdajac
sobie sprawe, ze takze Josemaria
bedzie obchodzil imieniny w Swieto
Swietego Jozefa. Profesor prawa
rzymskiego zdazyl juz wyjs¢ na ulice
i dlatego dyrektor napisal do niego
krotki liscik, utrzymany w tonie
przeprosin i skruchy:

,Drogi przyjacielu! Wczoraj osobiscie
zlozyl mi ksigdz zyczenial...]. Kiedy
by} juz ksiadz na ulicy, zas ja



zaczalem rozmowe z Chaconem,
zdalem sobie sprawe, ze poza mna
jest jeszcze inny Jozef i wolalem dwa
czy trzy razy za ksiedzem, lecz ksiadz
mnie nie styszal. Skoro jeszcze
dzwieczala w moich uszach
zapowiedz, ze odprawi ksigdz w
mojej intencji swoja msze, nie
omieszkalem uczynic tego samego w
intencji ksiedza ,,oremus pro invicem
ut salvemini* ”. Moje
najserdeczniejsze zyczenia [...].
Madryt, 19 marca 1930” [51].

KoKk

Rok akademicki 1927/1928 byt jego
pierwszym rokiem pracy w
akademii. Kontrakt na nauczanie byt
corocznie odnawiany, ku obopdlnej
satysfakcji, prawdopodobnie az do
1933 roku[52]. Don Josemaria
prowadzit zajecia po potudniu.
Reszte dnia poSwiecal na zadania
wlasciwe jego postudze kaplanskiej
oraz inne zadania zwigzane z



kapelania Patronatu. Nawet w
krotkich wolnych chwilach przed
zajeciami, lub tuz po ich zakonczeniu
prowadzit apostolstwo wsrod
studentow. Mariano Trueba opisuje
go, pod katem jego zapalu
apostolskiego, jako ,,cztowieka
dynamicznego, o silnym wygladzie i
zdrowych kolorach na twarzy.
Bardzo bezposredniego w stosunku
do ludzi i majacego zamiar
<<wtracac sie>> w zycie
wszystkich”[53].

Po wyjsciu z akademii niektorzy ze
studentéw towarzyszyli mu w drodze
do domu, rozmawiajac z nim na
kazdy temat. Pewnego dnia jeden z
nich powiedzial mu, Ze nie sposob
wytrwac w wierze, jesli sa kaplani,
ktorzy kpia sobie z religii, prowadzac
podwajne zycie, zaprzeczajac swoim
zyciem temu, co gtosza publicznie.
Na to don Josemaria odpowiedziat
mu, uzywajac pieknego poréwnania,
ze kaplanstwo jest drogocennym



likierem, ktory mozna nala¢ do
krysztalowego kieliszka lub do
naczynia z gliny[54].

Wewnetrzne predyspozycje tego
ksiedza profesora byly tak oczywiste
dla uczniow, ze zachowujac dystans
wlasciwy przy nauczaniu, traktowali
go jako kolege i przyjaciela. Robil na
nich wrazenie jego wyglad
zewnetrzny i elegancja zachowania.
Wielkie bylo wiec ich zdumienie, gdy
pewnego dnia pojawil sie na
zajeciach w sutannie calej
poplamionej na biato. Musialo sie mu
przydarzyc co$ szczegdlnego, skoro
nie mial czasu na to, by ja oczyscic.
Ciaggneli go za jezyk - jak opowiada
Mariano Treuba - i w koncu
opowiedzial im, co sie stalo. Stal na
platformie tramwaju, gdy zauwazyl,
ze jaki$ robotnik budowlany, w
kombinezonie uwalanym wapnem,
zbliza sie do niego w podstepnym
celu, ktory ksigdz odgadi z jego
spojrzenia. Wyprzedzajac jego



zamiary, usciskal go mocno i od razu
go rozbroil, méwiac: ChodZz tu moj
synu, uscisnijmy sie! Czy nie o to Ci
chodzito?[55]

»W glebi duszy - opowiada Mariano
Treuba - pomys$lalem sobie, ze don
Josemaria, zeby to zrobi¢, musiat by¢
Swietym i powiedzialem o tym moim
kolegom™[56].

Jeszcze bardziej zdziwilo ich to, co
ustyszeli od innego profesora
akademii. Podobno ten mlody
aragonski ksiadz o dystyngowanym i
uczonym wygladzie, poza
wyjasnianiem kodeksu i pandektow,
odwiedzal tez biednych i chorych w
ubogich dzielnicach. Nie bardzo w to
uwierzyli i nawet zakladali sie
miedzy sobg, czy to prawda. Sledzac
go potajemnie, trafili najpierw do
polozonej na péinocnym krancu
miasta dzielnicy Tetuan de las
Victorias, a innego dnia do Vallecas,
znajdujacej sie na potudniu[57].



4. Patronat Chorych

Patronat Chorych, w ktérym don
Josemaria pelnil funkcje pierwszego
kapelana (drugim kapelanem by}
don Norberto Rodriguez Garcia),
znajdowat sie na ulicy Santa
Engracia 13. Budynek ten zostatl
wybudowany z mysla, ze stanie sie
on gldwna siedzibg zgromadzenia
zalozonego przez donie Luz
Rodriguez Casanove. W
dokumentach budowlanych opisano
zasady stojace u podstaw jego
ksztaltu architektonicznego: ,,ma to
by¢ prosta konstrukcja, ale solidna,
pozbawiona bogatych ozddb, ale
trwala i prawdziwa jak cnota mitosci,
ktora jest zasadnicza ideg ozywiajgca
jego wnetrze”[58]. W efekcie powstat
budynek solidny i prosty, w ktorym
konstrukcja ceglana laczyla sie z
kamienng murarkg oraz radosng i
przyciggajaca wzrok dekoracjg
wykonang z kafelkdw z Talavery.



Dzielo, jakim byl Patronat Chorych,
zostalo rzeczywiscie wsparte na
cnocie milosci. Z tego solidnego pnia
wyrastaly rozmaite galezie, na
ktorych z kolei wyrastaly niezliczone
przedsiewziecia apostolskie i1 dziela
milosierdzia: ,,Dzielo Zachowania
Wiary”, ,Dzielo Swietej Rodziny”,
,Jadlodajnie Mitosci”, ,,Grupa
opiekuncza”, ,,Ubrania u Swietego
Jozefa” etc.[59] Dzialalnos¢, ktora
miody kapelan trafnie okreslat
jednym zdaniem: Dzietem donii Luz
jest czternascie dziet mitosierdzia[60].

W Patronacie Chorych, niczym w
sztabie gldwnym, organizowano
walke przeciw ignorancji i biedzie.
Stamtad kierowano szkotami,
jadlodajniami, oSrodkami
sanitarnymi, kaplicami i oSrodkami
katechezy rozsianymi po caltym
Madrycie i na jego peryferiach. Na
parterze budynku przy Santa
Engracia znajdowala sie publiczna
jadlodajnia, na pierwszym pietrze



klinika z dwudziestoma t6zkami,
Swiadczaca ustugi medyczne. Okna
wszystkich sal i pokoi w Patronacie
wychodzily na wielkie podworze
wewnetrzne, gdzie wznosil sie
publiczny kosciot. Wczesnym
rankiem kapelan odprawial tam
zwykle msze. Odprawial ja w sposéb
»przemyslany i pobozny, nieraz
nawet przez trzy kwadranse”[61].
(Potem don Josemaria bedzie sie
staral, w trosce o wiernych, skrocic¢
czas odprawiania mszy do pot
godziny, umieszczajac na ottarzu
zegarek).

Pedro Rocamora, student prawa,
ktory czasem stuzyl mu do mszy,
opowiada, ze podczas mszy
»,Zachodzil w nim pewien rodzaj
przeistoczenia”. ,Nie przesadzam —
zapewnial. - Liturgia dla niego nie
byla aktem formalnym, ale
prawdziwie transcendentnym. Kazde
stowo mialo gleboki sens i osobisty
wydzwiek. Rozkoszowatl sie kazdym



zdaniem. W tych czasach wielu z nas
znalo msze tacinska na pamiec. W
ten spos6b moglem $ledzic¢ jeden za
drugim wezwania liturgiczne.
Josemaria wydawat sie oderwany od
swej ludzkiej powtloki i zwigzany
niewidzialnymi wiezami z Bogiem.
Ten fenomen byl szczegdlnie
wyrazny w trakcie Kanonu. W tej
chwili dzialo sie co$ dziwnego,
bowiem Josemaria wydawat sie byc
oderwany od wszelkich realnych
warunkow, w ktorych sie znajdowat
(kosciol, prezbiterium, oltarz) i
patrzec na tajemnicze i odlegle
niebieskie przestrzenie”[62].

Po powrocie do zakrystii, gdy mineto
napiecie, z jakim $ledzili msze,
ministrantom plynely z oczu izy.

Ws$rdd jego ministrantow znajdowat
sie jeden seminarzysta, Emilio
Caramazana, ktdry podczas wakacji
w sierpniu w latach 1927, 1928 1 1929
stuzyl mu do mszy. Kapelan zwrocit



jego uwage tym, ,jak znakomicie”
odprawial msze. Widzial, ze jest
,bardzo skoncentrowany, jakby
zamyslony, zwlaszcza podczas
Kanonu”; jednak mimo, ze sam by}
tak pograzony we mszy, ,,modlil sie
wspaniale, jego lacine mozna bylo
zrozumie¢ nawet w najdalszym kacie
kaplicy, ktora byla przeciez dos¢
duza”[63].

Poboznos$¢ kapelana utrzymywata
uwage i skupienie u wiernych. José
Maria Gonzdalez Barredo, mtody
student, ktory mieszkal z rodzicami
w poblizu Patronatu, wspomina, ze
zanim dowiedzieli sie, jak kapelan
sie nazywa, nazywali go domu
»,Ksiedzem milodzieniaszkiem” z
powodu jego miodego wygladu i
tryskajacej radosci[64].

W dni powszednie przychodzili do
kaplicy wierni z sgsiedztwa, a takze
niektorzy biedni i chorzy, ktorzy
przebywali w Patronacie. Jednak w



dni Swiagteczne lub pod koniec
tygodnia kosciol wypeinial sie do
tego stopnia, ze, aby zrobic dla
wszystkich miejsce, trzeba bylo
wynosic przegrode rozdzielajaca
jadlodajnie od kaplicy. Ludzie z
przyjemnoscia wystuchiwali kazan,
prostych 1 dobrze przygotowanych.
Don Josemaria, jak opowiada Maria
Vicenta Reyero, jedna z Dam
Apostolskich, , byl kaznodzieja i
katecheta powaznym i
surowym”[65].

Po mszy wyjasniat katechizm
doktryny chrzescijanskiej, rozmawiatl
ze starcami i dzieémi, ,,zawsze
gotowy, by ich wyshuchac i rozwigzac
ich problemy i trudnosci”. Kapelan
mial w zwyczaju przechadzac sie po
jadalniach, by poznawac ludzi i zaja¢
sie ich problemami i ,,sprawami,
ktore kazdy z nich nosit w sobie. Byl
przyjacielem i Swietym kaplanem” —
zapewnia Asuncion Mufioz, inna
sposrod Dam[66].



W weekendy odbywaly sie w
Patronacie rozmaite dzialalnosci. Dla
kapelana wstepem do zajec
duszpasterskich byla czas spedzany z
samego rana w konfesjonale. W
soboty do Santa Engracia przybywali
ubodzy chorzy z najblizszych
dzielnic, tacy, ktorym dolegliwosci
uniemozliwialy przybycie az do
Patronatu. Otrzymywali tam pomoc
materialng i duchowa, w
ambulatorium i w kaplicy. W
niedziele nastepowal najazd
chlopcow i dziewczat ze szkot
prowadzonych przez Damy
Apostolskie w roznych dzielnicach
miasta. Wszystkie spotykatly sie u
Swietej Engracji, gdzie don Josemaria
ich wszystkich spowiadat. Tak
znaczna byla liczba tych, ktorzy sie
tam spotykali, Ze jedna z pomocnic
Dam pamieta, jak jedna z jej
kuzynek, Pilar Santos, ,,widzac liczbe
chorych, ktorymi sie opiekowano,
dzieci czekajacych do spowiedzi lub
przygotowujacych sie do Pierwszej



Komunii, mawiata: ,Tu w Patronacie
macie wszystkiego na kopy”[67].

I nie bylo to bynajmniej przesada. Na
przykiad w 1928 roku opiekowano
sie 4 251 chorymi; wyspowiadano 3
168 0sob, udzielono ostatniego
namaszczenia 483 umierajacym;
udzielono 1251 §lubow i ochrzczono
147 dzieci[68]. Liczby te mowia same
za siebie, zwlaszcza jesli sie wezmie
pod uwage, ze przygotowanie do
malzenstwa osob, ktore przez dlugie
lata pozostawaly w sytuacji
nieuregulowanej, albo osiggniecie
tego, by wyspowiadaty sie osoby
oddalone od KoS$ciota, wymagaty
wiecej niz jednej wizyty
perswazyjnej i chrzescijanskiego
nacisku, niewyszczegdlnionego w
Biuletynach diecezjalnych.

Kapelan wiaczyl sie dobrowolnie w
dziela milosierdzia prowadzone
przez Patronat. Poczagtkowo w
dzialania majace na celu formacje



doktrynalna, ktdre jak ,,Dzielo
Swietej Rodziny” odbywaly sie na
Santa Engracia[69]. A nastepnie,
stopniowo wilaczal sie w dzialalnosc
prowadzong z dala od tego osrodka.
Ws$rdd nich znajdowalo sie dzieto,
ktore Damy uznawaty za ,,ulubione”.
Chodzilo o ,Dzieto Zachowania
Wiary w Hiszpanii”, ,,dziatalnos¢
trudng, niewdzieczng, bardzo
kosztowna i na koniec bardzo
meczaca”[70]. Bylo to rzeczywiste
apostolstwo walki, ktora toczyla sie
na ulicach ubogich dzielnic, gdzie
trzeba bylo przeciwstawic sie
poteznej propagandzie
antykatolickiej wréd warstw
robotniczych Madrytu. W krotkim
czasie zbudowane zostaly baraki, w
ktorych mialy siedzibe szkoty laickie
lub antykatolickie. Damy podjely
wyzwanie 1 wznosily szkoly w tych
samych dzielnicach, rywalizujgc z
tymi grupami, by nie zawladnely one
wrazliwymi duszami dzieci.



W 1928 roku Damy mialy w
Madrycie 58 szkot z 14 000 dzieci.
(Do pewnego stopnia te liczby byly
konsekwencjg apostolskiej reakcji na
powstawanie szkot antykatolickich).
Tak wiec od razu do zadan kapelana
dolaczylo sie — chociaz nie stanowito
czesci jego wasko pojetych zadan -
coroczne przygotowanie do
Pierwszej Komunii Swietej okolo 4
000 dzieci. Katechezy eucharystyczne
polegaly na wygloszeniu dla nich
kilku pogadanek i na osobistej
rozmowie z kazdym z nich, aby
sprawdzic jego zrozumienie i
predyspozycje po tym, jak w ciggu
trzech dni wyjasniono im doglebnie
wszystko, co bylo niezbedne dla
przyjecia Sakramentu[71].

Naturalnie don Josemaria nie
obchodzit wszystkich 58 szkodl, jednej
po drugiej. Dzieci z tych szkol, ktore
nie znajdowaly sie zbyt daleko od
ulicy Santa Engracia, przychodzily do
Patronatu na niedzielng msze,



spowiedz i katecheze. Natomiast
szkoty rozproszone po
przedmiesciach Madrytu miaty szes¢
innych niewielkich kaplic lub
kosciolow, ktorymi opiekowaly sie
Damy Apostolskie[72]. Niestety,
miejsca te nie mialy stalych ksiezy.
Szukano innych rozwiazan, ale na
razie jedynym wyjsciem bylo dobre
nastawienie wiasnego kapelana. , Byt
bardzo dobry — wspomina jedna z
pomocnic zakonnic — byl zawsze do
dyspozycji, nigdy nie stwarzat
trudnosci.”[73] Nie zatarl sie w
pamieci don Josemarii czas spedzony
na spowiedzi tych biednych dzieci:

Cate godziny w roznych miejscach,
kazdego dnia, piechotq z miejsca na
miejsce, wsrod biednych, godnych
wstydu i pozatowania, ktorzy
absolutnie nic nie mieli; wsrod dzieci z
zasmarkanymi buziami, brudnych, ale
byty to dzieci, czyli dusze mite Bogu.
Jakiez oburzenie odczuwa moja dusza
kaptana, gdy stysze teraz, ze dzieci nie



powinny sie spowiadac, dopoki sq
mate. To nieprawda! Powinny
przystepowac do spowiedzi usznej i
tajnej, jak wszyscy inni. To jest wielkie
dobro i radosc! Spedzitem na tej pracy
bardzo wiele godzin, ale zatuje, Ze nie
poswiecitem na to jeszcze wiecej
czasul74].

KKk

Jak wskazuje jego nazwa, Patronat
Chorych by} osrodkiem pomocy dla
ludzi biednych, ktorzy przychodzili
na ulice Santa Engracia, aby zyskac
opieke w klinice albo znaleZc sie na
izbie chorych. Damy Apostolskie i ich
pomocnice odwiedzaty ulice
Madrytu, pomagajac chorym i
umierajgcym, starajgc sie przy okazji
ulzy¢ duchowej nedzy ludzi,
pozbawionych nawet najbardziej
podstawowej formacji religijne;j.

Aby umiesci¢ we wlasciwej
perspektywie zapat apostolski
mlodego kapelana Patronatu,



konieczne jest dodanie do opisanych
juz dzialan tych wizyt domowych. W
tym przypadku pomoc ksiedza byla
nieoceniona, poniewaz trzeba bylo
spowiadac, zenic i przygotowywac
na dobra Smier¢ w pospiechu. A poza
nagltymi przypadkami, ktore byly na
porzadku dziennym, don Josemaria
mial wyznaczone stale wizyty. W
dniach poprzedzajacych pierwsze
piatki miesigca chodzit wystuchiwac
spowiedzi i nastepnego dnia - tj. w
piatek - zanosit chorym Komunie
Swietg. W pozostale trzy tygodnie
robit obchdd z Eucharystia w
czwartki, korzystajac z samochodu
pozyczonego przez donie Luz
Casanove. W pozostate dni jezdzil
tramwajem lub chodzil piechotg[75].
Wielu chorych mieszkalo w
miejscach bardzo oddalonych od
patronatu, albo trudno dostepnych.
Ale odleglo$ci nigdy nie stanowity
problemu dla don Josemarii, ktory
bez stowa przemieszczat sie z
jednego konca stolicy Hiszpanii na



drugi. Don Josemaria —jak opowiada
Josefina Santos — ,,tak samo nosit
komunie chorym w Tetudn de las
Victorias, jak i tym mieszkajacym w
poblizu Paseo de Extremadura, w
Magin Calvo albo Vallecas, Lavapiés
czy San Millan, do dzielnicy Lucero
albo do Ribera de Manzanares”[76].

Normalnie kapelan nie mial jednej
wolnej chwili. Caly czas miat
wypeklniony pilnymi zadaniami.
Przed i po zajeciach w akademii
odwiedzal ktoregos$ z chorych.
Asuncion Mufioz, Dama zajmujgca
sie naglymi i ciezkimi przypadkami,
wspomina: ,, Trzeba bylo w wielu
przypadkach legalizowac ich
sytuacje zyciowa, zenic ich,
rozwigzywac palace problemy
spoteczne lub moralne. Pomagac im
pod wieloma wzgledami. Don
Josemaria stale zajmowatl sie
wszystkim, o kazdej porze, z catym
poswieceniem, bez Sladu pospiechu,
tak jak ktos wypeiniajacy swoje



powolanie, swoje Swiete misterium
mitosci.

Tak wiec przy don Josemarii
mialySmy zapewniong opieke
ksiedza w kazdym wypadku. Udziela}
chorym sakramentdw i nie
musialySmy niepokoi¢ proboszczow
0 nieodpowiednich porach”[77].

Wobec takiej postawy kapelana nic
dziwnego, ze zalewaly go obowigzki.
Przyjmowatl je z uSmiechem.
Wypelnial je ,,z radoscia, z
przyjemnoscig, natychmiast, nie
stwarzajac najmniejszych nawet
trudnosci”. ,Dla niego chorzy
stanowili skarb: nosit ich w swoim
sercu”[78].

Pewnego razu jedna z Dam
Apostolskich zainteresowatla sie
pewnym chorym. Byl to cztowiek
umierajacy, w przesztosci zazarcie
antyklerykalny. Zakonnica zwrocita
sie do don Josemarii o pomoc. By¢
moze kapelan bedzie w stanie co$



poradzi¢, pomimo tego, ze chory juz
popadl w Spiaczke.

Poszedtem do domu tego biedaka —
opowiadal kapelan — na ulicy
Cardenal Cisneros. Pamietam, ze gdy
dali mi adres chorego, zachngtem sie
mowiqc: to gtupota uwazad, zZe jestem
w stanie cos zrobic. Jesli bredzi, czy
mogtbhym przez przypadek zastac go
na tyle przytomnego, by mogt sie
wyspowiadac? W koricu miatem pojs¢
irozgrzeszyc go sub conditione* .

Zgodnie ze swoim zwyczajem, by
pomodlic sie do Najswietszej Panienki
przed odwiedzinami u kazdego
chorego, odmowit kilka aktow
strzelistych w intencji, by umierajacy
mogt dostac rozgrzeszenie
bezwarunkowe. Juz w domu, sasiedzi
chorego stwierdzili, ze nic nie bedzie
w stanie zrobic. Przed chwilg byl
miejscowy proboszcz i odszed}, nie
wyspowiadawszy go, poniewaz chory
nie odzyskal przytomnosci. Kapelan



jednak nie stracil nadziei. Zawolatl
umierajgcego starca po imieniu:

-Pepe!

Odpowiedziat mi, nagle zupetnie
przytomny.

-Chce sie Pan wyspowiadac?
-Tak — odpowiedziat.

Wyprositem ludzi. Wyspowiadat sie, z
mojq pomocq, co jest naturalne. I
dostat rozgrzeszenie[79].

»,Bardzo go kochaliSmy i dobrze nam
sie wspolnie pracowalo — mowi
Margarita Alvarado o don Josemarii -
poniewaz zawsze byl w stanie
rozwigzac wszystkie problemy”. Gdy
zdarzat sie jakis trudny przypadek,
jesli chory w obliczu $mierci
wzbranial sie przed przyjeciem
sakramentow, zadanie takie
powierzano kapelanowi, wierzac w
to, ze ,uda mu sie go przekonac i



otworza sie przed nim wrota
niebieskie”[80].

Jeden z przypadkow dotyczyt bardzo
ciezko chorego, o ktorym zakonnice z
Patronatu mowily ze szczegdlng
troskg, gdyz ten odmawial przyjecia
ksiedza. Don Josemaria zanotowal,
co sie stalo z tym zatwardzialym
grzesznikiem:

Poszedtem do domu chorego. Z calq
mojq swieta i apostolska
bezczelnosciqg wyprositem zone i
zostatem sam na sam z tym
biedakiem. ,,Ojcze, te panie z
Patronatu sq meczqce i bezczelne.
Zwilaszcza jedna z nich...” (mowit to o
Pilar, ktorq mozna by byto
kanonizowac). Ma Pan racje —
odpowiedziatem. Zamilktem, Zeby
chory mogt mowic dalej. ,,Powiedziata
mi, Zebym sie wyspowiadat..., bo
umieram. Umre, ale sie nie
wyspowiadam!”. Wtedy ja: Do tej pory
nie mowilismy jeszcze o spowiedzi, ale



prosze mi powiedziec, dlaczego Pan
nie chce sie wyspowiadac? ,,W wieku
17 lat poprzysiegtem sobie, Ze nie bede
sie spowiadat i stowa dotrzymam.”
Tak mi powiedzial. I powiedziat mi
jeszcze, Ze nawet do slubu — a miat
teraz jakies 50 lat — nie wyspowiadat
sie... Zaledwie po kwadransie takiej
przemowy, zaptakat i wyspowiadat
sie[81].

WSsraod setek chorych, ktorymi musiat
sie zajmowac w tych latach
spedzonych w Patronacie, nigdy nie
zabraklo ksiedzu podczas jego
postugi, niezawodnej skutecznosci
laski. ,,Nie przypominam sobie nawet
jednego przypadku — zapewnia
Asuncion Mufioz — by nasze zamiary
sie nie powiodly”[82]. W
stwierdzenie tak kategoryczne, tak
pozbawione wyjatkow, nietatwo
uwierzyc. Jednak sam kapelan go nie
prostuje, potwierdza jego
wiarygodnosc¢, zapewniajac, ze
podczas swoich wizyt podczas pracy



w Patronacie, z taskq Bozq zawsze
zdotat wyspowiadac wszystkich przed
smierciq[83].

Normalnie kapelan otrzymywat
»fiszke” z datg, imieniem i adresem
chorego. I jak mozna stwierdzi¢ na
podstawie zachowanych fiszek,
ksiadz, ktory zawsze mial mato
czasu, przegladat liste i ponownie jg
porzadkowal, ustalajac sobie trase
gwarantujaca szybkosc i skutecznosc.
Te listy zwykle skladaly sie z
adresow pieciu lub szesciu chorych.
Miejsca te wyznaczaty
wielokilometrowe trasy prowadzace
przez niegoscinne miejsca, tongace w
glebokim blocie zimg, pelne pylu
latem, wsrod nieczystosci i gor
Smieci. Wiele z tych tras zaczynalo
sie w centrum miasta i koniczyto sie
na przedmiesciach, wsrod rzedow
nieréwnych szatasow, rozrzuconych
bez tadu i skladu. Mozna znalez¢
fiszki, na ktorych zapisano jedynie
adres chorego bez nazwiska.



Niekiedy dane nie sg kompletne.
Czasami wydaje sie, ze droga
prowadzila umyslnie ruchem konika
szachowego po szachownicy
madryckich ulic.

Niektore z list sg wprost
niewiarygodne. Ta z 17 marca 1928
roku, zawierajaca nazwiska chorych,
ktorych mial wyspowiadac, zawiera
13 nazwisk. Zadziwiajgce sa
odleglo$ci. Adresy prowadza z
centrum Madrytu (dzielnica
Embajadores) do dzielnicy Delicias
na potudniu, poprzez Ribera
Curtidores i z powrotem do ulicy
Francos Rodriguez, w dzielnicy
Tetuan de las Victorias na poinocy
Madrytu. Nierzadko trasy te liczyly
ponad 10 kilometrow.

Zdarzaja sie przypadKki, np. fiszka z 4
lipca 1928 roku, gdzie nie ma
nazwiska chorego nr 6, ale za to
zanotowano: ,,Ulica Zarzal 10, droga
do Chamartin, zaraz po wjezdzie po



prawej stronie, gdzie znajduje sie
cysterna benzyny”. Zapewne trudno
mu bylo trafi¢ wedlug takich
wskazowek, gdyz ksiadz
wlasnorecznie zapisal: Przed domem
znajduje sie sklep rybny. Mozliwe, ze
przechowywatl fiszki, aby latwiej
trafi¢ przy kolejnych wizytach, o
czym $Swiadcza pdzniejsze notatki lub
skreslenia przy nazwiskach i
adresach[84].

Mlody kapelan zawsze byt gotow na
to, by przeby¢ dluga droge, aby tylko
zaopiekowac sie jakims chorym,
tramwajem lub na piechote docierat
do najdalszych przedmies¢ stolicy,
przemierzal miasto z jednego konca
na drugi w poszukiwaniu dusz
zranionych lub konajacych. Zelowki
jego butéw zuzywaly sie w bardzo
szybkim tempie. Natomiast jego
rados$c¢ wzrastata proporcjonalnie do
tego, jak zwiekszaly sie jego
obcigzenia duszpasterskie.



Z Boza taska, ktora miat w obfitosci,
don Josemaria taczyt takt i podejscie
do ludzi. Jak zauwaza Maria Vicenta
Reyero, wszyscy byli z niego
zadowoleni, ,,a chorzy, ktorych
odwiedzalySmy w domu prosili, by
nastepnym razem przyszed}
spowiadac ich wlasnie on, a nie kto
inny”[85]. Gdy pojawialy sie
komplikacje, Damom Apostolskim
zawsze pozostawalo wyjscie, by
zwrocic sie do kapelana, jak sugeruje
notatka z 2 lutego 1928: ,Ma wiele
grzechow, chcialby sie spowiadac,
byloby wlasciwe, zeby poszed} don
José Maria”[86].

Niekiedy natykatl sie na skrajne
przypadki na ulicy, nieprzewidziane
na listach. Tak zdarzylo sie na
przykiad pewnego dnia, gdy
przechodzil w poblizu parku Retiro,
niedaleko Casa de Fieras. Jednego ze
strozow z Z0O, ktorego pogryzly i
podrapaty niedZwiedzie,
przeniesiono pospiesznie na



pogotowie. Kapelan nadszed}, gdy
ranny gestem zazadal spowiedzi. Na
miejscu udzielil mu
rozgrzeszenia[87].

Lata spedzone w Patronacie Chorych
uplynely na wyczerpujacej pracy, na
pograniczu wytrzymalosci fizycznej,
na granicy wytrzymatosci zoladka,
poniewaz jedyna rzecza, ktérag mogt
dac zebrakom, proszacym go na ulicy
0 jalmuzne, byla jego kanapka
przeznaczona na obiad[88]. Pod
koniec dnia, gdy Damy Apostolskie
zagladaty do kaplicy, znajdowaty
swego kapelana z twarza ukryta w
dloniach, na kolanach, opartego o
oltarz, spedzajacego cale godziny na
modlitwie przy tabernakulum[89].

Posrdd notatek z Patronatu Chorych,
jakie zachowal don Josemaria
znajduje sie kartka zapisana
wielkimi literami i mocnym pismem
— bez watpienia samego kapelana -
na ktorej mozemy przeczytac: Fac, ut



sit![90]. W tych miesigcach 1927 i
1928 roku mtody kaplan wcigz blagat
o ten Bozy ideal, ktdry przeczuwal w
swojej duszy, dzieki wewnetrznym
glosom nadprzyrodzonym, ktore
oglaszaly bliskosc¢ czegos tak bardzo
oczekiwanego[91]. Pelen
apostolskiego pragnienia, trawiony w
duszy niepokojem, gtosno i Spiewnie
wykrzykiwak:

Kiedy miatem przeczucie, Ze Pan
czegos ode mnie oczekuje i nie
wiedziatem, co to jest, wymawiatem,
krzyczqc, wyspiewujqc, jak tylko
mogtem, stowa, ktore na pewno, jesli
nie wypowiedzieliscie na gtos, to
wypowiedziato je wasze serce: ignem
veni mittere in terram et quid volo
nisi ut accendatur? Przyszedtem
rzucic ogiern na ziemie i jakZe bardzo
pragne, zeby on juz zaptongt*! I
odpowiedZ: ecce ego, quia vocasti
me!, oto jestem, przeciez mnie
wotates**[92].



Mieszkanie na ulicy Fernando el
Catdlico rozbrzmiewalo Spiewem.
Zas Santiago, maly braciszek
Josemarii, ktory go styszal i nie chciatl
by¢ gorszy, nasladowat Spiew,
znieksztalcajac i falszujac lacinska
piesn[93].

Te stowa Pana, ktore przywoluje
Swiety Lukasz, wypeinily wiele
godzin medytacji mtodego ksiedza i
byly, bez watpienia, przedmiotem
szczegolnego nacisku jego duszy,
sadzac z tonu, jakim opisuje
wewnetrzne emocje, ktorych
doswiadczal. W Pimie Swietym pod
postacig ognia wyraza sie goraca
milos$¢ Boga, ktora zeszla z nieba na
ziemie, by rozpalic ludzi. I od tego
Bozego ognia rozpalilo sie kaplanskie
serce don Josemarii. Miatl tyle zapalu,
ze stlowa z niecierpliwosci same mu
sie wyrywaly, ukladajac sie w
milosng piesn, ktérej nie mogt
powstrzymac.



Widzac pilnosc¢ i upor, z jakim
powtarzal wolanie Pana, trzeba
uznac, ze caly jego byt pulsowal w
rytm tych stéw i ze w peini
utozsamiatl sie z Bozym pragnieniem,
by ofiarowac jego Milos$¢ calemu
Swiatu, wszystkim ludziom.
Poniewaz, jak mowi nam
przypowiesc o uczcie krolewskiej,
wszyscy ludzie sg na nig zaproszeni.
Z tresci tego okrzyku don Josemaria
wyciggnal wiele inicjatyw,
inspirowanych przez Pana, aby
zrealizowac to gorace pragnienie
rozpalenia Boza miloscig calego
Swiata. Z jego zapalem apostolskim
widzial odkupienie jako cudowna
Boza przygode, ktora realizuje sie w
historii i z naszej strony wymaga
radykalnego oddania: bySmy stali sie
jednym z Chrystusem, bySmy mieli
jego uczucia wzgledem calej
ludzkosci i bySmy uciekli sie do
zbawczego Krzyza.



Te wszystkie Boze inspiracje
Josemaria zapisywat w postaci
luznych notatek i z kazdej z nich
wyciggal jakis wniosek praktyczny
albo wskazowke apostolska, ktore
nastepnie zebral w zeszyt zapiskow.
Niestety, kiedy rozgladat sie po
swoim otoczeniu, nie potrzebowal
catego swego dosSwiadczenia
duszpasterskiego, by odczu¢ w
duszach brak jednosci celu.
Zauwazal z bolem, ze w zyciu
codziennym wiara chrzescijan byla
jak gdyby odseparowana od
wydarzen prywatnych, rodzinnych i
spotecznych. Nie oferowano tez
wiernym, w zaden sposob,
mozliwosci pelnego rozwoju zycia
chrzescijanskiego we wszystkich jego
przejawach. Jesli chodzi o niesienie
chrystusowego ognia do samego
serca spoleczenstwa, zadanie to
lezalo odlogiem. Niestety proces
historyczny przebiegal w odwrotnym
kierunku. Wszedzie starano sie
wykorzenic Boga z zycia



spolecznego, zamykajac go w
Swigtyniach i najdalszym zakatku
sumienia:

Apostolstwo rozumiano jako
dziatalnosc¢ odmienng, oddzielng od
normalnej aktywnosci codziennego
zycia: metody, organizacje i
propagande, ktore stanowity dodatek
do obowiqzkow rodzinnych i
zawodowych chrzescijanina, a czasem
przeszkadzaty je wykonywac w
sposob doskonaty, tworzqc odrebny
swiat, nie opierajqc sie ani nie
przeplatajqc sie z resztq jego
egzystencji[94].

Czy istnial w ogole sposob, by
poprowadzi¢ dusze do Boga,
akceptujac powszechne zaproszenie
Milosci? Czy bylo mozliwe
schrystianizowanie spoteczenstwa i
apostolskie poruszenie Swiata? Przez
jego umyst przeptywaly natchnienia
niczym strzaly wypuszczone w
strone niewidocznego celu. I te



strumienie Swiatla, ktorymi obdarzat
Pan swego mlodego kaplana,
zapisane w formie luznych notatek
przynosily odpowiedzi na wiele z
postawionych problemoéw. Don
Josemaria wiedzial, Ze rozwigzania,
ktore znajdowal, nie pochodzily z
jego zrozumienia czy przemyslen,
lecz z Bozego zrodia.

Zdumiony Swiattem, ktore
otrzymywatla jego dusza i panorama
apostolskg, ktora sie przed nim
roztaczata, natychmiast odpowiadat
Panu: Oto jestem, przeciez mnie
wotates. Czynil to bez ustanku od
1918 roku, ale teraz to ,Ecce ego quia
vocasti me!” mialo szczegolng
wymowe. Byl to nowy sposob, by
powiedziec Panu, Ze sie oddaje do
jego wylacznej dyspozycji, ze
oczekiwal na to co$ nieuchronnego,
co odgadywal, ze jest milosnym
zamystem Boga wobec calej
ludzkosci. W jaki$ sposob on -
Josemaria przeczuwal, ze bedzie brac



w tym udzial, nie mogac sobie jednak
wyobrazi¢, na czym miat on polegac.
Opowiadat o tym pdznie;j:

Mgliscie dostrzegatem potrzebe
zatozZenia czegos nowego —
aczkolwiek przed 2 paZdziernika 1928
roku nie wiedziatem, co to bedzie — co
w oczywisty sposob nie miato jeszcze
scisle okreslonego celu[95].

5. 2 pazdziernika 1928 roku

Dzielnica Chamberi, w ktorej
znajdowatl sie Patronat, stanowila
poéinocne przediuzenie madryckiego
starego miasta. Byla to nowa
dzielnica, w ktorej dominowaly
domy klasy $redniej, cztero- i
pieciopietrowe, a takze rozlegle
dzialki otaczajace klasztory, patacyki
1 budynki administracji. Czesto
zdarzaly sie takze ceglane domy, z
konca wieku, bedace mieszaning
stylow, z dekoracjami w stylu
mudeéjar ¥gczonymi z gotyckimi
ornamentami.



Dom donii Dolores, znajdujacy sie w
pewnej odleglosci od Patronatu,
odpowiadal ekonomicznej sytuacji
rodziny, ktora byla catkowicie
uzalezniona od zarobkdéw ksiedza
Josemarii. Nie trzeba przekonywac,
ze byly one niewystarczajace,
chociaz nie wiemy dokladnie, do
jakiego stopnia. Jedna z Dam
Apostolskich wyrazita bardzo
rozsadne przypuszczenie, ze sytuacja
materialna rodziny Escriva ,nie
mogla by¢ bardzo pomyslna,
poniewaz zyli skromnie”[96].

Nie znamy takze jego dochodow z
tytutu udzielania korepetycji.
Odosobniona informacja,
pochodzaca z lata 1928 roku,
mimochodem ukazuje nam trudna
sytuacje finansowa rodziny. 31
sierpnia ksigdz Josemaria
zapisawszy sie na trzy zajecia w
ramach studiow doktoranckich na
Wydziale Prawa, musiat zaplaci¢
kwote 150 peset[97]. Byla to zbyt



znaczna kwota, by pozwoli¢ sobie na
niezlozenie egzaminu z literatury
prawniczej hiszpanskiej, ktora byla
jednym z przedmiotow. Pozostate
dwa egzaminy zdal zadowalajaco 15
wrzesnia.

Jesli kapelanowi brakowalo czasu, by
sie uczyg¢, i pieniedzy, by zaplacic za
egzamin, w jaki sposdb byl w stanie
zaoszczedzic te 150 peset? Prawda
jest taka, ze nie pochodzily one z jego
wlasnej kieszeni, lecz mdgl je
wylozyc¢ dzieki hojnosci ksiedza José
Cicuendeza, ktory zdawat sobie
sprawe, ze profesor prawa
kanonicznego i rzymskiego nie ma
grosza przy duszy[98].

Gdy zakonczyly sie nadzwyczajne
egzaminy we wrzesniu, na
uniwersytecie i wyzszych uczelniach,
rozpoczat sie dwutygodniowy okres
wypoczynku przed rozpoczeciem
nowego roku akademickiego. Ksiadz
Josemaria, ktory mial zwyczaj



kazdego roku brac¢ udzial w
o$Smiodniowych rekolekcjach, w ten
sposob wykorzystal przerwe w
nauce. Drugi kapelan Patronatu
zastgpil go w peinieniu obowigzkodw,
a on sam magl, uporzadkowawszy
wszystkie sprawy, wzigc udziat w
rekolekcjach dla kaptanow
diecezjalnych[99]. Gl6wny Dom
Lazarystow, w ktorym sie one
odbywatly, znajdowat sie blisko
Patronatu. Byl to obszerny,
czteropietrowy budynek z cegly, na
ktorego dziedzincu znajdowat sie
ogrod, zas pokoje, wychodzace na
szerokie korytarze, byly skromne i
surowe. Do tych zabudowan
przylegal koscidl Swietego
Wincentego f Paulo, dzi$ pod
wezwaniem Najswietszej Maryi
Panny Nieustajgcej Pomocy, powstatly
w 1904 roku. Z tylu znajdowat sie
»~wielki ogrod, peten bujnej zieleni,
barwnie rozkwitajacych roslin, z
grzadkami poprzecinanymi
Sciezkami i alejkami, biegngcymi pod



gestymi drzewami, dajagcymi owoce i
cien.”[100] W ciggu minionych lat te
wielkie otwarte przestrzenie
ogrodow, ktore ciggnely sie az do
Cuatro Caminos, przeplatane
wielkimi dziatkami i strefami
zabudowan, zostaly wchloniete przez
nowe dzielnice miasta.

Rekolekcje rozpoczynaly sie w
niedziele 30 wrzes$nia i trwaly az do
6 pazdziernika. W niedziele po
potudniu zjawil sie na nich don
Josemaria, zaopatrzony w rzeczy
osobiste i gruby plik papierow i
luznych notatek. W nich, jak juz
mowiliSmy, zostaly utrwalone m.in.
nadzwyczajne taski, zwlaszcza
natchnienia i wizje, jakimi obdarzyt
go Pan w ciggu dziesieciu ostatnich
lat,[101].

Pdzniej wyjasnial z calg szczeroscia
pochodzenie i zawartos¢ tych
notatek, ktére z czasem stang sie
czescia Zapisek wewnetrznych



(Apuntes intimos), nazwana przez
niego ,Katarzynkami” (Catalinas):
Nie jestem pewien, czy kiedys
wyjasnitem proces powstawania tych
notatek, ktore staty sie pewnq czesciq
Katarzynek. Na wszelki wypadek chce
zaznaczyc, bez zadnych wqtpliwosci,
Ze miatem jakies osiemnascie lat, jesli
nie mniej, gdy poczutem potrzebe
pisania, bez tadu i sktadu... Teraz
przypominam sobie, ze o tym jest
mowa w najwczesniejszych kartkach.
Na tym dosc.[102]

To wyjasnienie budzi nasza
ciekawosc, lecz pozostawia nas
nieusatysfakcjonowanych, gdyz te
najwczesniejsze kartki nie istniejq.
Ich historia byla krotka. Przepisatl je
do pierwszego zeszytu swoich
Notatek, a pozniej rzucit zeszyt w
ogien. Na tych stronicach opisanych
zostalo wiele wydarzen o
charakterze nadprzyrodzonym i gdy
zaczal przypuszczac, ze kto$ po ich
przeczytaniu wzialtby go za Swietego,



postanowil je zniszczy¢[103].
RzeczywisScie, notatki te ujawniaty,
obok zwyklych spraw, prawdziwie
nadzwyczajna strone jego zycia.
Wiernos¢ ksiedza Josemarii
przeczuciom mitosci okazywala sie
heroiczna, bo wymagata 10 dlugich
lat ofiarnego odpowiadania na laske.
Jego wiara z pewnoscia byla potezna.
Jego nadzieja, niezmienna. Jego
milo$¢ ujawniala sie w czynach.
Jednak ten mlody kaplan,
zapominajac o diugich
oczekiwaniach i nieprzyjemnosciach,
uwazat sie za wspaniale
wynagradzanego poprzez otrzymane
faski. Tylko on wiedzial, do jakiego
stopnia jest dluznikiem Boga.

Po tym okresie Pan, ktory wiod} go
od dnia urodzin, przygotowujac do
wziecia na swoje barki Bozej misji
zdolnej odmieni¢ historie swiata,
uznal swego wybranca za dojrzalego.
Don Josemaria nie mial wiecej niz
dwadziescia sze$c¢ lat i podazal ze



czcig za Bogiem, bez ociggania sie i
bez zastrzezen. A Pan, zawsze
zazdrosny o wybrane dusze, nie
przestawal hojnie go obdarzac.
Poprzez przeczucia mitosci zostatl
napeiniony taskami. Byl miodym
ksiedzem, ktory zdawatl sobie sprawe
z tajemnego dzialania
nadzwyczajnych darow, ktore
otrzymal, chociaz nie ze wszystkich.
Wiedzial o pogodzie i dobrym
humorze, z jakimi odnosit sie do
otoczenia, o swoich darach jako
doradcy i przewodnika dusz.
Dostrzegal Boza reke w swej
nieugietosci w walce z
przeciwnos$ciami, w skutecznosci
apostolskiej swoich stow, w ulegtosci,
z jakg poddawali sie zarliwosci jego
postugi kaplanskiej biedni i chorzy w
Patronacie, dzieci i studenci.
Wydawalo sie, ze trudnosci na jego
drodze rozplywaja sie, znaczac szlak,
ktory przyblizal go do tego planu
Bozego, upragnionego i dltugo
oczekiwanego.



W koncu jego nieustajace wolanie:
Domine, ut videam!, Domine, ut sit!
osiggneto punkt kulminacyjny, w
ktorym w oddali zaczal majaczyc
Boski plan, ktory nie powstal wczoraj
ani dziesie¢ lat wczesniej, lecz
pochodzil z odwiecznej Bozej
mitosci. Serce mlodego ksiedza
przypominalo teraz pak rozy na
moment przed rozwinieciem.

KKk

W rekolekcjach uczestniczylo szesciu
ksiezy. Wstawali o piatej rano i kladli
sie spac o dziewiatej wieczor. Czas
pomiedzy tymi godzinami
wypelnialy im rachunki sumienia,
msza, nauki, odmawianie
brewiarza[104]...

Rano we wtorek, 2 pazdziernika, w
Swieto Aniolow Strézéw, po
odprawieniu Mszy Swietej, don
Josemaria udatl sie do swojego
pokoju, i zaczal czytac¢ notatki, ktore
miat ze soba. Nagle doznat



nadzwyczajnej taski, dzieki ktorej
zrozumial, ze Bog daje mu
odpowiedz na ciagle prosby: Domine,
ut videam!, Domine, ut sit!.

Zawsze zachowywal zrozumiala
rezerwe w stosunku do tego
cudownego zdarzenia i jego
osobistych okolicznos$ci[105]. W trzy
lata pozniej opisywat istote tego, co
sie wydarzytlo:

Otrzymatem wizje Dzieta jako catosci
w czasie, gdy czytatem te papiery.
Poruszony upadtem na kolana -
bytem sam w pokoju, miedzy
jedngnaukq a drugq — sktadatem
dzieki Bogu, i ze wzruszeniem
przypominam sobie, jak styszatem
dZwiek dzwonow parafii Najswietszej
Marii Panny od Aniotow[106].

W poteznym i niewyslowionym
Swietle taski ukazalo sie mu Dzielo w
calosci. ,,Ujrzalem” jest to stowo,
ktorego zawsze uzywal, by opisac ten
fakt. Ta niespodziewana wizja



nadprzyrodzona miescita w sobie
wszystkie dotychczasowe
natchnienia i objawienia, ktdre byly
rozproszone po luznych notatkach,
ktore wowczas czytal, i przenosila je
w przyszios¢, nadajac im nowa
peinie znaczenia[107].

Byly to chwile trudnej do wyrazenia
wagi. Przed oczami swojej duszy ten
pograzony w modlitwie kaplan,
oswiecony laska Boza, ujrzal cala
historyczna panorame ludzkiego
odkupienia. W tej chwili, w
niewypowiedziany sposob,
zrozumial Bozg istote wzniostego
powolania chrzescijanina, ktéry
posrod swoich ziemskich zadan
zostal wezwany do uswiecania
swojej osoby i swojej pracy. W tym
Swietle ujrzal zasadniczg tresc
Dziela, narzedzia jeszcze bez nazwy,
przeznaczonego do gloszenia
Boskiego planu powszechnego
powotlania do swietosci oraz to, w
jaki sposob z samej istoty Dziela,



narzedzia Kosciola Bozego, wynikaty
zasady teologiczne 1 nadprzyrodzony
duch, ktore odnowig ludzi.
Zachwycony zrozumial w glebi
duszy, ze to objawienie nie jest tylko
odpowiedziag na jego prosby, lecz
takze zaproszeniem do przyjecia
Bozej misji.

Nagle, w wyniku gwaltownego
przyptywu laski, opanowalo ksiedza
uczucie szczegolnego niepokoju,
jakiego doznaja dusze w
bezposredniej bliskoSci majestatu
Pana. I kiedy pojawiaja sie w
Swiadomosci stworzenia bojazn i
strach, dusza styszy krzepiace ,Nie
lekaj sie!”.

To sq Boze stowa dodajqce otuchy -
pisze Zalozyciel, odnoszac je do
samego siebie. - W Starym
Testamencie i w Nowym, Bog i byty
niebieskie wypowiadajq je, aby
podniesc nedze cztowieka i
przygotowac go do dialogu



oswiecenia i mitosci, do uwierzenia w
rzeczy pozornie niemozliwe lub
trudne do spetnienia, ktorych
stworzenie nie jest w stanie dokonac o
wtasnych sitach [...].

Moge was zapewnic, dzieci moje, ze te
dusze nie marzq ani nie pragnq
przejawow tej nadzwyczajnej zwyklej
opatrznosci Bozej, i Ze majq jasnq
swiadomosd, Ze na to nie zastugujq:
powtarzam wam jeszcze raz, ze ich
odczucia wzgledem tych objawieri to
strach, bojazn. Jednak potem
nastepuje zacheta Pana — Nie lekaj
siel. Zapewnia im ona niezachwiang
pewnosc, rozpala Zar wiernosci i
oddania; daje im jasne swiatto, by
spetniac¢ najmilszq wole Boga i dodaje
im odwagi, by osiggac cele, ktore nie
znajdujq sie w ludzkim zasiegu[108].

Przygotowany juz do dialogu
oswiecenia i mitosci, zaczal sktadac
akty dziekczynienia, podczas gdy w
glebi swej duszy niecierpliwie unosit



sie w rytmie powtarzania Domine, ut
sit! Teraz wobec panoramy catosci
ukazanej z cala jasnoscia, z dala od
przeczucd i przypuszczen, jego dusza
chetnie poddawala sie powotaniu
zalozycielskiemu, aby wzig¢ na
siebie spelnienie Bozego
zamiaru[109].

Do pokoju ksiedza pograzonego w
modlitwie dobiegalo radosne bicie
dzwonow z kosciola Najswietszej
Marii Panny od Anioldow,
znajdujacego sie w pobliskiej
dzielnicy Cuatro Caminos. Donosne
dzwonienie zapadio w jego duszy na
zawsze: Jeszcze brzmiq w moich
uszach - mowit w 1964 roku -
dzwony kosciota Najswietszej Marii
Panny od Aniotow, bijqce ku czci
swojej patronki[110].

KKk
Dla tego mlodego kaplana data 2

pazdziernika 1928 roku miala jasno
okreslone znaczenie. Byla to data



zalozenia Opus Dei. Dlatego we
wszystkich jego wypowiedziach da
sie zauwazyc¢ wielka dbatosc o styl,
by unikng¢ wszelkich
nieporozumien; umyslnie oddzielat
wydarzenie nadprzyrodzone od
pozostatych okolicznosci natury
osobiste;j:

I nadszedt 2 paZdziernika 1928 roku.
Odbywatem kilkudniowe rekolekcje,
poniewaz musiatem to zrobic, i
wlasnie wtedy przyszto na swiat Opus
Dei[111].

Ten fakt historyczny byt
wydarzeniem nieprzewidzianym i
nieoczekiwanym. W zaden sposdéb
nie by} poczatkiem jakiegos
ludzkiego przedsiewziecia, lecz
rezultatem Boskiej interwencji w
historie ludzkosci. Dzieto pojawito sie
na swiecie tegoz 2 pazdziernika 1928
roku, bedzie mowic¢ w jednej ze
swoich medytacji zalozyciel,
zachowujac forme bezosobowa[112].



W kazdym razie jasne jest jego
pochodzenie. Don Josemaria mial
zawsze pelng Swiadomosc, ze
protagonista tego wydarzenia, jego
zasadniczym autorem, ktory z calym
swoim majestatem panowat nad
sytuacja, ktory podjal inicjatywe,
wtargnawszy wladczo w dusze
swego stugi, byt Pan. Tego dnia -
mowil — Pan zatozyt swoje Dzieto,
powotat do zycia Opus Dei[113].

Umieszczajgc swoja osobe na drugim
planie, odrzucal tez stosowanie do
jego osoby stowa ,,zalozyciel”.
Przypisywal sobie zawsze
drugorzedne znaczenie, jako
odbiorcy Boskiego objawienia, jako
osobie, ktora do udzialu w tym
przedsiewzieciu zostala przez Pana
niezastluzenie wybrana, tak jak ojciec
wcigga do zabawy malutkie dziecko:

Jeszcze raz wypetnito sie to, co
powiada Pismo: to co jest
ograniczone, co jest nic niewarte, co —



mozna rzec — prawie nie istnieje...
wszystko to bierze Pan na swojq
stuzbe. Tak wzigt to stworzenie, jako
swoje narzedzie[114].

Jeszcze bardziej bezposrednio
napisat w 1934 roku:

Dzieta Bozego nie wymyslit cztowiek
[...]. Wiele lat temu Pan zaczqgt
wplywac na swoje narzedzie
nieudolne i gtuche, ktore ujrzato
Dzielo w dzieri Swieta Aniotéw
Strozow, 2 pazdziernika 1928
roku[115].

To objawienie na zawsze stanowito
dla ksiedza Josemarii jedyny
uchwytny historycznie punkt
odniesienia, jesli chodzi o poczatek
Dziela, uznawatl on 2 pazdziernika za
date zaproszenia i odpowiedzi z jego
strony na powotanie
zalozycielskie[116].

Jest zrozumiate — mowil pewnego 2
pazdziernika - Ze skieruje do was



kilka stow w zwiqzku z dzisiejszym
dniem, kiedy zaczyna sie kolejny rok
mojego powotania do Opus Dei.
Wiem, Ze tego oczekujecie, chociaz
powinienem powiedzie¢ wam,
synowie mojej duszy, ze czuje wielkq
trudnosc, wielkie skrepowanie, by
pokazywac sie tego dnia. Nie jest to
kwestia naturalnej skromnosci. Jest to
state przeswiadczenie, wyrazna
jasnosc¢ mojej wtasnej niegodnosci.
Nigdy nawet przez mysl mi nie
przeszto, przed tq chwilg, zZe
powinienem ciggnqc dalej misje
pomiedzy ludzmi[117].

*kk

Data 2 pazdziernika 1928 jest
kamieniem milowym, ktory
najdokladniej wskazuje moment
historyczny, w ktorym umyst
zalozyciela zostal rozs§wietlony przez
jasnq idee przewodniq jego misji[118].
Zaskakujace jest tez, ze to po tym
nadprzyrodzonym wydarzeniu,



natchnienia, ktére dotad ten miody
kaplan miewal z pewna
regularnoscia, natychmiast sie
skonczyly. Od 2 pazdziernika 1928
roku przestaly naptywac, jakby
wyschlo ich prawdziwe Zrodlo.
Skorniczyly sie pierwsze natchnienia -
napisze pozniej w swoich Zapiskach.
I to Boze milczenie przediuzy sie az
do listopada 1929 roku, kiedy to
zacznie sie znowu szczegolna pomoc,
bardzo konkretna pomoc Pana[119].

Luzne notatki, ktdre zabral ze soba,
by medytowac nad ich trescig w
trakcie rekolekcji, zawieraty
rozmaite pomysty, jak sie wydaje, bez
wewnetrznego porzadku. W ciggu
nastepnych dni rekolekcji zebral je,
porzadkujac zgodnie z wlasnie
otrzymana ogolna wizja dotyczaca
catego Dzieta. Ta pelna wizja Bozego
planu nadawala nowy wymiar temu,
co poprzednio jawilo mu sie w
sposob fragmentaryczny. W ramach
tego scenariusza o doniostym



wymiarze historycznym ,,zobaczyt
Opus Dei takim, jakim Pan chce, by
bylo i jakim powinno by¢ na
przestrzeni wiekow”[120].

W zeszycie z zapiskami, ktory
zniszczyl, znajdowaly sie notatki
odnoszace sie do zalozenia Dziela, az
po marzec 1930 roku. Jednak to, co
zobaczyl 2 pazdziernika 1928 roku
nie zatarlo sie¢ w ogdle w jego umysle
ani nie przestato ptonac w jego sercu.
Od tego momentu Swiatlo otrzymane
od Boga — dotyczace powszechnego
powotlania do swietosci i
poszukiwania pelni zycia
chrzescijanskiego posrod Swiata i
poprzez prace zawodowa — stanowito
zasadniczg tres$c jego nauczania.
Redagowal takze dokumenty, ktore
pOzniej poznaja jego dzieci w Opus
Dei. W pierwszych stowach
najstarszego z tych pism, obszernego
listu datowanego 24 marca 1930
roku, zalozyciel Dziela Bozego zdaje
sie wstuchiwa¢ w milosne echo



wolania: ignem veni mittere et quid
volo nisi ut accedatur, i daje poznac
Swiatu Boskie postanie, jakie
powierzyl mu Pan:

Serce Pana jest sercem petnym
mitosierdzia, ktore lituje sie nad
ludZmi i zbliza sie do nich. Nasze
oddanie sie na stuzbe duszom jest
przejawem tego BoZego mitosierdzia,
nie tylko w stosunku do nas, ale takze
wobec catej ludzkosci. Poniewaz
powotat nas do uswiecania sie w Zyciu
zwyczajnym, codziennym[121].

Podobnie Boze postanie, to
powszechne powotanie do Swietosci,
do chrzescijanskiej doskonatosci, jest
jasnym przejawem niezmierzonej
mitosci Pana, ktory ma otwarte oczy i
serce na nieprzebrane rzesze, na
wszystkich ludzi. Zalozyciel Opus Dei
niesie na caly swiat to postanie, w
imieniu wlasnym i wszystkich,
ktorzy jutro pojda w jego Slady. Sg to
stowa bardzo $miale i wladcze, jako



ze wypowiada je osoba, ktdra
otrzymala od Boga osobistg misje
wobec historii:

Musimy zawsze znajdowac sie w
obliczu catych rzesz ludzkich,
poniewaz nie ma takiego cztowieka,
ktorego bysmy nie kochali, ktorego
nie staralibysmy sie poznac i
zrozumiec. Interesujq nas wszyscy,
poniewaz wszyscy majq dusze, ktora
powinna by¢ zbawiona, poniewaz
wszystkim mozemy — w imieniu Boga
— zaniesc¢ zaproszenie do tego, by
szukali w swiecie doskonatosci
chrzescijariskiej, powtarzajqgc im:
estote ergo vos perfecti, sicut et Pater
vester caelestis perfectus est (Mt 5,
48); bgdZcie wiec wy doskonali, jak
doskonaty jest Ojciec wasz
niebieski[122].

Bog nie dyskryminuje zadnej duszy —
On sam o tym zapewnia — ani nie
ustanawia wyjatkow, tak iz nikt nie
moze sie thumaczy¢, ze nie zostat



zaproszony. Upadtly bariery i
przesady:

Przyszlismy, aby - z catq pokorq
kogos, kto wie, ze jest grzesznikiem i
btahostkq (homo peccator sum™ (LK.
5, 8) powtarzamy razem z Piotrem)-
ale takze z wiarq kogos, kto pozwala
sie prowadzic¢ Bogu za reke -
powiedzied, Ze Swietosc nie jest rzeczq
przeznaczong dla 0sob
uprzywilejowanych: ze wszystkich nas
Pan powotuje, ze od wszystkich nas
oczekuje Mitosci, tam gdzie sie
znajdujemy, od wszystkich,
jakikolwiek nie bytby ich stan, ich
zawod i zajecie. Poniewaz to
zwyczajne zZycie, najzwyklejsze,
niepozorne, moze byc srodkiem do
uzyskania swietosci; nie jest
konieczne, by porzucic nasze wtasne
miejsce w swiecie, aby szukac Boga,
jezeli Bog nie obdarzy jakiejs duszy
powotaniem zakonnym, poniewaz
wszystkie drogi ziemskie mogq stac



sie okazjq do spotkania z
Chrystusem[123].

Bog wychodzi prosto na spotkanie z
ludZmi, nie zabierajgc ich ze swoich
miejsc: z ziemi, ktorg zamieszkuja, z
zawodu, ktory wykonuja, z sytuacji
rodzinnej, w ktdrej sie znajduja. Bog
oczekuje nas wszystkich w tych
niewielkich sprawach, w tym, co
Zwyczajne, poniewaz w zyciu
naprawde rzadko zdarzajg sie rzeczy
nadzwyczajne. Boga trzeba wiec
odnajdywac w sprawach
codziennych i zwyczajnych:

[...] To, co dla nas niezwykte — glosi
dalej Zalozyciel - to to, co jest
zwyczajne: to co zwykte, ale
wykonane w sposob doskonaty.
Usmiechac sie zawsze, przechodzqc
do porzqdku dziennego nad rzeczami,
ktore meczq, ktore przeszkadzajq -
takze z ludzkq elegancjq. By¢ hojnym
bez granic. Jednym stowem, uczynic z



naszego zwyczajnego zZycia jednq
ciggtqg modlitwe[124].

W malych codziennych
przedsiewzieciach wykonywanych z
mitoscia i doskonaloscia, w pracach i
ktopotach, w radosciach, w dobrze
wykonanej pracy zawodowej, w
stuzbie wobec spoleczenstwa i wobec
bliznich, ukryty jest zawsze wielki
skarb. Poniewaz praca zawodowa i
stosunki spoteczne stanowig
srodowisko i materie, ktéra powinien
uswiecac chrzescijanin, starajac sie o
sSwieto$¢ w wykonywaniu swoich
zobowigzan rodzinnych i
spolecznych. Poprzez powszechne
powotlanie do SwietoSci wyrazona
zostaje tym samym uswiecajaca
wartos¢ pracy ofiarowanej Bogu,
chrzescijanska wartos$¢ swieckich
zajec, ktore nas odrywaja od tego
Swiata, chociaz nie przestajemy w
nim byc¢ osadzeni. W ten sposob
dusza stara sie wykorzysta¢ wszystko



jako okazje do uswiecenia sie, do
przebostwienia.

W tym zwyczajnym zZyciu, kiedy
przemierzamy ziemie z naszymi
kolegami z pracy - jak mowi
hiszparniskie przystowie — kazda owca
ze swojq parq, tak tez jest w naszym
zyciu — Bog Nasz Ojciec daje nam
sposobnosc, bysmy ¢wiczyli sie we
wszystkich cnotach, bysmy
praktykowali mitosc¢, mestwo,
sprawiedliwosc, uczciwosc,
umiarkowanie, ubostwo, pokore,
postuszeristwo...[125].

W ten sposob nauka i sztuka, Swiat
gospodarczy i polityka, rzemiosto i
przemyst, prace domowe i
jakiekolwiek inne godziwe zajecie
przestaja by¢ sprawami bez
znaczenia, sprawami Swiatowymi.
Poniewaz kazda dzialalnosc,
przezywana w jednosci z
Chrystusem, prowadzona z
wlasciwym duchem, z poSwigceniem,



z mitoscig blizniego, z wytrwaloScia,
z intencja oddania Bogu chwaly,
uszlachetnia sie i nabiera
nadprzyrodzonej wartosci.

Wowczas zalozyciel Opus Dei napisatl
w jednej z Katarzynek: Chrystus nasz
Krol okazat swojg wole. Nastepnie w
krotkich stowach streszczal te
doktryne i sposob, w jaki mozna
0siggnac swietosc:

[...] Pozostajqc zawsze posrod swiata,
w codziennej pracy, posrod wtasnych
obowigzkow wlasciwych dla naszego
stanu, tutaj, poprzez wszystko, co
robimy, musimy byc¢ swietymi![126]

Zasadnicza tre$¢ Bozego przestania,
przestania mitosci i uSwiecenia,
wymagala misji apostolskiej, ktora
miala zanie$¢ Dobra Nowine do
kazdego zakatka Swiata oraz dziela
czy instytucji, ktora by ja glosita
posrod ludzi. Misje te otrzymatl don
Josemaria 2 pazdziernika i w tej
samej chwili Bog wlozyt w jego rece



narzedzie do prowadzenia tej
dzialalnosci apostolskiej:

[...]1 Od tego dnia — mowi nam —
parszywy osiotek zdal sobie sprawe z
tego, jak szlachetny i ogromny ciezar
Pan, w swej niewyttumaczalnej
szczodrosci, ztozyt na jego grzbiecie.
Tego dnia Pan zatozyt Dzieto[127].

Mowa o szlachetnym ciezarze, gdyz
ten mlody kaptlan, alter Christus,
mial by¢ heroldem nowego oredzia
dla ludzkosci. Oredzia starego jak
Ewangelia i jak Ewangelia nowego.
Natomiast, w najlepszym przypadku,
widzial siebie jako pokornego i
niegodnego osiolka, na ktérego nagle
polozono wielki i przygniatajacy
ciezar. Szlachetny obowiazek,
przydzielony mu przez Pana, ktory
przeniknat az do dna jego duszy. W
istocie rzeczy don Josemaria odnosit
sie do swego powolania w ten
sposob:



Jesli byScie, mnie zapytali, w jaki
sposOb mozna zauwazy¢ Boze
powolanie, w jaki sposob kto$ moze
sobie z niego zdac sprawe,
powiedzialbym wam, ze jest to nowa
wizja zycia. Jest to tak, jakby zapalilo
sie w nas swiatlo; jest to tajemniczy
impuls, ktory popycha cztowieka, by
poswiecac najszlachetniejsze swe
energie zyciowe na dzialalnos¢, ktora
wraz z nabieraniem praktyki staje sie
zadaniem naszego zycia. Ta sila
zyciowa, ktdra ma cos z niszczacej
lawiny, jest czyms, co inni nazywaja
powolaniem.

Powolanie prowadzi nas - chociaz nie
zdajemy sobie z tego sprawy — do

tego, by zajqc pewngq pozycje w zZyciu z
nadziejq i radosciq, az do samej
smierci. Jest to fenomen, ktory nadaje
pracy charakter misji, ktory
uszlachetnia i nadaje wartosc naszej
egzystencji. Jezus przenika wtadczym
aktem do duszy, do twojej duszy i do
mojej: to witasnie jest powotanie[128].



Jego dwie proshy, niestrudzenie
powtarzane przez z gora dziesiec lat
staly sie juz okrzepla
rzeczywistoscia. Wezwanie Domine,
ut videam! wypelnilo sie poprzez
objawienie Bozej woli wobec jego
zycia, dla dobra calej ludzkosci. A
poniewaz Bog uznal go za narzedzie
dla dokonania Dziela — bytu ze swej
istoty Bozego —uzyskal on odpowiedz
na swoje Domine, ut sit!:

Jezus bez wqtpienia oczekiwat ode
mnie, zZe bede wotac¢ w moich
ciemnosciach, jak slepiec z Ewangelii.
I latami wotatem, nie wiedzqc, o co
prosze. I wykrzykiwatem po
wielokro¢ modlitwe: ut sit!, ktora
jakby domagata sie powstania
nowego bytu...

I Pan zestat swiatto na oczy slepca
wbrew jego woli i oglosit przyjscie
bytu z Bozq istotq, ktory odda Bogu
catq chwate i utwierdzi na wieki Jego
Krolestwo[129].



Przeczucie, jakie mial w Logrofio,
ktore zapowiadato przyjscie czegos,
co - wedlug jego stow - byto ponad
mngq i we mnie[130], zostalo
spelnione. Ponad nim znajdowat sie
plan Bozy, a w nim taska
zalozycielska, potrzebna by zmierzy¢
sie z trudnosciami i doprowadzié¢
wszystko do konca. Mial wiec
zdolnosci i doSwiadczenie
wystarczajace, by tego dokonad, jak
tego dowodzi fakt, iz Pan wylgcznie
W jego rece zlozyl zalozenie Dziela.
Byl obdarzony cnotami
nadprzyrodzonymi i ludzkimi;
prowadzit zycie kontemplacyjne
posrod swych zajec i prac; posiadat
zapal apostolski, dar kierowania 1
troske o dusze. Jednym stlowem miatl
juz w zarodku ducha, ktorego
potrzebowalo to przedsiewziecie. Nie
majac innego mistrza niz Duch
Swiety, ucieles$nial juz Dzielo jako
Zalozyciel. Z nasienia, jakie zasial w
jego umysle i sercu Pan, miat wzejsc
caly duch i rzeczywistosSc Dziela.



Bog powierzyl don Josemarii misje o
charakterze nadprzyrodzonym, w
zupelnos$ci wpisang w misje Kosciola;
polegala ona wlasnie na tym, by
uczyni¢ namacalng rzeczywistoscia
przestanie o powszechnym
powolaniu do swietosci w kazdym
czasie:

Powolawszy w tym czasie swoje
Dzielo, Pan zechcial, by juz nigdy
wiecej nie pozostawala nieznana lub
zapomniana prawda o tym, ze
wszyscy powinni sie uswiecac i ze
wiekszosci chrzescijan przypada w
udziale uswiecac sie w Swiecie, w
zwyklej pracy. Dlatego tez, poki beda
na Swiecie zyli ludzie, bedzie istniec
Dzielo. Na zawsze trwac bedzie to
zjawisko: ludzie roznych zawodow i
zajec¢, szukajacy Swietosci w swoim
stanie, w swoim zawodzie, w tym
swoim zajeciu, bedg duszami
kontemplacyjnymi na Srodku
ulicy[131].



Dzielo stalo sie w tonie Kosciota
Swietego $rodkiem dzialalnosci
apostolskiej, ktorej celem bylo
gloszenie we wszystkich zakatkach
Swiata dobrej nowiny i dawanie
Swiadectwa na poszukiwanie
Swietosci w samym Srodku Swiata:

Wybrat nas sam Jezus Chrystus —
napisal zalozyciel Dziela Bozego —
bysmy znajdujqc sie w samym srodku
swiata, w ktorym nas postawit i od
ktorego nie chciat nas oddzielic,
szukali uswiecenia we wtasnym
stanie. Bysmy, wyjasniajgc
Swiadectwem zZycia i stowa, ze
powotanie do swietosci jest
powszechne, gtosili osobom ze
wszystkich srodowisk, a zwtaszcza
intelektualistom, ideat
chrzescijariskiej doskonatosci w
samym srodku zycia
spotecznego[132].

Dzielo pojawilo sie by odpowiedziec
na wolanie o ignem veni mittere in



terram z zadaniem mobilizacji
apostolskiej, aby wszedzie glosic,
przykladem i nauczaniem, wielkie
pragnienie Pana. Jednak, aby
wypeic te misje, czlonkowie Dziela
dzialaja jak zwykli wierni, rowni
innym wspotobywatelom, z ktérymi
maja wspolne zwyczaje, zajecia i
troski spoleczne. Maja wypeniac te
misje, nie pragnac wyrozniac sie, z
naturalnoscig, wewnatrz
spoleczenstwa, bedac jak drozdze w
ciescie, aby prowadzic swiat do Boga,
aby zlozy¢ u Jego stop prace i serca
ludzi. Wy ija wierzymy i wiemy —
pisal Zalozyciel - ze jedyng misjq
swiata powinno by¢ gltoszenie chwaty
Boga. To zycie tylko o tyle ma racje
bytu, o ile odzwierciedla wieczne
krolestwo Stworcy[133].

Dlatego tez od chwili powstania
Dziela daje sie slysze¢ nowe wolanie
w zyciu i pismach tego kaptana:



[...] Wkrotce nadejdzie
piecdziesigtnica Dzieta Bozego... i caty
swiat ustyszy we wszystkich swoich
jezykach entuzjastyczne wotanie
zotnierzy Wielkiego Krola — Regnare
Christum volumus!* [134]

s

Pan, ktory nigdy nie gwalci naszej
wolnosci, prosit ksiedza Josemarie o
odpowiedz: ,Tak!”. ,Tak!” zarliwie
wypowiedziane przez miodego
kaplana dla Bozego projektu.
Ponadto, zalozyciel Opus Dei z
wielka pokora zamienit odpowiedz
na radosne Serviam! Bede stuzyt! Ten
akt strzelisty wypowiadal codziennie
przez cale zycie. Bylo to wolanie
peine podporzadkowania sie woli
Bozej, potwierdzenie, Ze jest sie
gotowym, by tworzy¢ Dzielo, jest to
tez odrzucenie wszelkiego buntu.
Wypowiadane dlatego, ze w Swiecie
styszy sie — moéwil do swoich dzieci -
jedno wielkie non serviam!™ ,w zyciu



osobistym, w zyciu rodzinnym, w
pracy zawodowej i Zyciu
publicznym[135].

Tego 2 pazdziernika mlody ksiadz
zdal sobie dokladnie sprawe ze
swych niedostatkow i z ogromu
pomocy, ktdrej potrzebuje. Nie
wycofujac sie prosit Pana o Swiatlo i
site: zelazna wola, ktora w potgczeniu
z taskq Bozq, prowadzi nas do tego,
aby zakonczyc wytqcznie dla chwaty
Boga Jego Dzieto, by Jezus Chrystus
rzeczywiscie panowat, by wszyscy
wraz z Piotrem szli do niego jedynq
drogq — przez Marie![136]

Chcac stresci¢ w kilku stowach, jakie
bylo zadanie tej fundacji i jaki cel jej
przy$Swiecal, zamykat go w trzech
aktach strzelistych. Z ich pomoca
opisywatl droge uswiecania sie
cztonkow Dziela:

Jezus jest Wzorem: nasladujmy Go!
Nasladujmy Go, stuzqc Kosciotowi
Swietemu i wszystkim duszom.



,Christum regnare volumus”, ,,Deo
omnis gloria™* ”, ,,Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam™*** ”, W tych
trzech zdaniach zawarte sq trzy cele
Dzieta: prawdziwe panowanie
Chrystusa, cata chwata i dusze dla
Boga[137].

Rozumiatl takze od pierwszej chwili,
ze od jego osobistej postawy w
wykonywaniu Bozego postannictwa
zalezaly istotne zagadnienia dla
Kosciola i calej historii Swiata. Pojal,
Ze jest w posiadaniu bardzo cennego
charyzmatu; a jako ,,stuga dobry i
wierny” z przypowiesci
ewangelicznej musiat go
spozytkowac. Zatozyciel zobaczyt
owego 2 pazdziernika, ze trzeba
utorowac droge, poprzez osobisty
wysitek 1 taski nieod}aczne od
charyzmatu Zalozyciela, droge, ktora
dotychczas nie istniata. Objawic to
przestanie na temat swietosci posrad
Swiata, poruszac apostolsko dusze,
prowadzic¢ i odnawiac¢ duchowo



rzesze wiernych na tonie Kosciota,
byly to sprawy bez historycznego
precedensu. Nalezalo oczekiwac, ze
wraz z rozwojem Dziela, z
prowadzeniem przez nie apostolstwa
i poszukiwaniem Swietos$ci posrod
Swiata, powstanie niespodziewany
fenomen duszpasterski i ascetyczny,
ktory wymagac bedzie nowych
wzorcow w praktyce i teorii. Proces
zalozycielski nabral charakteru
wydarzenia dlugiego i pelnego
trudnosci, ktore nie zakonczy sie az
do momentu Smierci samego
zalozyciela. On byt posiadaczem
ducha Dzieta. On byl pniem, z
ktorego mialy wyrastac galezie i
owoce.

Zalozyciel nie ujrzat poszczegolnych
wydarzen, czekajacych go w trakcie
tej dlugiej i mozolnej wedrowki,
poprzedzajacej osiggniecie celu.
Widzial natomiast Dzielo pomys$lane
na cale wieki, jako projekt
opatrznosciowo realizowany przez



Boga. Co sie zas$ tyczy jego osoby, byt
gotow rozpoczac¢ budowe jak
najszybciej, poniewaz to, czego byt
pewien od samego poczatku, to bylo
to, ze takie przedsiewziecie bedzie
kosztowac go wiele krwi i tez:

[...] dobrze wiem — stwierdzal w
zaufaniu - ze my, ktorzy zaczynamy
pracowac jako pierwsi, wyrabiamy — z
pomocq krwi i tez — te zaprawe
cementowgq, o ktorej mowie. Nie
stracimy ani wiary, ani radosci:
wszystko bedziemy mogli w tym,
ktory nas umacnia[138].

KKk

Dopiero w tych dniach rekolekcji u
00. lazarystow rozpoznal
opatrznosciowa reke Pana, ktory
przygotowywatl kamien wegielny
poprzez donioste wydarzenia, ktore
zmusily rodzine Escrivow do
przenosin z Barbastro do Logrofio, z
Logrofio do Saragossy, z Saragossy do
Madrytu. Wraz z ta Swiattoscia jego



zycie nabratlo teraz nowych i pelnych
koloréw. Bog prowadzit go az do
stolicy, aby zanurzyt sie catkowicie w
problemach ludzkosci.

Napisal w swych Zapiskach:
Rozmyslatem wczoraj wieczorem na
ulicy, Ze Madryt stat sie moim
Damaszkiem, gdyz tutaj spadty tuski z
oczu mojej duszy [...] i tu otrzymatem
mojq misje[139].

Przeliczyl sSrodki finansowe, z
ktorymi rozpoczynat te misje i
zrozumial swoja biede. Podczas jego
drogi zyciowej Pan stopniowo
pozbawial go wszystkiego. Miatem
wtedy ze sobq jedynie bagaz moich 26
lat i mego dobrego humoru[140] -
mowi nam, czynigc podsumowanie.
A przy innej okazji: Zaczelismy
pracowac dla Dzieta, kiedy Pan
zechciad, przy zupetnym braku
srodkow materialnych: 26 lat, taska
Boza, dobry humor i to wszystko.
[141]



6. Kampania modlitw i umartwien

Po zakonczeniu rekolekcji Josemaria
wlgczyt sie na nowo w dzialalnos¢
Patronatu. Od razu zajai sie
szukaniem dusz, pragnac na
wszystkie strony nies¢ wiadomosc¢ o
powszechnej Swietosci[142].
Przejrzatl liste mlodych ludzi, ktorych
znal, miedzy innymi studentow
Akademii Cicuéndez[143]. Jednym z
pierwszych, z ktorymi rozmawiatl o
swoim ideale apostolskim, byl Pedro
Rocamora, ktorego poznal w 1928
roku. Przedstawil mu go student
architektury, José Romeo Rivera,
ktory swoja droga miat okazje
styszec o ksiedzu od swego brata
Manuela, kolegi don Josemarii z
Wydzialu Prawa w Saragossie. Do
nich dolgczyt sie José Cortés
Cavanillas i moze jakis inny student
Akademii.

Otoczony taka grupka przyjaciot
ksigdz wychodzil na spaceriw



rozmowie ttumaczyl im swe plany
duchowe. Zbyt ambitne — zdaniem
Pedro Rocamory. Mowit ,jak
czlowiek natchniony — opowiada
Rocamora. — Dziwilo nas jego
catkowite przekonanie, ze powinien
poswiecic cale zycie tej idei. Bral na
siebie odpowiedzialnosc¢ za to
przedsiewziecie, jak cztowiek, ktory
wie, Zze musi wypeinic¢ okreslona
misje w swym zyciu.

-Ale czy ty wierzysz, ze to jest
mozliwe - zapytalem, a on mi
odpowiedziak:

-Shuchaj, to nie jest moj wymysl, to
jest gtos od Boga”[144].

Nie zawsze rozmowy te odbywaly sie
w trakcie spacerdow. Niekiedy ksigdz
szukal spokojnego miejsca, aby
czyta¢ swoim towarzyszom,
skupionym wokét stotu, zapiski,
ktore nosit ze soba. Jesli byla dobra
pogoda, po zajeciach w akademii szli
na piechote az do alei Castellana, do



rogu ulicy Riscal, aby usig$c na
powietrzu, na tarasie znajdujace;j sie
tam piwiarni. Czesciej cata grupa
spotykala sie w ,,El Sotanillo”. Lokal
ten — jednoczesnie kawiarnia,
piwiarnia i pijalnia czekolady -
znajdowatl sie w samym centrum
miasta: na ulicy Alcald, pomiedzy
placem Cibeles a placem
Independencia. Wejscie do lokalu
znajdowalo sie na poziomie ziemi,
ale trzeba bylo zejs¢ po kilku
stopniach, gdyz zajmowat on
piwniczke.

Don Josemarii bardzo odpowiadata
atmosfera ,,El Sotanillo” i chetnie
siadywal tam w towarzystwie swych
miodych przyjaciol. Juan, wlasciciel
oraz jego syn Angel przyzwyczaili sie
do widoku ksiedza w towarzystwie
studentdw. Kiedy jeden z nich
widzial, ze wchodzi, wykrzykiwat
imie swietego i dodawal zawsze: ,Juz
przyszed! ze swymi uczniami”[145].



Robigc przeglad listy swoich
przyjaciot, zwrdcil sie nie do kogo
innego, jak wiasnie do tych, ktérych
znatl ze swoich lat szkolnych z
Logrofio. W liscie z 9 grudnia 1928
roku Isidoro Zorzano prosit go o
wiadomosci na temat jego
losow[146]. Byl to znak, ze ksiadz
odswiezyl stosunki z tym kolega z
Instytutu z Logrofio, ktdry potem
studiowal inzynierie w Madrycie.
Teraz mieszkal w Kadyksie 1
pracowal w stoczni Matagorda. Po
tym liScie nastgpita dluga wymiana
korespondencji, ktéra przyniosta obu
wiele niespodzianek.

WKrotce rozszerzyt zakres swego
apostolstwa, spotykajac sie ze
znajomymi ksiezmi. Jego
milodzienczy wyglad nie wydawat sie
najbardziej stosowny do tego, by
nauczac w spoteczenstwie, w ktérym
nie brak bylo dostojnych kaptanéw
kultywujacych wielowiekowe
tradycje. Nie mogt takze zapominac o



swojej delikatnej sytuacji kaptana
spoza diecezji przebywajacego w
Madrycie, co sprawialo, ze czul sie
niczym kura w obcym kurniku[147].
Nie zrazal sie jednak tym wszystkim.
Jednym z pierwszych kaplandw,
ktorych staratl sie rozpali¢ apostolsko,
by}l don Norberto, drugi z kapelanow
Patronatu. Jego intencje w pierwszej
chwili miaty charakter czysto
charytatywny. Don Norberto mial
wowczas ponad 50 lat i zapad! na
chorobe nerwowg, ktora wykluczyla
go ze sprawowania funkcji
koS$cielnych. Wrdcil do zdrowia,
jednak wkrotce nastgpil nawrot
choroby. Do tego stopnia, ze az do
Smierci pozostal osoba chorg, chociaz
w zasadzie odznaczal sie sporym
zapalem apostolskim i prowadzit
intensywne zycie wewnetrzne[148].
Damy Apostolskie, ktore znaty go od
1924 roku, zauwazyly, ze wzrasta
zazyto$¢ miedzy oboma kapelanami.
Wiedzialy, co oznacza fakt, iz
chodzili razem odwiedzac chorych i



dzieci w szkotach. ,,Don Josemaria -
powiada jedna z nich - zabierat go ze
soba, by maégt sie czuc potrzebny i
doceniony”[149].

Jednym z pierwszych kaplandw,
ktorym dokladnie opowiedzial o
swoim powolaniu, by} bez watpienia
don José Pou de Foxa. Profesor
prawa rzymskiego z Saragossy pisal z
Avili 4 marca 1929 roku do don
Josemarii, aby wyszed! po niego na
stacje i by zarezerwowat mu pokoj w
hotelu. Ostatnie linijki listu zdradzaja
niecierpliwosc, z jakga oczekiwat
bezposredniego spotkania ze swym
dawnym uczniem: ,,Skoro sie
zobaczymy wkratce — pisal — nic ci
wiecej nie powiem, bo wkrdétce bede
mogt cie usciskac. Twoj przyjaciel,
José”[150].

Pou de Foxa spedzit w Madrycie kilka
tygodni, w trakcie ktorych miat
sposobnos¢ rozmawiac diugo ze
swoim mlodym przyjacielem.



Profesor Carlos Sanchez del Rio,
ktory w tym samym czasie
przebywal w Madrycie, przy okazji
konkursu na katedre prawa
rzymskiego, opowiada, ze chadzali
we trzech ,,niemal kazdego wieczora
i do pozna wieczor siadywaliSmy w
«kawiarni», ktora nazywala sie «El
Sotanillo», znajdujacej sie przy ulicy
Alcala. ProwadziliSmy tam bardzo
przyjemne pogawedki, podczas
ktorych wymienialiSmy opinie na
najrozniejsze tematy”[151].

Don Josemaria, ktory nie
zaniedbywat okazji, by nawigzywac
znajomosci z nowymi ksiezmi,
podtrzymywat kontakty z
rezydentami domu kaptanskiego
przy ulicy Larra, w ktérym roztaczatl
swe nadzieje na przysztos¢. W ten
sposob poznal na przyklad ksiedza
Manuela Ayale, ktory przebywat w
Madrycie przejazdem w 1929 roku.
Don Manuel zachowal na zawsze
mile wspomnienie z krotkiego



kontaktu z kapelanem Patronatu
Chorych, ktory przedstawil mu czesc
ze swoich ideatow: W tym czasie
zwierzytem mu sie w czesci na temat
Dzieta. A on zachowat to we
wdziecznej pamieci. — napisze don
Josemaria[152].

Pewnego letniego dnia 1929 roku w
Patronacie Msze Swietg odprawil
don Rafael Fernandez Claros, mtody
kapltan z Salwadoru, ktory studiowat
w Instytucie Katolickim w Paryzu.
Gdy skonczy! dziekczynienie,
podszed} do niego kapelan.
Rozmawiali przez moment.
»Wystarczylo mi kilka chwil -
twierdzi Salwadorczyk — aby docenic
cala wartos¢ jego SwietoSci, ktora
pielegnowala ta delikatna dusza
kaptanska”[153]. Ta znajomos$¢
trwala latami i zaowocowala $cistym
duchowym zwigzkiem: ,Jak
odwdziecze Ci sie, ojcze, za Twoja
hojnos¢? — pisat don Rafael z Paryza
4 listopada 1929. - W zaden inny



sposob, jak tylko przystajac — tak jak
to uczynilem - bez zadnych
zastrzezen na Twoja propozycje
zawarcia duchowego sojuszu
kaplanskiego”[154].

O tym pakcie braterstwa pisat
Salwadorczyk takze w innym liscie:
»Paryz, 20 IIT 1930. Przesylam stale
podziekowania, za to, ze
dotrzymujesz wiernie swej obietnicy
polecania mnie podczas Mszy
Swietej. Ja ze swej strony pamietam o
tym takze podczas NajsSwietszej
Ofiary”[155].

Kapelan Patronatu zaczal tworzy¢
prawdziwa mobilizacje dusz i
modlitw: Poczgwszy od roku 1928 -
opowiada — probowatem przyblizy¢
sie do swietych dusz, nawet 0sob
nieznanych, ktore wygladaly na
dobrych chrzescijan — i prositem ich o
modlitwe[156].

Pewnego dnia spotkal o szdstej rano
jakiego$ nieznanego ksiedza.



Zatrzymat go i poprosit o modlitwe w
swojej intencji. (Ksiedzem tym by}
Casimiro Morcillo, pozniejszy
arcybiskup Madrytu)[157]. Nie byl to
jedyny tego rodzaju przypadek,
poniewaz Avelino Gémez Ledo,
kolega z rezydencji Larra, dobrze
pamieta zapal, z jakim don Josemaria
domagal sie modlitwy i umartwien,
»W SposOb zywy, zachecajacy”.
Pozniej, gdy kapelan Patronatu nie
mieszkal juz w domu kaptanskim,
przypadkiem spotkal don Avelino na
placu Cibeles. Don Josemaria —
opowiada spotkany ksigdz — ,,szed!}
zawiniety w peleryne i zwrdcito moja
uwage jego szczegolne skupienie; bez
watpienia modlil sie na ulicy. Mialem
wrazenie, jakbym nagle ujrzal jedna
z dusz, ktore zyja w jakims$
nadzwyczajnym zwigzku z Bogiem, a
on powiedzial mi ponownie, bym
polecatl jego prace apostolska w
modlitwie i umartwieniach”[158].



Mijaly miesigce, a ksiagdz nadal
zebral o pomoc: Wciqz prosze wielu
ludzi o modlitwe i umartwienia. Jakze
ludzie bojq sie pokuty![159] — wolal
zaskoczony i peten bolu.

Takze jedna z pomocnic Dam
Apostolskich wspomina, z
prostodusznym usmiechem, ze nikt
nie by} zwolniony z udzialu w tej
kampanii modlitwy prowadzonej
przez don Josemarie.

-Modl sie bardzo za mnie, modl sie za
mnie — mowil jej kapelan.

A ta kobieta mys$lala: ,,Co chce zrobi¢
don Josemaria, ze tak bardzo prosi o
modlitwe?”[160].

W styczniu 1929 roku, gdy jedna z
Dam byla umierajgca, kapelan prosit
ja, by wstawila sie za nim z nieba, by
zostal Swietym lub umart.

Przypominam sobie, niekiedy z
pewnym strachem — napisze wkrotce



potem w swych Zapiskach
wewnetrznych — ze byt to przejaw
pychy lub poddawanie Boga probie, ze
gdy umierata Mercedes Reyna [...], nie
zastanawiajqc sie nad tym wczesniej,
poprositem jg w ten sposob:
Mercedes, popros Pana w niebie, ze
gdybym mial nie by¢ nie tyle
kaplanem dobrym, co Swietym, to
niech mnie zabierze do siebie za
miodu, jak najwczesniej. Nastepnie o
to samo poprositem dwie osoby
swieckie — panne i chtopca, ktorzy
podczas Komunii kazdego dnia
ponawiali te prosbe do Boga[161].

Opiekowat sie ta zakonnica podczas
ostatnich dni jej choroby. Takze
potem don Josemaria szukat jej
wstawiennictwa i czesto odwiedzal
jej grob. 31 lipca zaczal nowenne,
proszac o wstawiennictwo w swoich
intencjach, na kolanach odmawiajac
rozaniec przy grobie Mercedes[162].
Dzielo rozpoczynalo swa dziatalnos¢
i zalozyciel czul sie w obowigzku



calkowicie sie oddac, z cala hojnoscia
w ofierze calopalnej, chociaz nie miatl
w sobie nic z ofiary.

»Wiktymizm” (wybor spektakularne;j
ofiary, przy rownoczesnym
lekcewazeniu ofiarowania Bogu
codziennych cierpien i przeciwnosci)
byl jak najdalszy od jego sposobu
bycia i myslenia. Do tego stopnia ta
postawa mu sie nie podobala, ze
razilo go nawet samo stowo.

Jego dusza szukata okazji do
specjalnej ofiary na drodze
przeblagania. Dlatego w trzy dni po
zakonczeniu nowenny na cmentarzu,
powodowany Bozym natchnieniem,
poprosit Pana, bez chwili wahania,
aby pozbawil go zdrowia, w akcie
umartwienia:

11 sierpnia 1929, zgodnie z notatkq,
jakq zrobitem na obrazku, ktory
nositem w brewiarzu, podczas
btogostawienistwa Najswietszym
Sakramentem w kosciele Patronatu



Chorych, nie zaplanowawszy tego
wczesniej, poprositem Jezusa o
zestanie na mnie ciezkiej, powaznej
choroby, jako przebtagania[163].

Mysle, ze Bog mnie wystuchat — dodat.
7. 14 lutego 1930 r.

Podsumowujac swoje wysitki
apostolskie rozpoczete 2
pazdziernika 1928 r. don Josemaria
mowil z wielka szczeroscig: Od
poczqtku podjgtem intensywnq
dziatalnos¢ duchowq i zaczgtem
szukac powotari[164]. Ale skad sie
wzigl pomysl, aby prosic¢ Pana za
posrednictwem umierajgcej Damy,
aby byc¢ Swietym kaplanem, jesli nie
stad, ze postrzegal wowczas swoja
dusze jako pograzona w letniosci i
osamotnieniu[165].

Wyglada to na sprzecznosc, ale nie
jest to stwierdzenie pozbawione
podstaw. Przekonanie o wielkiej
przepasci, dzielgcej jego wysitki



apostolskie oraz ogrom zadan, jakie
mu zostaty powierzone, powodowatly
W jego sumieniu niepokoj:

CozZ moze uczynic stworzenie, ktore
musi wykonac pewnq misje, jesli nie
posiada srodkow ani odpowiedniego
wieku, ani wiedzy, ani cnot, ani w
0gole nic? — pytal sam siebie. - Uciec
sie do swej matki i ojca, udac sie do
tych, ktorzy mogq cos poradzic, prosic¢
0 pomoc przyjaciot... Tak ija
uczynitem w moim zyciu
wewnetrznym. Tak wtasnie, wybijajqc
takt uderzeniami dyscypliny. Ale nie
zawsze. Byty okresy, gdy tak sie nie
dziato[166].

Zdawatl sobie sprawe, ze jego wielka
misja pozostaje w rozdzwieku z jego
skromnymi mozliwosciami, i
wydawalo mu sie, ze jego dusza
wpadla w $pigczke, z ktorej nie jest w
stanie sie otrzasnac:

Po 1928 roku, chociaz natychmiast
zaczgtem pracowacd, bytem jakby we



snie. Ego dormivi, et soporatus sum;
et exsurrexi, quia Dominus suscepit
me (Ps 3, 6)*; spatem, bytem jakby
odretwialy i to Bog mnie wyprowadzit
Z tego stanu i naktaniat do pracy, z
kazdym dniem bardziej
intensywnej[167].

Mimo uplywu lat i dystansu do
starych wspomnien, jeszcze na jego
mysl bolesnie rzucatl cienn 6w
wyimaginowany opor, ktdry sobie —
w swej heroicznej pokorze -
wyrzucal: Bog dobrze wie, ze
rozpoczgtem prace w Opus Dei
niechetnie i za to Go prosze o
wybaczenie po wielokro¢ — mowit,
tlumaczac sie przed swymi
dziecmi[168]. Wydawalo sie, ze teraz,
gdy Pan odpowiedzial wreszcie na
jego gorace prosby powtarzane w
ciggu wielu lat modlitwy, stracit wole
1 czutl sie jakby byl wewnetrznie

pekniety:



Chciatem i nie chciatem jednoczesnie.
Chciatem wypetnic to, co byto
nieodwotalng misjq i od poczqtku
prowadzitem intensywnq prace
duchowq. I jednoczesnie nie chciatem,
pomimo tego, ze miedzy 15. a 26.
rokiem zZycia wotatem do Jezusa
Chrystusa, Pana Naszego, mowiqc
niczym ewangeliczny slepiec: Domine,
ut videam! (LK, 18, 41)* ; Panie, abym
przejrzal.A innym razem w niezbyt
taciriskiej tacinie: Domine, ut sit!, aby
stato sie to, czego Ty chcesz, o czym
nie wiem, co to jest! I to samo do
Najswietszej Panienki: Domina, ut sit!
[169].

Prowadzit apostolstwo z
autentycznoscia i sila
przekonywania. Zawsze bez chwili
wahania, chociaz ja nie chcialem!-
jeszcze raz nas zapewnia[170].
Nawet on sam nie mogt wyjasnic tej
pozornej sprzecznosci, tego rodzaju
wewnetrznego oporu. Na pewno nie
brakowato mu sity woli, aby



wypelni¢ swoja misje, ale mimo ze
jego oddanie byto catkowite, dazyt
zawsze do jeszcze wyzszych celow.

Otrzymal — nie ma co do tego
watpliwosci — jasng idee przewodniq
tego, czym ma by¢ Dzielo, ale nie jak
te idee zrealizowac. W ten sposob, po
2 pazdziernika, gdy skonczyly sie
natchnienia, pozostal w péimroku, z
0g0lna jasnoscig, ktora oswietlata
jadro Bozego planu, ale zostat
pozbawiony szczegotowych
wyjasnien i wskazowek
praktycznych, aby wcielic te wizje.
Wyrazajac to jego wilasnymi
stowami, zostal przerwany ow
duchowy strumieri Bozej inspiracji,
dzieki ktorej stawato sie jasne,
bardziej okreslone to, czego On sobie
zyczyt[171]. AbySmy zrozumieli jego
odczucia, musimy przyjac, ze jego
dusza staneta w obliczu
przygniatajacego Bozego ciezaru,
wobec ktorego czula sie niegodna.
Zawsze mowil o tym wprost: Bytem



tchorzem. Przerazat mnie Krzyz,
ktory Pan ztozyt na mych
barkach[172].

(To wrazenie tchorzostwa jest w
zyciu $wietych niczym innym jak
wyrazem pokory. Jest owocem
poznania, ze w obliczu wielkos$ci
Bozego zaproszenia, odpowiadajg —
tak im sie wydaje — bez entuzjazmu i
bojazliwie.)

Ale czy to domniemane tchdérzostwo i
strach wystarczajaco ttumacza nam
jego niepokqj? Czy nie nalezy szukac
jednak innych przyczyn, bardziej
pasujacych do jego sposobu bycia, w
ktorym z pewnoscia nielatwo byto
odnalez¢ niezdecydowanie, strach i
przygnebienie? Juz gdy byl
dzieckiem, jak mogliSmy zauwazy¢,
jego charakter ksztaltowal sie,
odrzucajac ostentacje i
ceremonialno$¢. Ta naturalna u
niego tendencja wkrotce
ugruntowata sie w jego duszy,



zakorzeniajgc sie tam gleboko i w
sposob nadprzyrodzony: Czutem w
mojej duszy, od momentu, gdy
postanowitem ustuchac Bozego gtosu
— przeczuwajqc mitosc Jezusa — chec,
by ukryc sie i znikngc; zywe illum
oportet crescere, me autem minui (J
3, 30)*, niech wzrasta chwata Pana, a
ja niech sie umniejszam[173].

Stad wzielo sie podejrzenie, jak on
sam nam wyznaje, ze pomyst, by
rozpoczynac¢ nowq fundacje, mogtby
pochodzi¢ z pychy, z checi
uwiecznienia siebie[174]. Od
miodos$ci odczuwal duza rezerwe w
stosunku do nadzwyczajnosci,
nieprzezwyciezong nieche¢ w
stosunku do rzucajacych sie w oczy
nowosci:

Wiecie — pisal do swoich dzieci w
1932 - ze miatem zawsze awersje do
tej sktonnosci niektorych osob — jesli
nie wynika ona z rzeczywiscie
nadprzyrodzonych powodow, co



0sqdza Kosciot — do zaktadania
nowych fundacji. Wydawato mi sie — i
nadal tak mi sie zdaje — Ze wystarczy
nam fundacji i ich zatozycieli.
Dostrzegatem nawet
niebezpieczeristwo pewnej ,,psychozy
zatozycielskiej”, ktora prowadzita do
zaktadania niepotrzebnych instytucji
z powodow, ktore uznawatem za
absurdalne. Myslatem — by¢ moze z
powodu niedostatecznej mitosci — zZe
w niektorych przypadkach powody
byty dosc¢ przyziemne: istotne byto
stworzenie czegos nowego i nazwanie
siebie zatozycielem[175].

Najbardziej logicznym
wytlumaczeniem tych sprzecznych
odczuc¢ zalozyciela Opus Dei -
przyjecia swojej misji i oporu, by
zakladac co$ nowego — jest
interwencja Boza. Ukazuje sie ona
wyraznie poprzez przerwanie tych
praktycznych natchnien, ktorych don
Josemaria stale doznawat az do
pazdziernika 1928. W ten sposob



otrzymat kolejne potwierdzenie
nadprzyrodzonego pochodzenia
Dziela, poniewaz akt zalozycielski,
poza tym zZe przerastal jego
naturalne zdolnosci, nie odpowiadatl
zupeinie jego osobistym
sklonnosciom. Widzac wiec, jak
miota sie¢ miedzy watpliwosciami a
entuzjazmem, Pan postanowitl
wlgczyc sie bezposrednio:

Pan [...], widzgc moj opor oraz mojq
prace — jednoczesnie petnq
entuzjazmu i stabq, obdarzyt mnie
pokorng myslg, zZe na swiecie by¢
moze juz sq rzeczy, ktore nie rozniq
sie od tego, o co On mnie prosi. Byto
to z mojej strony niezbyt rozsqdne
tchorzostwo, byto to tchorzostwo
pochodzqce z wygody i jeszcze jeden
dowdd, zZe nie chciatem zostac
zatozycielem czegokolwiek[176].

Posrdd tych niepokojow, ktore
odczuwatl w duszy, nie przestajac
pracowac nad Dzielem, pielegnowal



ukryte pragnienie — pozbawione
wszelkich podstaw, ze odnajdzie je
juz zrealizowane gdzie indziej:

Z tq fatszywq skromnosciq, kiedy
pracowatem, by odnalezc pierwsze
dusze, pierwsze powotania i je
formowad, mowitem: Dosc¢ juz
fundacji, po co nam wiecej? By¢
moze znajde na Swiecie juz
zrealizowane to, czego chce ode mnie
Pan? Jedli to istnieje, lepiej sie tam
przytaczyc, stac sie szeregowym
zolmierzem, niz zakladac cos, co
moze byc¢ zwykla pycha[177].

Staratl sie wiec zyskac informacje na
temat roznych instytucji
hiszpanskich, a nastepnie tych
istniejgcych za granicg. Jednak, gdy
przygladal im sie z bliska, zdal sobie
sprawe, zZe nie byly one tym, czego
szukal: Dostaly sie w moje rece —
pisze w swych Zapiskach — informacje
na temat roznych wspotczesnych
instytucji (z Wegier, Polski, Francji



itp.), ktore robity rozne
»,dziwactwa”...A Jezus prosit nas w
swoim Dziele o naturalnosc jako o
cnote sine qua non* [178].

Don Josemaria nie ttumaczy, na czym
mialyby polegac te dziwactwa.
Wiemy na pewno, ze od pierwszej
chwili duchowos¢ Dziela
charakteryzowala sie prostotq,
niezwracaniem na siebie uwagi,
niepokazywaniem sie i
nieukrywaniem. Jednym stowem:
odrzuceniem tego, co
spektakularne[179].

W listopadzie 1929 roku don
Josemaria zajmowat sie bezowocnym
poszukiwaniem, gdy zaczely na
nowo docierac do niego wskazowki
wewnatrz jego duszy[180]. To
odnowienie strumienia duchowego
Bozej inspiracji, po ponad roku
posuchy, przyniosto ze soba
praktyczne swiatla, jak
ukierunkowac wysitki zalozycielskie.



Wszystko to stanowilo namacalny
znak, ze to Pan osobiscie kieruje tym
Bozym przedsiewzieciem, jak
zaznaczy! ksiadz Josemaria w swych
zapiskach:

Milczenie Pana, od 2 paZdziernika
1928, od Swieta Aniotéw Strézéw i
wigilii Swietej Tereski, do listopada
1929 jest bardzo wymownel...],
pokazuje w sposob oczywisty, Ze
Dzieto pochodzi od Boga. Gdyby nie
byto w tym Bozej inspiracji, zdrowy
rozsqdek nakazywatby, aby zaraz po 2
pazdziernika, natychmiast, ten biedny
ksiezulo, z wiekszym zapatem niz
kiedykolwiek, poniewaz juz miat szkic
catego przedsiewziecia, ciggnqt
precyzowanie tego, czym jest Dzieto.
Nie stato sie tak: mingt ponad rok nim
Jezus przemowit. I mingt miedzy
innymi po to, by udowodni¢ w sposob
oczywisty, ze osiotek jest tylko
narzedziem... i w dodatku kiepskim
narzedziem![181]



s

Zdazy}t zapomniec¢ o wysitkach, jakie
poniost, by znalez¢ informacje na
temat nowych instytucji, gdy
pewnego dnia trafity do jego rak
informatory na temat roznych
organizacji apostolskich[182].
Odtwarzajac te zdarzenia, pisalt w
1948 roku: W koricu poznatem
paulistow kardynata Ferrariego. Czy
to miato by¢ wlasnie to?
Sprobowatem dowiedziec sie wiecej
(musialo to byc¢ pod koniec 1929)
[183].

(W innym z czasopism czy tez
gazetek — ,,El Mensajero Serafico” -
ktore przy okazji rozprowadzatl
wsrod chorych, pojawilo sie takze
kilka artykuléw na temat instytucji
zalozonych w Polsce przez ojca
Honorata Kozminskiego)[184].

Jednak, kontynuujac swa relacje na
temat paulistow, mowi nam:



Probowatem dowiedziec sie wiecej
(musiato to byc pod koniec 1929 roku)
i dowiedziawszy sie, Ze w
Towarzystwie Swietego Pawla
znajdujq sie takze kobiety, napisatem
w moich Katarzynkach (jesli ich nie
spalitem, znajdujq sie w paczkach w
archiwum i mozna tam bedzie
przeczytac to samo, co teraz pisze),
chociaz Opus Dei nie mialo sie roznic
od paulistéw, poza tym, ze kobiety
mialy sie nawet nie zblizac, co byto
jednak znaczng réznicg[185].

To zdanie znajdowalo sie zapewne w
zniszczonym zeszycie notatek.

Pewne jest jednak, ze jego
wypowiedzi w tej sprawie zawsze
zawieraly kategoryczne wykluczenie
obecnosci kobiet. Juz pisatem — mowil
przy innej okazji — nigdy nie bedzie
kobiet w Opus Dei, nawet w
zartach[186].

Oczywiscie 2 pazdziernika 1928 roku
nie ,zobaczy}” ani wydarzen ani



szczegoiow historycznych, lecz
zasadniczg tres¢ Bozego przestania.
Czy jest do pomyslenia w takich
okolicznosciach, by odczuwajac opor
wobec tego, by zakladac co$ nowego i
bedac pozbawionym praktycznych
natchnien, aby kontynuowac
dzialania zalozycielskie, decydowat
sie, by wlaczac kobiety do calego
przedsiewziecia? Wedlug jego
osobistej opinii — mial sprecyzowane
1 ugruntowane zdanie: kobiety nie
zostaly powolane, by stanowic czesc
tej organizacji[187].

Nie minelo wiele czasu, by Bog
zmienit ten wykluczajacy poglad.

Mineto niewiele czasu — napisze w
swych Zapiskach wewnetrznych —i 14
lutego 1930 odprawiatem msze w
kapliczce starszej markizy de Onteiro,
matki Luz Casanovy, nad ktorq
sprawowatem opieke duchowq w
okresie, gdy bytem kapelanem
Patronatu. Podczas Mszy Swietej,



natychmiast po komunii, ujrzatem
cate zeriskie Dzieto! Nie moge
powiedzied, Ze zobaczylem, ale raczej
objgtem rozumowo, ze szczegotami
(potem dodatem inne rzeczy, aby
rozwingc te wizje rozumowa), czym
ma by¢ sekcja Zeriska Opus Dei.
Podziekowatem i w swoim czasie
poszedtem do konfesjonatu o.
Sancheza. Wystuchat mnie i
powiedziat: To pochodzi od Boga tak
samo, jak wszystko inne[188].

Tego 14 lutego zrozumiatl ze
szczegotami to, co dotyczylo kobiet, a
co bylo juz wewnetrznie wiaczone w
zasadniczg wizje 2 pazdziernika.
Wodéwczas zakonczyly sie wahania i
poszukiwania zblizonych instytucji:

Zanotowatem w moich Katarzynkach
sam fakt i date: 14 lutego 1930. Potem
zapomniatem o dacie i mineto sporo
czasu, ale nigdy wiecej nie zdarzyto
mi sie myslec z fatszywq pokorq
(ktora byta duchem wygodnictwa,



strachem przed walkq), by by¢
Szeregowym zZoinierzem: bez
wqtpienia trzeba byto zatozyc cos
nowego[189].

Oba momenty zalozenia zastaly go
nieprzygotowanym. Przede
wszystkim dotyczylo to zalozenia
sekcji zenskiej: jego umyst byt
wowczas pozbawiony natchnien, a
wola rozdarta byla pomiedzy
checiami a niewiedzg. Na koniec
jeszcze jego pisemna opinia
wykluczajaca kobiety. Czy dzieki
temu wszystkiemu nie stalo sie
jeszcze bardziej wyrazne Boskie
pochodzenie Dziela? Tak uwazal sam
zalozyciel:

Zawsze wierzytem — i nadal wierze —
ze Pan, jak przy wielu innych
okazjach wodzil mnie za nosw ten
Sposob, by zyskac naoczny i
obiektywny dowdd, ze Dzieto nalezy
do Niego. Ja: nie chce kobiet w Opus
Dei! Bog: ale ja ich chce[190].



Na podstawie tych paradoksow
zalozycielskich, poniewaz nie
skonczyly sie jeszcze niespodzianki,
pewnego dnia napisak:

Zatozenie Opus Dei dokonato sie beze
mnie. Sekcji kobiecej, wbrew mojej
osobistej opinii, a Stowarzyszenia
Kaplariskiego Swietego Krzyza, gdy
chciatem znalezc rozwiqzanie i nie
znajdowatem go[191].

[1] Por. AGP, RHF, D-15247/2. Jest
mozliwe, ze nie mdgt odprawi¢ mszy
w Madrycie wczesniej niz
nastepnego dnia (w tym okresie nie
bylo dozwolone odprawienie mszy
wieczornej), prawdopodobnie
odprawit jg w Saragossie przed
odjazdem pociggu (por. Alvaro del
Portillo, Sum. 332; Javier Echevarria,
Sum. 1947).



* Chodzi tutaj o czesc¢ starego
Madrytu o charakterystycznej sieci
ulic - przyp. tltum..

[2] Kiedy don Josemaria zawital do
Madrytu, kosciol Swietego Michala
prowadzony byl przez zakon oo.
redemptorystow; obecnie zostat on
powierzony kaptanom z Pralatury
Swietego Krzyza i Opus Dei. Por. AA.
VV., Diccionario de Historia
Eclesiastica de Espana..., t. 11, s. 1381.

[3] Na mocy bulli Romani Pontifices
Praedecessores Leona XIII,
sporzadzonej 7 marca 1885,
utworzono diecezje madryckya. W
dwa dni p6Zniej zostal wydany
dekret krolewski z nominacja
pierwszego biskupa Madrytu.
Madrycka stolica biskupia zostala
wyniesiona do rangi arcybiskupstwa
zaleznego bezposrednio od Stolicy
Swietej bullag Pawla VI Romanorum
Pontificum semper z 25 111 1964 roku.



[4] Por. Studencka teczka osobowa,
Archiwum Wydziatu Prawa
Uniwersytetu Complutense w
Madrycie; AGP, RHF, D-03365.

[5] AGP, RHF, D-15155. To
Swiadectwo szczepien, pomimo
rozbieznosci dat, prawdopodobnie
zostalo przedstawione rownoczesnie
z podaniem, jak tego wymagano, ale
zaswiadczenie mozna bylo takze
dolaczy¢ do juz ztozonego podania.

[6] Por. juz cytowana
korespondencja o. A. Santiago z 7 III
1927 (AGP, RHF, D-15003-6) oraz o.
Canceraz 9 III 1927 (AGP, RHF,
D-15003-5).

[7] Zachowal sie rachunek
wystawiony na papierze bez
nadruku z datg 30 kwietnia 1927, za
wniesienie oplaty w wysokosci 78
peset, za 10 dni pensji i inne ustugi.
Na rewersie zostal on
wyspecyfikowany, z zaznaczeniem,
ze dzienna oplata wynosi 7 peset.



Innym charakterem pisma zostato
dopisane stowo Farmacia (AGP, RHF,
D-15247-2).

[8] Boletin Trimestral de la Obra
Apostolica Patronato de Enfermos, n.
72, Madrid, styczen 1928, s. 12-13.

[9] List 0. Cancera do don Josemarii z
9 III 1927 r. (AGP, RHF, D-15003-5).

[10] List don Luisa Latre do don
Josemarii, Saragossa, 9 V 1927 r.
(oryginal w : AGP, RHF, D-15003-8 ; w
transkrypcji poprawiono kilka
bledow literowych). Fragment
,oddac sie do dyspozycji naszego
biskupa, ktdry tak zZle obchodzi sie z
personelem” odnosi sie do
»opatrznos$ciowych
niesprawiedliwosci”, o ktorych byta
mowa w poprzednim rozdziale.

[11] Por. Aneks XII.

[12] Don Fidel Gémez Colomo
studiowal w seminarium w Toledo i



uzyskal swiecenia kaplanskie w 1925
roku. Przypisany do Naczelnego
Wikariatu Polowego, zostal
kapelanem marynarki w stopniu
putkownika. Zmart w Madrycie w
1980 roku.

Don Justo Villameriel Meneses
przygotowywat sie¢ do egzaminow
dopuszczajacych w szeregi
kapelanow wojskowych, ktore zdat w
1927 roku.

Ksiadz pralat Avelino Gomez Ledo
zostal wySwiecony w Madrycie w
1918 r. Byl wikarym w parafii
Niepokalanego Poczecia w Madrycie,
a nastepnie u NMP od Anioléw. Od
1940 roku byl proboszczem u
Swietego Augustyna, takze w
Madrycie. Zmart w 1977 roku.

Don Antonio Pensado Rey urodzit sie
w 1897 r. i zyskal Swiecenia w 1920
w Santiago de Compostela.



[13] Klasztor augustianek
klauzurowych Wcielenia Panskiego
zostal ufundowany przez krola Filipa
IIT1jego zone Malgorzate Austriacka.
W tym kosciele zostala ulokowana
parafia Patacu Krolewskiego i
bezposrednia jurysdykcje nad tym
miejscem sprawowat Naczelny
Kapelan Jego WysokoSci, ktora to
funkcje tradycyjnie speiniat
arcybiskup Santiago. Nie miat jej
wiec biskup Madrytu ani
Ordynariusz Palacu, ani tez zastepca
Naczelnego Kapelana Jego
Wysokosci, do ktorego nalezala
jurysdykcja nad wszystkimi
Patronatami Krolewskimi z
wyjatkiem klasztoru Wcielenia
Panskiego (por. Diccionario de la
Historia Ecclesidastica de Espana..., t.
I, s. 338-339; t. IL, s. 1382-1383; t. I1L, s.
1887; t. IV, s. 2743-2746).

[14] Pismo Wikariusza Generalnego
Madrytu (2711927 r.) do
Arcybiskupstwa Santiago utrzymane



bylo w bardzo zdecydowanym tonie.
W opowiedzi zostalo przestane z
Santiago pismo (1 I 1927), na mocy
ktorego don Antonio zostaly cofniete
jurysdykcje w jego wilasnej diecezji
do chwili jego powrotu. W
nastepnym tygodniu przestal on
odprawia¢ Msze Swiete w Klasztorze
Wecielenia Panskiego. Z tresci listu,
ktory wystat 30 lipca 1927 roku,
wynika, ze musial on pozosta¢ w
Madrycie jeszcze przez caly czerwiec
1927. Nie jest jasne, czy byl
inkardynowany w diecezji
madryckiej. Wszystkie dokumenty
na ten temat znajduja sie w
Archiwum Sekretariatu
Arcybiskupstwa Madryckiego oraz w
Archiwum Seminarium w Santiago
de Compostela.

[15] Nie ma swiadectw na temat tego,
jak i dlaczego donia Luz Rodriguez
Casanova od razu zainteresowata sie
osoba don Josemarii.



Podanie zostalo skierowane do
Najdostojniejszego Ksiedza
Wikariusza Generalnego Diecezji
Madrid-Alcala (por. AGP, RHF,
D-15147).

[16] Apuntes, n. 178.

[17] Donia Luz byla corka don
Florentino Rodriguez Casanova oraz
donii Lednides Garcia San Miguel.
Urodzila sie w 1873 roku. Tytul
markizow Onteiro dla siebie i swoich
potomkow otrzymata jej matka,
wowczas juz wdowa, pismem
Gabinetu Krolewskiego z 15 VII 1891
roku, w uznaniu zastug publicznych
jej meza.

Donia Luz Rodriguez Casanova
zalozyla Zgromadzenie Dam
Apostolskich w Madrycie 24 maja
1924 roku, a ostateczng aprobate
zgromadzenie to uzyskalo od Piusa
XII w 1950 roku. Zmarta w opinii
Swietosci 8 I 1949 r.. 25 stycznia 1958
roku otwarto jej proces



beatyfikacyjny (por. E. Itarbide, El
amor dijo si. Luz. R. Casanova,
Pamplona 1962).

[18] W 1927 r. by} juz doktorem
teologii (1900) oraz prawa
kanonicznego (1902); kawalerem
Wielkiego Cywilnego Orderu
Dobroczynnosci; radca Edukacji
Publicznej; akademikiem Rzymskiej
Akademii Papieskiej Swietego
Tomasza z Akwinu; akademikiem
Krolewskiej Akademii Jezyka
Hiszpanskiego (1926). Poprzednio byt
jeszcze profesorem jezyka
hebrajskiego w seminarium w
Sewilli; kanonikiem w Jaén (1904);
lektorem w Santiago de Compostela
(1908); biskupem Tuy (1914) i
biskupem Vitorii (1917): por. E.
Subirana, op. cit., 1927, s. 249.

* Nie zalatwione (lac.) - przyp. ttum..

[19] List z 18 IT 1933, w: Archiwum
Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madrytu.



[20] Archiwum Sekretariatu
Generalnego Arcybiskupstwa
Madrytu-Alcald, Ksiega Jurysdykcji
Kaptaniskich, nr 8, karty 531 55.
Zauwazmy, ze podanie z 10 VI 1927
odpowiada wpisowi z 8 VI 1927 r..
Mozna to wytlumaczy¢ tym, ze don
Josemaria zyskal wymagane
zezwolenia, dzieki prosbie donii Luz,
na dwa dni przed nadestaniem
podania.

[21] Por. E. Subriana, op. cit., 1927, s.
247.

[22] Kanon 130 § 1 Kodeksu Prawa
Kanonicznego z 1917 mowik: Expleto
studiorum curriculo, sacerdotes
omnes, [...] examen singulis annis
saltem per integrum triennium in
diversis sacrarum scientiarum
disciplinis, ante opportune designatis,
subeant secundum modum ab eodem
Ordinario determinandum. [Po
zakonczeniu toku studiow (...) zloza
egzamin w kilka lat, co najwyzej w



ciggu peinych trzech lat, z r6znych
kierunkéw nauk swietych, przed
odpowiednig wyznaczong osoba, w
Sposob, ktoryprzez tegoz
Ordynariusza okreslony zostanie
(tac.) - przyp. thum..]

[23] Odpowiedz na jego prosbe o
mozliwos¢ zdawania egzaminu
przed rektorem Swietego Michala:

,<Powazanie w Panu. Jego Ekscelencja
zezwoli}, by do przedluzenia
jurysdykcji kaptanskich i do
wypelnienia postanowien kanonu
130. mogt ksiadz przystapic do
egzaminu na miejscu” (List z 17 VI
1927, oryginal w: AGP, RHF,
D-15003-10).

[24] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
487. Pralat J. Echevarria precyzuje,
ze rektor osobiscie dostarczyt mu
,dokumenty w otwartej kopercie, aby
on sam zaja! sie nadaniem jej na
poczcie”. Zamknat ja i wrzucit do
pierwszej skrzynki, ktéra napotkat



po wyijsciu ze Swietego Michala (por.
Javier Echevarria, Sum. 1947).

[25] Od 8 VII 1927 udzielono mu
trzykrotnie zezwolen na rok i na
koniec 10 VI 1931 na 5 lat (por.
Archiwum diecezjalne w Saragossie,
»Ksiega Jurysdykcji Kaptariskich”, lata
1902-1952: karty 242, 250, 258, 268,
273, 311).

Na temat zezwolen z 1936 roku
napisak: 31 V1936 — Pan w tych
dniach, za posrednictwem biskupa
Pampeluny i don José Pou obdarzyt
mnie jurysdykcjami z Saragossy:
Ksiqdz Arcybiskup udzielit mi ich,
ogolnych i wiecznych (Apuntes, nr
1344).

Jesli chodzi o listy polecajace i
zwalniajgce, odnawiano mu je co
roku od 1929 do 1931, gdy otrzymat
zezwolenie, by rezydowac w
Madrycie, az do 1936 roku (por.
»Ksiegi Rejestrowe Dokumentow
Arcybiskupich”, Archiwum



diecezjalne w Saragossie, rok 1929, k.
406; 1930, k. 191; 1931, k. 300 oraz
1931, k. 318, nr 3 367”: Zezwolenie na
Madryt na 5 lat 1 listy polecajace”).

[26] Asuncion Mufioz, AGP, RHF,
T-04393, s. 1. Asuncion Muiioz
Gonzalez (1894-1984) byla jedna z
pierwszych zakonnic w
zgromadzeniu Dam Apostolskich
Najswietszego Serca Jezusowego.
Poznala don Josemarie w 1927 roku 1
gdy w 1929 roku zostala
nominowana na przetozona
nowicjatu w Chamartin de la Rosa
(Madryt), zalozyciel Opus Dei stuzyl
jej swa rada.

[27] Don Joaquin Maria de Ayala
urodzit sie w Novelda (Alicante) 1
zyskal Swiecenia kaplanskie w 1901
roku. Jako kanonik w Cuence (1911)
zostal mianowany rektorem
seminarium w 1922 r. Zginal
zamordowany w 1936 roku. Por. S.
Cirac, Cronica Diocesana Conquense



de la Epoca Roja, t. II. Martirologio de
Cuenca., Barcelona 1947, s. 178-181.

Przebywal w domu kaplanskim na
ulicy Larra z okazji kongresu, jaki
odbywat sie w Madrycie w dniach
15-19 czerwca 1927 (por. S. Eijan
OFM, Cronica de fiestas civico-
religiosas y especialmente el IV
Congreso Nacional de Terciarios
Franciscanos que con cardcter
iberoamericano se celebro enMadrid
los dias 15,16,17,18 y 19 de junio de
1927, en conmemoracion del VII
Centenario de la muerte de San
Francisco de Asis, Barcelona-Madrid
1930).

[28] List wielebnego Joaquina Marii
de Ayala do don Josemarii, 30 VI 1927
(oryginal w AGP, RHF, D-06929).

[29] Por. List don Antonia Pensado
do don Joseamarii, 30 VII 1927
(oryginal w: AGP, RHF, D-015186).
Donia Aurora Balenzategui, byla
pomocnicg Dam Apostolskich i



zajmowala sie administracja
rezydencji na ulicy Larra.

Zachowaly sie dwa rachunki z
pobytuks. Josemarii podpisane przez
donie Aurore. Jeden z 5 VIII 1927
(pobyt od 30 lipca do 5 sierpnia) oraz
drugi z 19 VIII 1927 (pobyt od 13 do
19 sierpnia). Oba w: AGP, RHF,
D-15246.

[30] List 0. Prudencio Cancera do don
Josemartii, Segowia, 19 VII 1927
(oryginal w AGP, RHF, D-15003-5).

[31] Por. Santiago Escriva de
Balaguer y Albas, AGP, RHF, T-07921,
s. 7; Javier Echevarria, PR, s. 70.

[32] Avelino Gomez Ledo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[33] Fidel Gomez Colomo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[34] Avelino Gomez Ledo, AGP, RHF,
T-03714, s. 2.



[35] Ibidem, s. 1.

[36] Fidel Gomez Colomo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[37] Avelino Gomez Ledo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[38] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
16.

[39] List 0. Cancera do don Josemartii,
9 XII 1927 (oryginal w: AGP, RHF,
D-15003-5).

[40] Zalozyciel Opus Deli, ktory
przezyt burzliwy okres dyktatury i II
Republiki hiszpanskiej,
podsumowywal sytuacje historyczna,
jesli chodzi o pozycje Kosciola,
kilkoma trafnymi i zwieztymi
uwagami w liscie z 14 VI 1964 roku,
w ktérym chcial wyjasnic te
wydarzenia Jego Swiatobliwosci
Pawlowi VI: W 1923 roku generat
Primo de Rivera, za zgodq Alfonsa
XIII, zaprowadzit dyktature, ktora



trwata do konca 1930 roku. Chociaz
pojmowane jako catosc, dziatania
Primo de Rivery okazaly sie bardzo
korzystne dla Hiszpanii, jednakpod
wieloma aspektami, gwalcity - jak w
przypadku kazdej dyktatury —
wolnosci obywatelskie Hiszpanow. Te
ograniczenia wolnosci aprobowane,
lub tolerowane przez krola,
spowodowaty powstanie silnego
ruchu sprzeciwu wobec monarchii,
ktorego rdzer stanowili niektorzy
zaslepieni intelektualisci
antykatoliccy, niektorzy ludzie
zwiqzani z Asociacion Catolica
Nacional de Propagandistas,
kierowanym wowczas przez
dziennikarza Herrere i dziatacze
syndykalistyczni: anarchistyczni i
marksistowscy . W ten sposob
przygotowywat sie poczqtek ruch
whadtowy, ktory przesungt masy z
jednej skrajnosci - braku wolnosci - w
przeciwnq skrajnosc - libertynizm.
Taki ruch whadtowy jest zawsze
potencjalnie niebezpieczny, lecz jest



szczegolnie grozny w wypadku ludow

roznamietnionych i ktory prowadzi do
pojawienia sie zagrozenia, ktore ciqzy
nad Hiszpaniq.

14 kwietnia 1931 na skutek stanu
napiecia wywotanego przede
wszystkim w Madrycie przez
zwyciestwo republikanow w
wyborach administracyjnych, w
niektorych wazniejszych miastach
Hiszpanii, a takze w obawie przed
mozliwym wybuchem wojny domowej,
Alfons XIIT wolat opuscic kraj i
zostata proklamowana republika (C
5753, 14 VI 1964).

[41] Santiago Escriva de Balaguery
Albds, AGP, RHF, T-07921, s. 8.

[42] Por. ,ABC”, Madryt 19 IX 1918, s.
27; takze Alvaro del Portillo, Sum.
490.

Nie znamy Swiadectw mowigcych na
temat tego, w jaki sposob udato sie
don Josemarii nawigzac kontakt z tg



instytucja, chociaz pewna przestanka
moze byc¢ fakt, ze pracowalo tam
wielu ksiezy. Wsrdod profesoréow
znajdowali sie m.in. don Salvador
Pérez, don Angel Ayllon oraz don
Isidoro Arquero, wszyscy byli
prezbiterami, a ostatni z nich
zajmowalt sie takze internatem
prowadzonym przez Akademie.

[43] Por. drukowany wyciag z
Regulaminu Akademii (oryginat AGP,
RHF, D-03395). Don José Cicuéndez
Aparicio byt od czerwca 1910
kapelanem, poczatkowo kosciola, a
nastepnie takze kolegium
Krolewskiego Patronatu Swietej
Izabeli. 2 11 1931 zwrdcit sie z
podaniem do Intendenta
Generalnego Dworu i Patronatu
Krolewskiego, w ktorym, powotujac
sie na swoj stan zdrowia
(wyczerpanie i ostrg neurastenie),
prosit o trzymiesieczne zwolnienie z
obowiazkdow. 9 lutego udzielono mu
pozwolenia. 12 maja poprosit o



przedluzenie zwolnienia, za$ 4 lipca
1931 roku z Ministerstwa Spraw
Wewnetrznych nadeszla odpowiedz,
ze przedluzenie zwolnienia zostato
udzielone, ale bedzie ono miato
charakter bezplatny (por. archiwum
Patrimonio Nacional, sekcja
Espedientes personales, pudio 182/17,
Teczka kapelana José Cicuéndeza
Aparicio). Zmart w Villa de don
Fadrique (Toledo) w listopadzie 1932
roku w wieku 58 lat, w wyniku
dtugiej choroby, ktora pozbawila go
na kilka miesiecy przed Smiercig
wiadz umystowych (por. Alvaro del
Portillo, Sum. 271).

Kiedy wielebny Cicuéndez musial w
1931 roku opusci¢ Madryt z powodu
choroby, stanowisko dyrektora
przeszio w rece prof. Floriana Ruiza
Egei, ktory byt doktorem filozofii
oraz bibliotekarzem w Bibliotece
Miejskiej Chamberi. Byl on zonaty i
bezdzietny. Zmar!t zamordowany w
okresie wojny domowej (por. Manuel



Gomez-Alonso, AGP. RHF, T-03771, s.
1).

[44] Mariano Trueba, AGP, RHF,
T-03277.

[45] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 496
oraz Javier Echevarria, PR, s. 473,
ktorzy cytuja Julidna Cortésa
Cavanillasa, dawnego studenta don
Josemarii z Akademii Cicuéndez,
pdzniej znanego dziennikarza. Juz w
latach 50-tych byl korespondentem
»~ABC” w Rzymie. W tym okresie
czesto odwiedzal Zalozyciela Opus
Dei i spotykal sie takze z pralatem
Alvaro del Portillo oraz pralatem
Javierem Echevarrig, ktorzy do
swoich wspomnien wigczyli niektore
zastyszane od niego relacje.

[46] Manuel Gomez Alonso, AGP,
RHF, T-03771, s. 1. Manuel Gomez
Alonso byl studentem Akademii w
latach 1930-1931.



[47] Cytat za Javier Echevarria, Sum.
2105.

[48] Odreczny list don José Pou de
Foxa, 27 VI 1928 (oryginal w AGP,
RHF, D-15309-1).

[49] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
498.

[50] Oryginat w: AGP, RHF, D-03395-8.

* Modlmy sie nawzajem za siebie,
by$Smy byli zbawieni (Yac.) - przyp.
thum..

[51] Oryginal w: AGP, RHF, D-03395-8.

[52] Zachowal sie list don Angela
Aylléna z 17 lipca 1928 roku,
napisany na papierze firmowym
Akademii, skierowany do don
Josemartii, z adnotacja ,,w miejscu”,
co oznaczalo, ze adresat przebywat w
Madrycie. MOwi on, co nastepuje:

,Drogi José Maria! Wiasnie
otrzymalem list dyrektora



zawierajacy instrukcje, ktore mam ci
przekazac a propos lekcji, ktore
bedziesz prowadzil od przyszlego
sierpnia. W zwigzku z tym prosze
cie, zebys zechcial wpasc¢ do
Akademii, Zeby porozmawiac¢ ze mng
dluzej. Wieczorem do siédme;j.

Pozdrow ode mnie swoja Matke i
przekaz jej uklony ze strony Twego
najlepszego kolegi i

przyjaciela” (oryginal w AGP, RHF,
D-03395-7).

Ostatnia wzmianka na temat
Akademii Cicuéndez w jego Apuntes
pochodzi z 28 1 1932 i znajduje sie
pod numerem 591. Por. Alvaro del
Portillo, Sum. 490. Jesli chodzi o
apostolstwo zalozyciela Opus Dei
wsrod profesordow i studentow
Akademii, wzmianki sg znacznie
czestsze. Por. Apuntes, n. 362, 420,
492, 591 oraz Javier Echevarria, Sum.
2109.



[53] Mariano Trueba, AGP, RHF,
T-03277. Mariano Trueba byt
studentem don Josemarii w akademii
w roku akademickim 1928/1929. Byt
zapisany na wydzial prawa jako
wolny stuchacz i uczeszczal na
Akademie, zeby przyspieszyc studia.
Pelnil funkcje inspektora pracy w
prowincji Vizcaya.

[54] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
494, ktory przywoluje te anegdote za
José Manuelem Sanchizem Granero,
ktory byt studentem don Josemarii w
akademii w roku akademickim
1927/1928 i zostat adwokatem i
czlonkiem Rady Najwyzszej Opieki
nad Nieletnimi.

[55] Mariano Treuba, AGP, RHF,
T-03277. W latach szeScdziesigtych
ktos, kto ustyszal te anegdote od
Mariano Treuby, zapisal ja i wystal
do don Josemarii. Gdy ja przeczytal,
zapisal na dole kartki: Pamietam to.



12 11 1966 (por. Joaquin Alonso, PR, s.
1742).

[56] Mariano Treuba, AGP, RHF,
T-03277.

[57] Wspomnienie Julidna Cortésa
Cavanillasa cytowane przez Alvaro
del Portillo, Sum. 496 oraz Javiera
Echevarrie, Sum. 2105.

[58] Budynek zaprojektowat Luis
Ferrero, zostal on ukoniczony w 1924
roku i zainaugurowany przez kroéla
Alfonsa XIII. Por. Guia de
Arquitectura y Urbanismo de Madrid,
tom II : Ensanche y Crecimiento,
rozdz. Ensanche Chamberi: Patronato
de Enfermos de Santa Engracia, wyd.
Colegio Oficial de Arquitectos de
Madrid., Madrid 1984.

[59] Por. publikacje Zgromadzenia
Dam Apostolskich: ,Boletin
Trimestral de la Obra Apostolica
Patronato de Enfermos”, nr 72,
styczen 1928 i nr 78, styczen 1930.



Na Dzielo Apostolskie skladaly sie:
Patronat Chorych, Dzielo
Zachowania Wiary (szkoty dla
dzieci), Jadlodajnie Mitosci, Dom
Kaplanski (rezydencja dla ksiezy),
Dzielo Swietej Rodziny
(zorganizowane w celu
uregulowania niewlasciwych
sytuacji malzenskich), Grupa
Opiekuncza (oSrodek medyczny,
apteka i zaklad pogrzebowy),
Ubrania u Swietego Jézefa, Dzielo
Wytrwania (katecheza i formacja
mlodych dziewczat), Stowarzyszenie
Dusz (modlitwy za zmarlych) etc.
(por. ibidem, styczen 1930, s. 2-10).

[60] Aniceta Alvarez Sanchez de
Ledn, AGP, RHF, T-04865, s. 3.

Urodzila sie w Daimiel (prowincja
Ciudad Real) w 1910 roku. Poznala i
spotykala don Josemarie miedzy
1927 a 1931, pomagajac Damom
Apostolskim w Patronacie.



[61] Por. Maria Vicenta Reyero, Sum.
5970. Swiadek dodaje, ze don
Josemaria ,zwykle w niedziele i
czasem w inne dni odprawial msze w
prywatnej kaplicy Markizy Onteiro”.

[62] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 6. D. Julidn Cortés
Cavanillas i D. José Maria Gonzalez
Barredo, mowi inny ze Swiadkow
»,opisali mi uczucia, jakie odczuwali
w czasie, gdy stuzyli mu do Mszy
Swietej, uczucia, ktére wywolywaty
1zy” (Florencio Sanchez Bella, Sum.
7481).

[63] Emilio Caramazana, AGP, RHF,
T-05335, s. 3.

[64] José Maria Gonzalez Barredo,
AGP, RHF, T-04202, s. 1. Wspomina
takze o tym, co napisata mu w liScie
jego siostra o tym, jak wspomina
kapelana Patronatu: ,Moja uwage
zwrocit ksigdz, ktéory odmawial
bardzo poboznie rézaniec, tak
wyraznie i starannie wymawiajgc



stowa, ze nie mogtam wyjsc z
podziwu” (ibidem).

[65] Maria Vicenta Reyero, Sum.
5969. Byla to Dama Apostolska, ktora
znala i spotykata osobiscie
zalozyciela Opus Dei.

[66] Asuncion Mufioz, AGP, RHF,
T-04393, s. 2. Zakonnica ze
Zgromadzenia Dam Apostolskich
(1894-1984). Poznala zalozyciela
Opus Dei w 1927 roku w Patronacie
Chorych w Madrycie i spotykala go w
latach, gdy pelnil tam funkcje
kapelana.

[67] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 2. Urodzila sie w Segowii
w 1895. Pomagata zakonnicom w
Patronacie, gdzie spotykala don
Josemarie od 1927 do 1931 roku.

[68] Por. , Boletin Trimestral...” (cit.),
nr 72, styczen 1928, s. 12. Statystyki z
roku 1927 sg podobne: 4 396
odwiedzonych chorych; 3 225



spowiedzi; 486 ostatnich
namaszczen; 1 192 Sluby i 161
chrztow (por. ibidem).

[69] ,,W Patronacie prowadzono
takze zadania innego typu, w
ktorych, jak sobie przypominam, brat
takze udzial don Josemaria, np.
przygotowanie przysztych
malzenstw czy katechezy dla
robotnikow” — mowi Margarita
Alvaro Coghem, ktora byla Swiecka
pomocnicg zakonnic w Patronacie i
spotykala don Josemarie w okresie,
gdy byl kapelanem. W wiele lat
pozniej zostata karmelitanka bosa
pod imieniem Matki Milagry od
Najswietszego Sakramentu (por.
Margarita Alvaro Coghem, AGP, RHF,
T-04676, s. 1).

Jej opinia jest bardzo trafna, gdyz
wsrod papierow zachowanych po
zalozycielu Opus Dei znajduje sie
notatka na temat ,,Dziela SwiQtej
Rodziny”, ktéra nosi date 18 II1 1928



—w przeddzien dnia Swietego Jozefa i
twierdzi:

»Szanowny ksieze José Mario! Wraz z
zyczeniami prosimy Cie, abys w ten
piatek odbyl spotkanie z
malzenstwami, mowiac o wierze (to
sa godzinne pogadanki, o 8.15
wieczorem)” (oryginal w: AGP, RHF,
D-03283).

[70] Por. , Boletin Trimestral...”,
styczen 1928, s. 7.

[71] Por. ibidem, styczen 1928, s. 7;
styczen 1930, s. 5.

Josefina Santos (AGP, RHF, T-05255, s.
2) opowiada, ze ,,w niedziele zbieraly
sie w Patronacie wszystkie dzieci ze
szkot Dam Apostolskich, ktore
znajdowaly sie w réznych
dzielnicach i don Josemaria je
spowiadal”.

Z drugiej strony Maria Vicente
Reyero zaswiadcza (Sum. 5969), ze



zaszczepial on zycie chrzes$cijanskie
»poprzez swoje ttumaczenie
katechizmu i Ewangelii dzieciom
przystepujacym do Pierwszej
Komunii, na trzy dni przed
przyjeciem tego sakramentu”.

[72] Por. , Boletin Trimestral...”,
styczen 1930, s. 10.

,Don Josemaria chodzit ponadto do
kolegiow, ktore mieliSmy w réznych
dzielnicach Madrytu [...]; do
Pierwszej Komunii co roku
przystepowato okoto 4 000 dzieci.
Tam dawal pogadanki dla nich i
przyjaznie rozmawiat z kazdym z
osobna, z cala wlasciwg sobie
sympatig, z cala energia apostolska,
wiodac serca tych chlopcow do
poznania i umilowania Jezusa
Chrystusa” (por. Asuncion Mufioz,
AGP, RHF, T-04393, s. 3).

I jak wspomina Maria Vicente Reyero
(Sum. 5968), ,,wystuchiwal wraz z
innymi ksiezmi spowiedzi dzieci



pierwszokomunijnych, ktore miaty
przystapi¢ do sakramentu u nas, a
ktore byly bardzo liczne”. W
Patronacie Chorych, w tym iw
innych zadaniach don Josemarii
pomagal drugi kapelan, don
Norberto (por. Asuncion Mufioz, AGP,
RHF, T-04393, s. 4).

[73] Margarita Alvarado Coghem,
AGP, RHF, T-04676, s. 1.

[74] Medytacja z 19 III 1975.

[75] ,,W tym czasie nie bylo w
zwyczaju — opowiada Josefina Santos
— by Najswietszy Sakrament by}
wynoszony z parafii, poza
przypadkami nagltymii Luz
Casanova prosila o pozwolenie
biskupa, ktére uzyskata. Dlatego don
Josemaria maégt nosi¢ komunie tym
wszystkim chorym, ktérzy o to
prosili” (Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 2).



»,P0za wyjatkowymi przypadkami —
opowiada Margarita Alvarado — nosit
chorym NajSwietszy Sakrament w
czwartki, uzywajac samochodu
pozyczonego od donii Luz Casanovy.
W pozostate dni jezdzil tramwajem,
na piechote, jak mial okazje. Nawet
przy zlej pogodzie, poniewaz
opiekowaliSmy sie chorymi tak zima,
jak latem”. (Margarita Alvarado
Coghem, AGP, RHF, T-04676, s. 1).

[76] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 2.

[77] Asuncion Muifioz, AGP, RHF,
T-04393, s. 2. Jak mowit zalozyciel
Opus Dei, wedle Swiadectwa pralata
Alvaro del Portillo, ta dziatalnos¢
byla prowadzona za zgoda
proboszczow, zgodnie z wymogami
prawa kanonicznego (por. Alvaro del
Portillo, Sum. 255).

[78] Asuncion Muiioz, AGP, RHF,
T-04393, s. 2; Maria Vicenta Reyero,
Sum. 5979.



* Warunkowo ({ac.) - przyp. ttum..
[79] Apuntes, nr. 119, 120.

[80] Margarita Alvarado Cogem, AGP,
RHF, T-04676, s. 2; Asuncién Munoz,
AGP, RHF, T-04393, s. 1.

[81] Apuntes, nr 178.

[82] Asuncion Mufioz, AGP, RHF,
T-04393, s.1 oraz od Mercedes
Sagués, ktora byla obecna przy tych
wydarzeniach, zaczerpnat pralat
Alvaro del Portillo nastepujaca
informacje: podczas gdy don
Josemaria zajmowal sie chorymi, nie
zdarzytl sie ani jeden przypadek, by
ktory$ z nich zmarl, nie otrzymawszy
wezesniej sakramentow (Alvaro del
Portillo, Sum. 257).

[83] Ernesto Julia, PR, s. 1074. Z
pewnosciq — mowi don Josemaria —
mogtbym opowiadac o wielu taskach
Bozych, ktore widziatem podczas



moich wizyt u chorych (Apuntes, nr
121).

[84] W AGP, RHF, D-03283
przechowywana jest duza liczba
fiszek z Dziela Apostolskiego i
notatek przystanych do kapelana, na
czas wizyt u chorych, z lat 1927, 1928
11929.

[85] Maria Vicenta Reyero, Sum.
5976; w notatce zrobionej na fiszce z
25 listopada 1927 r. napisano np.:
»,Chory z ulicy Aristas 8 chce, zeby
jeszcze raz przyszed! d. José, Damy
Katechetki mowig, ze mu sie bardzo
pogorszylo” (AGP, RHF, D-03283).

[86] Por. ibidem.
[87] Ernesto Julia, PR, s. 1074.

[88] Styszal o tym z ust zalozyciela
pratat Javier Echevarria (Javier
Echevarria, Sum. 1958).



[89] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 1; por. takze Javier
Echevarria, Sum. 1958.

[90] Por. AGP, RHF, D-03283.

[91] ,Nie braklo mu wéwczas -
thumaczy pratat Alvaro del Portillo —
nadzwyczajnych task, Bozych zdan,
ktore zywym ogniem wypalaly sie w
jego duszy 1 zostawialy niezatarty
slad w jego umysle” (por. Sum. 532).

*1k 12, 49.
**1Sam 3,6.
[92] Medytacja z 2 X 1962.

[93] Por. A. del Portillo, Monsefior
Escriva de Balaguer, instrumento de
Dios..., s. 30.

[94] List z 6 V 1945, nr 41.

[95] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
17.



[96] Maria Vicenta Reyero, Sum.
5972. Chociaz zachowat sie liscik
Dyrektora Akademii, z podpisem
ksiedza José Cicuendeza i data 30 VI
1930 roku, dotaczony do ,,wyplaty za
miesigc czerwiec” dla ksiedza
Josemarii, jednak nie wspomina on o
sumie (por. AGP, RHF, D-03395).

[97] Na te 150 peset skladala sie
oplata panstwowa (127 peset), oplata
za zlozenie podania (7 peset), wplata
na Patronat Uniwersytecki (15 peset)
oraz znaczek skarbowy na podaniu.

Trzy przedmioty, na ktore sie zapisat
byly to: historia prawa
miedzynarodowego, historia
literatury prawniczej oraz filozofia
prawa.

[98] Ksigdz Josemaria nie miat
oszczednosci ani czasu, by
przygotowywac sie do egzamindw,
stad madgl przewidzied, ze nie
przystapi do egzaminu z historii
literatury prawniczej, jesli egzaminy



mialy odby¢ sie za dwa tygodnie.
Przyczyny zapisania sie nalezy
szuka¢ w darmowym wsparciu ze
strony ksiedza Josego Cicuendeza,
gdyz jak juz wiemy przy innej okazji
oplacil on prawa do zapisania sie na
zajecia (Alvaro del Portillo, Sum.
271). Jesli chodzi o dwa zaliczone
zajecia, trzeba wyjasnic, ze filozofie
prawa przygotowat na poprzednim
roku ijuz 29 sierpnia 1927 roku
wniost podanie o wpis i oplacit
prawo do zdawania egzaminu,
jednak nie mogt badz nie chcial go
zdawac w sesji wrzesniowej tego
roku. Jesli chodzi o historie prawa
miedzynarodowego, mial juz mocne
podstawy znajomosci tych zagadnien
prawniczych, gdyz uzyskal wpis z
wyroznieniem w Saragossie z
przedmiotu publiczne prawo
miedzynarodowe.

[99] W sierpniu 1928 roku sekretariat
1 zarzad biskupstwa opublikowat
Okolnik na temat rekolekcji, w



ktorym powiedziane bylo, ze
»Zgodnie z praktyka ustanowiong w
diecezji w latach poprzednich
zorganizowane zostang rekolekcje
dla ksiezy w roznych terminach
najblizszej jesieni. Przypomina sie,
ze maja obowigzek w nich wzigc
udzial wszyscy ci, ktdrzy nie uczynili
tego w ciggu trzech ostatnich lat,
zgodnie z zapisem Kodeksu Prawa
Kanonicznego” (Boletin Oficial del
Obispado Madrid-Alcald, nr 1469, 16
sierpnia 1928, s. 249).

Lazarysci zorganizowali wowczas
trzy tury rekolekcji, druga z nich
odbywata sie od 30 wrzesnia do 6
pazdziernika. Por. ibidem, s. 250.

[100] Por. Guia de Arquitectura y
Urbanismo de Madrid..., t. 11, s. 10;
por. tak¢e Anales de la Congregacion
de la Mision y de las Hijas de Caridad,
t. IX, Madryt 1901, s. 254-301; M.
Horcajada, Reseria historica de las
Casas de la Mision fundaddas en



Espafia desde 1704 hasta nuestros
dias., Madryt 1915, s. 481-509.
Budynek ten w latach 40-tych
przeszed! zasadniczg przebudowe i
znaczna jego czesc obecnie peini
funkcje szpitala. Pozostala czesc
przebudowana i powiekszona jest
obecnie rezydencja wspoélnoty oo.
lazarystow, ktorzy opiekuja sie
pobliska bazylikg NMP Nieustajacej
Pomocy.

Por. Anales de la Congregacion de la
Mision, ob. cit., s. 290. U progu wieku
Dom Centralny Lazarystow zawieratl
w sobie olbrzymi teren, w ramach
ktorego znajdowala sie dawna
posiadiosc Casa de los Cipreses oraz
ogrod Quinta de Hortaleza.

[101] 2 pazdziernika 1928 r. otrzymat
nadprzyrodzong wizje Dziela,
podczas gdy czytat te papiery
(Apuntes, nr 306).

[102] Ibidem, nr 414.



[103] Opowiada o tym pralat del
Portillo: ,,Jak méwil mi w réznych
okolicznos$ciach nasz Ojciec,
przyczynag, ktora popchneta go do
zniszczenia go [tego zeszytu] byto to,
ze zawieral on wiele opisow
wydarzen o charakterze
nadprzyrodzonym i nadzwyczajnych
lask, jakie otrzymat od Pana. W
pozniejszych latach, poniewaz nie
chcial, abySmy, opierajac sie na tych
nadzwyczajnych darach, uznawali go
za Swietego, kiedy ja — jak wyjasniatl
to z przekonaniem nasz Ojciec — nie
jestem nikim wiecej jak grzesznikiem,
podjat decyzje spalenia tych zapisek
(por. ibidem, Nota preliminar, s. 4).

[104] W poprzednich rekolekcjach
prowadzonych przez lazarystow
(16-22 wrzes$nia) uczestniczyto 25
ksiezy, w nastepnych (14-20
pazdziernika) — 39 kaptanow. Por.
»,Boletin Eclesiastico del Obispado
Madrid-Alcala”, nr 1476 (1 XII 1928),
S. 384. Kierownikiem tych rekolekcji



byl ojciec Laredo: por. Anales de la
Congregacion de la Mision....., t.
XXXVI, Madryt 1928, s. 609.

Jak przewidywat plan dnia, msza
odprawiana byla miedzy godzing 7 a
8. Nastepnie odbywalo sie $Sniadanie,
dalej rachunek sumienia, a o
dziewigtej odprawiano modlitwe w
ciggu dnia, a potem czytano Nowy
Testament. Miedzy tg lektura a
nauka o godzinie jedenastej byl czas
wolny. Wlasnie podczas tego czasu
wolnego na osobistag medytacje mial
miejsce fakt, ktory opisujemy (por.
AGP, RHF, D-03610: Empleo del dia
para los que hacen los ejercicios).

[105] Kiedy by} zmuszony mowic na
temat tego szczegolnego momentu
taski, zatozyciel Opus Dei, z powodu
pokory byl bardzo oszczedny w
stowach. Istniala takze inna
przyczyna, dla ktorej starat sie nie
opisywac szczegolow wizji, nie chciat
on wywotlac u swoich synow



wrazenia, ze Dzielo opiera sie na
cudownosciach:Ttumacze wam z catq
mocq, zebyscie nigdy nie oczekiwali w
zyciu wewnetrznym nadzwyczajnych
drog wyjscia (por. List z 6 V 1945, nr
4).

[106] P6zniej dodaje: Zebratem w
jedno miejsce luzne notatki, ktore
dotychczas robitem (Apuntes, nr 306).

[107] Komentujac te luZne notatki,
J.L. Illanes mowi: ,Wszystkie te
sprawy, ktore dotychczas byty jakby
rozproszonymi bezladnie
kamyczkami mozaiki, nagle zyskaty
sens oSwiecone Swiatlem
najwyzszym, ktorego teraz udzielil
mu Bog (por. J.L. Illanes, Dos de
Octubre de 1928: alcance y significado
de una fecha, en AA.VV. Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer y el
Opus Dei, Pamplona 1982, s. 78).

Ta interpretacja faktow jest mozliwa
przy zalozeniu, ze mozaika ta nie
byla jeszcze kompletna, ze



osSwiecenie to nadalo nowy wymiar
wczesniejszym natchnieniom, i ze
fundacja, jak zobaczymy dalej,
bedzie wymagala nowych objawien
Bozych, aby niejako podkresli¢
nadprzyrodzone pochodzenie Dziela.

[108] List z 6 V 1945, nr. 4-5.
Zalozyciel opowiada o swoich
doswiadczeniach osobistych, chociaz
pisze w trzeciej osobie. Na ten temat
por. takze: Medytacja z 14 II 1964.

[109] Znowu powtarzal ecce ego quia
vocasti me (por. Medytacja z 2 X
1962), co bylo kontynuacja tego
wolania i odpowiedzi z Logrofio z
1918 roku, kiedy prosil o Swiatlo, jak
Slepiec z Jerycha. Jezus wkracza
poprzez ten witadczy akt do duszy
(por. Listz911932, nr 9),ata
poddaje sie szczesliwa Panu,
poniewaz wezwat ja jasno, by
pracowata w jego Dziele, z jasno
okreslonym powotaniem (por. List z
11 III 1940, nr 32).



[110] Medytacja z 14 II 1964; takze w
1974 roku moéwil o radosci i czujnosci
ducha, jakie pozostawity w mojej
duszy — a juz mineto prawie pot wieku
—te dzwony od Najswietszej Marii
Panny od Aniotow (List z 14 11 1974,
nr 1).

[111] Medytacja z 14 1T 1964.
[112] Medytacja z 2 X 1962.

[113] Apuntes, nr 306; List z 14 11
1950, nr 3. Jak méwi pralat J.
Echevarria: ,Zalozyciel nie otrzymat
propozycji, by zalozy¢ Opus Dei. Pan
pozwolil mu ujrzec Dzielo 2
pazdziernika 1928 roku, podczas gdy
odbywat rekolekcje w klasztorze
ojcow lazarystow, znajdujacym sie
na madryckiej ulicy Garcia Paredes
[...]. Bylo to wiec natchnienie, ktdre
Pan przekazal wylgcznie Studze
Bozemu. Dlatego tez nie byla to idea
pochodzaca od niego, ani tez tym
bardziej projekt zrodzony przy



wspotudziale innych osob.” (Sum.
2139).

[114] Medytacja z 19 IIT 1975.

[115] Instruccion [Instrukcja] 19 III
1934, nr. 6-7.

[116] W jednym z punktéw Zapisek
wewnetrznych czytamy: Wigilia dnia
Swietych Aniotéw Strézéw: 1
pazdziernika 33: jutro, piec lat odkqd
ujrzatem Dzieto (Apuntes, nr 1055).

Kiedy po latach przeczytal te zapiske
jeszcze raz w jednym z zeszytow
swoich Katarzynek, skomentowal ja
W ten sposob pralatowi A. del
Portillo: Dla mnie jest to najbardziej
zrozumiaty sposob, aby to powiedziec:
»,odkqd ujrzatem Dzieto!” (ibidem, nr
1055, nota 808). Pan wiec zalozyt
Dzielo, natomiast on sam je ,ujrza?”.

Jak wyjasnia pratat del Portillo: ,,W
umysle Ojca — gdy chodzi o to, co Bog
wyryl w jego duszy — nie istnialo jako



stowarzyszenie: poniewaz w takim
przypadku Opus Dei nie zostaloby
jeszcze ustanowione, dopodki nie
byloby przynajmniej dwu jego
cztonkow, Ojciec 1 pierwszy z jego
synow. Przeciwnie, to o§wiadczenie
powtarzane zawsze przez naszego
Ojca, ze Opus Dei powstato 2
pazdziernika 1928 roku, pokazuje
jasno, ze nasz Ojciec patrzyl na
Dzielo jako na dzielo samego Boga, a
on sam byt tylko narzedziem, by Bog
mogt zrealizowac to Dzielo. Od
momentu, kiedy Bog, Nasz Pan,
siegnal po to narzedzie i pozwolil mu
ujrzec, czego od niego oczekuje, aby
mogt zaczac pracowacd, Opus Dei bylo
juz zalozone (Apuntes, nr 306, nota
300).

[117] Medytacja z 2 X 1962.

[118] Pralat del Portillo przekazuje
komentarz, jaki poczynil zalozyciel w
1968 roku na temat tej chwili:
Przeczucia miatem od poczqtku 1918



roku. Pozniej widzialem, ale niezbyt
precyzyjnie, czego chciatby ode mnie
Pan; widzialem, Ze Bog czegos ode
mnie chce. Prositem i wcigz od nowa
prositem. 2 paZdziernika 1928 roku
przyszta jasna idea przewodnia
mojego zadania. Od tego dnia
przestatem miec natchnienia, ktore
dawat mi Pan. (Apuntes, nr 179,
przypis 193).

[119] Ibidem.

[120] Alvaro del Portillo, Sum. 532.
[121] List z 24 111 1930, nr 1.

[122] Ibidem, nr 2.

* Jestem czlowiek grzeszny (lac.) -
przyp. thum..

[123] Ibidem.
[124] Ibidem, nr 12.

[125] Ibidem, nr 14.



[126] Apuntes, nr 154.
[127] Ibidem, nr 306.

[128] List z 911932, nr 9.
[129] Listz 911932, nr 9.
[130] Apuntes, nr 290.
[131] List z 911932, nr 92.
[132] List z 14 11 1944, nr 1.
[133] Listz911932, n. 5.

* Pragniemy Panowania Chrystusa!
(tac.). [Jest to parafraza zdania z
przypowiesci o minach nolumus hunc
regnare super nos - Nie chcemy, zeby
ten krolowat nad nami - £k 19, 14] -
przyp. thum..

[134] Apuntes, n. 240.

* Nie bede stuzy¢ (tac.) - Jer 2, 20 -
przyp. thum..

[135] List z 14 11 1974, nr 10.



[136] Apuntes, nr 215.

** Cala chwala Bogu (lac.) - przyp.
thum..

*** Wszyscy z Piotrem do Jezusa
przez Maryje (fac.) - przyp. thum..

[137] Apuntes, nr 171.

[138] Apuntes, nr 93.

[139] Apuntes, nr 993.

[140] List z 11 IIT 1940, nr 32.

[141] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
11.

[142] Byl Swiadom, ze zostal mu
powierzony wielki obowiqzek boski i
ludzki (Medytacja z 3 III 1963).

[143] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 1; Alvaro del Portillo, Sum.
679; José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 1.



[144] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 2-3.

[145] Apuntes, nr 410, przypis 359
oraz nr 479, przypis 393.

[146] ,Napisz, co porabiasz. Robisz w
koncu kariere konsularng?” (AGP,
IZ1, D-1213, list nr 3). Wedtug
Swiadectwa don Josemarii w procesie
beatyfikacyjnym Isidoro Zorzano,
zalozyciel Opus Dei spotkatl go
pewnego dnia w 1927 roku na ulicy,
po tym krotkim spotkaniu widzieli
sie jeszcze dwa razy w alei La
Castellana; nastepnie w sierpniu
1930 roku (por. Copia Publica
Transumpti Processum... Servi Del
Isidoro Zorzano Ledesma, rok 1968,
tom IV, k. 1074). Por. biografia
Isidoro Zorzano: José Miguel Pero-
Sanz, Isidoro Zorzano Ledesma,
Ediciones Palabra, Madrid 1996.

[147] Cytat za Alvaro del Portillo,
Sum. 240.



[148] Don Norberto Rodriguez Garcia
urodzil sie w Astordze (prow. Ledn)
w 1880 roku i zostat wySwiecony na
prezbitera w 1905. W pazdzierniku
1910 rezydowatl juz w Madrycie wraz
z rodzicami i sprawowat duchowa
opieke nad Hospital General. W 1914
zapadl na chorobe nerwowa. Po
powrocie do zdrowia znowu
zachorowal, tracac zdolnos¢ do
peinienia funkcji koscielnych. We
wrzes$niu 1924 byt drugim
kapelanem Patronatu Chorych. Peknil
te funkcje az do pazdziernika 1931.
Nastepnie sprawowal rozmaite
kapelanie zakonne i pracowat jako
wikariusz w jednej z parafii
Madrytu. Zmart 8 maja 1968.

[149] Asuncion Mufioz, AGP, RHF,
T-04393, s. 4.

[150] List don José Pou de Foxa do
don Josemarii, Avila, 4 III 1929
(oryginal w: AGP, RHF, D-15309).



[151] ,Dzielo juz sie narodzilo, ale
wowczas nie mowil nam o tym” -
zaznacza Carlos Sanchez del Rio (por.
Carlos Sanchez del Rio, AGP, RHF,
T-02853, s. 1).

[152] Por. Apuntes, nr 1476. W 1938
roku, kiedy zatozyciel Opus Dei
przebywal w Burgos, don Manuel byt
sekretarzem miejscowego
seminarium, ktore do 1931 roku bylo
Uniwersytetem Papieskim.

[153] R. Fernandez w ,,La prensa
grdfica”, San Salvador, 24 X 1973.
Ksiadz R. Fernandez Claros byt
kanonikiem teologiem Katedry
Metropolitalnej w San Salvador.

[154] List don Rafaela Fernandeza
Clarosa do don Josemarii, 4 XI 1923
(AGP, RHF, D-15511).

[155] List don Rafaela Fernandeza
Clarosa do don Josemarii, 20 III 1930
(AGP, RHF, D-15511). W podobnym
celu apostolskim starat sie zawrzec



takie pobozne stowarzyszenie takze z
innymi kaptanami, jak wspomina w
swych Apuntes, nr 536: 12 marca
1929, w dzien Sw. Grzegorza
Wielkiego - Zapisali nas, mnie i don
Norberto, w Lisieux do Unii
kaptariskiej duchowych braci sw.
Tereski.

[156] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
6. Z czasem — pisat w 1931 roku -
doszed} do autentycznej potrzeby, by
prosic¢ o modlitwe, kogo sie da:

Cierpie na autentycznqg manie, by
prosic¢ o modlitwe. Zakonnice i ksiezy,
poboznych swieckich, moich chorych,
wszystkich prosze o jatmuzne z
modlitwy w moich intencjach, ktorymi
sq naturalnie Dzieto Boze i powotania
do niego (Apuntes, nr 302).

A w 1932 roku:

Prosze ciggle o modlitwe nawet osoby
nieznajome, na przyktad zakonnice,
ktore spotykam na ulicy, proszqc o



Jjatmuzne duchowq w postaci jednego
Ojcze nasz... (tamze, nr 569).

[157] Por. Apuntes, nr 659, przypis
472.

[158] Por. Avelino Gémez Ledo, AGP,
RHF, T-03714, s. 2.

[159] Apuntes, nr 195.

[160] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 1.

[161] Apuntes, nr 70. Por. Takze
ibidem, nr 1594. Notatka ta pochodzi
z pierwszych dni lipca 1930.
Mercedes Reyna O’Farril byla jedng z
zakonnic z Patronatu Chorych, ktora
zmarla w opinii Swietosci 23 stycznia
1929. Zalozyciel Opus Dei poczul, ze
powinien powierzyc sie jej
wstawiennictwu w obliczu jej
Smierci, gdyz towarzyszy! jej podczas
jej ostatnich dni az do chwili zgonu
(por. Apuntes, nr. 174, 178 etc.).



[162] 31 lipca 1929 roku zaczal
nowenne: Przez dziewiec dni
chodzitem na cmentarz i wracatem na
piechote po tym, jak odmowitem na
kolanach rozaniec przy jej grobie.
(Apuntes, nr 178). Nastepnego dnia
pisal w liscie do Rosario Reyny (C3, 1
VIII 1929): Odprawiam nowenne do
Mercedes (zaczgtem w dzieri sw.
Ignacego), odwiedzam co dzien jej
grob. Prosze jq o dwie konkretne
rzeczy. Bytbym Pani bardzo
wdzieczny, gdyby mi Pani pomogta w
tym nagabywaniu Pani siostry.

[163] Apuntes, nr 432; ibidem, nr
1732, przypis 1014. Na temat
doktryny wiktymizmu Zalozyciel
Opus Dei wypowiadat sie kilka razy:
Nigdy nie zytem dobrze z duszq, ktora
byta albo uwazata sie za ofiare
(ibidem, nr 413, przypis 362). Nigdy
nie czutem sympatii — nawet do
samego terminu ,wiktymizm”
(ibidem, nr. 1372 1 1014. Por. takze
ibidem, nr 1380).



[164] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
90.

[165] Apuntes, nr 839.
[166] Medytacja z 19 III 1975.

* Klade sie, zasypiam i znowu sie
budze, bo Pan mnie podtrzymuje
(tac.) - przyp. thum..

[167] List z 8 XII 1949, nr 5.
[168] List z 24 XII 1952, nr 249.

* Panie, zebym przejrzal - przyp.
thum..

[169] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
19.

[170] Apuntes, nr 306.

[171] Apuntes, nr 179. Od 2
pazdziernika przestatem otrzymywac
natchnienia, ktorymi obdarzat mnie
Pan (ibidem, przypis 193).



[172] Ibidem, nr 1870. Jeszcze po
wielu latach powracalo mu na mysl
to, co sam uwazat za brak
odpowiedzi na laski zalozycielskie i
jeszcze na kilka miesiecy przed
$miercia sam siebie pytal: Jakie
srodki zastosowatem? Nie
zachowatem sie dobrze. A nawet
bytem tchorzem... (Medytacja z 19 III
1975).

* Potrzeba, by on wzrastal, a ja sie
umniejszat (fac.) - przyp. ttum..

[173] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
16.

[174] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
17.

[175] Listz 911932, nr 84.

Ten sam poglad znajdujemy w
Apuntes, nr 373, w punkcie
zapisanym 3 XI 1931. Bez watpienia
to przemyslenie pochodzi z jeszcze
wczesniejszego okresu, bowiem w



tym samym miejscu zatozyciel Opus
Dei dodaje, ze juz pisal na ten temat.
Jak w wielu wcze$niejszych
fragmentach, nie znajdujemy
zadnego tekstu, ktory odnosilby sie
do tej sprawy, w zwigzku z tym
trzeba wyciggnac¢ wniosek, ze
notatka taka znajdowala sie w
pierwszym zeszycie Apuntes, ktory
spalil i w zwigzku z tym musiala
zostac sporzadzona przed marcem
1930 roku.

[176] Medytacja z 14 I1 1964. W 1951
roku te sama mysl wyrazil w Liscie z
141X 1951, nr 3.

[177] Apuntes, nr 1870. Don José Luis
Muzquiz pamieta, ze styszal jak don
Josemaria mowil, ze w miesigcach
nastepujacych po 2 pazdziernika
1928 nie miat Zadnego zamiaru zostac
zatozycielem i ze jesli odnalaziby
jakas$ organizacje zblizong do Dziela,
poszedtby tam niczym szeregowy



zotnierz (por. José Luis Muzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, s. 118).

* Konieczng (ac.) - przyp. ttum..

[178] Apuntes, nr 1870. Wyrazenie
dziwactwa nie zostalo tu uzyte w
znaczeniu pejoratywnym, lecz raczej
jako przeciwstawienie naturalnosci
wlasciwej cztonkom Opus Dei, ktorzy
powinni by¢ obywatelami i zwyklymi
wiernymi (por. List z 29 XII 1947/14
111966, nr 17).

[179] Medytacja z 14 II 1964. Wkrotce
dostrzegl, jak mowi d. A. del Portillo,
ze w Hiszpanii nie istnialy instytucje
tego rodzaju; natomiast dotarty do
niego informacje na temat nowych
fundacji, jakie pojawily sie w innych
krajach: we Wloszech, w Szwajcarii,
Niemczech, Polsce itp. (por. Sum.
536).

[180] Jak mowi zalozyciel Opus Dei:
Zaczyna sie jeszcze raz szczegolna
pomoc, bardzo konkretna ze strony



Pana (por. Apuntes, nr 179, przypis
193).

[181] Ibidem, nr 475. I wkrotce
potem pisal do cztonkow Dziela:
Wiele razy — chociaz nie lubie komedii
— miatem pokuse, chec, by pasc¢ na
kolana, aby prosi¢ was o wybaczenie,
dzieci moje, poniewaz poprzez ten
opor wobec nowej fundacji, mimo ze
miatem wiele dowodow na to, Ze
trzeba zatozyc Dzietlo, opieratem sie
temu, jak tylko mogtem. Niech mi
postuzy za wyttumaczenie przed
Bogiem fakt, ze od 2 paZdziernika
1928 roku, posrod mojej walki
wewnetrznej, pracowatem, by
wypetni¢ Swietq Wole Bozg,
rozpoczynajqc prace apostolskq
Dzieta. Minely trzy lata, i widze teraz,
Ze pewnie tego Zyczyt sobie Bog, ze
doswiadczytem wowczas i Ze jeszcze
teraz doswiadczam tego kompletnego
oporu, abym miat zawsze ostateczny
dowdd, Ze wszystko jest Jego a nic
moje (List z 911932, nr 84).



[182] Droga, ktora otrzymywat tego
rodzaju informacje, byla hiszpanska
prasa religijna. W tekscie z 25 VIII
1930 mowi o tym, co czynit przed
laty: Od dtuzszego czasu, oprocz tego,
ze zanositem czasopisma religijne (El
Mensajero, El Iris de Paz, czasopisma
misyjne i inne wydawane przez rozne
zakony) chorym, rozdawatem je,
spokojnie i po prostu, na ulicach: w
biednych dzielnicach, byt czas, gdy nie
mogtem przejsc¢ niektorymi ulicami,
by mnie nie proszono o czasopisma
(Apuntes, nr 86).

»Jesli dobrze pamietam — twierdzi J.
L. Muzquiz — mowil, ze dostarczat
mu ich przyjaciel, d. Alejandro
Guzman” (José Luis Muzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, s. 20).

[183] Apuntes, nr 1870. Pralat A. del
Portillo opowiada, ze zalozyciel Opus
Dei wiele razy mowil mu o swoim
starym przyjacielu i koledze z
wydzialu prawa w Saragossie,



Enrique Lufio Pefia, ktory przy
jakiej$ okazji odwiedzil Patronat
Chorych i ktdry nie tylko opowiadat
mu o paulistach, ale nawet
opublikowat artykul w czasopismie
,Accion Social”. Chodzi o tekst: E.
Lufio Pefia, Pan y Catecismo, ,,Accion
Social”, 11928, 4 seria, nr 73,
Saragossa, s. 7.

Ponadto w Anuario Eclesiastico,
ktory w tym okresie rozchodzit sie w
Hiszpanii w duzych nakladach, w
tomie z roku 1928 ukazat sie
obszerny artykul na temat fundacji
kardynatla Ferrariego. Por. P. Voltas
CMF, Hombres y Hechos de la Iglesia
contemporanea. El Cardenal Ferrari.
Su Obra. La Compania de San Pablo.

[184] Por. L. Martinez de Muifiecas,
Un gran Apostol de Accion Catolica, «
El mensajero serafico », 1 11930, s.
15-16 ;16 11930, s. 50-51 oraz 1 II
1930, s. 81-83. W tych artykulach
mozna przeczytac, ze w chwili, gdy



rzad carski rozwigzal w Polsce
zgromadzenia zakonne, o. Honorat
przyciggal powolania zakonne,
organizujac je w sposob tajny: ich
czlonkowie skladali Sluby, ale zyli
posrod Swiata bez habitow, nie
prowadzac regularnego zycia
wspolnotowego. Od 1892 roku
zalozyl rozne zgromadzenia
religijne, meskie i Zenskie,
przeznaczone dla réznych warstw
spolecznych.

O. Laureano Martinez de Mufiecas
by} kapucynem hiszpanskim, ktéry w
tym czasie mieszkal w Krakowie i
pracowat w instytucjach zalozonych
przez o. Honorata Kozminskiego,
pochodzacego z Bialej Podlaskie;j.
Potem wrocil do Hiszpanii i w 1950
roku zalozyl Kongregacje
Franciszkanek Misjonarek
Przedmiesc.



[185] Apuntes, nr 1870. Wszystkie
notatki sprzed 1930 roku, jak juz
powiedzieliSmy, zostaly spalone.

José Luis Muzquiz twierdzi, iz
pewnego razu ustyszat od
zalozyciela, ze po przeczytaniu tych
gazet: statem sie bardzo spokojny i
napisatem, Ze te instytucje sq zupetnie
rozne od tej, ktorej Pan oczekiwat ode
mnie. Poza tym byta inna zasadnicza
roznica: do tych grup przystepowaty
kobiety, a w Dziele kobiet miato nie
byc. (José Luis Muzquiz, AGP, RHF,
T-04678/1, s. 20).

[186] Medytacja z 14 lutego 1964.

Don Pedro Casciaro zaswiadcza, ze
shawet napisat: W Opus Dei nie bedzie
kobiet nawet w Zartach.”(Pedro
Casciaro, Sum. 6338) oraz Blanca
Fontan Suanzes twierdzi, ze: ,Na
poczatku Stuga Bozy zapewnial, ze
nie bedzie pracowat z kobietami
nawet w Zartach” (Blanca Fontan,
PM, k. 1061).



[187] 2 pazdziernika 1928, komentuje
pralat A. del Portillo, zalozyciel
zobaczyl Dzielo takim, jakim bylo i
mialo by¢ az do konca czasow:
kaplandw i swieckich w
poszukiwaniu swietosci poprzez
wypelnianie swoich rodzinnych i
spotecznych obowiazkdw, chociaz na
razie bez wyjasnienia miejsca, jakie
miaty w Opus Dei zajmowac kobiety
oraz Stowarzyszenie Kaplanskie
Swietego Krzyza (por. Alvaro del
Portillo, Sum. 537).

Oswiecenie, jakiego doznat 2
pazdziernika, dotyczyto ,,calego
Dziela”: jego duchowej istoty oraz
powolania do swietosci, lecz nie
szczegoOtow skiadu i struktury.
Dlatego, jego zdaniem, nie mialy
wejsc¢ do Dziela kobiety, albo, by
wyrazic to jego wlasnymi stowami:
Nie myslatem, Ze w Opus Dei bedq
kobiety. (List z 29 VII 1965, nr 2) albo:
nigdy nie bedzie tu kobiet. (2
pazdziernika 1928 otrzymal



»oSwiecenie na temat calego Dziela”;
14 lutego 1930 ,,ujrzal” dzieki nowej
lasce Bozej, inny aspekt tej
panoramy).

[188] Apuntes, nr 1871. Podczas
medytacji 14 lutego mowii:

Poszedtem do domu pewnej starszej
pani, ponad osiemdziesiecioletniej,
ktora spowiadata sie u mnie, aby
odprawi¢ Msze Swietq w malerikiej
kapliczce, ktorq miata w domu. I
wtasnie tam, po Komunii, podczas
Mszy, przyszta na swiat sekcja
zenska. Potem, w swoim czasie
pobiegtem do mego spowiednika,
ktory powiedziat mi: To pochodzi od
Boga tak samo, jak wszystko inne
(Medytacja z 14 11 1964). Nawet w
1964 roku uzyl zwrotu ,,potem, w
swoim czasie”.

[189] Apuntes, nr 1872. Wsrod
dokumentéw przechowywanych w
Archiwum Generalnym Pralatury
znajduje sie list A. Slatriego,



datowany w Mediolanie 21 lipca
1930, informujacy zalozyciela Opus
Dei na temat paulistow i dzieta
kardynata Ferrariego. Istnieja takze
dwa listy o. Laureano Martineza de
las Mufiecas, z 4 11 1932 oraz 1 IV
1932, wystane z Krakowa, dotyczace
fundacji o. Honorata Kozminskiego
w Polsce (por. AGD, RHF, D-15059 i
D-03293).

Jak wskazuja na to jasno daty listow,
nie majg one nic wspdlnego z
poszukiwaniem instytucji zblizonych
do Dziela takiego, jakim je ujrzatl
zatozyciel Opus Dei 2 pazdziernika
1928 roku, ale raczej dotycza kwestii
organizacyjnych i prawnych,
podobnie jak w tym okresie,
zwlaszcza w 1932 roku, zapoznawat
sie on z konstytucjami i regutami
innych instytucji (por. Apuntes, nr
716 z 10 V 1932). Konsultowat takze
niektdre szczegoly praktyczne z
innymi osobami, jak 0. Sanchezem
(por. ibidem, nr 769 z 7 VII 1932)



oraz o. Postiusem (por. ibidem, nr
769 z 7 VII 1932 oraz nr 808 z 12 VIII
1932) etc.

[190] Apuntes, nr 1871. Wodzic za nos
w tym wypadku oznacza zrecznie
manipulowac jakas osoba.

W tekscie medytacji z 14 11 1964
mozna przeczytac: Aby nie
pozostawic zadnych wqtpliwosci, ze
to On chciat wcieli¢ w Zycie swoje
Dzieto, Pan zostawit naoczne dowody.
Ja napisatem: nigdy nie bedzie kobiet
w Opus Dei, nawet w Zartach. I w
ciggu kilku dni, 14 lutego, stato sie
jasne, Ze to nie moj pomyst, ze jest to
wbrew moim sktonnosciom i wbrew
mojej woli.

[191] Cytat za Alvaro del Portillo,
Sum. 537.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-5-zalozenie-opus-dei/
(01-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-5-zalozenie-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-5-zalozenie-opus-dei/

	Rozdział 5: Założenie Opus Dei

