
opusdei.org

Rozdział 5: Założenie
Opus Dei

Madryt - miasto i stolica. 2.
Mieszkańcy domu przy ulicy
Larra. 3. Akademia Cicuéndez.
4. Patronat Chorych. 5. 2
października 1928 r. 6.
Kampania modlitw i
umartwień. 7. 14 lutego 1930 r.

25-08-2018

Założenie Opus Dei

1. Madryt, miasto i stolica



Stosując się do ultymatywnego
zapisu, jaki znalazł się w liście
rektora, który komunikował don
Josemaríi, że oczekuje go „w
pierwszych dniach pierwszego
tygodnia wielkanocnego”, pojawił się
on w świętym Michale we wtorek 19
kwietnia 1927 roku. Okazał
rektorowi konieczne dokumenty dla
otrzymania zezwoleń na
sprawowanie posługi kapłańskiej i
uzyskania pozwolenia na
odprawianie mszy[1].

Początkowo don Josemaría zatrzymał
się w pensjonacie na ulicy Farmacia,
położonej w labiryncie uliczek
prowadzących do „sieci” Świętego
Ludwika* . Stamtąd można było zejść
aż do Puerta del Sol. W pobliżu Plaza
Mayor znajdowały się dwa kościoły:
San Miguel de los Ochoes, gdzie
ochrzczony został Lope de Vega, oraz
kościół San Justo, oba zniszczone. Na
miejscu tego drugiego wzniesiono
inny - papieski kościół Świętego



Michała -nową budowlę, powierzoną
w 1892 roku nuncjuszowi
apostolskiemu, która pozostawała
pod jego bezpośrednią
jurysdykcją[2].

Pomijając znaczenie historyczne
miasta jako stolicy królestwa od
czasów Filipa II, Madryt jako
terytorium kościelne zależał przez
wieki od biskupa Toledo, nie tworząc
odrębnego biskupstwa. Na mocy
konkordatu z 1851 roku miał stać się
diecezją sufraganią Toledo, ale to
nastąpiło dopiero w 1885 roku[3].
Nie dało się uniknąć, by korona,
arystokraci oraz sami duchowni nie
fundowali klasztorów, ustanawiali
patronatów i wspierali kościoły i
kaplice pozostające poza zwyczajną
jurysdykcją, która wówczas należała
do arcybiskupa Toledo. W ten
sposób, na mocy przywilejów i
autonomii pojawiły się w Madrycie
rozmaite jurysdykcje, takie jak
osobista jurysdykcja nuncjusza,



jurysdykcja pałacu królewskiego
oraz wojskowa.

W ciągu tych pierwszych dni pobytu
w Madrycie nowo przybyły student
starał się uzyskać informacje o
formalnościach akademickich, mając
zamiar przystąpić przy najbliższej
okazji do egzaminu wstępnego. W
jego teczce osobowej można znaleźć
podanie z 28 kwietnia 1927 roku, w
którym zwraca się do dziekana
Wydziału Prawa o zezwolenie na
przystąpienie do egzaminu z historii
prawa międzynarodowego, z którego
to przedmiotu miał przygotowywać
swój doktorat. W nagłówku podania
można przeczytać, że:

„Don José María Escrivá y Albás,
urodzony w Barbastro (prowincja
Huesca), 25 lat, zamieszkały w
stolicy, na ulicy Farmacia 2...”[4]

Do podania dołączone zostało
zaświadczenie, z pieczęcią
Oficjalnego Kolegium Lekarskiego,



wystawione przez dr José Blanca
Fortacína, które stwierdzało, co
następuje: „Don José María Escrivá y
Albás, 25 lat, został zaszczepiony w
dwóch dawkach. Madryt, 29 kwietnia
1927”[5]. Blanc Fortacín należał do
rodziny spokrewnionej z donią
Dolores i zaświadczenie nosi
wszelkie znamiona, że zostało
wystawiane w pośpiechu.

Podobnie jak wielu innych
duchownych przybywających do
stolicy don Josemaría był raczej
osamotniony. Przyzwyczajony do
aktywności apostolskiej w kościele
Św. Piotra Nolasco, nie znajdował u
Świętego Michała pola do jej
prowadzenia. Nie można z tego
powodu winić ojca rektora, który
uprzedzał go, że nie chodzi o
kapelanię w ścisłym tego słowa
znaczeniu, lecz o odprawianie jednej
mszy dziennie, co było związane z
prawem do wynagrodzenia w
wysokości 5 peset i 50 centymów[6].



Ta suma nie pokrywała nawet
dziennej należności za pobyt na ulicy
Farmacia, która wynosiła 7 peset[7].
Prowadził więc poszukiwania nieco
tańszego i bardziej odpowiedniego
mieszkania, póki nie dowiedział się,
że na ulicy Larra otwarto przed
kilkoma miesiącami Dom Kapłański z
trzydziestoma miejscami. Było to
dzieło miłosierdzia przeznaczone dla
księży, prowadzone przez
Zgromadzenie Dam Apostolskich od
Świętego Serca Jezusowego. W
biuletynie przez nie wydawanym
napisano: „Dom Kapłański. Jest
otwarty od roku i sprawdził się.
Wydaje się, że księża są z tego bardzo
zadowoleni [...]. Płacą 5 peset, czyli
sumę, którą otrzymuje się jako ofiarę
za mszę [...] i korzystają ze
znakomitej obsługi, jeśli chodzi o
wyżywienie, sprzątanie etc. [...]
Ksiądz biskup zechciał osobiście
inaugurować ten dom, a ksiądz
wikariusz odprawił mszę, by
pozostawić Najświętszy Sakrament w



uroczej kapliczce znajdującej się na
terenie tego domu.”[8]

Bardzo możliwe, że ksiądz zmienił
miejsce pobytuw dniu 30 kwietnia.
W każdym razie, aż do pierwszych
dni maja niewiele wiemy na temat
jego zajęć. Wszystko wskazuje na to,
że coś zawiodło w planach, które z
takim optymizmem snuł ojciec
Cancer, kiedy w swym liście radził
odśpiewać Te Deum i instruował
swego protegowanego: „wypada
więc, abyś nie wyprowadzając się,
pojechał do Madrytu, żeby załatwić
całą sprawę, potwierdzić ją, spotkać
się z księdzem nuncjuszem i
zobaczyć, jakie masz możliwości”[9].

W ciągu pierwszych dwu tygodni od
przyjazdu ani nie udało mu się
załatwić sprawy, ani nie spotkał się z
nuncjuszem, ani nie otworzyły się
żadne możliwości. Tak wynika z
listu, jaki napisał 9 maja
wicedyrektor Świętego Karola w



Saragossie, don Luis Latre, w
odpowiedzi na list don Josemaríi:

„Drogi Przyjacielu! Tego samego
dnia, gdy otrzymałem Twój list,
wysłałem go do mojego brata,
przebywającego w Madrycie, aby
lepiej poinformować go o Twoich
zamiarach i aby mógł je lepiej
przedstawić don Inocencio, który
wówczas przebywał w Cercedilli, ale
jak tylko wrócił do Madrytu, został
wprowadzony w Twoje plany [...].
Nie muszę mówić, że ucieszy mnie
wieść, że, jak na razie, jesteś już
dobrze ulokowany. Mówię jak na
razie, gdyż nie wierzę, byś był w
pełni zadowolony z Twojej obecnej
sytuacji, gdy jesteś z dala od mamy i
rodzeństwa, i nie wydaje mi się, by to
odpowiadało któremukolwiek z was.
Dobry braciszek źle się z Tobą
obszedł. Mógłby przynajmniej
poszukać Ci jakiś kontaktów, abyś
mógł udzielać lekcji oraz
zarekomendować Cię biskupowi,



osobiście lub przez inne osoby, abyś
mógł dostać się na stałe do jakiegoś
kościoła jako rezydent, co
pozwoliłoby Ci otrzymać lepsze
uposażenie i lepsze uprawnienia.

Tymczasem spróbuj być cierpliwym,
a także prowadź się dobrze i unikaj
takiego towarzystwa, które mogłoby
Ci ogromnie zaszkodzić. Ucz się, ile
możesz, abyś, jeśli Bóg zechce, by
zamknął się dla Ciebie dostęp do
stolicy, mógł wrócić tu jak najszybciej
i oddać się do dyspozycji naszego
biskupa, który tak źle obchodzi się z
personelem.

Z d. José Pou rozmawiamy często o
Tobie. Martwi się, że miałeś tak mało
szczęścia. Mówi, że napisał do Ciebie
przed kilkoma dniami.”[10]

W czym mógł mu pomóc don
Inocencio Jiménez, jego dawny
profesor prawa karnego? Analiza
jego uniwersyteckiej teczki osobowej
potwierdza, że ksiądz nie przystąpił



do egzaminu ani w sesji czerwcowej,
ani we wrześniowej[11], z wielkim
uszczerbkiem dla swojej kieszeni
musiałby bowiem zapłacić za
egzamin 42 pesety, nie licząc innych
opłat, to znaczy równowartość ośmiu
dni wynajęcia pensjonatu. Nie
znalazł także jeszcze kontaktów
pozwalających mu na zarabianie na
życie za pomocą korepetycji.

***

Większość księży mieszkających na
ulicy Larra była już w dojrzałym
wieku, nie brakowało jednak kilku
młodszych, jak np. don Fidela
Gómeza i don Justo Villameriela,
którzy przygotowywali się do
egzaminu na stanowisko kapelana
wojskowego; don Avelino Gómeza
Ledo, który został wyświęcony w
Madrycie oraz don Antonio Pensado.
Ten ostatni, pochodzący z Santiago
de Compostela, był podobnie jak don



Josemaría kapłanem
pozadiecezjalnym[12].

Przykład don Antonia był bardzo
pouczający, jeśli chodzi o zasadę,
jaką kierował się biskup Madrytu
przy udzielaniu jurysdykcji
kapłanom z innych diecezji. Młody
ksiądz z Saragossy wiedział już,
czego może się spodziewać. Don
Antonio, za zgodą swego biskupa, w
latach 1922-1926 studiował filozofię i
nauki humanistyczne w Madrycie.
Gdy skończył studia, rozpoczęła się
jego odyseja. 26 października 1926
roku poinformowano go za
pośrednictwem biura Sekretariatu
Biskupa Madrytu, że nie uzyska on
przedłużenia zezwoleń w tej diecezji,
gdyż zakończył on już studia w
stolicy. Otrzymał jednak pozwolenie,
aby przez rok odprawiać mszę w
klasztorze Wcielenia Pańskiego,
fundacji Królów Hiszpańskich,
wyłączonym spod jurysdykcji
biskupa[13]. Jednak w lutym 1927



roku biskup Madrytu zażądał od
biskupa Santiago, by on także cofnął
don Antonio zezwolenie, jeśli kapłan
będzie się wzbraniał przed
powrotem do diecezji macierzystej,
gdyż inaczej zostaną pogwałcone
jasne zalecenia Stolicy Świętej
dotyczące kapłanów
pozadiecezjalnych, którzy z
prowincji przybywali do stolicy.
Pozbawiony obecnie prawa do
odprawiania mszy, ale zdecydowany
pozostać w Madrycie, don Antonio
pospiesznie starał się o miejsce w
Hospicjum Prowincjonalnym i w
kwietniu złożył podanie z prośbą o
przyznanie mu zezwolenia, aby mógł
pełnić tę funkcję. Prośba ta została
odrzucona[14].

Aby kapłan mógł sprawować funkcje
właściwe jego powołaniu, musiał
dysponować odpowiednimi
jurysdykcjami, czyli zezwoleniami
wydanymi przez biskupa diecezji.
Zezwolenia te obejmowały spowiedź,



głoszenie kazań i odprawianie mszy.
Otrzymywało się je na czas określony
lub nieokreślony. W konsekwencji,
jeśli jakiś ksiądz tego zezwolenia nie
posiadał lub cofnęły mu je władze
kościelne, jego sytuacja stawała się
naprawdę krytyczna. Nie mógł on
bowiem legalnie udzielać
sakramentów ani korzystać z
dochodów ze „stuły i ołtarza”. W
takiej właśnie sytuacji bez wyjścia
znalazł się don Antonio Pensado.

W maju 1927 roku nawiązała się
przyjaźń miedzy don Josemaríą i don
Antonio. Ich bezpośredni kontakt w
Domu Kapłańskim trwał jednak
krótko, gdyż wkrótce potem don
Antonio był zmuszony opuścić
stolicę.

Już miesiąc don Josemaría przebywał
w Madrycie, gdy do uszu donii Luz
Rodríguez Casanova, założycielki
Dam Apostolskich, dotarły wieści o
zapale tego młodego księdza i jego



pragnieniu świadczenia posługi
właściwej stanowi kapłańskiemu.
Trudność polegała na tym, że nie
miał on zezwolenia, by odprawiać
mszę w Madrycie, poza kościołem
Świętego Michała. Donia Luz musiała
dostrzec coś wyjątkowego w tym
kapłanie, aby zdecydować się na jego
nominację na stanowisko kapelana w
kościele Patronatu Chorych.
Wcześniej jednak ksiądz musiał
prosić o bardzo trudne do uzyskania
zezwolenie diecezji, co też uczynił 10
czerwca, jak wskazuje na to treść
jego podania:

Don José MaEscrivá y Albás – z
diecezji w Saragossie – za zgodą
swego ordynariusza, wyrażoną dnia
17 marca 1927 roku, pragnąc
pozostać w stolicy, w Domu
Kapłańskim przy ulicy Larra numer 3
przez okres 2 lat, uprasza Waszą
Ekscelencję, aby zechciał udzielić mu
odpowiedniego zezwolenia na



odprawianie Najświętszej Ofiary Mszy
Świętej w kościele Patronatu Chorych.

Niech Bóg zachowa Waszą
Ekscelencję na wiele lat.

Madryt, 10 czerwca 1927 r.[15]”

Znając rezultaty wcześniejszych tego
typu wysiłków, tym bardziej trzeba
cenić wpływ donii Luz. Po wielu
latach sam zainteresowany
opowiedział, w jaki sposób uzyskał
zezwolenia: Po raz pierwszy, gdy
zostały mi one udzielone w diecezji
madryckiej, na wniosek matki Luz
Casanova, były to jurysdykcje ogólne,
jeśli dobrze pamiętam na odprawianie
mszy, spowiedź i głoszenie kazań.[16]
Kim była ta wpływowa niewiasta?
Donia Luz Rodríguez Casanova,
córka markizy de Onteiro w 1924
roku ufundowała w Madrycie
Zgromadzenie Dam Apostolskich,
którego szczególnym celem było
prowadzenie dzieł miłosierdzia i
nauczanie potrzebujących. Była to



kobieta przedsiębiorcza i obdarzona
bogatym życiem wewnętrznym[17].

Na stolicy biskupiej w Madrycie
zasiadał wówczas don Leopoldo Eijo
y Garay, którego biografia w 1927
roku niewiele różniła się od losów
innych biskupów. Życie don
Leopoldo zostanie już wkrótce trwale
splecione z losami don Josemaríi.
Urodził się w Vigo w 1878 roku.
Studiował w seminarium w Sewilli
oraz na Uniwersytecie
Gregoriańskim w Rzymie. Otrzymał
święcenia w 1900 roku i został
biskupem Tuy (1914) oraz Vitorii
(1917), zanim nie stanął na czele
diecezji Madyt-Alcalá w 1923 r.[18]
Jego zahartowana duchowość i
wielka kultura odcisnęły piętno na
sposobie rządzenia przezeń diecezją.
O jego decyzjach może nam dać
wyobrażenie pismo pochodzące z
jego gabinetu, mówiące o sytuacji
księży w stolicy Hiszpanii. Chodzi o
list datowany 18 II 1933w Madrycie,



w którym don Leopoldo odpowiada
jednemu z kardynałów z Kurii
Rzymskiej na jego prośbę o
udzielenie jurysdykcji jednemu z
księży spoza diecezji madryckiej:

„Otrzymawszy uprzejme pismo
Waszej Eminencji z 9 bieżącego
miesiąca [...], mam zaszczyt
poinformować o tym, co następuje.

Zawsze było ambicją wielkiej części
kleru hiszpańskiego, by
przeprowadzić się i zamieszkać w
Madrycie, gdzie nie tylko nie brakuje
księży, ale jest ich więcej niż
potrzeba. Wypełniając zobowiązanie
wobec tej Świętej Kongregacji, która
nie życzyła sobie nadmiernego
skupienia duchownych spoza
diecezji w wielkich miastach, zawsze
przykładałem największą wagę, by
nie udzielać zezwolenia na pobyt w
Madrycie tym, którzy nie mają
wystarczających przyczyn
kanonicznych [...].



Stanowi to prawdziwy krzyż dla
naszej diecezji, gdy niemal każdego
dnia trzeba odrzucać cztery lub pięć
podobnych podań [...]. Wielebny
ksiądz Jerónimo Muñoz znajduje się
w takiej właśnie sytuacji. Hrabia de
Santa Engracia przywiózł go jako
swojego osobistego kapelana i gdy
poprosił mnie o udzielenie
zezwolenia na odprawianie mszy,
odpowiedziałem mu, że nie mogę go
wydać, ponieważ zabroniła mi tego
Stolica Święta [...]. Tak więc moja
pokorna prośba do Świętej
Kongregacji jest taka, by zarówno
wielebnemu księdzu Muñozowi, jak i
wszystkim innym, którzy proszą o to
samo, zechciała Święta Kongregacja
odpowiedzieć non expedire* .

W przeciwnym razie, wszyscy
ubiegający się o pobyt w Madrycie
księża spoza diecezji będą zwracać
się do Stolicy Świętej i jeśli im się
pozwoli, połowa kleru w Hiszpanii,
zwłaszcza w obecnych czasach,



przyjedzie tutaj, z poważną szkodą
dla diecezji i Kościoła”[19].

Jak widać, piszącemu te słowa don
Leopoldo nie zadrżała ręka. List
odznacza się jasnością i
stanowczością i nie pozostawia
wątpliwości, że biskup nigdy nie
uległ żadnym naciskom, jeśli chodzi
o wydawanie jurysdykcji. Zgoda,
jakiej udzielił don Josemaríi była
ważna tylko przez jeden rok. Przy
zachowaniu ostrożności można było
ją okresowo przedłużać, podejmując
działania w Wikariacie Madryckim.
Pozostawiało to duszę księdza w
stałej niepewności i obawie. Sytuacja
księży pozadiecezjalnych w stolicy
była ogromnie niestabilna. Suche
zapiski z Księgi Jurysdykcji
Kapłańskich w Kurii wymagają
pewnej dozy wyobraźni, aby
uzmysłowić sobie przykrości, które
czyhały na każdym kroku. Tak więc
w księdze numer 8 na karcie 53,
czytamy:



„Escrivá Albás, d. José María –
Saragossa –

8 czerwca 1927 jeden rok w
Patronacie Chorych. 11 czerwca 1928
do 22 marca 1929 i spowiedź. 23
marca 1929, cztery miesiące. 23 lipca
1929 do końca czerwca 1930”.

Zaś na karcie 55:

„Escrivá Albás, d. José – Saragossa –

15 lipca 1930 – sześć miesięcy
Patronatu i spowiedź. 14 stycznia
1931, sześć miesięcy. 23 czerwca 1931
jeden rok, Święta Barbara”[20].

Siłą rzeczy zapiski w księdze
rejestrowej musiały być krótkie,
biorąc pod uwagę nieustanny
napływ księży do stolicy. Wystarczy
zauważyć, że w 1927 roku od diecezji
zależnych było 533 kapłanów
pozadiecezjalnych i 648
diecezjalnych. Ci ostatni rozproszeni
byli po całej diecezji, co oznaczało, że



większość kapłanów przebywających
w stolicy stanowili księża, którzy nie
należeli do diecezji[21].

Don Josemaría, który był nadzwyczaj
skrupulatny w wypełnianiu
przepisów kościelnych, musiał prosić
o przedłużenie zezwoleń
kapłańskich, które przywiózł z
Saragossy, gdyż były one bliskie
wygaśnięcia. Przy okazji, aby
wypełnić zalecenie 130. kanonu
Kodeksu Prawa Kanonicznego,
wówczas obowiązującego (w ciągu
trzech lat od święceń zdać egzamin z
dyscyplin teologicznych), prosił o
pozwolenie, by jego egzaminatorem
był rektor Świętego Michała[22].

W Saragossie przystali na tę prośbę,
jak informuje list z 17 czerwca 1927
roku od Wicesekretarza Izby. Ojciec
Santiago, rektor Świętego Michała,
egzaminował więc młodego
prezbitera[23]. Wybrał na egzamin
tematy z teologii moralnej i



dogmatyki, a następnie poddał go
długiemu pisemnemu egzaminowi.
W orzeczeniu, które sam wręczył
egzaminowanemu, aby ten osobiście
odesłał je do Saragossy, wyjaśnia
przyczyny, dlaczego postawił mu
najwyższą ocenę[24].

Jurysdykcje kapłańskie z Saragossy
nadeszły do księdza w liście z 9 lipca,
przyznane na okres jednego roku,
trzeba je było corocznie odnawiać, aż
do 1931 roku. Potem udzielono mu
ich na 5 lat, a następnie zezwoleń
ogólnych i wieczystych w 1936 r.[25]
Zawsze był bardzo staranny, jeśli
chodzi o swoje zezwolenia na pobyt,
aby uniknąć sytuacji, w której
mogłyby się zdezaktualizować jego
listy polecające i zwalniające, które
wysyłano z Saragossy, z pomocą
których mógł usprawiedliwić swój
pobyt w Madrycie poza rodzimą
diecezją i sprawować swą posługę.
Jak zobaczymy, księgi diecezjalne nie
pozostawiły śladu wielu przykrości,



na jakie napotkał petent. W każdym
razie, w porównaniu z trudnościami,
jakich przysparzała mu jego pozycja
księdza spoza diecezji w Madrycie, te
incydenty nie miały większego
znaczenia.

2. Mieszkańcy domu z ulicy Larra

Przy braku zajęć u świętego Michała
podjął się obowiązków kapelana w
Patronacie Chorych, co
przypominało jakby przejście od
głodu do przesytu. Patronat stanowił
główną siedzibę Dam Apostolskich i
miał przyłączony publiczny kościół.
Latem 1927 roku kapelan stopniowo
wdrażał się w działania dobroczynne
i apostolskie prowadzone przez tę
instytucję, chociaż obowiązki te nie
należały do zadań bezpośrednio
związanych z jego stanowiskiem.

„Kapelan Patronatu Chorych –
tłumaczy jedna z dam – uczestniczył
w aktach liturgicznych
zgromadzenia: codziennie odprawiał



mszę, wystawiał Najświętszy
Sakrament i prowadził różaniec. Nie
musiał z racji swego stanowiska
zajmować się ogromną pracą, którą
patronat wykonywał wśród biednych
i chorych i ogólnie wśród
potrzebujących ówczesnego
Madrytu. Jednak don Josemaría
wykorzystał okoliczność mianowania
go kapelanem, by oddać się hojnie, z
poświęceniem i bezinteresownie
niezliczonej liczbie biednych i
chorych, których obejmował swym
kapłańskim sercem”[26].

Don Josemaría mieszkał na ulicy
Larra, oddalonej o kilka minut drogi
od patronatu. Bardzo szybko,
podobnie jak inni młodsi rezydenci,
zajął się małymi przysługami i
załatwianiem drobnych spraw
swoich kolegów. Po kilku tygodniach
jego pobytu, w czasie letnich wakacji
1927 r., niektórzy księża wyjechali z
Madrytu. Pozostało tylko niewielu
stałych rezydentów, natomiast często



pojawiali się przejazdem księża
spoza Madrytu, pozostający tylko
kilka dni na ulicy Larra. Jednym z
takich gości był don Joaquín María
de Ayala, który spędził w domu
kapłańskim cztery dni, miedzy 15 a
19 czerwca[27]. Kiedy pod koniec
miesiąca musiał poprosić o przysługę
kogoś w Madrycie, pomyślał o
szczodrej gotowości do pomocy
owego sympatycznego aragońskiego
księdza, którego poznał na ulicy
Larra. Don Joaquín był rektorem
seminarium w Cuence i z racji
stanowiska i wieku mógł poprosić o
przysługę młodego księdza. Z Alange
(Badajoz) wysłał do on list do
Josemaríi, z datą 30 czerwca.
Rozpoczyna od wychwalania w
natchnionej inwokacji wszechmocnej
cnoty dobroci i jej szerokich
horyzontów, aby przejść po tym
wstępie do opisu „niewygód”
towarzyszących tej cnocie: „Jednym z
nich jest uprzykrzenie, jakie mogą z
niej zrobić ci, którzy z niej



korzystają, a dowodem na to jest ten
list. Ksiądz okazał mi najdalej idącą
uprzejmość, podczas gdy miałem
przyjemność mieszkać wspólnie z
księdzem przy okazji kongresu
franciszkańskiego i mam zamiar
księdzu ją sprzykrzyć”[28].

Po całym tym wprowadzeniu
przeszedł do prośby o odebranie
sutanny, która zostawił w Madrycie
dla naprawy koloratki i którą trzeba
było odszukać. Domagając się
kolejnej uprzejmości, prosił don
Josemaríę o zakup kilku kamieni do
zapalniczki, których nie może dostać
w Cuence. Kończy list
pozdrowieniami dla rezydentów, a
zwłaszcza dla „Beniaminków – księży
Plansa i Pensado”.

Nie wiemy nic o Plansie i niewiele o
don Antonio Pensado, który pod
naciskiem biskupa Madrytu wrócił
do Santiago de Compostela, skąd
napisał 30 czerwca do swego



przyjaciela don Josemaríi. W liście
prosił, by przekazał on donii
Aurorze, zarządzającej rezydencją,
że już złożył potrzebną
rekomendację. Zwraca się do don
Josemaríi, ponieważ ma pewność, że
ten spędzi w domu kapłańskim całe
lato: „Przypuszczam, że jesteś w tym
domu prawie całkiem sam, gdyż
wszyscy rozjechali się na wakacje,
zaś zwiększyła się liczba
przyjezdnych”[29].

Z korespondencji z lata 1927 roku
zachował się jeden list ojca
Prudencia Cancera, z 19 lipca, w
odpowiedzi na list don Josemaríi.
Młody kapłan bardzo szybko nauczył
się, by liczyć tylko na pomoc Bożą, a
nie na ludzkie rekomendacje, nawet
ze strony duchownych. Pytania
klaretyna pozwalają się domyślić, że
był on zdziwiony dyskretnym
milczeniem swego dawnego
protegowanego.



„Już niepokoiłem się Twoim
milczeniem – pisał – Co się dzieje w
Madrycie z tym biednym księżulem,
który nic mi nie pisze? Musi być mu
bardzo źle.

Twój ostatni list nieco mnie uspokoił,
chociaż [...] wydaje mi się, że sporo
przede mną ukrywasz, żeby mi
oszczędzić utrapień [...].

Myślałem, że do tej pory zyskasz coś
więcej niż kapelanię patronatu,
jakieś korepetycje indywidualne albo
zajęcia w jakimś ośrodku, jakieś
miejsce asystenta któregoś z wysoko
postawionych adwokatów, jakiś
dodatek z pomocy w parafii lub
klasztorze. Nic o tym nie piszesz, ani
o przyjęciu lub stosunkach z
nuncjuszem, ani o działaniu ojca
Ramoneta, tak doświadczonego,
znającego wszystkich i dobrze
ustosunkowanego, ani o Twojej
sytuacji u biskupa diecezjalnego, w
seminarium, ani u biskupa z



Saragossy. Może zostawiłeś w ogóle
papieski kościół św. Michała, aby
służyć u donii Luz Casanova? [...]

Myślałem, że zyskasz stanowisko
sekretarza któregoś z biskupów albo
asystenturę przy katedrze
obsadzonej przez któregoś z
uczonych przyjaciół ojca Ramoneta.
Może wkrótce się zobaczymy.[30]”

Jasne jest, że ojciec Cancer, snując
tyle domysłów i chybionych
przypuszczeń, nie wiedział, w jakim
naprawdę stanie znajdują się sprawy
kapelana Patronatu Chorych.

W korespondencji z rodziną don
Josemaría informował o podjętych
przez siebie działaniach w Madrycie.
Próbował dodać im animuszu,
jednak do tej pory nie udało mu się
na tyle ustabilizować swojej sytuacji,
aby myśleć o sprowadzeniu rodziny
do Madrytu. Chociaż od niej
oddalony, nie zapominał o wyrazach
czułości. Jego brat Santiago pamięta,



że co tydzień przysyłał mu te same
dziecięce pisemka, które jemu
samemu kupował ojciec, gdy
mieszkali jeszcze w Barbastro[31].

Od maja do końca listopada 1927
roku mieszkał w rezydencji na ulicy
Larra. Było to tylko kilka miesięcy,
jednak przeżytych tak intensywnie,
że wspomnienie jego pobytu zapadło
w pamięć dwu spośród księży, którzy
wówczas tworzyli tam grupę
„młodych”: Avelino Gómez Ledo oraz
Fidela Gómez Colomo. Współżycie z
księżmi starszymi lub w bardzo
podeszłym wieku, opowiada don
Avelino, „wymagało wiele
cierpliwości i wyrozumiałości,
których przykład zawsze dawał d.
Josemaría”[32]. I kiedy ci dwaj
księża, liczący prawie po
osiemdziesiąt lat, przypomną sobie
postać swego kolegi z pensjonatu,
don Fidel opisuje go jako „osobę
serdeczną, otwartą i lojalną”[33].
Natomiast don Avelino podkreśla



szczególnie, jako wyraz jego
serdeczności i odczuć kapłańskich,
wspomnienie swoich imienin, dzień
św. Andrzeja Avelino, o których
najczęściej się zapomina, ponieważ
patron ten nie jest bardzo popularny
w Hiszpanii. Don Josemaría był
jedyną osobą, która złożyła mu
życzenia – „serdecznie i w duchu
nadprzyrodzonym”[34].

Z Patronatu Chorych kierowano
wieloma dziełami miłosierdzia.
Rezydenci z ulicy Larra żyli na
uboczu tego apostolstwa, z
wyjątkiem młodego kapelana, który
już pod koniec lata miał głowę
zaprzątniętą tymi pracami
dobroczynnymi. Jak opowiadał don
Fidel, kapelan nie obnosił się z tym,
chociaż swoją sympatią i zapałem
apostolskim starał się namówić
innych duchownych do odwiedzin
chorych i biednych w ubogich
dzielnicach. „Pamiętam, jak pewnego
dnia – wspomina naoczny świadek –



w jednej z tych dzielnic don
Josemaría wziął na ręce maleńkie
dziecko, brudne i owrzodzone, i dwa
razy je ucałował”[35].

Rezydenci odprawiali msze rano o
różnych godzinach i w różnych
miejscach, a popołudniami byli
zwykle zajęci w parafiach, kaplicach
i przy innych obowiązkach. Jedyną
porą, gdy wszyscy się spotykali, był
obiad. Po posiłku ucinali sobie
pogawędkę. Na tych spotkaniach
rozmawiało się na wszystkie tematy,
a młody aragoński ksiądz
wykorzystywał te chwile, aby wpleść
do rozmowy wątki apostolskie lub
skomentować jakąś wiadomość
prasową.

Podczas jednej z takich rozmów,
wspomina don Fidel,
„komentowaliśmy jakieś wydarzenie,
nie pamiętam już jakie, i mówił mi o
konieczności apostołowania także
wśród intelektualistów, ponieważ są



jak zaśnieżone szczyty - gdy śniegi
stopnieją, woda pozwoli owocować
dolinom. Nigdy nie zapomniałem
tego obrazu, który tak dobrze
tłumaczy jego ideał postawienia
Chrystusa na czele wszelkiej ludzkiej
działalności”[36].

Uwagę jego rozmówców zwracała
„szczerość, z jaką mówił, a przede
wszystkim radość, która nie była
tylko owocem jego wieku (miał
wówczas dwadzieścia pięć lat), lecz
także wyrazem jego radości
wewnętrznej wypływającej z
powołania kapłańskiego,
przeżywanego z pełnią sensu
nadprzyrodzonego.”[37]

Pomimo przeciwności młodemu
kapelanowi nie „było bardzo źle”, jak
wyobrażał sobie ojciec Cancer.
Tryskał optymizmem, który był jakby
jego drugą naturą, gdyż, jak napisze
dużo później, działał pod wpływem 
owych poruszeń, tych impulsów łaski,



jakiegoś pragnienia tego, o czym nie
wiedziałem, czym właściwie jest[38].
Parł naprzód, nie wiedząc dokąd
zdąża, nie czując nawet zmęczenia
marszem. A upłynęło już wówczas
dziewięć długich lat, odkąd zaczął
powtarzać: Domine, ut videam!

3. Akademia Cicuéndez

W listopadzie 1927 roku ksiądz
Josemaría wynajął niewielkie
mieszkanko na ulicy Fernando el
Católico 46, niezbyt daleko od
Patronatu Chorych. Wreszcie
spotkała się w Madrycie cała rodzina
Escrivów. Była to dobra wiadomość, z
której ucieszył się także ojciec Cancer
i tak pisał do niego z Segowii 9
grudnia: „Twój list sprawił mi
ogromną radość. Pozdrowienia dla
mamy i rodzeństwa. Miejcie zawsze
nadzieję w Panu”[39]. Chciał ich
podtrzymać na duchu, udzielając im
zbawiennych porad duchowych.



Pan miłosiernie zasłonił przed
rodziną nadchodzące kłopoty,
ukrywając na pewien czas
przyszłość, jaką dla nich przeznaczył.
Trzeci raz Escrivowie starali się
urządzić sobie życie w obcym
mieście, nie zdając sobie sprawy, że
znajdą się w samym oku cyklonu i że
burza, która miała się rozpętać nad
stolicą Hiszpanii, za chwilę się
rozpocznie. Na koniec długiego
okresu historycznej stabilizacji pod
obowiązującą od 1876 roku
konstytucją, tuż po tym, jak po
swoim ojcu wstąpił na tron Alfons
XIII, w kraju zaczęły się niepokoje.
Problemy społeczne, pracownicze i
ekonomiczne, na które nałożył się
jeszcze zły stan armii, doprowadziły
w 1923 roku do wprowadzenia
dyktatury gen. Primo de Rivery.
Porządek został przywrócony w
krótkim czasie, zakończono wojnę w
Maroku, zorganizowano roboty
publiczne, umocniono pesetę i
podniesiono poziom życia – wszystko



to naturalnie kosztem swobód
politycznych i obywatelskich.

Reżim cieszył się popularnością
krótko. Po siedmiu latach osłabł i w
obliczu pierwszych trudności
ekonomicznych generał poczuł się
zobowiązany do dymisji. Aparat
dyktatury nie był w stanie znaleźć
zmiennika i w ten sposób w roku
1930 monarchia znalazła się w
sytuacji bez wyjścia[40]. Ale nie
uprzedzajmy wydarzeń...

Ledwie Escrivowie urządzili się w
Madrycie, a już don Josemaría zaczął
nauczać. Powtórzyła się sytuacja z
Saragossy: korepetycje pod okiem
donii Dolores. Jego brat Santiago
wspomina jedną z anegdot z tego
pierwszego mieszkania w Madrycie:
„Josemaría udzielał kilku osobom
korepetycji, między innymi w
mieszkaniu przy ulicy Fernando el
Católico. Przychodziła na lekcję
pewna dziewczyna i don Josemaría



starał się, aby zawsze była przy tym
obecna moja matka i szyła. Dawał
także lekcje chłopcom starszym ode
mnie, których nazywaliśmy „tymi od
cioci-babci”, ponieważ zawsze
przychodziła z nimi ich cioteczna
babka, bardzo sympatyczna, której
nazwiska już teraz nie
pamiętam”[41].

W Instituto Amado, który został
zastąpiony przez Akademię
Cincuéndez, wykładał podobnie, jak
w Saragossie prawo rzymskie i
instytucje prawa kanonicznego.
Między oboma ośrodkami istniały
naturalnie poważne różnice w
doświadczeniu i specjalizacji. W
ogłoszeniu prasowym z madryckiego
wydania „ABC” z 1918 roku
opisywano Akademię Cincuéndez
jako „ośrodek nauczania kierowany
przez księży. Specjalność - prawo.
[42]” Jak głosił regulamin akademii,
jej celem było „prowadzenie
prywatnej nauki dla studentów



prawa i przygotowywanie ze
szczególną dbałością do kariery
adwokackiej”. Jej kierownikiem i
właścicielem był don José Cicuéndez,
prezbiter, adwokat i magister
teologii[43].

Akademia zajmowała pierwsze
piętro w budynku przy ulicy San
Bernando 52, na rogu ulicy del Pez,
przy Uniwersytecie Centralnym i
była bardzo znana wśród studentów.
Jako profesor, don Josemaría
podtrzymywał wysoki poziom
akademii. Jego wyjaśnienia podczas
wykładów nie ograniczały się do
teorii, ale odwoływały się do
przykładów i kazusów praktycznych,
które zapadały w pamięć słuchaczy.
Nie tylko wyczerpująco omawiały
problem, ale przy tym panowała na
nich sympatyczna atmosfera. Jak
wspomina jeden z jego uczniów,
Mariano Trueba, z radością czekali
na jego wykłady, „gdyż były urocze i



panowała na nich atmosfera
rodzinna”[44].

Był wymagający, jeśli chodzi o naukę
i starał się zachęcać swoich
studentów do maksymalnego
wysiłku. Kontynuując doświadczenia
z Instytutu Amado, proponował im
studia nad kanonami w łacińskiej
wersji „Kodeksu”. Inicjatywa została
przyjęta sceptycznie, gdyż aż nadto
widoczna była słaba znajomość
łaciny u studentów. Jednak po kilku
miesiącach zauważyli ze
zdziwieniem, że dzięki metodzie
dydaktycznej don Josemaríi
poruszali się po tekście już z pewną
swobodą[45].

Jego dawni uczniowie bardzo jasno i
zgodnie określają zachowanie i
charakter swego profesora prawa
rzymskiego: „bardzo sympatyczny,
otwarty i ojcowski” – twierdzi
Manuel Gómez Alonso[46]. „Łatwo
było się z nim zaprzyjaźnić – dodaje –



i często po zakończeniu lekcji
towarzyszyłem mu w drodze do
domu”.

Zdaniem Juliána Cortésa Cavanillasa
„przyciągała ich osoba tego
profesora, z punktu widzenia
pedagogicznego, a także jako
człowieka i kapłana”[47]. Uczniami
akademii byli w większości chłopcy,
którzy z jakiś przyczyn nie byli w
stanie uczestniczyć na zajęciach na
wydziale. Wybierali system „wolnej
nauki” i mogli zdawać egzaminy na
którymkolwiek uniwersytecie,
przystępując najczęściej do
egzaminów w nadzwyczajnej sesji
wrześniowej, ponieważ podczas
letnich wakacji mogli się spokojniej
uczyć. Don Josemaría nawiązał z
nimi prawdziwie ojcowską relację. Z
listu jego dawnego profesora prawa
rzymskiego z 27 czerwca 1928 roku
dowiadujemy się, że don Josemaría
nie wahał się zwrócić do niego z
prośbą o przysłanie mu z Saragossy



skryptów i programów. Grupa
studentów Akademii miała zamiar
przystąpić tam do egzaminów z
prawa rzymskiego, historii prawa
oraz ekonomii politycznej. Profesor
Pou de Foxá zajął się tym:

„Drogi José María! Dotarł do mnie
Twój list z 21 czerwca [...]. Jeśli
chodzi o Twoich studentów, to mogą
oni przystąpić tutaj do egzaminów z
tych trzech przedmiotów, o których
wspomniałeś [pisał w swoim liście z
27 VI 1928 r.].Przesyłam ci trzy
egzemplarze skryptów, historii oraz
program [...]. Serdeczne
pozdrowienia dla Twojej mamy i
rodzeństwa”[48].

Wśród uczestników zajęć w
Akademii znajdował się jeden już
dojrzały mężczyzna, ojciec rodziny,
który starał się skończyć studia,
mając nadzieję na polepszenie swej
pozycji ekonomicznej. Praca
zawodowa do tego stopnia



pochłaniała go tak bardzo, że kończył
dzień wyczerpany, nie mając siły ani
dla rodziny, ani na studia. Don
Josemaría miał dla niego szczególne
współczucie, widząc w nim, być
może, odzwierciedlenie swoich
własnych trudności z Saragossy. W
ten sposób kierowany podwójnym
uczuciem miłosierdzia i wspólnoty
losów, pomagał mu, dając dodatkowe
lekcje, nie mając za to innego
wynagrodzenia niż możliwość
zobaczenia jego dyplomu ukończenia
studiów[49].

W akademii panowało wzajemne
zrozumienie między wszystkimi
pracownikami – od dyrektora po
gońców. Jeden z nich, José Margallo,
nie odegrał wprawdzie zbyt dużej
roli w tej historii, lecz don Josemaría
zachował otrzymaną od niego
karteczkę z życzeniami
wielkanocnymi, podpisaną „gońcy z
Akademii”[50]. Została wysłana
zapewne w nadziei na napiwek, lecz



widać w niej też dobrą wolę i wysiłek
włożony przez chłopca w
wykaligrafowanie tekstu.

Młody kapłan, który zawsze
utrzymywał dobre stosunki ze
wszystkimi, dla celów apostolskich
był coraz bardziej oddany
korespondencji i składaniu życzeń.
Dyrektorowi akademii złożył
życzenia w przeddzień jego imienin,
18 marca 1930 roku, ponieważ
następny dzień był wolny od pracy.
Don José Cicuéndez z radością
przyjął życzenia, po chwili zdając
sobie sprawę, że także Josemaría
będzie obchodził imieniny w święto
świętego Józefa. Profesor prawa
rzymskiego zdążył już wyjść na ulicę
i dlatego dyrektor napisał do niego
krótki liścik, utrzymany w tonie
przeprosin i skruchy:

„Drogi przyjacielu! Wczoraj osobiście
złożył mi ksiądz życzenia[...]. Kiedy
był już ksiądz na ulicy, zaś ja



zacząłem rozmowę z Chacónem,
zdałem sobie sprawę, że poza mną
jest jeszcze inny Józef i wołałem dwa
czy trzy razy za księdzem, lecz ksiądz
mnie nie słyszał. Skoro jeszcze
dźwięczała w moich uszach
zapowiedź, że odprawi ksiądz w
mojej intencji swoją mszę, nie
omieszkałem uczynić tego samego w
intencji księdza „oremus pro invicem
ut salvemini* ”. Moje
najserdeczniejsze życzenia [...].
Madryt, 19 marca 1930” [51].

***

Rok akademicki 1927/1928 był jego
pierwszym rokiem pracy w
akademii. Kontrakt na nauczanie był
corocznie odnawiany, ku obopólnej
satysfakcji, prawdopodobnie aż do
1933 roku[52]. Don Josemaría
prowadził zajęcia po południu.
Resztę dnia poświęcał na zadania
właściwe jego posłudze kapłańskiej
oraz inne zadania związane z



kapelanią Patronatu. Nawet w
krótkich wolnych chwilach przed
zajęciami, lub tuż po ich zakończeniu
prowadził apostolstwo wśród
studentów. Mariano Trueba opisuje
go, pod kątem jego zapału
apostolskiego, jako „człowieka
dynamicznego, o silnym wyglądzie i
zdrowych kolorach na twarzy.
Bardzo bezpośredniego w stosunku
do ludzi i mającego zamiar
<<wtrącać się>> w życie
wszystkich”[53].

Po wyjściu z akademii niektórzy ze
studentów towarzyszyli mu w drodze
do domu, rozmawiając z nim na
każdy temat. Pewnego dnia jeden z
nich powiedział mu, że nie sposób
wytrwać w wierze, jeśli są kapłani,
którzy kpią sobie z religii, prowadząc
podwójne życie, zaprzeczając swoim
życiem temu, co głoszą publicznie.
Na to don Josemaría odpowiedział
mu, używając pięknego porównania,
że kapłaństwo jest drogocennym



likierem, który można nalać do
kryształowego kieliszka lub do
naczynia z gliny[54].

Wewnętrzne predyspozycje tego
księdza profesora były tak oczywiste
dla uczniów, że zachowując dystans
właściwy przy nauczaniu, traktowali
go jako kolegę i przyjaciela. Robił na
nich wrażenie jego wygląd
zewnętrzny i elegancja zachowania.
Wielkie było więc ich zdumienie, gdy
pewnego dnia pojawił się na
zajęciach w sutannie całej
poplamionej na biało. Musiało się mu
przydarzyć coś szczególnego, skoro
nie miał czasu na to, by ją oczyścić.
Ciągnęli go za język - jak opowiada
Mariano Treuba - i w końcu
opowiedział im, co się stało. Stał na
platformie tramwaju, gdy zauważył,
że jakiś robotnik budowlany, w
kombinezonie uwalanym wapnem,
zbliża się do niego w podstępnym
celu, który ksiądz odgadł z jego
spojrzenia. Wyprzedzając jego



zamiary, uściskał go mocno i od razu
go rozbroił, mówiąc: Chodź tu mój
synu, uściśnijmy się! Czy nie o to Ci
chodziło?[55]

„W głębi duszy - opowiada Mariano
Treuba - pomyślałem sobie, że don
Josemaria, żeby to zrobić, musiał być
świętym i powiedziałem o tym moim
kolegom”[56].

Jeszcze bardziej zdziwiło ich to, co
usłyszeli od innego profesora
akademii. Podobno ten młody
aragoński ksiądz o dystyngowanym i
uczonym wyglądzie, poza
wyjaśnianiem kodeksu i pandektów,
odwiedzał też biednych i chorych w
ubogich dzielnicach. Nie bardzo w to
uwierzyli i nawet zakładali się
między sobą, czy to prawda. Śledząc
go potajemnie, trafili najpierw do
położonej na północnym krańcu
miasta dzielnicy Tetuán de las
Victorias, a innego dnia do Vallecas,
znajdującej się na południu[57].



4. Patronat Chorych

Patronat Chorych, w którym don
Josemaría pełnił funkcję pierwszego
kapelana (drugim kapelanem był
don Norberto Rodríguez García),
znajdował się na ulicy Santa
Engracia 13. Budynek ten został
wybudowany z myślą, że stanie się
on główną siedzibą zgromadzenia
założonego przez donię Luz
Rodríguez Casanovę. W
dokumentach budowlanych opisano
zasady stojące u podstaw jego
kształtu architektonicznego: „ma to
być prosta konstrukcja, ale solidna,
pozbawiona bogatych ozdób, ale
trwała i prawdziwa jak cnota miłości,
która jest zasadniczą ideą ożywiającą
jego wnętrze”[58]. W efekcie powstał
budynek solidny i prosty, w którym
konstrukcja ceglana łączyła się z
kamienną murarką oraz radosną i
przyciągającą wzrok dekoracją
wykonaną z kafelków z Talavery.



Dzieło, jakim był Patronat Chorych,
zostało rzeczywiście wsparte na
cnocie miłości. Z tego solidnego pnia
wyrastały rozmaite gałęzie, na
których z kolei wyrastały niezliczone
przedsięwzięcia apostolskie i dzieła
miłosierdzia: „Dzieło Zachowania
Wiary”, „Dzieło Świętej Rodziny”,
„Jadłodajnie Miłości”, „Grupa
opiekuńcza”, „Ubrania u świętego
Józefa” etc.[59] Działalność, którą
młody kapelan trafnie określał
jednym zdaniem: Dziełem donii Luz
jest czternaście dzieł miłosierdzia[60].

W Patronacie Chorych, niczym w
sztabie głównym, organizowano
walkę przeciw ignorancji i biedzie.
Stamtąd kierowano szkołami,
jadłodajniami, ośrodkami
sanitarnymi, kaplicami i ośrodkami
katechezy rozsianymi po całym
Madrycie i na jego peryferiach. Na
parterze budynku przy Santa
Engracia znajdowała się publiczna
jadłodajnia, na pierwszym piętrze



klinika z dwudziestoma łóżkami,
świadcząca usługi medyczne. Okna
wszystkich sal i pokoi w Patronacie
wychodziły na wielkie podwórze
wewnętrzne, gdzie wznosił się
publiczny kościół. Wczesnym
rankiem kapelan odprawiał tam
zwykle mszę. Odprawiał ja w sposób
„przemyślany i pobożny, nieraz
nawet przez trzy kwadranse”[61].
(Potem don Josemaría będzie się
starał, w trosce o wiernych, skrócić
czas odprawiania mszy do pół
godziny, umieszczając na ołtarzu
zegarek).

Pedro Rocamora, student prawa,
który czasem służył mu do mszy,
opowiada, że podczas mszy
„zachodził w nim pewien rodzaj
przeistoczenia”. „Nie przesadzam –
zapewniał. - Liturgia dla niego nie
była aktem formalnym, ale
prawdziwie transcendentnym. Każde
słowo miało głęboki sens i osobisty
wydźwięk. Rozkoszował się każdym



zdaniem. W tych czasach wielu z nas
znało mszę łacińską na pamięć. W
ten sposób mogłem śledzić jeden za
drugim wezwania liturgiczne.
Josemaría wydawał się oderwany od
swej ludzkiej powłoki i związany
niewidzialnymi więzami z Bogiem.
Ten fenomen był szczególnie
wyraźny w trakcie Kanonu. W tej
chwili działo się coś dziwnego,
bowiem Josemaría wydawał się być
oderwany od wszelkich realnych
warunków, w których się znajdował
(kościół, prezbiterium, ołtarz) i
patrzeć na tajemnicze i odległe
niebieskie przestrzenie”[62].

Po powrocie do zakrystii, gdy minęło
napięcie, z jakim śledzili mszę,
ministrantom płynęły z oczu łzy.

Wśród jego ministrantów znajdował
się jeden seminarzysta, Emilio
Caramazana, który podczas wakacji
w sierpniu w latach 1927, 1928 i 1929
służył mu do mszy. Kapelan zwrócił



jego uwagę tym, „jak znakomicie”
odprawiał msze. Widział, że jest
„bardzo skoncentrowany, jakby
zamyślony, zwłaszcza podczas
Kanonu”; jednak mimo, że sam był
tak pogrążony we mszy, „modlił się
wspaniale, jego łacinę można było
zrozumieć nawet w najdalszym kącie
kaplicy, która była przecież dość
duża”[63].

Pobożność kapelana utrzymywała
uwagę i skupienie u wiernych. José
María González Barredo, młody
student, który mieszkał z rodzicami
w pobliżu Patronatu, wspomina, że
zanim dowiedzieli się, jak kapelan
się nazywa, nazywali go domu
„księdzem młodzieniaszkiem” z
powodu jego młodego wyglądu i
tryskającej radości[64].

W dni powszednie przychodzili do
kaplicy wierni z sąsiedztwa, a także
niektórzy biedni i chorzy, którzy
przebywali w Patronacie. Jednak w



dni świąteczne lub pod koniec
tygodnia kościół wypełniał się do
tego stopnia, że, aby zrobić dla
wszystkich miejsce, trzeba było
wynosić przegrodę rozdzielającą
jadłodajnię od kaplicy. Ludzie z
przyjemnością wysłuchiwali kazań,
prostych i dobrze przygotowanych.
Don Josemaría, jak opowiada María
Vicenta Reyero, jedna z Dam
Apostolskich, „był kaznodzieją i
katechetą poważnym i
surowym”[65].

Po mszy wyjaśniał katechizm
doktryny chrześcijańskiej, rozmawiał
ze starcami i dziećmi, „zawsze
gotowy, by ich wysłuchać i rozwiązać
ich problemy i trudności”. Kapelan
miał w zwyczaju przechadzać się po
jadalniach, by poznawać ludzi i zająć
się ich problemami i „sprawami,
które każdy z nich nosił w sobie. Był
przyjacielem i świętym kapłanem” –
zapewnia Asunción Muñoz, inna
spośród Dam[66].



W weekendy odbywały się w
Patronacie rozmaite działalności. Dla
kapelana wstępem do zajęć
duszpasterskich była czas spędzany z
samego rana w konfesjonale. W
soboty do Santa Engracia przybywali
ubodzy chorzy z najbliższych
dzielnic, tacy, którym dolegliwości
uniemożliwiały przybycie aż do
Patronatu. Otrzymywali tam pomoc
materialną i duchową, w
ambulatorium i w kaplicy. W
niedzielę następował najazd
chłopców i dziewcząt ze szkół
prowadzonych przez Damy
Apostolskie w różnych dzielnicach
miasta. Wszystkie spotykały się u
Świętej Engracji, gdzie don Josemaría
ich wszystkich spowiadał. Tak
znaczna była liczba tych, którzy się
tam spotykali, że jedna z pomocnic
Dam pamięta, jak jedna z jej
kuzynek, Pilar Santos, „widząc liczbę
chorych, którymi się opiekowano,
dzieci czekających do spowiedzi lub
przygotowujących się do Pierwszej



Komunii, mawiała: „Tu w Patronacie
macie wszystkiego na kopy”[67].

I nie było to bynajmniej przesadą. Na
przykład w 1928 roku opiekowano
się 4 251 chorymi; wyspowiadano 3
168 osób, udzielono ostatniego
namaszczenia 483 umierającym;
udzielono 1251 ślubów i ochrzczono
147 dzieci[68]. Liczby te mówią same
za siebie, zwłaszcza jeśli się weźmie
pod uwagę, że przygotowanie do
małżeństwa osób, które przez długie
lata pozostawały w sytuacji
nieuregulowanej, albo osiągnięcie
tego, by wyspowiadały się osoby
oddalone od Kościoła, wymagały
więcej niż jednej wizyty
perswazyjnej i chrześcijańskiego
nacisku, niewyszczególnionego w
Biuletynach diecezjalnych.

Kapelan włączył się dobrowolnie w
dzieła miłosierdzia prowadzone
przez Patronat. Początkowo w
działania mające na celu formację



doktrynalną, które jak „Dzieło
Świętej Rodziny” odbywały się na
Santa Engracia[69]. A następnie,
stopniowo włączał się w działalność
prowadzoną z dala od tego ośrodka.
Wśród nich znajdowało się dzieło,
które Damy uznawały za „ulubione”.
Chodziło o „Dzieło Zachowania
Wiary w Hiszpanii”, „działalność
trudną, niewdzięczną, bardzo
kosztowną i na koniec bardzo
męczącą”[70]. Było to rzeczywiste
apostolstwo walki, która toczyła się
na ulicach ubogich dzielnic, gdzie
trzeba było przeciwstawić się
potężnej propagandzie
antykatolickiej wśród warstw
robotniczych Madrytu. W krótkim
czasie zbudowane zostały baraki, w
których miały siedzibę szkoły laickie
lub antykatolickie. Damy podjęły
wyzwanie i wznosiły szkoły w tych
samych dzielnicach, rywalizując z
tymi grupami, by nie zawładnęły one
wrażliwymi duszami dzieci.



W 1928 roku Damy miały w
Madrycie 58 szkół z 14 000 dzieci.
(Do pewnego stopnia te liczby były
konsekwencją apostolskiej reakcji na
powstawanie szkół antykatolickich).
Tak więc od razu do zadań kapelana
dołączyło się – chociaż nie stanowiło
części jego wąsko pojętych zadań –
coroczne przygotowanie do
Pierwszej Komunii Świętej około 4
000 dzieci. Katechezy eucharystyczne
polegały na wygłoszeniu dla nich
kilku pogadanek i na osobistej
rozmowie z każdym z nich, aby
sprawdzić jego zrozumienie i
predyspozycje po tym, jak w ciągu
trzech dni wyjaśniono im dogłębnie
wszystko, co było niezbędne dla
przyjęcia Sakramentu[71].

Naturalnie don Josemaría nie
obchodził wszystkich 58 szkół, jednej
po drugiej. Dzieci z tych szkół, które
nie znajdowały się zbyt daleko od
ulicy Santa Engracia, przychodziły do
Patronatu na niedzielną mszę,



spowiedź i katechezę. Natomiast
szkoły rozproszone po
przedmieściach Madrytu miały sześć
innych niewielkich kaplic lub
kościołów, którymi opiekowały się
Damy Apostolskie[72]. Niestety,
miejsca te nie miały stałych księży.
Szukano innych rozwiązań, ale na
razie jedynym wyjściem było dobre
nastawienie własnego kapelana. „Był
bardzo dobry – wspomina jedna z
pomocnic zakonnic – był zawsze do
dyspozycji, nigdy nie stwarzał
trudności.”[73] Nie zatarł się w
pamięci don Josemaríi czas spędzony
na spowiedzi tych biednych dzieci:

Całe godziny w różnych miejscach,
każdego dnia, piechotą z miejsca na
miejsce, wśród biednych, godnych
wstydu i pożałowania, którzy
absolutnie nic nie mieli; wśród dzieci z
zasmarkanymi buziami, brudnych, ale
były to dzieci, czyli dusze miłe Bogu.
Jakież oburzenie odczuwa moja dusza
kapłana, gdy słyszę teraz, że dzieci nie



powinny się spowiadać, dopóki są
małe. To nieprawda! Powinny
przystępować do spowiedzi usznej i
tajnej, jak wszyscy inni. To jest wielkie
dobro i radość! Spędziłem na tej pracy
bardzo wiele godzin, ale żałuję, że nie
poświęciłem na to jeszcze więcej
czasu[74].

***

Jak wskazuje jego nazwa, Patronat
Chorych był ośrodkiem pomocy dla
ludzi biednych, którzy przychodzili
na ulicę Santa Engracia, aby zyskać
opiekę w klinice albo znaleźć się na
izbie chorych. Damy Apostolskie i ich
pomocnice odwiedzały ulice
Madrytu, pomagając chorym i
umierającym, starając się przy okazji
ulżyć duchowej nędzy ludzi,
pozbawionych nawet najbardziej
podstawowej formacji religijnej.

Aby umieścić we właściwej
perspektywie zapał apostolski
młodego kapelana Patronatu,



konieczne jest dodanie do opisanych
już działań tych wizyt domowych. W
tym przypadku pomoc księdza była
nieoceniona, ponieważ trzeba było
spowiadać, żenić i przygotowywać
na dobrą śmierć w pośpiechu. A poza
nagłymi przypadkami, które były na
porządku dziennym, don Josemaría
miał wyznaczone stałe wizyty. W
dniach poprzedzających pierwsze
piątki miesiąca chodził wysłuchiwać
spowiedzi i następnego dnia - tj. w
piątek - zanosił chorym Komunię
Świętą. W pozostałe trzy tygodnie
robił obchód z Eucharystią w
czwartki, korzystając z samochodu
pożyczonego przez donię Luz
Casanovę. W pozostałe dni jeździł
tramwajem lub chodził piechotą[75].
Wielu chorych mieszkało w
miejscach bardzo oddalonych od
patronatu, albo trudno dostępnych.
Ale odległości nigdy nie stanowiły
problemu dla don Josemaríi, który
bez słowa przemieszczał się z
jednego końca stolicy Hiszpanii na



drugi. Don Josemaría – jak opowiada
Josefina Santos – „tak samo nosił
komunię chorym w Tetuán de las
Victorias, jak i tym mieszkającym w
pobliżu Paseo de Extremadura, w
Magín Calvo albo Vallecas, Lavapiés
czy San Millán, do dzielnicy Lucero
albo do Ribera de Manzanares”[76].

Normalnie kapelan nie miał jednej
wolnej chwili. Cały czas miał
wypełniony pilnymi zadaniami.
Przed i po zajęciach w akademii
odwiedzał któregoś z chorych.
Asunción Muñoz, Dama zajmująca
się nagłymi i ciężkimi przypadkami,
wspomina: „Trzeba było w wielu
przypadkach legalizować ich
sytuację życiową, żenić ich,
rozwiązywać palące problemy
społeczne lub moralne. Pomagać im
pod wieloma względami. Don
Josemaría stale zajmował się
wszystkim, o każdej porze, z całym
poświęceniem, bez śladu pośpiechu,
tak jak ktoś wypełniający swoje



powołanie, swoje święte misterium
miłości.

Tak więc przy don Josemaríi
miałyśmy zapewnioną opiekę
księdza w każdym wypadku. Udzielał
chorym sakramentów i nie
musiałyśmy niepokoić proboszczów
o nieodpowiednich porach”[77].

Wobec takiej postawy kapelana nic
dziwnego, że zalewały go obowiązki.
Przyjmował je z uśmiechem.
Wypełniał je „z radością, z
przyjemnością, natychmiast, nie
stwarzając najmniejszych nawet
trudności”. „Dla niego chorzy
stanowili skarb: nosił ich w swoim
sercu”[78].

Pewnego razu jedna z Dam
Apostolskich zainteresowała się
pewnym chorym. Był to człowiek
umierający, w przeszłości zażarcie
antyklerykalny. Zakonnica zwróciła
się do don Josemaríi o pomoc. Być
może kapelan będzie w stanie coś



poradzić, pomimo tego, że chory już
popadł w śpiączkę.

Poszedłem do domu tego biedaka –
opowiadał kapelan – na ulicy
Cardenal Cisneros. Pamiętam, że gdy
dali mi adres chorego, żachnąłem się
mówiąc: to głupota uważać, że jestem
w stanie coś zrobić. Jeśli bredzi, czy
mógłbym przez przypadek zastać go
na tyle przytomnego, by mógł się
wyspowiadać? W końcu miałem pójść
i rozgrzeszyć go sub conditione* .

Zgodnie ze swoim zwyczajem, by
pomodlić się do Najświętszej Panienki
przed odwiedzinami u każdego
chorego, odmówił kilka aktów
strzelistych w intencji, by umierający
mógł dostać rozgrzeszenie
bezwarunkowe. Już w domu, sąsiedzi
chorego stwierdzili, że nic nie będzie
w stanie zrobić. Przed chwilą był
miejscowy proboszcz i odszedł, nie
wyspowiadawszy go, ponieważ chory
nie odzyskał przytomności. Kapelan



jednak nie stracił nadziei. Zawołał
umierającego starca po imieniu:

-Pepe!

Odpowiedział mi, nagle zupełnie
przytomny.

-Chce się Pan wyspowiadać?

-Tak – odpowiedział.

Wyprosiłem ludzi. Wyspowiadał się, z
moją pomocą, co jest naturalne. I
dostał rozgrzeszenie[79].

„Bardzo go kochaliśmy i dobrze nam
się wspólnie pracowało – mówi
Margarita Alvarado o don Josemaríi –
ponieważ zawsze był w stanie
rozwiązać wszystkie problemy”. Gdy
zdarzał się jakiś trudny przypadek,
jeśli chory w obliczu śmierci
wzbraniał się przed przyjęciem
sakramentów, zadanie takie
powierzano kapelanowi, wierząc w
to, że „uda mu się go przekonać i



otworzą się przed nim wrota
niebieskie”[80].

Jeden z przypadków dotyczył bardzo
ciężko chorego, o którym zakonnice z
Patronatu mówiły ze szczególną
troską, gdyż ten odmawiał przyjęcia
księdza. Don Josemaría zanotował,
co się stało z tym zatwardziałym
grzesznikiem:

Poszedłem do domu chorego. Z całą
moją świętą i apostolską 
bezczelnością wyprosiłem żonę i
zostałem sam na sam z tym
biedakiem. „Ojcze, te panie z
Patronatu są meczące i bezczelne.
Zwłaszcza jedna z nich...” (mówił to o
Pilar, którą można by było
kanonizować). Ma Pan rację –
odpowiedziałem. Zamilkłem, żeby
chory mógł mówić dalej. „Powiedziała
mi, żebym się wyspowiadał..., bo
umieram. Umrę, ale się nie
wyspowiadam!”. Wtedy ja: Do tej pory
nie mówiliśmy jeszcze o spowiedzi, ale



proszę mi powiedzieć, dlaczego Pan
nie chce się wyspowiadać? „W wieku
17 lat poprzysięgłem sobie, że nie będę
się spowiadał i słowa dotrzymam.”
Tak mi powiedział. I powiedział mi
jeszcze, że nawet do ślubu – a miał
teraz jakieś 50 lat – nie wyspowiadał
się... Zaledwie po kwadransie takiej
przemowy, zapłakał i wyspowiadał
się[81].

Wśród setek chorych, którymi musiał
się zajmować w tych latach
spędzonych w Patronacie, nigdy nie
zabrakło księdzu podczas jego
posługi, niezawodnej skuteczności
łaski. „Nie przypominam sobie nawet
jednego przypadku – zapewnia
Asunción Muñoz – by nasze zamiary
się nie powiodły”[82]. W
stwierdzenie tak kategoryczne, tak
pozbawione wyjątków, niełatwo
uwierzyć. Jednak sam kapelan go nie
prostuje, potwierdza jego
wiarygodność, zapewniając, że
podczas swoich wizyt podczas pracy



w Patronacie, z łaską Bożą zawsze
zdołał wyspowiadać wszystkich przed
śmiercią[83].

Normalnie kapelan otrzymywał
„fiszkę” z datą, imieniem i adresem
chorego. I jak można stwierdzić na
podstawie zachowanych fiszek,
ksiądz, który zawsze miał mało
czasu, przeglądał listę i ponownie ją
porządkował, ustalając sobie trasę
gwarantującą szybkość i skuteczność.
Te listy zwykle składały się z
adresów pięciu lub sześciu chorych.
Miejsca te wyznaczały
wielokilometrowe trasy prowadzące
przez niegościnne miejsca, tonące w
głębokim błocie zimą, pełne pyłu
latem, wśród nieczystości i gór
śmieci. Wiele z tych tras zaczynało
się w centrum miasta i kończyło się
na przedmieściach, wśród rzędów
nierównych szałasów, rozrzuconych
bez ładu i składu. Można znaleźć
fiszki, na których zapisano jedynie
adres chorego bez nazwiska.



Niekiedy dane nie są kompletne.
Czasami wydaje się, że droga
prowadziła umyślnie ruchem konika
szachowego po szachownicy
madryckich ulic.

Niektóre z list są wprost
niewiarygodne. Ta z 17 marca 1928
roku, zawierająca nazwiska chorych,
których miał wyspowiadać, zawiera
13 nazwisk. Zadziwiające są
odległości. Adresy prowadzą z
centrum Madrytu (dzielnica
Embajadores) do dzielnicy Delicias
na południu, poprzez Ribera
Curtidores i z powrotem do ulicy
Francos Rodríguez, w dzielnicy
Tetuán de las Victorias na północy
Madrytu. Nierzadko trasy te liczyły
ponad 10 kilometrów.

Zdarzają się przypadki, np. fiszka z 4
lipca 1928 roku, gdzie nie ma
nazwiska chorego nr 6, ale za to
zanotowano: „Ulica Zarzal 10, droga
do Chamartín, zaraz po wjeździe po



prawej stronie, gdzie znajduje się
cysterna benzyny”. Zapewne trudno
mu było trafić według takich
wskazówek, gdyż ksiądz
własnoręcznie zapisał: Przed domem
znajduje się sklep rybny. Możliwe, że
przechowywał fiszki, aby łatwiej
trafić przy kolejnych wizytach, o
czym świadczą późniejsze notatki lub
skreślenia przy nazwiskach i
adresach[84].

Młody kapelan zawsze był gotów na
to, by przebyć długą drogę, aby tylko
zaopiekować się jakimś chorym,
tramwajem lub na piechotę docierał
do najdalszych przedmieść stolicy,
przemierzał miasto z jednego końca
na drugi w poszukiwaniu dusz
zranionych lub konających. Zelówki
jego butów zużywały się w bardzo
szybkim tempie. Natomiast jego
radość wzrastała proporcjonalnie do
tego, jak zwiększały się jego
obciążenia duszpasterskie.



Z Bożą łaską, którą miał w obfitości,
don Josemaría łączył takt i podejście
do ludzi. Jak zauważa María Vicenta
Reyero, wszyscy byli z niego
zadowoleni, „a chorzy, których
odwiedzałyśmy w domu prosili, by
następnym razem przyszedł
spowiadać ich właśnie on, a nie kto
inny”[85]. Gdy pojawiały się
komplikacje, Damom Apostolskim
zawsze pozostawało wyjście, by
zwrócić się do kapelana, jak sugeruje
notatka z 2 lutego 1928: „Ma wiele
grzechów, chciałby się spowiadać,
byłoby właściwe, żeby poszedł don
José María”[86].

Niekiedy natykał się na skrajne
przypadki na ulicy, nieprzewidziane
na listach. Tak zdarzyło się na
przykład pewnego dnia, gdy
przechodził w pobliżu parku Retiro,
niedaleko Casa de Fieras. Jednego ze
stróżów z ZOO, którego pogryzły i
podrapały niedźwiedzie,
przeniesiono pośpiesznie na



pogotowie. Kapelan nadszedł, gdy
ranny gestem zażądał spowiedzi. Na
miejscu udzielił mu
rozgrzeszenia[87].

Lata spędzone w Patronacie Chorych
upłynęły na wyczerpującej pracy, na
pograniczu wytrzymałości fizycznej,
na granicy wytrzymałości żołądka,
ponieważ jedyna rzeczą, którą mógł
dać żebrakom, proszącym go na ulicy
o jałmużnę, była jego kanapka
przeznaczona na obiad[88]. Pod
koniec dnia, gdy Damy Apostolskie
zaglądały do kaplicy, znajdowały
swego kapelana z twarzą ukrytą w
dłoniach, na kolanach, opartego o
ołtarz, spędzającego całe godziny na
modlitwie przy tabernakulum[89].

Pośród notatek z Patronatu Chorych,
jakie zachował don Josemaría
znajduje się kartka zapisana
wielkimi literami i mocnym pismem
– bez wątpienia samego kapelana –
na której możemy przeczytać: Fac, ut



sit![90]. W tych miesiącach 1927 i
1928 roku młody kapłan wciąż błagał
o ten Boży ideał, który przeczuwał w
swojej duszy, dzięki wewnętrznym
głosom nadprzyrodzonym, które
ogłaszały bliskość czegoś tak bardzo
oczekiwanego[91]. Pełen
apostolskiego pragnienia, trawiony w
duszy niepokojem, głośno i śpiewnie
wykrzykiwał:

Kiedy miałem przeczucie, że Pan
czegoś ode mnie oczekuje i nie
wiedziałem, co to jest, wymawiałem,
krzycząc, wyśpiewując, jak tylko
mogłem, słowa, które na pewno, jeśli
nie wypowiedzieliście na głos, to
wypowiedziało je wasze serce: ignem
veni mittere in terram et quid volo
nisi ut accendatur? Przyszedłem
rzucić ogień na ziemię i jakże bardzo
pragnę, żeby on już zapłonął*! I
odpowiedź: ecce ego, quia vocasti
me!, oto jestem, przecież mnie
wołałeś**[92].



Mieszkanie na ulicy Fernando el
Católico rozbrzmiewało śpiewem.
Zaś Santiago, mały braciszek
Josemaríi, który go słyszał i nie chciał
być gorszy, naśladował śpiew,
zniekształcając i fałszując łacińską
pieśń[93].

Te słowa Pana, które przywołuje
święty Łukasz, wypełniły wiele
godzin medytacji młodego księdza i
były, bez wątpienia, przedmiotem
szczególnego nacisku jego duszy,
sądząc z tonu, jakim opisuje
wewnętrzne emocje, których
doświadczał. W Piśmie Świętym pod
postacią ognia wyraża się gorącą
miłość Boga, która zeszła z nieba na
ziemię, by rozpalić ludzi. I od tego
Bożego ognia rozpaliło się kapłańskie
serce don Josemaríi. Miał tyle zapału,
że słowa z niecierpliwości same mu
się wyrywały, układając się w
miłosną pieśń, której nie mógł
powstrzymać.



Widząc pilność i upór, z jakim
powtarzał wołanie Pana, trzeba
uznać, że cały jego byt pulsował w
rytm tych słów i że w pełni
utożsamiał się z Bożym pragnieniem,
by ofiarować jego Miłość całemu
światu, wszystkim ludziom.
Ponieważ, jak mówi nam
przypowieść o uczcie królewskiej,
wszyscy ludzie są na nią zaproszeni.
Z treści tego okrzyku don Josemaría
wyciągnął wiele inicjatyw,
inspirowanych przez Pana, aby
zrealizować to gorące pragnienie
rozpalenia Bożą miłością całego
świata. Z jego zapałem apostolskim
widział odkupienie jako cudowną
Bożą przygodę, która realizuje się w
historii i z naszej strony wymaga
radykalnego oddania: byśmy stali się
jednym z Chrystusem, byśmy mieli
jego uczucia względem całej
ludzkości i byśmy uciekli się do
zbawczego Krzyża.



Te wszystkie Boże inspiracje
Josemaría zapisywał w postaci
luźnych notatek i z każdej z nich
wyciągał jakiś wniosek praktyczny
albo wskazówkę apostolską, które
następnie zebrał w zeszyt zapisków.
Niestety, kiedy rozglądał się po
swoim otoczeniu, nie potrzebował
całego swego doświadczenia
duszpasterskiego, by odczuć w
duszach brak jedności celu.
Zauważał z bólem, że w życiu
codziennym wiara chrześcijan była
jak gdyby odseparowana od
wydarzeń prywatnych, rodzinnych i
społecznych. Nie oferowano też
wiernym, w żaden sposób,
możliwości pełnego rozwoju życia
chrześcijańskiego we wszystkich jego
przejawach. Jeśli chodzi o niesienie
chrystusowego ognia do samego
serca społeczeństwa, zadanie to
leżało odłogiem. Niestety proces
historyczny przebiegał w odwrotnym
kierunku. Wszędzie starano się
wykorzenić Boga z życia



społecznego, zamykając go w
świątyniach i najdalszym zakątku
sumienia:

Apostolstwo rozumiano jako
działalność odmienną, oddzielną od
normalnej aktywności codziennego
życia: metody, organizacje i
propagandę, które stanowiły dodatek
do obowiązków rodzinnych i
zawodowych chrześcijanina, a czasem
przeszkadzały je wykonywać w
sposób doskonały, tworząc odrębny
świat, nie opierając się ani nie
przeplatając się z resztą jego
egzystencji[94].

Czy istniał w ogóle sposób, by
poprowadzić dusze do Boga,
akceptując powszechne zaproszenie
Miłości? Czy było możliwe
schrystianizowanie społeczeństwa i
apostolskie poruszenie świata? Przez
jego umysł przepływały natchnienia
niczym strzały wypuszczone w
stronę niewidocznego celu. I te



strumienie światła, którymi obdarzał
Pan swego młodego kapłana,
zapisane w formie luźnych notatek
przynosiły odpowiedzi na wiele z
postawionych problemów. Don
Josemaría wiedział, że rozwiązania,
które znajdował, nie pochodziły z
jego zrozumienia czy przemyśleń,
lecz z Bożego źródła.

Zdumiony światłem, które
otrzymywała jego dusza i panoramą
apostolską, która się przed nim
roztaczała, natychmiast odpowiadał
Panu: Oto jestem, przecież mnie
wołałeś. Czynił to bez ustanku od
1918 roku, ale teraz to „Ecce ego quia
vocasti me!” miało szczególną
wymowę. Był to nowy sposób, by
powiedzieć Panu, że się oddaje do
jego wyłącznej dyspozycji, że
oczekiwał na to coś nieuchronnego,
co odgadywał, że jest miłosnym
zamysłem Boga wobec całej
ludzkości. W jakiś sposób on -
Josemaría przeczuwał, że będzie brać



w tym udział, nie mogąc sobie jednak
wyobrazić, na czym miał on polegać.
Opowiadał o tym później:

Mgliście dostrzegałem potrzebę
założenia czegoś nowego –
aczkolwiek przed 2 października 1928
roku nie wiedziałem, co to będzie – co
w oczywisty sposób nie miało jeszcze
ściśle określonego celu[95].

5. 2 października 1928 roku

Dzielnica Chamberí, w której
znajdował się Patronat, stanowiła
północne przedłużenie madryckiego
starego miasta. Była to nowa
dzielnica, w której dominowały
domy klasy średniej, cztero- i
pięciopiętrowe, a także rozległe
działki otaczające klasztory, pałacyki
i budynki administracji. Często
zdarzały się także ceglane domy, z
końca wieku, będące mieszaniną
stylów, z dekoracjami w stylu 
mudéjar łączonymi z gotyckimi
ornamentami.



Dom donii Dolores, znajdujący się w
pewnej odległości od Patronatu,
odpowiadał ekonomicznej sytuacji
rodziny, która była całkowicie
uzależniona od zarobków księdza
Josemaríi. Nie trzeba przekonywać,
że były one niewystarczające,
chociaż nie wiemy dokładnie, do
jakiego stopnia. Jedna z Dam
Apostolskich wyraziła bardzo
rozsądne przypuszczenie, że sytuacja
materialna rodziny Escrivá „nie
mogła być bardzo pomyślna,
ponieważ żyli skromnie”[96].

Nie znamy także jego dochodów z
tytułu udzielania korepetycji.
Odosobniona informacja,
pochodząca z lata 1928 roku,
mimochodem ukazuje nam trudną
sytuację finansową rodziny. 31
sierpnia ksiądz Josemaría
zapisawszy się na trzy zajęcia w
ramach studiów doktoranckich na
Wydziale Prawa, musiał zapłacić
kwotę 150 peset[97]. Była to zbyt



znaczna kwota, by pozwolić sobie na
niezłożenie egzaminu z literatury
prawniczej hiszpańskiej, która była
jednym z przedmiotów. Pozostałe
dwa egzaminy zdał zadowalająco 15
września.

Jeśli kapelanowi brakowało czasu, by
się uczyć, i pieniędzy, by zapłacić za
egzamin, w jaki sposób był w stanie
zaoszczędzić te 150 peset? Prawda
jest taka, że nie pochodziły one z jego
własnej kieszeni, lecz mógł je
wyłożyć dzięki hojności księdza José
Cicuendeza, który zdawał sobie
sprawę, że profesor prawa
kanonicznego i rzymskiego nie ma
grosza przy duszy[98].

Gdy zakończyły się nadzwyczajne
egzaminy we wrześniu, na
uniwersytecie i wyższych uczelniach,
rozpoczął się dwutygodniowy okres
wypoczynku przed rozpoczęciem
nowego roku akademickiego. Ksiądz
Josemaría, który miał zwyczaj



każdego roku brać udział w
ośmiodniowych rekolekcjach, w ten
sposób wykorzystał przerwę w
nauce. Drugi kapelan Patronatu
zastąpił go w pełnieniu obowiązków,
a on sam mógł, uporządkowawszy
wszystkie sprawy, wziąć udział w
rekolekcjach dla kapłanów
diecezjalnych[99]. Główny Dom
Lazarystów, w którym się one
odbywały, znajdował się blisko
Patronatu. Był to obszerny,
czteropiętrowy budynek z cegły, na
którego dziedzińcu znajdował się
ogród, zaś pokoje, wychodzące na
szerokie korytarze, były skromne i
surowe. Do tych zabudowań
przylegał kościół świętego
Wincentego ŕ Paulo, dziś pod
wezwaniem Najświętszej Maryi
Panny Nieustającej Pomocy, powstały
w 1904 roku. Z tyłu znajdował się
„wielki ogród, pełen bujnej zieleni,
barwnie rozkwitających roślin, z
grządkami poprzecinanymi
ścieżkami i alejkami, biegnącymi pod



gęstymi drzewami, dającymi owoce i
cień.”[100] W ciągu minionych lat te
wielkie otwarte przestrzenie
ogrodów, które ciągnęły się aż do
Cuatro Caminos, przeplatane
wielkimi działkami i strefami
zabudowań, zostały wchłonięte przez
nowe dzielnice miasta.

Rekolekcje rozpoczynały się w
niedzielę 30 września i trwały aż do
6 października. W niedzielę po
południu zjawił się na nich don
Josemaría, zaopatrzony w rzeczy
osobiste i gruby plik papierów i
luźnych notatek. W nich, jak już
mówiliśmy, zostały utrwalone m.in.
nadzwyczajne łaski, zwłaszcza
natchnienia i wizje, jakimi obdarzył
go Pan w ciągu dziesięciu ostatnich
lat,[101].

Później wyjaśniał z całą szczerością
pochodzenie i zawartość tych
notatek, które z czasem staną się
częścią Zapisek wewnętrznych



(Apuntes intimos), nazwaną przez
niego „Katarzynkami” (Catalinas): 
Nie jestem pewien, czy kiedyś
wyjaśniłem proces powstawania tych
notatek, które stały się pewną częścią
Katarzynek. Na wszelki wypadek chcę
zaznaczyć, bez żadnych wątpliwości,
że miałem jakieś osiemnaście lat, jeśli
nie mniej, gdy poczułem potrzebę
pisania, bez ładu i składu… Teraz
przypominam sobie, że o tym jest
mowa w najwcześniejszych kartkach.
Na tym dość.[102]

To wyjaśnienie budzi naszą
ciekawość, lecz pozostawia nas
nieusatysfakcjonowanych, gdyż te 
najwcześniejsze kartki nie istnieją.
Ich historia była krótka. Przepisał je
do pierwszego zeszytu swoich 
Notatek, a później rzucił zeszyt w
ogień. Na tych stronicach opisanych
zostało wiele wydarzeń o
charakterze nadprzyrodzonym i gdy
zaczął przypuszczać, że ktoś po ich
przeczytaniu wziąłby go za świętego,



postanowił je zniszczyć[103].
Rzeczywiście, notatki te ujawniały,
obok zwykłych spraw, prawdziwie
nadzwyczajną stronę jego życia.
Wierność księdza Josemaríi
przeczuciom miłości okazywała się
heroiczna, bo wymagała 10 długich
lat ofiarnego odpowiadania na łaskę.
Jego wiara z pewnością była potężna.
Jego nadzieja, niezmienna. Jego
miłość ujawniała się w czynach.
Jednak ten młody kapłan,
zapominając o długich
oczekiwaniach i nieprzyjemnościach,
uważał się za wspaniale
wynagradzanego poprzez otrzymane
łaski. Tylko on wiedział, do jakiego
stopnia jest dłużnikiem Boga.

Po tym okresie Pan, który wiódł go
od dnia urodzin, przygotowując do
wzięcia na swoje barki Bożej misji
zdolnej odmienić historię świata,
uznał swego wybrańca za dojrzałego.
Don Josemaría nie miał więcej niż
dwadzieścia sześć lat i podążał ze



czcią za Bogiem, bez ociągania się i
bez zastrzeżeń. A Pan, zawsze
zazdrosny o wybrane dusze, nie
przestawał hojnie go obdarzać.
Poprzez przeczucia miłości został
napełniony łaskami. Był młodym
księdzem, który zdawał sobie sprawę
z tajemnego działania
nadzwyczajnych darów, które
otrzymał, chociaż nie ze wszystkich.
Wiedział o pogodzie i dobrym
humorze, z jakimi odnosił się do
otoczenia, o swoich darach jako
doradcy i przewodnika dusz.
Dostrzegał Bożą rękę w swej
nieugiętości w walce z
przeciwnościami, w skuteczności
apostolskiej swoich słów, w uległości,
z jaką poddawali się żarliwości jego
posługi kapłańskiej biedni i chorzy w
Patronacie, dzieci i studenci.
Wydawało się, że trudności na jego
drodze rozpływają się, znacząc szlak,
który przybliżał go do tego planu
Bożego, upragnionego i długo
oczekiwanego.



W końcu jego nieustające wołanie: 
Domine, ut videam!, Domine, ut sit!
osiągnęło punkt kulminacyjny, w
którym w oddali zaczął majaczyć
Boski plan, który nie powstał wczoraj
ani dziesięć lat wcześniej, lecz
pochodził z odwiecznej Bożej
miłości. Serce młodego księdza
przypominało teraz pąk róży na
moment przed rozwinięciem.

***

W rekolekcjach uczestniczyło sześciu
księży. Wstawali o piątej rano i kładli
się spać o dziewiątej wieczór. Czas
pomiędzy tymi godzinami
wypełniały im rachunki sumienia,
msza, nauki, odmawianie
brewiarza[104]…

Rano we wtorek, 2 października, w
święto Aniołów Stróżów, po
odprawieniu Mszy świętej, don
Josemaría udał się do swojego
pokoju, i zaczął czytać notatki, które
miał ze sobą. Nagle doznał



nadzwyczajnej łaski, dzięki której
zrozumiał, że Bóg daje mu
odpowiedź na ciągłe prośby: Domine,
ut videam!, Domine, ut sit!.

Zawsze zachowywał zrozumiałą
rezerwę w stosunku do tego
cudownego zdarzenia i jego
osobistych okoliczności[105]. W trzy
lata później opisywał istotę tego, co
się wydarzyło:

Otrzymałem wizję Dzieła jako całości
w czasie, gdy czytałem te papiery.
Poruszony upadłem na kolana –
byłem sam w pokoju, między
jednąnauką a drugą – składałem
dzięki Bogu, i ze wzruszeniem
przypominam sobie, jak słyszałem
dźwięk dzwonów parafii Najświętszej
Marii Panny od Aniołów[106].

W potężnym i niewysłowionym
świetle łaski ukazało się mu Dzieło w
całości. „Ujrzałem” jest to słowo,
którego zawsze używał, by opisać ten
fakt. Ta niespodziewana wizja



nadprzyrodzona mieściła w sobie
wszystkie dotychczasowe
natchnienia i objawienia, które były
rozproszone po luźnych notatkach,
które wówczas czytał, i przenosiła je
w przyszłość, nadając im nową
pełnię znaczenia[107].

Były to chwile trudnej do wyrażenia
wagi. Przed oczami swojej duszy ten
pogrążony w modlitwie kapłan,
oświecony łaską Bożą, ujrzał całą
historyczną panoramę ludzkiego
odkupienia. W tej chwili, w
niewypowiedziany sposób,
zrozumiał Bożą istotę wzniosłego
powołania chrześcijanina, który
pośród swoich ziemskich zadań
został wezwany do uświęcania
swojej osoby i swojej pracy. W tym
świetle ujrzał zasadniczą treść
Dzieła, narzędzia jeszcze bez nazwy,
przeznaczonego do głoszenia
Boskiego planu powszechnego
powołania do świętości oraz to, w
jaki sposób z samej istoty Dzieła,



narzędzia Kościoła Bożego, wynikały
zasady teologiczne i nadprzyrodzony
duch, które odnowią ludzi.
Zachwycony zrozumiał w głębi
duszy, że to objawienie nie jest tylko
odpowiedzią na jego prośby, lecz
także zaproszeniem do przyjęcia
Bożej misji.

Nagle, w wyniku gwałtownego
przypływu łaski, opanowało księdza
uczucie szczególnego niepokoju,
jakiego doznają dusze w
bezpośredniej bliskości majestatu
Pana. I kiedy pojawiają się w
świadomości stworzenia bojaźń i
strach, dusza słyszy krzepiące „Nie
lękaj się!”.

To są Boże słowa dodające otuchy –
pisze Założyciel, odnosząc je do
samego siebie. - W Starym
Testamencie i w Nowym, Bóg i byty
niebieskie wypowiadają je, aby
podnieść nędzę człowieka i
przygotować go do dialogu



oświecenia i miłości, do uwierzenia w
rzeczy pozornie niemożliwe lub
trudne do spełnienia, których
stworzenie nie jest w stanie dokonać o
własnych siłach […].

Mogę was zapewnić, dzieci moje, że te
dusze nie marzą ani nie pragną
przejawów tej nadzwyczajnej zwykłej
opatrzności Bożej, i że mają jasną
świadomość, że na to nie zasługują:
powtarzam wam jeszcze raz, że ich
odczucia względem tych objawień to
strach, bojaźń. Jednak potem
następuje zachęta Pana – Nie lękaj
się!. Zapewnia im ona niezachwianą
pewność, rozpala żar wierności i
oddania; daje im jasne światło, by
spełniać najmilszą wolę Boga i dodaje
im odwagi, by osiągać cele, które nie
znajdują się w ludzkim zasięgu[108].

Przygotowany już do dialogu
oświecenia i miłości, zaczął składać
akty dziękczynienia, podczas gdy w
głębi swej duszy niecierpliwie unosił



się w rytmie powtarzania Domine, ut
sit! Teraz wobec panoramy całości
ukazanej z całą jasnością, z dala od
przeczuć i przypuszczeń, jego dusza
chętnie poddawała się powołaniu
założycielskiemu, aby wziąć na
siebie spełnienie Bożego
zamiaru[109].

Do pokoju księdza pogrążonego w
modlitwie dobiegało radosne bicie
dzwonów z kościoła Najświętszej
Marii Panny od Aniołów,
znajdującego się w pobliskiej
dzielnicy Cuatro Caminos. Donośne
dzwonienie zapadło w jego duszy na
zawsze: Jeszcze brzmią w moich
uszach – mówił w 1964 roku – 
dzwony kościoła Najświętszej Marii
Panny od Aniołów, bijące ku czci
swojej patronki[110].

***

Dla tego młodego kapłana data 2
października 1928 roku miała jasno
określone znaczenie. Była to data



założenia Opus Dei. Dlatego we
wszystkich jego wypowiedziach da
się zauważyć wielką dbałość o styl,
by uniknąć wszelkich
nieporozumień; umyślnie oddzielał
wydarzenie nadprzyrodzone od
pozostałych okoliczności natury
osobistej:

I nadszedł 2 października 1928 roku.
Odbywałem kilkudniowe rekolekcje,
ponieważ musiałem to zrobić, i
właśnie wtedy przyszło na świat Opus
Dei[111].

Ten fakt historyczny był
wydarzeniem nieprzewidzianym i
nieoczekiwanym. W żaden sposób
nie był początkiem jakiegoś
ludzkiego przedsięwzięcia, lecz
rezultatem Boskiej interwencji w
historię ludzkości. Dzieło pojawiło się
na świecie tegoż 2 października 1928
roku, będzie mówić w jednej ze
swoich medytacji założyciel,
zachowując formę bezosobową[112].



W każdym razie jasne jest jego
pochodzenie. Don Josemaría miał
zawsze pełną świadomość, że
protagonistą tego wydarzenia, jego
zasadniczym autorem, który z całym
swoim majestatem panował nad
sytuacją, który podjął inicjatywę,
wtargnąwszy władczo w duszę
swego sługi, był Pan. Tego dnia –
mówił – Pan założył swoje Dzieło,
powołał do życia Opus Dei[113].

Umieszczając swoją osobę na drugim
planie, odrzucał też stosowanie do
jego osoby słowa „założyciel”.
Przypisywał sobie zawsze
drugorzędne znaczenie, jako
odbiorcy Boskiego objawienia, jako
osobie, która do udziału w tym
przedsięwzięciu została przez Pana
niezasłużenie wybrana, tak jak ojciec
wciąga do zabawy malutkie dziecko:

Jeszcze raz wypełniło się to, co
powiada Pismo: to co jest
ograniczone, co jest nic niewarte, co –



można rzec – prawie nie istnieje…
wszystko to bierze Pan na swoją
służbę. Tak wziął to stworzenie, jako
swoje narzędzie[114].

Jeszcze bardziej bezpośrednio
napisał w 1934 roku:

Dzieła Bożego nie wymyślił człowiek
[…]. Wiele lat temu Pan zaczął
wpływać na swoje narzędzie
nieudolne i głuche, które ujrzało
Dzieło w dzień Święta Aniołów
Stróżów, 2 października 1928
roku[115].

To objawienie na zawsze stanowiło
dla księdza Josemaríi jedyny
uchwytny historycznie punkt
odniesienia, jeśli chodzi o początek
Dzieła, uznawał on 2 października za
datę zaproszenia i odpowiedzi z jego
strony na powołanie
założycielskie[116].

Jest zrozumiałe – mówił pewnego 2
października – że skieruję do was



kilka słów w związku z dzisiejszym
dniem, kiedy zaczyna się kolejny rok
mojego powołania do Opus Dei.
Wiem, że tego oczekujecie, chociaż
powinienem powiedzieć wam,
synowie mojej duszy, że czuję wielką
trudność, wielkie skrępowanie, by
pokazywać się tego dnia. Nie jest to
kwestia naturalnej skromności. Jest to
stałe przeświadczenie, wyraźna
jasność mojej własnej niegodności.
Nigdy nawet przez myśl mi nie
przeszło, przed tą chwilą, że
powinienem ciągnąć dalej misję
pomiędzy ludźmi[117].

***

Data 2 października 1928 jest
kamieniem milowym, który
najdokładniej wskazuje moment
historyczny, w którym umysł
założyciela został rozświetlony przez 
jasną ideę przewodnią jego misji[118].
Zaskakujące jest też, że to po tym
nadprzyrodzonym wydarzeniu,



natchnienia, które dotąd ten młody
kapłan miewał z pewną
regularnością, natychmiast się
skończyły. Od 2 października 1928
roku przestały napływać, jakby
wyschło ich prawdziwe źródło. 
Skończyły się pierwsze natchnienia -
napisze później w swoich Zapiskach.
I to Boże milczenie przedłuży się aż
do listopada 1929 roku, kiedy to 
zacznie się znowu szczególna pomoc,
bardzo konkretna pomoc Pana[119].

Luźne notatki, które zabrał ze sobą,
by medytować nad ich treścią w
trakcie rekolekcji, zawierały
rozmaite pomysły, jak się wydaje, bez
wewnętrznego porządku. W ciągu
następnych dni rekolekcji zebrał je,
porządkując zgodnie z właśnie
otrzymaną ogólną wizją dotyczącą 
całego Dzieła. Ta pełna wizja Bożego
planu nadawała nowy wymiar temu,
co poprzednio jawiło mu się w
sposób fragmentaryczny. W ramach
tego scenariusza o doniosłym



wymiarze historycznym „zobaczył
Opus Dei takim, jakim Pan chce, by
było i jakim powinno być na
przestrzeni wieków”[120].

W zeszycie z zapiskami, który
zniszczył, znajdowały się notatki
odnoszące się do założenia Dzieła, aż
po marzec 1930 roku. Jednak to, co
zobaczył 2 października 1928 roku
nie zatarło się w ogóle w jego umyśle
ani nie przestało płonąć w jego sercu.
Od tego momentu światło otrzymane
od Boga – dotyczące powszechnego
powołania do świętości i
poszukiwania pełni życia
chrześcijańskiego pośród świata i
poprzez pracę zawodową – stanowiło
zasadniczą treść jego nauczania.
Redagował także dokumenty, które
później poznają jego dzieci w Opus
Dei. W pierwszych słowach
najstarszego z tych pism, obszernego
listu datowanego 24 marca 1930
roku, założyciel Dzieła Bożego zdaje
się wsłuchiwać w miłosne echo



wołania: ignem veni mittere et quid
volo nisi ut accedatur, i daje poznać
światu Boskie posłanie, jakie
powierzył mu Pan:

Serce Pana jest sercem pełnym
miłosierdzia, które lituje się nad
ludźmi i zbliża się do nich. Nasze
oddanie się na służbę duszom jest
przejawem tego Bożego miłosierdzia,
nie tylko w stosunku do nas, ale także
wobec całej ludzkości. Ponieważ
powołał nas do uświęcania się w życiu
zwyczajnym, codziennym[121].

Podobnie Boże posłanie, to
powszechne powołanie do świętości,
do chrześcijańskiej doskonałości, jest
jasnym przejawem niezmierzonej
miłości Pana, który ma otwarte oczy i
serce na nieprzebrane rzesze, na
wszystkich ludzi. Założyciel Opus Dei
niesie na cały świat to posłanie, w
imieniu własnym i wszystkich,
którzy jutro pójdą w jego ślady. Są to
słowa bardzo śmiałe i władcze, jako



że wypowiada je osoba, która
otrzymała od Boga osobistą misję
wobec historii:

Musimy zawsze znajdować się w
obliczu całych rzesz ludzkich,
ponieważ nie ma takiego człowieka,
którego byśmy nie kochali, którego
nie staralibyśmy się poznać i
zrozumieć. Interesują nas wszyscy,
ponieważ wszyscy mają duszę, która
powinna być zbawiona, ponieważ
wszystkim możemy – w imieniu Boga
– zanieść zaproszenie do tego, by
szukali w świecie doskonałości
chrześcijańskiej, powtarzając im:
estote ergo vos perfecti, sicut et Pater
vester caelestis perfectus est (Mt 5,
48); bądźcie więc wy doskonali, jak
doskonały jest Ojciec wasz
niebieski[122].

Bóg nie dyskryminuje żadnej duszy –
On sam o tym zapewnia – ani nie
ustanawia wyjątków, tak iż nikt nie
może się tłumaczyć, że nie został



zaproszony. Upadły bariery i
przesądy:

Przyszliśmy, aby - z całą pokorą
kogoś, kto wie, że jest grzesznikiem i
błahostką (homo peccator sum* (Łk.
5, 8) powtarzamy razem z Piotrem)–
ale także z wiarą kogoś, kto pozwala
się prowadzić Bogu za rękę -
powiedzieć, że świętość nie jest rzeczą
przeznaczoną dla osób
uprzywilejowanych: że wszystkich nas
Pan powołuje, że od wszystkich nas
oczekuje Miłości, tam gdzie się
znajdujemy, od wszystkich,
jakikolwiek nie byłby ich stan, ich
zawód i zajęcie. Ponieważ to
zwyczajne życie, najzwyklejsze,
niepozorne, może być środkiem do
uzyskania świętości; nie jest
konieczne, by porzucić nasze własne
miejsce w świecie, aby szukać Boga,
jeżeli Bóg nie obdarzy jakiejś duszy
powołaniem zakonnym, ponieważ
wszystkie drogi ziemskie mogą stać



się okazją do spotkania z
Chrystusem[123].

Bóg wychodzi prosto na spotkanie z
ludźmi, nie zabierając ich ze swoich
miejsc: z ziemi, którą zamieszkują, z
zawodu, który wykonują, z sytuacji
rodzinnej, w której się znajdują. Bóg
oczekuje nas wszystkich w tych
niewielkich sprawach, w tym, co
zwyczajne, ponieważ w życiu
naprawdę rzadko zdarzają się rzeczy
nadzwyczajne. Boga trzeba więc
odnajdywać w sprawach
codziennych i zwyczajnych:

[…] To, co dla nas niezwykłe – głosi
dalej Założyciel - to to, co jest
zwyczajne: to co zwykłe, ale
wykonane w sposób doskonały.
Uśmiechać się zawsze, przechodząc
do porządku dziennego nad rzeczami,
które męczą, które przeszkadzają –
także z ludzką elegancją. Być hojnym
bez granic. Jednym słowem, uczynić z



naszego zwyczajnego życia jedną
ciągłą modlitwę[124].

W małych codziennych
przedsięwzięciach wykonywanych z
miłością i doskonałością, w pracach i
kłopotach, w radościach, w dobrze
wykonanej pracy zawodowej, w
służbie wobec społeczeństwa i wobec
bliźnich, ukryty jest zawsze wielki
skarb. Ponieważ praca zawodowa i
stosunki społeczne stanowią
środowisko i materię, którą powinien
uświęcać chrześcijanin, starając się o
świętość w wykonywaniu swoich
zobowiązań rodzinnych i
społecznych. Poprzez powszechne
powołanie do świętości wyrażona
zostaje tym samym uświęcająca
wartość pracy ofiarowanej Bogu,
chrześcijańska wartość świeckich
zajęć, które nas odrywają od tego
świata, chociaż nie przestajemy w
nim być osadzeni. W ten sposób
dusza stara się wykorzystać wszystko



jako okazję do uświęcenia się, do
przebóstwienia.

W tym zwyczajnym życiu, kiedy
przemierzamy ziemię z naszymi
kolegami z pracy – jak mówi
hiszpańskie przysłowie – każda owca
ze swoją parą, tak też jest w naszym
życiu – Bóg Nasz Ojciec daje nam
sposobność, byśmy ćwiczyli się we
wszystkich cnotach, byśmy
praktykowali miłość, męstwo,
sprawiedliwość, uczciwość,
umiarkowanie, ubóstwo, pokorę,
posłuszeństwo…[125].

W ten sposób nauka i sztuka, świat
gospodarczy i polityka, rzemiosło i
przemysł, prace domowe i
jakiekolwiek inne godziwe zajęcie
przestają być sprawami bez
znaczenia, sprawami światowymi.
Ponieważ każda działalność,
przeżywana w jedności z
Chrystusem, prowadzona z
właściwym duchem, z poświęceniem,



z miłością bliźniego, z wytrwałością,
z intencją oddania Bogu chwały,
uszlachetnia się i nabiera
nadprzyrodzonej wartości.

Wówczas założyciel Opus Dei napisał
w jednej z Katarzynek: Chrystus nasz
Król okazał swoją wolę. Następnie w
krótkich słowach streszczał tę
doktrynę i sposób, w jaki można
osiągnąć świętość:

[…] Pozostając zawsze pośród świata,
w codziennej pracy, pośród własnych
obowiązków właściwych dla naszego
stanu, tutaj, poprzez wszystko, co
robimy, musimy być świętymi![126]

Zasadnicza treść Bożego przesłania,
przesłania miłości i uświęcenia,
wymagała misji apostolskiej, która
miała zanieść Dobrą Nowinę do
każdego zakątka świata oraz dzieła
czy instytucji, która by ją głosiła
pośród ludzi. Misję tę otrzymał don
Josemaría 2 października i w tej
samej chwili Bóg włożył w jego ręce



narzędzie do prowadzenia tej
działalności apostolskiej:

[…] Od tego dnia – mówi nam – 
parszywy osiołek zdał sobie sprawę z
tego, jak szlachetny i ogromny ciężar
Pan, w swej niewytłumaczalnej
szczodrości, złożył na jego grzbiecie.
Tego dnia Pan założył Dzieło[127].

Mowa o szlachetnym ciężarze, gdyż
ten młody kapłan, alter Christus,
miał być heroldem nowego orędzia
dla ludzkości. Orędzia starego jak
Ewangelia i jak Ewangelia nowego.
Natomiast, w najlepszym przypadku,
widział siebie jako pokornego i
niegodnego osiołka, na którego nagle
położono wielki i przygniatający
ciężar. Szlachetny obowiązek,
przydzielony mu przez Pana, który
przeniknął aż do dna jego duszy. W
istocie rzeczy don Josemaría odnosił
się do swego powołania w ten
sposób:



Jeśli byście, mnie zapytali, w jaki
sposób można zauważyć Boże
powołanie, w jaki sposób ktoś może
sobie z niego zdać sprawę,
powiedziałbym wam, że jest to nowa
wizja życia. Jest to tak, jakby zapaliło
się w nas światło; jest to tajemniczy
impuls, który popycha człowieka, by
poświęcać najszlachetniejsze swe
energie życiowe na działalność, która
wraz z nabieraniem praktyki staje się
zadaniem naszego życia. Ta siła
życiowa, która ma coś z niszczącej
lawiny, jest czymś, co inni nazywają
powołaniem.

Powołanie prowadzi nas – chociaż nie
zdajemy sobie z tego sprawy – do
tego, by zająć pewną pozycję w życiu z
nadzieją i radością, aż do samej
śmierci. Jest to fenomen, który nadaje
pracy charakter misji, który
uszlachetnia i nadaje wartość naszej
egzystencji. Jezus przenika władczym
aktem do duszy, do twojej duszy i do
mojej: to właśnie jest powołanie[128].



Jego dwie prośby, niestrudzenie
powtarzane przez z górą dziesięć lat
stały się już okrzepłą
rzeczywistością. Wezwanie Domine,
ut videam! wypełniło się poprzez
objawienie Bożej woli wobec jego
życia, dla dobra całej ludzkości. A
ponieważ Bóg uznał go za narzędzie
dla dokonania Dzieła – bytu ze swej
istoty Bożego – uzyskał on odpowiedź
na swoje Domine, ut sit!:

Jezus bez wątpienia oczekiwał ode
mnie, że będę wołać w moich
ciemnościach, jak ślepiec z Ewangelii.
I latami wołałem, nie wiedząc, o co
proszę. I wykrzykiwałem po
wielokroć modlitwę: ut sit!, która
jakby domagała się powstania
nowego bytu…

I Pan zesłał światło na oczy ślepca
wbrew jego woli i ogłosił przyjście
bytu z Bożą istotą, który odda Bogu
całą chwałę i utwierdzi na wieki Jego
Królestwo[129].



Przeczucie, jakie miał w Logroño,
które zapowiadało przyjście czegoś,
co - według jego słów - było ponad
mną i we mnie[130], zostało
spełnione. Ponad nim znajdował się
plan Boży, a w nim łaska
założycielska, potrzebna by zmierzyć
się z trudnościami i doprowadzić
wszystko do końca. Miał więc
zdolności i doświadczenie
wystarczające, by tego dokonać, jak
tego dowodzi fakt, iż Pan wyłącznie
w jego ręce złożył założenie Dzieła.
Był obdarzony cnotami
nadprzyrodzonymi i ludzkimi;
prowadził życie kontemplacyjne
pośród swych zajęć i prac; posiadał
zapał apostolski, dar kierowania i
troskę o dusze. Jednym słowem miał
już w zarodku ducha, którego
potrzebowało to przedsięwzięcie. Nie
mając innego mistrza niż Duch
Święty, ucieleśniał już Dzieło jako
Założyciel. Z nasienia, jakie zasiał w
jego umyśle i sercu Pan, miał wzejść
cały duch i rzeczywistość Dzieła.



Bóg powierzył don Josemaríi misję o
charakterze nadprzyrodzonym, w
zupełności wpisaną w misję Kościoła;
polegała ona właśnie na tym, by
uczynić namacalną rzeczywistością
przesłanie o powszechnym
powołaniu do świętości w każdym
czasie:

Powoławszy w tym czasie swoje
Dzieło, Pan zechciał, by już nigdy
więcej nie pozostawała nieznana lub
zapomniana prawda o tym, że
wszyscy powinni się uświęcać i że
większości chrześcijan przypada w
udziale uświęcać się w świecie, w
zwykłej pracy. Dlatego też, póki będą
na świecie żyli ludzie, będzie istnieć
Dzieło. Na zawsze trwać będzie to
zjawisko: ludzie różnych zawodów i
zajęć, szukający świętości w swoim
stanie, w swoim zawodzie, w tym
swoim zajęciu, będą duszami
kontemplacyjnymi na środku
ulicy[131].



Dzieło stało się w łonie Kościoła
Świętego środkiem działalności
apostolskiej, której celem było
głoszenie we wszystkich zakątkach
świata dobrej nowiny i dawanie
świadectwa na poszukiwanie
świętości w samym środku świata:

Wybrał nas sam Jezus Chrystus –
napisał założyciel Dzieła Bożego – 
byśmy znajdując się w samym środku
świata, w którym nas postawił i od
którego nie chciał nas oddzielić,
szukali uświęcenia we własnym
stanie. Byśmy, wyjaśniając
świadectwem życia i słowa, że
powołanie do świętości jest
powszechne, głosili osobom ze
wszystkich środowisk, a zwłaszcza
intelektualistom, ideał
chrześcijańskiej doskonałości w
samym środku życia
społecznego[132].

Dzieło pojawiło się by odpowiedzieć
na wołanie o ignem veni mittere in



terram z zadaniem mobilizacji
apostolskiej, aby wszędzie głosić,
przykładem i nauczaniem, wielkie
pragnienie Pana. Jednak, aby
wypełnić tę misję, członkowie Dzieła
działają jak zwykli wierni, równi
innym współobywatelom, z którymi
mają wspólne zwyczaje, zajęcia i
troski społeczne. Mają wypełniać tę
misję, nie pragnąc wyróżniać się, z
naturalnością, wewnątrz
społeczeństwa, będąc jak drożdże w
cieście, aby prowadzić świat do Boga,
aby złożyć u Jego stóp prace i serca
ludzi. Wy i ja wierzymy i wiemy –
pisał Założyciel – że jedyną misją
świata powinno być głoszenie chwały
Boga. To życie tylko o tyle ma rację
bytu, o ile odzwierciedla wieczne
królestwo Stwórcy[133].

Dlatego też od chwili powstania
Dzieła daje się słyszeć nowe wołanie
w życiu i pismach tego kapłana:



[…] Wkrótce nadejdzie
pięćdziesiątnica Dzieła Bożego… i cały
świat usłyszy we wszystkich swoich
językach entuzjastyczne wołanie
żołnierzy Wielkiego Króla – Regnare
Christum volumus!* [134]

***

Pan, który nigdy nie gwałci naszej
wolności, prosił księdza Josemaríę o
odpowiedź: „Tak!”. „Tak!” żarliwie
wypowiedziane przez młodego
kapłana dla Bożego projektu.
Ponadto, założyciel Opus Dei z
wielką pokorą zamienił odpowiedź
na radosne Serviam! Będę służył! Ten
akt strzelisty wypowiadał codziennie
przez całe życie. Było to wołanie
pełne podporządkowania się woli
Bożej, potwierdzenie, że jest się
gotowym, by tworzyć Dzieło, jest to
też odrzucenie wszelkiego buntu.
Wypowiadane dlatego, że w świecie 
słyszy się – mówił do swoich dzieci – 
jedno wielkie non serviam!* ,w życiu



osobistym, w życiu rodzinnym, w
pracy zawodowej i życiu
publicznym[135].

Tego 2 października młody ksiądz
zdał sobie dokładnie sprawę ze
swych niedostatków i z ogromu
pomocy, której potrzebuje. Nie
wycofując się prosił Pana o światło i
siłę: żelazna wola, która w połączeniu
z łaską Bożą, prowadzi nas do tego,
aby zakończyć wyłącznie dla chwały
Boga Jego Dzieło, by Jezus Chrystus
rzeczywiście panował, by wszyscy
wraz z Piotrem szli do niego jedyną
drogą – przez Marię![136]

Chcąc streścić w kilku słowach, jakie
było zadanie tej fundacji i jaki cel jej
przyświecał, zamykał go w trzech
aktach strzelistych. Z ich pomocą
opisywał drogę uświęcania się
członków Dzieła:

Jezus jest Wzorem: naśladujmy Go!
Naśladujmy Go, służąc Kościołowi
Świętemu i wszystkim duszom.



„Christum regnare volumus”, „Deo
omnis gloria** ”, „Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam*** ”. W tych
trzech zdaniach zawarte są trzy cele
Dzieła: prawdziwe panowanie
Chrystusa, cała chwała i dusze dla
Boga[137].

Rozumiał także od pierwszej chwili,
że od jego osobistej postawy w
wykonywaniu Bożego posłannictwa
zależały istotne zagadnienia dla
Kościoła i całej historii świata. Pojął,
że jest w posiadaniu bardzo cennego
charyzmatu; a jako „sługa dobry i
wierny” z przypowieści
ewangelicznej musiał go
spożytkować. Założyciel zobaczył
owego 2 października, że trzeba
utorować drogę, poprzez osobisty
wysiłek i łaski nieodłączne od
charyzmatu Założyciela, drogę, która
dotychczas nie istniała. Objawić to
przesłanie na temat świętości pośród
świata, poruszać apostolsko dusze,
prowadzić i odnawiać duchowo



rzesze wiernych na łonie Kościoła,
były to sprawy bez historycznego
precedensu. Należało oczekiwać, że
wraz z rozwojem Dzieła, z
prowadzeniem przez nie apostolstwa
i poszukiwaniem świętości pośród
świata, powstanie niespodziewany
fenomen duszpasterski i ascetyczny,
który wymagać będzie nowych
wzorców w praktyce i teorii. Proces
założycielski nabrał charakteru
wydarzenia długiego i pełnego
trudności, które nie zakończy się aż
do momentu śmierci samego
założyciela. On był posiadaczem
ducha Dzieła. On był pniem, z
którego miały wyrastać gałęzie i
owoce.

Założyciel nie ujrzał poszczególnych
wydarzeń, czekających go w trakcie
tej długiej i mozolnej wędrówki,
poprzedzającej osiągnięcie celu.
Widział natomiast Dzieło pomyślane
na całe wieki, jako projekt
opatrznościowo realizowany przez



Boga. Co się zaś tyczy jego osoby, był
gotów rozpocząć budowę jak
najszybciej, ponieważ to, czego był
pewien od samego początku, to było
to, że takie przedsięwzięcie będzie
kosztować go wiele krwi i łez:

[…] dobrze wiem – stwierdzał w
zaufaniu – że my, którzy zaczynamy
pracować jako pierwsi, wyrabiamy – z
pomocą krwi i łez – tę zaprawę
cementową, o której mówię. Nie
stracimy ani wiary, ani radości:
wszystko będziemy mogli w tym,
który nas umacnia[138].

***

Dopiero w tych dniach rekolekcji u
oo. lazarystów rozpoznał
opatrznościową rękę Pana, który
przygotowywał kamień węgielny
poprzez doniosłe wydarzenia, które
zmusiły rodzinę Escrivów do
przenosin z Barbastro do Logroño, z
Logroño do Saragossy, z Saragossy do
Madrytu. Wraz z tą światłością jego



życie nabrało teraz nowych i pełnych
kolorów. Bóg prowadził go aż do
stolicy, aby zanurzył się całkowicie w
problemach ludzkości.

Napisał w swych Zapiskach: 
Rozmyślałem wczoraj wieczorem na
ulicy, że Madryt stał się moim
Damaszkiem, gdyż tutaj spadły łuski z
oczu mojej duszy […] i tu otrzymałem
moją misję[139].

Przeliczył środki finansowe, z
którymi rozpoczynał tę misję i
zrozumiał swoją biedę. Podczas jego
drogi życiowej Pan stopniowo
pozbawiał go wszystkiego. Miałem
wtedy ze sobą jedynie bagaż moich 26
lat i mego dobrego humoru[140] -
mówi nam, czyniąc podsumowanie.
A przy innej okazji: Zaczęliśmy
pracować dla Dzieła, kiedy Pan
zechciał, przy zupełnym braku
środków materialnych: 26 lat, łaska
Boża, dobry humor i to wszystko.
[141]



6. Kampania modlitw i umartwień

Po zakończeniu rekolekcji Josemaría
włączył się na nowo w działalność
Patronatu. Od razu zajął się
szukaniem dusz, pragnąc na
wszystkie strony nieść wiadomość o
powszechnej świętości[142].
Przejrzał listę młodych ludzi, których
znał, miedzy innymi studentów
Akademii Cicuéndez[143]. Jednym z
pierwszych, z którymi rozmawiał o
swoim ideale apostolskim, był Pedro
Rocamora, którego poznał w 1928
roku. Przedstawił mu go student
architektury, José Romeo Rivera,
który swoją drogą miał okazję
słyszeć o księdzu od swego brata
Manuela, kolegi don Josemaríi z
Wydziału Prawa w Saragossie. Do
nich dołączył się José Cortés
Cavanillas i może jakiś inny student
Akademii.

Otoczony taką grupką przyjaciół
ksiądz wychodził na spacer i w



rozmowie tłumaczył im swe plany
duchowe. Zbyt ambitne – zdaniem
Pedro Rocamory. Mówił „jak
człowiek natchniony – opowiada
Rocamora. – Dziwiło nas jego
całkowite przekonanie, że powinien
poświęcić całe życie tej idei. Brał na
siebie odpowiedzialność za to
przedsięwzięcie, jak człowiek, który
wie, że musi wypełnić określoną
misję w swym życiu.

-Ale czy ty wierzysz, że to jest
możliwe – zapytałem, a on mi
odpowiedział:

-Słuchaj, to nie jest mój wymysł, to
jest głos od Boga”[144].

Nie zawsze rozmowy te odbywały się
w trakcie spacerów. Niekiedy ksiądz
szukał spokojnego miejsca, aby
czytać swoim towarzyszom,
skupionym wokół stołu, zapiski,
które nosił ze sobą. Jeśli była dobra
pogoda, po zajęciach w akademii szli
na piechotę aż do alei Castellana, do



rogu ulicy Riscal, aby usiąść na
powietrzu, na tarasie znajdującej się
tam piwiarni. Częściej cała grupa
spotykała się w „El Sotanillo”. Lokal
ten – jednocześnie kawiarnia,
piwiarnia i pijalnia czekolady –
znajdował się w samym centrum
miasta: na ulicy Alcalá, pomiędzy
placem Cibeles a placem
Independencia. Wejście do lokalu
znajdowało się na poziomie ziemi,
ale trzeba było zejść po kilku
stopniach, gdyż zajmował on
piwniczkę.

Don Josemaríi bardzo odpowiadała
atmosfera „El Sotanillo” i chętnie
siadywał tam w towarzystwie swych
młodych przyjaciół. Juan, właściciel
oraz jego syn Ángel przyzwyczaili się
do widoku księdza w towarzystwie
studentów. Kiedy jeden z nich
widział, że wchodzi, wykrzykiwał
imię świętego i dodawał zawsze: „Już
przyszedł ze swymi uczniami”[145].



Robiąc przegląd listy swoich
przyjaciół, zwrócił się nie do kogo
innego, jak właśnie do tych, których
znał ze swoich lat szkolnych z
Logroño. W liście z 9 grudnia 1928
roku Isidoro Zorzano prosił go o
wiadomości na temat jego
losów[146]. Był to znak, że ksiądz
odświeżył stosunki z tym kolegą z
Instytutu z Logroño, który potem
studiował inżynierię w Madrycie.
Teraz mieszkał w Kadyksie i
pracował w stoczni Matagorda. Po
tym liście nastąpiła długa wymiana
korespondencji, która przyniosła obu
wiele niespodzianek.

Wkrótce rozszerzył zakres swego
apostolstwa, spotykając się ze
znajomymi księżmi. Jego
młodzieńczy wygląd nie wydawał się
najbardziej stosowny do tego, by
nauczać w społeczeństwie, w którym
nie brak było dostojnych kapłanów
kultywujących wielowiekowe
tradycje. Nie mógł także zapominać o



swojej delikatnej sytuacji kapłana
spoza diecezji przebywającego w
Madrycie, co sprawiało, że czuł się
niczym kura w obcym kurniku[147].
Nie zrażał się jednak tym wszystkim.
Jednym z pierwszych kapłanów,
których starał się rozpalić apostolsko,
był don Norberto, drugi z kapelanów
Patronatu. Jego intencje w pierwszej
chwili miały charakter czysto
charytatywny. Don Norberto miał
wówczas ponad 50 lat i zapadł na
chorobę nerwową, która wykluczyła
go ze sprawowania funkcji
kościelnych. Wrócił do zdrowia,
jednak wkrótce nastąpił nawrót
choroby. Do tego stopnia, że aż do
śmierci pozostał osobą chorą, chociaż
w zasadzie odznaczał się sporym
zapałem apostolskim i prowadził
intensywne życie wewnętrzne[148].
Damy Apostolskie, które znały go od
1924 roku, zauważyły, że wzrasta
zażyłość między oboma kapelanami.
Wiedziały, co oznacza fakt, iż
chodzili razem odwiedzać chorych i



dzieci w szkołach. „Don Josemaría –
powiada jedna z nich – zabierał go ze
sobą, by mógł się czuć potrzebny i
doceniony”[149].

Jednym z pierwszych kapłanów,
którym dokładnie opowiedział o
swoim powołaniu, był bez wątpienia
don José Pou de Foxá. Profesor
prawa rzymskiego z Saragossy pisał z
Ávili 4 marca 1929 roku do don
Josemaríi, aby wyszedł po niego na
stację i by zarezerwował mu pokój w
hotelu. Ostatnie linijki listu zdradzają
niecierpliwość, z jaką oczekiwał
bezpośredniego spotkania ze swym
dawnym uczniem: „Skoro się
zobaczymy wkrótce – pisał – nic ci
więcej nie powiem, bo wkrótce będę
mógł cię uściskać. Twój przyjaciel,
José”[150].

Pou de Foxá spędził w Madrycie kilka
tygodni, w trakcie których miał
sposobność rozmawiać długo ze
swoim młodym przyjacielem.



Profesor Carlos Sánchez del Río,
który w tym samym czasie
przebywał w Madrycie, przy okazji
konkursu na katedrę prawa
rzymskiego, opowiada, że chadzali
we trzech „niemal każdego wieczora
i do późna wieczór siadywaliśmy w
‹‹kawiarni››, która nazywała się ‹‹El
Sotanillo››, znajdującej się przy ulicy
Alcalá. Prowadziliśmy tam bardzo
przyjemne pogawędki, podczas
których wymienialiśmy opinie na
najróżniejsze tematy”[151].

Don Josemaría, który nie
zaniedbywał okazji, by nawiązywać
znajomości z nowymi księżmi,
podtrzymywał kontakty z
rezydentami domu kapłańskiego
przy ulicy Larra, w którym roztaczał
swe nadzieje na przyszłość. W ten
sposób poznał na przykład księdza
Manuela Ayalę, który przebywał w
Madrycie przejazdem w 1929 roku.
Don Manuel zachował na zawsze
miłe wspomnienie z krótkiego



kontaktu z kapelanem Patronatu
Chorych, który przedstawił mu część
ze swoich ideałów: W tym czasie
zwierzyłem mu się w części na temat
Dzieła. A on zachował to we
wdzięcznej pamięci. – napisze don
Josemaría[152].

Pewnego letniego dnia 1929 roku w
Patronacie Mszę Świętą odprawił
don Rafael Fernández Claros, młody
kapłan z Salwadoru, który studiował
w Instytucie Katolickim w Paryżu.
Gdy skończył dziękczynienie,
podszedł do niego kapelan.
Rozmawiali przez moment.
„Wystarczyło mi kilka chwil –
twierdzi Salwadorczyk – aby docenić
całą wartość jego świętości, którą
pielęgnowała ta delikatna dusza
kapłańska”[153]. Ta znajomość
trwała latami i zaowocowała ścisłym
duchowym związkiem: „Jak
odwdzięczę Ci się, ojcze, za Twoją
hojność? – pisał don Rafael z Paryża
4 listopada 1929. – W żaden inny



sposób, jak tylko przystając – tak jak
to uczyniłem – bez żadnych
zastrzeżeń na Twoją propozycję
zawarcia duchowego sojuszu
kapłańskiego”[154].

O tym pakcie braterstwa pisał
Salwadorczyk także w innym liście:
„Paryż, 20 III 1930. Przesyłam stale
podziękowania, za to, że
dotrzymujesz wiernie swej obietnicy
polecania mnie podczas Mszy
Świętej. Ja ze swej strony pamiętam o
tym także podczas Najświętszej
Ofiary”[155].

Kapelan Patronatu zaczął tworzyć
prawdziwą mobilizację dusz i
modlitw: Począwszy od roku 1928 –
opowiada – próbowałem przybliżyć
się do świętych dusz, nawet osób
nieznanych, które wyglądały na
dobrych chrześcijan – i prosiłem ich o
modlitwę[156].

Pewnego dnia spotkał o szóstej rano
jakiegoś nieznanego księdza.



Zatrzymał go i poprosił o modlitwę w
swojej intencji. (Księdzem tym był
Casimiro Morcillo, późniejszy
arcybiskup Madrytu)[157]. Nie był to
jedyny tego rodzaju przypadek,
ponieważ Avelino Gómez Ledo,
kolega z rezydencji Larra, dobrze
pamięta zapał, z jakim don Josemaría
domagał się modlitwy i umartwień,
„w sposób żywy, zachęcający”.
Później, gdy kapelan Patronatu nie
mieszkał już w domu kapłańskim,
przypadkiem spotkał don Avelino na
placu Cibeles. Don Josemaría –
opowiada spotkany ksiądz – „szedł
zawinięty w pelerynę i zwróciło moją
uwagę jego szczególne skupienie; bez
wątpienia modlił się na ulicy. Miałem
wrażenie, jakbym nagle ujrzał jedną
z dusz, które żyją w jakimś
nadzwyczajnym związku z Bogiem, a
on powiedział mi ponownie, bym
polecał jego pracę apostolską w
modlitwie i umartwieniach”[158].



Mijały miesiące, a ksiądz nadal
żebrał o pomoc: Wciąż proszę wielu
ludzi o modlitwę i umartwienia. Jakże
ludzie boją się pokuty![159] – wołał
zaskoczony i pełen bólu.

Także jedna z pomocnic Dam
Apostolskich wspomina, z
prostodusznym uśmiechem, że nikt
nie był zwolniony z udziału w tej
kampanii modlitwy prowadzonej
przez don Josemaríę.

-Módl się bardzo za mnie, módl się za
mnie – mówił jej kapelan.

A ta kobieta myślała: „Co chce zrobić
don Josemaría, że tak bardzo prosi o
modlitwę?”[160].

W styczniu 1929 roku, gdy jedna z
Dam była umierająca, kapelan prosił
ją, by wstawiła się za nim z nieba, by
został świętym lub umarł.

Przypominam sobie, niekiedy z
pewnym strachem – napisze wkrótce



potem w swych Zapiskach
wewnętrznych – że był to przejaw
pychy lub poddawanie Boga próbie, że
gdy umierała Mercedes Reyna [...], nie
zastanawiając się nad tym wcześniej,
poprosiłem ją w ten sposób:
Mercedes, poproś Pana w niebie, że
gdybym miał nie być nie tyle
kapłanem dobrym, co świętym, to
niech mnie zabierze do siebie za
młodu, jak najwcześniej. Następnie o
to samo poprosiłem dwie osoby
świeckie – pannę i chłopca, którzy
podczas Komunii każdego dnia
ponawiali tę prośbę do Boga[161].

Opiekował się tą zakonnicą podczas
ostatnich dni jej choroby. Także
potem don Josemaría szukał jej
wstawiennictwa i często odwiedzał
jej grób. 31 lipca zaczął nowennę,
prosząc o wstawiennictwo w swoich
intencjach, na kolanach odmawiając
różaniec przy grobie Mercedes[162].
Dzieło rozpoczynało swą działalność
i założyciel czuł się w obowiązku



całkowicie się oddać, z całą hojnością
w ofierze całopalnej, chociaż nie miał
w sobie nic z ofiary.
„Wiktymizm” (wybór spektakularnej
ofiary, przy równoczesnym
lekceważeniu ofiarowania Bogu
codziennych cierpień i przeciwności)
był jak najdalszy od jego sposobu
bycia i myślenia. Do tego stopnia ta
postawa mu się nie podobała, że
raziło go nawet samo słowo.

Jego dusza szukała okazji do
specjalnej ofiary na drodze
przebłagania. Dlatego w trzy dni po
zakończeniu nowenny na cmentarzu,
powodowany Bożym natchnieniem,
poprosił Pana, bez chwili wahania,
aby pozbawił go zdrowia, w akcie
umartwienia:

11 sierpnia 1929, zgodnie z notatką,
jaką zrobiłem na obrazku, który
nosiłem w brewiarzu, podczas
błogosławieństwa Najświętszym
Sakramentem w kościele Patronatu



Chorych, nie zaplanowawszy tego
wcześniej, poprosiłem Jezusa o
zesłanie na mnie ciężkiej, poważnej
choroby, jako przebłagania[163].

Myślę, że Bóg mnie wysłuchał – dodał.

7. 14 lutego 1930 r.

Podsumowując swoje wysiłki
apostolskie rozpoczęte 2
października 1928 r. don Josemaría
mówił z wielką szczerością: Od
początku podjąłem intensywną
działalność duchową i zacząłem
szukać powołań[164]. Ale skąd się
wziął pomysł, aby prosić Pana za
pośrednictwem umierającej Damy,
aby być świętym kapłanem, jeśli nie
stąd, że postrzegał wówczas swoją
duszę jako pogrążoną w letniości i
osamotnieniu[165].

Wygląda to na sprzeczność, ale nie
jest to stwierdzenie pozbawione
podstaw. Przekonanie o wielkiej
przepaści, dzielącej jego wysiłki



apostolskie oraz ogrom zadań, jakie
mu zostały powierzone, powodowały
w jego sumieniu niepokój:

Cóż może uczynić stworzenie, które
musi wykonać pewną misję, jeśli nie
posiada środków ani odpowiedniego
wieku, ani wiedzy, ani cnót, ani w
ogóle nic? – pytał sam siebie. - Uciec
się do swej matki i ojca, udać się do
tych, którzy mogą coś poradzić, prosić
o pomoc przyjaciół... Tak i ja
uczyniłem w moim życiu
wewnętrznym. Tak właśnie, wybijając
takt uderzeniami dyscypliny. Ale nie
zawsze. Były okresy, gdy tak się nie
działo[166].

Zdawał sobie sprawę, że jego wielka
misja pozostaje w rozdźwięku z jego
skromnymi możliwościami, i
wydawało mu się, że jego dusza
wpadła w śpiączkę, z której nie jest w
stanie się otrząsnąć:

Po 1928 roku, chociaż natychmiast
zacząłem pracować, byłem jakby we



śnie. Ego dormivi, et soporatus sum;
et exsurrexi, quia Dominus suscepit
me (Ps 3, 6)*; spałem, byłem jakby
odrętwiały i to Bóg mnie wyprowadził
z tego stanu i nakłaniał do pracy, z
każdym dniem bardziej
intensywnej[167].

Mimo upływu lat i dystansu do
starych wspomnień, jeszcze na jego
myśl boleśnie rzucał cień ów
wyimaginowany opór, który sobie –
w swej heroicznej pokorze -
wyrzucał: Bóg dobrze wie, że
rozpocząłem pracę w Opus Dei
niechętnie i za to Go proszę o
wybaczenie po wielokroć – mówił,
tłumacząc się przed swymi
dziećmi[168]. Wydawało się, że teraz,
gdy Pan odpowiedział wreszcie na
jego gorące prośby powtarzane w
ciągu wielu lat modlitwy, stracił wolę
i czuł się jakby był wewnętrznie
pęknięty:



Chciałem i nie chciałem jednocześnie.
Chciałem wypełnić to, co było
nieodwołalną misją i od początku
prowadziłem intensywną pracę
duchową. I jednocześnie nie chciałem,
pomimo tego, że między 15. a 26.
rokiem życia wołałem do Jezusa
Chrystusa, Pana Naszego, mówiąc
niczym ewangeliczny ślepiec: Domine,
ut videam! (Łk, 18, 41)* ; Panie, abym
przejrzał.A innym razem w niezbyt
łacińskiej łacinie: Domine, ut sit!, aby
stało się to, czego Ty chcesz, o czym
nie wiem, co to jest! I to samo do
Najświętszej Panienki: Domina, ut sit!
[169].

Prowadził apostolstwo z
autentycznością i siłą
przekonywania. Zawsze bez chwili
wahania, chociaż ja nie chciałem!-
jeszcze raz nas zapewnia[170].
Nawet on sam nie mógł wyjaśnić tej
pozornej sprzeczności, tego rodzaju
wewnętrznego oporu. Na pewno nie
brakowało mu siły woli, aby



wypełnić swoją misję, ale mimo że
jego oddanie było całkowite, dążył
zawsze do jeszcze wyższych celów.

Otrzymał – nie ma co do tego
wątpliwości – jasną ideę przewodnią
tego, czym ma być Dzieło, ale nie jak
tę ideę zrealizować. W ten sposób, po
2 października, gdy skończyły się
natchnienia, pozostał w półmroku, z
ogólną jasnością, która oświetlała
jądro Bożego planu, ale został
pozbawiony szczegółowych
wyjaśnień i wskazówek
praktycznych, aby wcielić tę wizję.
Wyrażając to jego własnymi
słowami, został przerwany ów
duchowy strumień Bożej inspiracji,
dzięki której stawało się jasne,
bardziej określone to, czego On sobie
życzył[171]. Abyśmy zrozumieli jego
odczucia, musimy przyjąć, że jego
dusza stanęła w obliczu
przygniatającego Bożego ciężaru,
wobec którego czuła się niegodna.
Zawsze mówił o tym wprost: Byłem



tchórzem. Przerażał mnie Krzyż,
który Pan złożył na mych
barkach[172].

(To wrażenie tchórzostwa jest w
życiu świętych niczym innym jak
wyrazem pokory. Jest owocem
poznania, że w obliczu wielkości
Bożego zaproszenia, odpowiadają –
tak im się wydaje – bez entuzjazmu i
bojaźliwie.)

Ale czy to domniemane tchórzostwo i
strach wystarczająco tłumaczą nam
jego niepokój? Czy nie należy szukać
jednak innych przyczyn, bardziej
pasujących do jego sposobu bycia, w
którym z pewnością niełatwo było
odnaleźć niezdecydowanie, strach i
przygnębienie? Już gdy był
dzieckiem, jak mogliśmy zauważyć,
jego charakter kształtował się,
odrzucając ostentację i
ceremonialność. Ta naturalna u
niego tendencja wkrótce
ugruntowała się w jego duszy,



zakorzeniając się tam głęboko i w
sposób nadprzyrodzony: Czułem w
mojej duszy, od momentu, gdy
postanowiłem usłuchać Bożego głosu
– przeczuwając miłość Jezusa – chęć,
by ukryć się i zniknąć; żywe illum
oportet crescere, me autem minui (J
3, 30)* , niech wzrasta chwała Pana, a
ja niech się umniejszam[173].

Stąd wzięło się podejrzenie, jak on
sam nam wyznaje, że pomysł, by 
rozpoczynać nową fundację, mógłby
pochodzić z pychy, z chęci
uwiecznienia siebie[174]. Od
młodości odczuwał dużą rezerwę w
stosunku do nadzwyczajności,
nieprzezwyciężoną niechęć w
stosunku do rzucających się w oczy
nowości:

Wiecie – pisał do swoich dzieci w
1932 – że miałem zawsze awersję do
tej skłonności niektórych osób – jeśli
nie wynika ona z rzeczywiście
nadprzyrodzonych powodów, co



osądza Kościół – do zakładania
nowych fundacji. Wydawało mi się – i
nadal tak mi się zdaje – że wystarczy
nam fundacji i ich założycieli.
Dostrzegałem nawet
niebezpieczeństwo pewnej „psychozy
założycielskiej”, która prowadziła do
zakładania niepotrzebnych instytucji
z powodów, które uznawałem za
absurdalne. Myślałem – być może z
powodu niedostatecznej miłości – że
w niektórych przypadkach powody
były dość przyziemne: istotne było
stworzenie czegoś nowego i nazwanie
siebie założycielem[175].

Najbardziej logicznym
wytłumaczeniem tych sprzecznych
odczuć założyciela Opus Dei –
przyjęcia swojej misji i oporu, by
zakładać coś nowego – jest
interwencja Boża. Ukazuje się ona
wyraźnie poprzez przerwanie tych
praktycznych natchnień, których don
Josemaría stale doznawał aż do
października 1928. W ten sposób



otrzymał kolejne potwierdzenie
nadprzyrodzonego pochodzenia
Dzieła, ponieważ akt założycielski,
poza tym że przerastał jego
naturalne zdolności, nie odpowiadał
zupełnie jego osobistym
skłonnościom. Widząc więc, jak
miota się między wątpliwościami a
entuzjazmem, Pan postanowił
włączyć się bezpośrednio:

Pan [...], widząc mój opór oraz moją
pracę – jednocześnie pełną
entuzjazmu i słabą, obdarzył mnie
pokorną myślą, że na świecie być
może już są rzeczy, które nie różnią
się od tego, o co On mnie prosi. Było
to z mojej strony niezbyt rozsądne
tchórzostwo, było to tchórzostwo
pochodzące z wygody i jeszcze jeden
dowód, że nie chciałem zostać
założycielem czegokolwiek[176].

Pośród tych niepokojów, które
odczuwał w duszy, nie przestając
pracować nad Dziełem, pielęgnował



ukryte pragnienie – pozbawione
wszelkich podstaw, że odnajdzie je
już zrealizowane gdzie indziej:

Z tą fałszywą skromnością, kiedy
pracowałem, by odnaleźć pierwsze
dusze, pierwsze powołania i je
formować, mówiłem: Dość już
fundacji, po co nam więcej? Być
może znajdę na świecie już
zrealizowane to, czego chce ode mnie
Pan? Jeśli to istnieje, lepiej się tam
przyłączyć, stać się szeregowym
żołnierzem, niż zakładać coś, co
może być zwykłą pychą[177].

Starał się więc zyskać informacje na
temat różnych instytucji
hiszpańskich, a następnie tych
istniejących za granicą. Jednak, gdy
przyglądał im się z bliska, zdał sobie
sprawę, że nie były one tym, czego
szukał: Dostały się w moje ręce –
pisze w swych Zapiskach – informacje
na temat różnych współczesnych
instytucji (z Węgier, Polski, Francji



itp.), które robiły różne
„dziwactwa”...A Jezus prosił nas w
swoim Dziele o naturalność jako o
cnotę sine qua non* [178].

Don Josemaría nie tłumaczy, na czym
miałyby polegać te dziwactwa.
Wiemy na pewno, że od pierwszej
chwili duchowość Dzieła
charakteryzowała się prostotą,
niezwracaniem na siebie uwagi,
niepokazywaniem się i
nieukrywaniem. Jednym słowem: 
odrzuceniem tego, co
spektakularne[179].

W listopadzie 1929 roku don
Josemaría zajmował się bezowocnym
poszukiwaniem, gdy zaczęły na
nowo docierać do niego wskazówki
wewnątrz jego duszy[180]. To
odnowienie strumienia duchowego
Bożej inspiracji, po ponad roku
posuchy, przyniosło ze sobą
praktyczne światła, jak
ukierunkować wysiłki założycielskie.



Wszystko to stanowiło namacalny
znak, że to Pan osobiście kieruje tym
Bożym przedsięwzięciem, jak
zaznaczył ksiądz Josemaría w swych
zapiskach:

Milczenie Pana, od 2 października
1928, od Święta Aniołów Stróżów i
wigilii Świętej Tereski, do listopada
1929 jest bardzo wymowne[...],
pokazuje w sposób oczywisty, że
Dzieło pochodzi od Boga. Gdyby nie
było w tym Bożej inspiracji, zdrowy
rozsądek nakazywałby, aby zaraz po 2
października, natychmiast, ten biedny
księżulo, z większym zapałem niż
kiedykolwiek, ponieważ już miał szkic
całego przedsięwzięcia, ciągnął
precyzowanie tego, czym jest Dzieło.
Nie stało się tak: minął ponad rok nim
Jezus przemówił. I minął między
innymi po to, by udowodnić w sposób
oczywisty, że osiołek jest tylko
narzędziem... i w dodatku kiepskim
narzędziem![181]



***

Zdążył zapomnieć o wysiłkach, jakie
poniósł, by znaleźć informacje na
temat nowych instytucji, gdy
pewnego dnia trafiły do jego rąk
informatory na temat różnych
organizacji apostolskich[182].
Odtwarzając te zdarzenia, pisał w
1948 roku: W końcu poznałem
paulistów kardynała Ferrariego. Czy
to miało być właśnie to?
Spróbowałem dowiedzieć się więcej
(musiało to być pod koniec 1929)
[183].

(W innym z czasopism czy też
gazetek – „El Mensajero Seráfico” –
które przy okazji rozprowadzał
wśród chorych, pojawiło się także
kilka artykułów na temat instytucji
założonych w Polsce przez ojca
Honorata Koźmińskiego)[184].

Jednak, kontynuując swą relację na
temat paulistów, mówi nam:



Próbowałem dowiedzieć się więcej
(musiało to być pod koniec 1929 roku)
i dowiedziawszy się, że w
Towarzystwie Świętego Pawła
znajdują się także kobiety, napisałem
w moich Katarzynkach (jeśli ich nie
spaliłem, znajdują się w paczkach w
archiwum i można tam będzie
przeczytać to samo, co teraz piszę),
chociaż Opus Dei nie miało się różnić
od paulistów, poza tym, że kobiety
miały się nawet nie zbliżać, co było
jednak znaczną różnicą[185].

To zdanie znajdowało się zapewne w
zniszczonym zeszycie notatek.
Pewne jest jednak, że jego
wypowiedzi w tej sprawie zawsze
zawierały kategoryczne wykluczenie
obecności kobiet. Już pisałem – mówił
przy innej okazji – nigdy nie będzie
kobiet w Opus Dei, nawet w
żartach[186].

Oczywiście 2 października 1928 roku
nie „zobaczył” ani wydarzeń ani



szczegółów historycznych, lecz
zasadniczą treść Bożego przesłania.
Czy jest do pomyślenia w takich
okolicznościach, by odczuwając opór
wobec tego, by zakładać coś nowego i
będąc pozbawionym praktycznych
natchnień, aby kontynuować
działania założycielskie, decydował
się, by włączać kobiety do całego
przedsięwzięcia? Według jego
osobistej opinii – miał sprecyzowane
i ugruntowane zdanie: kobiety nie
zostały powołane, by stanowić część
tej organizacji[187].

Nie minęło wiele czasu, by Bóg
zmienił ten wykluczający pogląd.

Minęło niewiele czasu – napisze w
swych Zapiskach wewnętrznych – i 14
lutego 1930 odprawiałem mszę w
kapliczce starszej markizy de Onteiro,
matki Luz Casanovy, nad którą
sprawowałem opiekę duchową w
okresie, gdy byłem kapelanem
Patronatu. Podczas Mszy Świętej,



natychmiast po komunii, ujrzałem
całe żeńskie Dzieło! Nie mogę
powiedzieć, że zobaczyłem, ale raczej
objąłem rozumowo, ze szczegółami
(potem dodałem inne rzeczy, aby
rozwinąć tę wizję rozumową), czym
ma być sekcja żeńska Opus Dei.
Podziękowałem i w swoim czasie
poszedłem do konfesjonału o.
Sáncheza. Wysłuchał mnie i
powiedział: To pochodzi od Boga tak
samo, jak wszystko inne[188].

Tego 14 lutego zrozumiał ze
szczegółami to, co dotyczyło kobiet, a
co było już wewnętrznie włączone w
zasadniczą wizję 2 października.
Wówczas zakończyły się wahania i
poszukiwania zbliżonych instytucji:

Zanotowałem w moich Katarzynkach
sam fakt i datę: 14 lutego 1930. Potem
zapomniałem o dacie i minęło sporo
czasu, ale nigdy więcej nie zdarzyło
mi się myśleć z fałszywą pokorą
(która była duchem wygodnictwa,



strachem przed walką), by być
szeregowym żołnierzem: bez
wątpienia trzeba było założyć coś
nowego[189].

Oba momenty założenia zastały go
nieprzygotowanym. Przede
wszystkim dotyczyło to założenia
sekcji żeńskiej: jego umysł był
wówczas pozbawiony natchnień, a
wola rozdarta była pomiędzy
chęciami a niewiedzą. Na koniec
jeszcze jego pisemna opinia
wykluczająca kobiety. Czy dzięki
temu wszystkiemu nie stało się
jeszcze bardziej wyraźne Boskie
pochodzenie Dzieła? Tak uważał sam
założyciel:

Zawsze wierzyłem – i nadal wierzę –
że Pan, jak przy wielu innych
okazjach wodził mnie za nosw ten
sposób, by zyskać naoczny i
obiektywny dowód, że Dzieło należy
do Niego. Ja: nie chcę kobiet w Opus
Dei! Bóg: ale ja ich chcę[190].



Na podstawie tych paradoksów
założycielskich, ponieważ nie
skończyły się jeszcze niespodzianki,
pewnego dnia napisał:

Założenie Opus Dei dokonało się beze
mnie. Sekcji kobiecej, wbrew mojej
osobistej opinii, a Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża, gdy
chciałem znaleźć rozwiązanie i nie
znajdowałem go[191].

[1] Por. AGP, RHF, D-15247/2. Jest
możliwe, że nie mógł odprawić mszy
w Madrycie wcześniej niż
następnego dnia (w tym okresie nie
było dozwolone odprawienie mszy
wieczornej), prawdopodobnie
odprawił ją w Saragossie przed
odjazdem pociągu (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 332; Javier Echevarría, 
Sum. 1947).



* Chodzi tutaj o część starego
Madrytu o charakterystycznej sieci
ulic - przyp. tłum..

[2] Kiedy don Josemaría zawitał do
Madrytu, kościół świętego Michała
prowadzony był przez zakon oo.
redemptorystów; obecnie został on
powierzony kapłanom z Prałatury
Świętego Krzyża i Opus Dei. Por. AA.
VV., Diccionario de Historia
Eclesiástica de España..., t. II, s. 1381.

[3] Na mocy bulli Romani Pontifices
Praedecessores Leona XIII,
sporządzonej 7 marca 1885,
utworzono diecezję madrycką. W
dwa dni później został wydany
dekret królewski z nominacją
pierwszego biskupa Madrytu.
Madrycka stolica biskupia została
wyniesiona do rangi arcybiskupstwa
zależnego bezpośrednio od Stolicy
Świętej bullą Pawła VI Romanorum
Pontificum semper z 25 III 1964 roku.



[4] Por. Studencka teczka osobowa,
Archiwum Wydziału Prawa
Uniwersytetu Complutense w
Madrycie; AGP, RHF, D-03365.

[5] AGP, RHF, D-15155. To
świadectwo szczepień, pomimo
rozbieżności dat, prawdopodobnie
zostało przedstawione równocześnie
z podaniem, jak tego wymagano, ale
zaświadczenie można było także
dołączyć do już złożonego podania.

[6] Por. już cytowana
korespondencja o. A. Santiago z 7 III
1927 (AGP, RHF, D-15003-6) oraz o.
Canceraz 9 III 1927 (AGP, RHF,
D-15003-5).

[7] Zachował się rachunek
wystawiony na papierze bez
nadruku z datą 30 kwietnia 1927, za
wniesienie opłaty w wysokości 78
peset, za 10 dni pensji i inne usługi.
Na rewersie został on
wyspecyfikowany, z zaznaczeniem,
że dzienna opłata wynosi 7 peset.



Innym charakterem pisma zostało
dopisane słowo Farmacia (AGP, RHF,
D-15247-2).

[8] Boletín Trimestral de la Obra
Apostólica Patronato de Enfermos, n.
72, Madrid, styczeń 1928, s. 12-13.

[9] List o. Cancera do don Josemaríi z
9 III 1927 r. (AGP, RHF, D-15003-5).

[10] List don Luisa Latre do don
Josemaríi, Saragossa, 9 V 1927 r.
(oryginał w : AGP, RHF, D-15003-8 ; w
transkrypcji poprawiono kilka
błędów literowych). Fragment
„oddać się do dyspozycji naszego
biskupa, który tak źle obchodzi się z
personelem” odnosi się do
„opatrznościowych
niesprawiedliwości”, o których była
mowa w poprzednim rozdziale.

[11] Por. Aneks XII.

[12] Don Fidel Gómez Colomo
studiował w seminarium w Toledo i



uzyskał święcenia kapłańskie w 1925
roku. Przypisany do Naczelnego
Wikariatu Polowego, został
kapelanem marynarki w stopniu
pułkownika. Zmarł w Madrycie w
1980 roku.

Don Justo Villameriel Meneses
przygotowywał się do egzaminów
dopuszczających w szeregi
kapelanów wojskowych, które zdał w
1927 roku.

Ksiądz prałat Avelino Gómez Ledo
został wyświęcony w Madrycie w
1918 r. Był wikarym w parafii
Niepokalanego Poczęcia w Madrycie,
a następnie u NMP od Aniołów. Od
1940 roku był proboszczem u
Świętego Augustyna, także w
Madrycie. Zmarł w 1977 roku.

Don Antonio Pensado Rey urodził się
w 1897 r. i zyskał święcenia w 1920
w Santiago de Compostela.



[13] Klasztor augustianek
klauzurowych Wcielenia Pańskiego
został ufundowany przez króla Filipa
III i jego żonę Małgorzatę Austriacką.
W tym kościele została ulokowana
parafia Pałacu Królewskiego i
bezpośrednią jurysdykcję nad tym
miejscem sprawował Naczelny
Kapelan Jego Wysokości, którą to
funkcję tradycyjnie spełniał
arcybiskup Santiago. Nie miał jej
więc biskup Madrytu ani
Ordynariusz Pałacu, ani też zastępca
Naczelnego Kapelana Jego
Wysokości, do którego należała
jurysdykcja nad wszystkimi
Patronatami Królewskimi z
wyjątkiem klasztoru Wcielenia
Pańskiego (por. Diccionario de la
Historia Ecclesiástica de España..., t.
I, s. 338-339; t. II, s. 1382-1383; t. III, s.
1887; t. IV, s. 2743-2746).

[14] Pismo Wikariusza Generalnego
Madrytu (27 I 1927 r.) do
Arcybiskupstwa Santiago utrzymane



było w bardzo zdecydowanym tonie.
W opowiedzi zostało przesłane z
Santiago pismo (1 II 1927), na mocy
którego don Antonio zostały cofnięte
jurysdykcje w jego własnej diecezji
do chwili jego powrotu. W
następnym tygodniu przestał on
odprawiać Msze Święte w klasztorze
Wcielenia Pańskiego. Z treści listu,
który wysłał 30 lipca 1927 roku,
wynika, że musiał on pozostać w
Madrycie jeszcze przez cały czerwiec
1927. Nie jest jasne, czy był
inkardynowany w diecezji
madryckiej. Wszystkie dokumenty
na ten temat znajdują się w
Archiwum Sekretariatu
Arcybiskupstwa Madryckiego oraz w
Archiwum Seminarium w Santiago
de Compostela.

[15] Nie ma świadectw na temat tego,
jak i dlaczego donia Luz Rodríguez
Casanova od razu zainteresowała się
osobą don Josemaríi.



Podanie zostało skierowane do 
Najdostojniejszego Księdza
Wikariusza Generalnego Diecezji
Madrid-Alcalá (por. AGP, RHF,
D-15147).

[16] Apuntes, n. 178.

[17] Donia Luz była córką don
Florentino Rodríguez Casanova oraz
donii Leónides García San Miguel.
Urodziła się w 1873 roku. Tytuł
markizów Onteiro dla siebie i swoich
potomków otrzymała jej matka,
wówczas już wdowa, pismem
Gabinetu Królewskiego z 15 VII 1891
roku, w uznaniu zasług publicznych
jej męża.

Donia Luz Rodríguez Casanova
założyła Zgromadzenie Dam
Apostolskich w Madrycie 24 maja
1924 roku, a ostateczną aprobatę
zgromadzenie to uzyskało od Piusa
XII w 1950 roku. Zmarła w opinii
świętości 8 I 1949 r.. 25 stycznia 1958
roku otwarto jej proces



beatyfikacyjny (por. E. Itúrbide, El
amor dijo sí. Luz. R. Casanova,
Pamplona 1962).

[18] W 1927 r. był już doktorem
teologii (1900) oraz prawa
kanonicznego (1902); kawalerem
Wielkiego Cywilnego Orderu
Dobroczynności; radcą Edukacji
Publicznej; akademikiem Rzymskiej
Akademii Papieskiej Świętego
Tomasza z Akwinu; akademikiem
Królewskiej Akademii Języka
Hiszpańskiego (1926). Poprzednio był
jeszcze profesorem języka
hebrajskiego w seminarium w
Sewilli; kanonikiem w Jaén (1904);
lektorem w Santiago de Compostela
(1908); biskupem Tuy (1914) i
biskupem Vitorii (1917): por. E.
Subirana, op. cit., 1927, s. 249.

* Nie załatwione (łac.) - przyp. tłum..

[19] List z 18 II 1933, w: Archiwum
Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madrytu.



[20] Archiwum Sekretariatu
Generalnego Arcybiskupstwa
Madrytu-Alcalá, Księga Jurysdykcji
Kapłańskich, nr 8, karty 53 i 55.
Zauważmy, ze podanie z 10 VI 1927
odpowiada wpisowi z 8 VI 1927 r..
Można to wytłumaczyć tym, że don
Josemaría zyskał wymagane
zezwolenia, dzięki prośbie donii Luz,
na dwa dni przed nadesłaniem
podania.

[21] Por. E. Subriana, op. cit., 1927, s.
247.

[22] Kanon 130 § 1 Kodeksu Prawa
Kanonicznego z 1917 mówił: Expleto
studiorum curriculo, sacerdotes
omnes, [...] examen singulis annis
saltem per integrum triennium in
diversis sacrarum scientiarum
disciplinis, ante opportune designatis,
subeant secundum modum ab eodem
Ordinario determinandum. [Po
zakończeniu toku studiów (...) złożą
egzamin w kilka lat, co najwyżej w



ciągu pełnych trzech lat, z różnych
kierunków nauk świętych, przed
odpowiednią wyznaczoną osobą, w
sposób, któryprzez tegoż
Ordynariusza określony zostanie
(łac.) - przyp. tłum..]

[23] Odpowiedź na jego prośbę o
możliwość zdawania egzaminu
przed rektorem Świętego Michała:

„Poważanie w Panu. Jego Ekscelencja
zezwolił, by do przedłużenia
jurysdykcji kapłańskich i do
wypełnienia postanowień kanonu
130. mógł ksiądz przystąpić do
egzaminu na miejscu” (List z 17 VI
1927, oryginał w: AGP, RHF,
D-15003-10).

[24] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
487. Prałat J. Echevarría precyzuje,
że rektor osobiście dostarczył mu
„dokumenty w otwartej kopercie, aby
on sam zajął się nadaniem jej na
poczcie”. Zamknął ją i wrzucił do
pierwszej skrzynki, którą napotkał



po wyjściu ze Świętego Michała (por.
Javier Echevarría, Sum. 1947).

[25] Od 8 VII 1927 udzielono mu
trzykrotnie zezwoleń na rok i na
koniec 10 VI 1931 na 5 lat (por.
Archiwum diecezjalne w Saragossie,
„Księga Jurysdykcji Kapłańskich”, lata
1902-1952: karty 242, 250, 258, 268,
273, 311).

Na temat zezwoleń z 1936 roku
napisał: 31 V 1936 – Pan w tych
dniach, za pośrednictwem biskupa
Pampeluny i don José Pou obdarzył
mnie jurysdykcjami z Saragossy:
Ksiądz Arcybiskup udzielił mi ich,
ogólnych i wiecznych (Apuntes, nr
1344).

Jeśli chodzi o listy polecające i
zwalniające, odnawiano mu je co
roku od 1929 do 1931, gdy otrzymał
zezwolenie, by rezydować w
Madrycie, aż do 1936 roku (por.
„Księgi Rejestrowe Dokumentów
Arcybiskupich”, Archiwum



diecezjalne w Saragossie, rok 1929, k.
406; 1930, k. 191; 1931, k. 300 oraz
1931, k. 318, nr 3 367”: Zezwolenie na
Madryt na 5 lat i listy polecające”).

[26] Asunción Muñoz, AGP, RHF,
T-04393, s. 1. Asunción Muñoz
González (1894-1984) była jedną z
pierwszych zakonnic w
zgromadzeniu Dam Apostolskich
Najświętszego Serca Jezusowego.
Poznała don Josemaríę w 1927 roku i
gdy w 1929 roku została
nominowana na przełożoną
nowicjatu w Chamartín de la Rosa
(Madryt), założyciel Opus Dei służył
jej swą radą.

[27] Don Joaquín María de Ayala
urodził się w Novelda (Alicante) i
zyskał święcenia kapłańskie w 1901
roku. Jako kanonik w Cuence (1911)
został mianowany rektorem
seminarium w 1922 r. Zginął
zamordowany w 1936 roku. Por. S.
Cirac, Crónica Diocesana Conquense



de la Época Roja, t. II. Martirologio de
Cuenca., Barcelona 1947, s. 178-181.

Przebywał w domu kapłańskim na
ulicy Larra z okazji kongresu, jaki
odbywał się w Madrycie w dniach
15-19 czerwca 1927 (por. S. Eijan
OFM, Crónica de fiestas civico-
religiosas y especialmente el IV
Congreso Nacional de Terciarios
Franciscanos que con carácter
iberoamericano se celebró enMadrid
los días 15,16,17,18 y 19 de junio de
1927, en conmemoración del VII
Centenario de la muerte de San
Francisco de Asís, Barcelona-Madrid
1930).

[28] List wielebnego Joaquína Maríi
de Ayala do don Josemaríi, 30 VI 1927
(oryginał w AGP, RHF, D-06929).

[29] Por. List don Antonia Pensado
do don Joseamaríi, 30 VII 1927
(oryginał w: AGP, RHF, D-015186).
Donia Aurora Balenzátegui, była
pomocnicą Dam Apostolskich i



zajmowała się administracją
rezydencji na ulicy Larra.

Zachowały się dwa rachunki z
pobytuks. Josemaríi podpisane przez
donię Aurorę. Jeden z 5 VIII 1927
(pobyt od 30 lipca do 5 sierpnia) oraz
drugi z 19 VIII 1927 (pobyt od 13 do
19 sierpnia). Oba w: AGP, RHF,
D-15246.

[30] List o. Prudencio Cancera do don
Josemaríi, Segowia, 19 VII 1927
(oryginał w AGP, RHF, D-15003-5).

[31] Por. Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, AGP, RHF, T-07921,
s. 7; Javier Echevarría, PR, s. 70.

[32] Avelino Gómez Ledo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[33] Fidel Gómez Colomo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[34] Avelino Gómez Ledo, AGP, RHF,
T-03714, s. 2.



[35] Ibidem, s. 1.

[36] Fidel Gómez Colomo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[37] Avelino Gómez Ledo, AGP, RHF,
T-03714, s. 1.

[38] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
16.

[39] List o. Cancera do don Josemaríi,
9 XII 1927 (oryginał w: AGP, RHF,
D-15003-5).

[40] Założyciel Opus Dei, który
przeżył burzliwy okres dyktatury i II
Republiki hiszpańskiej,
podsumowywał sytuację historyczną,
jeśli chodzi o pozycję Kościoła,
kilkoma trafnymi i zwięzłymi
uwagami w liście z 14 VI 1964 roku,
w którym chciał wyjaśnić te
wydarzenia Jego Świątobliwości
Pawłowi VI: W 1923 roku generał
Primo de Rivera, za zgodą Alfonsa
XIII, zaprowadził dyktaturę, która



trwała do końca 1930 roku. Chociaż
pojmowane jako całość, działania
Primo de Rivery okazały się bardzo
korzystne dla Hiszpanii, jednakpod
wieloma aspektami, gwałciły - jak w
przypadku każdej dyktatury –
wolności obywatelskie Hiszpanów. Te
ograniczenia wolności aprobowane,
lub tolerowane przez króla,
spowodowały powstanie silnego
ruchu sprzeciwu wobec monarchii,
którego rdzeń stanowili niektórzy
zaślepieni intelektualiści
antykatoliccy, niektórzy ludzie
związani z Asociación Católica
Nacional de Propagandistas, 
kierowanym wówczas przez
dziennikarza Herrerę i działacze
syndykalistyczni: anarchistyczni i
marksistowscy . W ten sposób
przygotowywał się początek ruch
whadłowy, który przesunął masy z
jednej skrajności - braku wolności - w
przeciwną skrajność - libertynizm.
Taki ruch whadłowy jest zawsze
potencjalnie niebezpieczny, lecz jest



szczególnie groźny w wypadku ludów
roznamiętnionych i który prowadzi do
pojawienia się zagrożenia, które ciąży
nad Hiszpanią.

14 kwietnia 1931 na skutek stanu
napięcia wywołanego przede
wszystkim w Madrycie przez
zwycięstwo republikanów w
wyborach administracyjnych, w
niektórych ważniejszych miastach
Hiszpanii, a także w obawie przed
możliwym wybuchem wojny domowej,
Alfons XIII wolał opuścić kraj i
została proklamowana republika (C
5753, 14 VI 1964).

[41] Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, AGP, RHF, T-07921, s. 8.

[42] Por. „ABC”, Madryt 19 IX 1918, s.
27; także Álvaro del Portillo, Sum.
490.

Nie znamy świadectw mówiących na
temat tego, w jaki sposób udało się
don Josemaríi nawiązać kontakt z tą



instytucją, chociaż pewną przesłanką
może być fakt, że pracowało tam
wielu księży. Wśród profesorów
znajdowali się m.in. don Salvador
Pérez, don Ángel Ayllón oraz don
Isidoro Arquero, wszyscy byli
prezbiterami, a ostatni z nich
zajmował się także internatem
prowadzonym przez Akademię.

[43] Por. drukowany wyciąg z
Regulaminu Akademii (oryginał AGP,
RHF, D-03395). Don José Cicuéndez
Aparicio był od czerwca 1910
kapelanem, początkowo kościoła, a
następnie także kolegium
Królewskiego Patronatu Świętej
Izabeli. 2 II 1931 zwrócił się z
podaniem do Intendenta
Generalnego Dworu i Patronatu
Królewskiego, w którym, powołując
się na swój stan zdrowia
(wyczerpanie i ostrą neurastenię),
prosił o trzymiesięczne zwolnienie z
obowiązków. 9 lutego udzielono mu
pozwolenia. 12 maja poprosił o



przedłużenie zwolnienia, zaś 4 lipca
1931 roku z Ministerstwa Spraw
Wewnętrznych nadeszła odpowiedź,
że przedłużenie zwolnienia zostało
udzielone, ale będzie ono miało
charakter bezpłatny (por. archiwum 
Patrimonio Nacional, sekcja 
Espedientes personales, pudło 182/17,
Teczka kapelana José Cicuéndeza
Aparicio). Zmarł w Villa de don
Fadrique (Toledo) w listopadzie 1932
roku w wieku 58 lat, w wyniku
długiej choroby, która pozbawiła go
na kilka miesięcy przed śmiercią
władz umysłowych (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 271).

Kiedy wielebny Cicuéndez musiał w
1931 roku opuścić Madryt z powodu
choroby, stanowisko dyrektora
przeszło w ręce prof. Floriána Ruiza
Egei, który był doktorem filozofii
oraz bibliotekarzem w Bibliotece
Miejskiej Chamberí. Był on żonaty i
bezdzietny. Zmarł zamordowany w
okresie wojny domowej (por. Manuel



Gómez-Alonso, AGP. RHF, T-03771, s.
1).

[44] Mariano Trueba, AGP, RHF,
T-03277.

[45] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 496
oraz Javier Echevarría, PR, s. 473,
którzy cytują Juliána Cortésa
Cavanillasa, dawnego studenta don
Josemaríi z Akademii Cicuéndez,
później znanego dziennikarza. Już w
latach 50-tych był korespondentem
„ABC” w Rzymie. W tym okresie
często odwiedzał Założyciela Opus
Dei i spotykał się także z prałatem
Álvaro del Portillo oraz prałatem
Javierem Echevarríą, którzy do
swoich wspomnień włączyli niektóre
zasłyszane od niego relacje.

[46] Manuel Gómez Alonso, AGP,
RHF, T-03771, s. 1. Manuel Gómez
Alonso był studentem Akademii w
latach 1930-1931.



[47] Cytat za Javier Echevarría, Sum.
2105.

[48] Odręczny list don José Pou de
Foxá, 27 VI 1928 (oryginał w AGP,
RHF, D-15309-1).

[49] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
498.

[50] Oryginał w: AGP, RHF, D-03395-8.

* Módlmy się nawzajem za siebie,
byśmy byli zbawieni (łac.) - przyp.
tłum..

[51] Oryginał w: AGP, RHF, D-03395-8.

[52] Zachował się list don Ángela
Ayllóna z 17 lipca 1928 roku,
napisany na papierze firmowym
Akademii, skierowany do don
Josemaríi, z adnotacją „w miejscu”,
co oznaczało, że adresat przebywał w
Madrycie. Mówi on, co następuje:

„Drogi José María! Właśnie
otrzymałem list dyrektora



zawierający instrukcje, które mam ci
przekazać á propos lekcji, które
będziesz prowadził od przyszłego
sierpnia. W związku z tym proszę
cię, żebyś zechciał wpaść do
Akademii, żeby porozmawiać ze mną
dłużej. Wieczorem do siódmej.

Pozdrów ode mnie swoją Matkę i
przekaż jej ukłony ze strony Twego
najlepszego kolegi i
przyjaciela” (oryginał w AGP, RHF,
D-03395-7).

Ostatnia wzmianka na temat
Akademii Cicuéndez w jego Apuntes
pochodzi z 28 I 1932 i znajduje się
pod numerem 591. Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 490. Jeśli chodzi o
apostolstwo założyciela Opus Dei
wśród profesorów i studentów
Akademii, wzmianki są znacznie
częstsze. Por. Apuntes, n. 362, 420,
492, 591 oraz Javier Echevarría, Sum.
2109.



[53] Mariano Trueba, AGP, RHF,
T-03277. Mariano Trueba był
studentem don Josemaríi w akademii
w roku akademickim 1928/1929. Był
zapisany na wydział prawa jako
wolny słuchacz i uczęszczał na
Akademię, żeby przyspieszyć studia.
Pełnił funkcję inspektora pracy w
prowincji Vizcaya.

[54] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
494, który przywołuje tę anegdotę za
José Manuelem Sanchizem Granero,
który był studentem don Josemaríi w
akademii w roku akademickim
1927/1928 i został adwokatem i
członkiem Rady Najwyższej Opieki
nad Nieletnimi.

[55] Mariano Treuba, AGP, RHF,
T-03277. W latach sześćdziesiątych
ktoś, kto usłyszał tę anegdotę od
Mariano Treuby, zapisał ją i wysłał
do don Josemaríi. Gdy ją przeczytał,
zapisał na dole kartki: Pamiętam to.



12 II 1966 (por. Joaquín Alonso, PR, s.
1742).

[56] Mariano Treuba, AGP, RHF,
T-03277.

[57] Wspomnienie Juliána Cortésa
Cavanillasa cytowane przez Álvaro
del Portillo, Sum. 496 oraz Javiera
Echevarríę, Sum. 2105.

[58] Budynek zaprojektował Luis
Ferrero, został on ukończony w 1924
roku i zainaugurowany przez króla
Alfonsa XIII. Por. Guía de
Arquitectura y Urbanismo de Madrid,
tom II : Ensanche y Crecimiento,
rozdz. Ensanche Chamberí: Patronato
de Enfermos de Santa Engracia, wyd. 
Colegio Oficial de Arquitectos de
Madrid., Madrid 1984.

[59] Por. publikacje Zgromadzenia
Dam Apostolskich: „Boletín
Trimestral de la Obra Apostólica 
Patronato de Enfermos”, nr 72,
styczeń 1928 i nr 78, styczeń 1930.



Na Dzieło Apostolskie składały się:
Patronat Chorych, Dzieło
Zachowania Wiary (szkoły dla
dzieci), Jadłodajnie Miłości, Dom
Kapłański (rezydencja dla księży),
Dzieło Świętej Rodziny
(zorganizowane w celu
uregulowania niewłaściwych
sytuacji małżeńskich), Grupa
Opiekuńcza (ośrodek medyczny,
apteka i zakład pogrzebowy),
Ubrania u Świętego Józefa, Dzieło
Wytrwania (katecheza i formacja
młodych dziewcząt), Stowarzyszenie
Dusz (modlitwy za zmarłych) etc.
(por. ibidem, styczeń 1930, s. 2-10).

[60] Aniceta Alvarez Sánchez de
León, AGP, RHF, T-04865, s. 3.

Urodziła się w Daimiel (prowincja
Ciudad Real) w 1910 roku. Poznała i
spotykała don Josemaríę między
1927 a 1931, pomagając Damom
Apostolskim w Patronacie.



[61] Por. María Vicenta Reyero, Sum.
5970. Świadek dodaje, że don
Josemaría „zwykle w niedzielę i
czasem w inne dni odprawiał msze w
prywatnej kaplicy Markizy Onteiro”.

[62] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 6. D. Julián Cortés
Cavanillas i D. José María González
Barredo, mówi inny ze świadków
„opisali mi uczucia, jakie odczuwali
w czasie, gdy służyli mu do Mszy
Świętej, uczucia, które wywoływały
łzy” (Florencio Sánchez Bella, Sum.
7481).

[63] Emilio Caramazana, AGP, RHF,
T-05335, s. 3.

[64] José María González Barredo,
AGP, RHF, T-04202, s. 1. Wspomina
także o tym, co napisała mu w liście
jego siostra o tym, jak wspomina
kapelana Patronatu: „Moją uwagę
zwrócił ksiądz, który odmawiał
bardzo pobożnie różaniec, tak
wyraźnie i starannie wymawiając



słowa, że nie mogłam wyjść z
podziwu” (ibidem).

[65] María Vicenta Reyero, Sum.
5969. Była to Dama Apostolska, która
znała i spotykała osobiście
założyciela Opus Dei.

[66] Asunción Muñoz, AGP, RHF,
T-04393, s. 2. Zakonnica ze
Zgromadzenia Dam Apostolskich
(1894-1984). Poznała założyciela
Opus Dei w 1927 roku w Patronacie
Chorych w Madrycie i spotykała go w
latach, gdy pełnił tam funkcję
kapelana.

[67] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 2. Urodziła się w Segowii
w 1895. Pomagała zakonnicom w
Patronacie, gdzie spotykała don
Josemaríę od 1927 do 1931 roku.

[68] Por. „Boletín Trimestral...” (cit.),
nr 72, styczeń 1928, s. 12. Statystyki z
roku 1927 są podobne: 4 396
odwiedzonych chorych; 3 225



spowiedzi; 486 ostatnich
namaszczeń; 1 192 śluby i 161
chrztów (por. ibidem).

[69] „W Patronacie prowadzono
także zadania innego typu, w
których, jak sobie przypominam, brał
także udział don Josemaría, np.
przygotowanie przyszłych
małżeństw czy katechezy dla
robotników” – mówi Margarita
Alvaro Coghem, która była świecką
pomocnicą zakonnic w Patronacie i
spotykała don Josemaríę w okresie,
gdy był kapelanem. W wiele lat
później została karmelitanką bosą
pod imieniem Matki Milagry od
Najświętszego Sakramentu (por.
Margarita Alvaro Coghem, AGP, RHF,
T-04676, s. 1).

Jej opinia jest bardzo trafna, gdyż
wśród papierów zachowanych po
założycielu Opus Dei znajduje się
notatka na temat „Dzieła Świętej
Rodziny”, która nosi datę 18 III 1928



– w przeddzień dnia świętego Józefa i
twierdzi:

„Szanowny księże José Marío! Wraz z
życzeniami prosimy Cię, abyś w ten
piątek odbył spotkanie z
małżeństwami, mówiąc o wierze (to
są godzinne pogadanki, o 8.15
wieczorem)” (oryginał w: AGP, RHF,
D-03283).

[70] Por. „Boletín Trimestral...”,
styczeń 1928, s. 7.

[71] Por. ibidem, styczeń 1928, s. 7;
styczeń 1930, s. 5.

Josefina Santos (AGP, RHF, T-05255, s.
2) opowiada, że „w niedziele zbierały
się w Patronacie wszystkie dzieci ze
szkół Dam Apostolskich, które
znajdowały się w różnych
dzielnicach i don Josemaría je
spowiadał”.

Z drugiej strony María Vicente
Reyero zaświadcza (Sum. 5969), że



zaszczepiał on życie chrześcijańskie
„poprzez swoje tłumaczenie
katechizmu i Ewangelii dzieciom
przystępującym do Pierwszej
Komunii, na trzy dni przed
przyjęciem tego sakramentu”.

[72] Por. „Boletín Trimestral...”,
styczeń 1930, s. 10.

„Don Josemaría chodził ponadto do
kolegiów, które mieliśmy w różnych
dzielnicach Madrytu [...]; do
Pierwszej Komunii co roku
przystępowało około 4 000 dzieci.
Tam dawał pogadanki dla nich i
przyjaźnie rozmawiał z każdym z
osobna, z całą właściwą sobie
sympatią, z całą energią apostolską,
wiodąc serca tych chłopców do
poznania i umiłowania Jezusa
Chrystusa” (por. Asunción Muñoz,
AGP, RHF, T-04393, s. 3).

I jak wspomina María Vicente Reyero
(Sum. 5968), „wysłuchiwał wraz z
innymi księżmi spowiedzi dzieci



pierwszokomunijnych, które miały
przystąpić do sakramentu u nas, a
które były bardzo liczne”. W
Patronacie Chorych, w tym i w
innych zadaniach don Josemaríi
pomagał drugi kapelan, don
Norberto (por. Asunción Muñoz, AGP,
RHF, T-04393, s. 4).

[73] Margarita Alvarado Coghem,
AGP, RHF, T-04676, s. 1.

[74] Medytacja z 19 III 1975.

[75] „W tym czasie nie było w
zwyczaju – opowiada Josefina Santos
– by Najświętszy Sakrament był
wynoszony z parafii, poza
przypadkami nagłymi i Luz
Casanova prosiła o pozwolenie
biskupa, które uzyskała. Dlatego don
Josemaría mógł nosić komunię tym
wszystkim chorym, którzy o to
prosili” (Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 2).



„Poza wyjątkowymi przypadkami –
opowiada Margarita Alvarado – nosił
chorym Najświętszy Sakrament w
czwartki, używając samochodu
pożyczonego od donii Luz Casanovy.
W pozostałe dni jeździł tramwajem,
na piechotę, jak miał okazję. Nawet
przy złej pogodzie, ponieważ
opiekowaliśmy się chorymi tak zimą,
jak latem”. (Margarita Alvarado
Coghem, AGP, RHF, T-04676, s. 1).

[76] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 2.

[77] Asunción Muñoz, AGP, RHF,
T-04393, s. 2. Jak mówił założyciel
Opus Dei, wedle świadectwa prałata
Alvaro del Portillo, ta działalność
była prowadzona za zgodą
proboszczów, zgodnie z wymogami
prawa kanonicznego (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 255).

[78] Asunción Muñoz, AGP, RHF,
T-04393, s. 2; María Vicenta Reyero, 
Sum. 5979.



* Warunkowo (łac.) - przyp. tłum..

[79] Apuntes, nr. 119, 120.

[80] Margarita Alvarado Cogem, AGP,
RHF, T-04676, s. 2; Asunción Muñoz,
AGP, RHF, T-04393, s. 1.

[81] Apuntes, nr 178.

[82] Asunción Muñoz, AGP, RHF,
T-04393, s.1 oraz od Mercedes
Sagüés, która była obecna przy tych
wydarzeniach, zaczerpnął prałat
Álvaro del Portillo następującą
informację: podczas gdy don
Josemaría zajmował się chorymi, nie
zdarzył się ani jeden przypadek, by
któryś z nich zmarł, nie otrzymawszy
wcześniej sakramentów (Álvaro del
Portillo, Sum. 257).

[83] Ernesto Juliá, PR, s. 1074. Z
pewnością – mówi don Josemaría – 
mógłbym opowiadać o wielu łaskach
Bożych, które widziałem podczas



moich wizyt u chorych (Apuntes, nr
121).

[84] W AGP, RHF, D-03283
przechowywana jest duża liczba
fiszek z Dzieła Apostolskiego i
notatek przysłanych do kapelana, na
czas wizyt u chorych, z lat 1927, 1928
i 1929.

[85] María Vicenta Reyero, Sum.
5976; w notatce zrobionej na fiszce z
25 listopada 1927 r. napisano np.:
„Chory z ulicy Aristas 8 chce, żeby
jeszcze raz przyszedł d. José, Damy
Katechetki mówią, że mu się bardzo
pogorszyło” (AGP, RHF, D-03283).

[86] Por. ibidem.

[87] Ernesto Juliá, PR, s. 1074.

[88] Słyszał o tym z ust założyciela
prałat Javier Echevarría (Javier
Echevarría, Sum. 1958).



[89] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 1; por. także Javier
Echevarría, Sum. 1958.

[90] Por. AGP, RHF, D-03283.

[91] „Nie brakło mu wówczas –
tłumaczy prałat Álvaro del Portillo –
nadzwyczajnych łask, Bożych zdań,
które żywym ogniem wypalały się w
jego duszy i zostawiały niezatarty
ślad w jego umyśle” (por. Sum. 532).

* Łk 12, 49.

** 1Sam 3,6.

[92] Medytacja z 2 X 1962.

[93] Por. A. del Portillo, Monseñor
Escrivá de Balaguer, instrumento de
Dios…, s. 30.

[94] List z 6 V 1945, nr 41.

[95] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
17.



[96] María Vicenta Reyero, Sum.
5972. Chociaż zachował się liścik
Dyrektora Akademii, z podpisem
księdza José Cicuendeza i datą 30 VI
1930 roku, dołączony do „wypłaty za
miesiąc czerwiec” dla księdza
Josemaríi, jednak nie wspomina on o
sumie (por. AGP, RHF, D-03395).

[97] Na te 150 peset składała się
opłata państwowa (127 peset), opłata
za złożenie podania (7 peset), wpłata
na Patronat Uniwersytecki (15 peset)
oraz znaczek skarbowy na podaniu.

Trzy przedmioty, na które się zapisał
były to: historia prawa
międzynarodowego, historia
literatury prawniczej oraz filozofia
prawa.

[98] Ksiądz Josemaría nie miał
oszczędności ani czasu, by
przygotowywać się do egzaminów,
stąd mógł przewidzieć, że nie
przystąpi do egzaminu z historii
literatury prawniczej, jeśli egzaminy



miały odbyć się za dwa tygodnie.
Przyczyny zapisania się należy
szukać w darmowym wsparciu ze
strony księdza Josego Cicuendeza,
gdyż jak już wiemy przy innej okazji
opłacił on prawa do zapisania się na
zajęcia (Álvaro del Portillo, Sum.
271). Jeśli chodzi o dwa zaliczone
zajęcia, trzeba wyjaśnić, że filozofię
prawa przygotował na poprzednim
roku i już 29 sierpnia 1927 roku
wniósł podanie o wpis i opłacił
prawo do zdawania egzaminu,
jednak nie mógł bądź nie chciał go
zdawać w sesji wrześniowej tego
roku. Jeśli chodzi o historię prawa
międzynarodowego, miał już mocne
podstawy znajomości tych zagadnień
prawniczych, gdyż uzyskał wpis z
wyróżnieniem w Saragossie z
przedmiotu publiczne prawo
międzynarodowe.

[99] W sierpniu 1928 roku sekretariat
i zarząd biskupstwa opublikował 
Okólnik na temat rekolekcji, w



którym powiedziane było, że
„zgodnie z praktyką ustanowioną w
diecezji w latach poprzednich
zorganizowane zostaną rekolekcje
dla księży w różnych terminach
najbliższej jesieni. Przypomina się,
że mają obowiązek w nich wziąć
udział wszyscy ci, którzy nie uczynili
tego w ciągu trzech ostatnich lat,
zgodnie z zapisem Kodeksu Prawa
Kanonicznego” (Boletín Oficial del
Obispado Madrid-Alcalá, nr 1469, 16
sierpnia 1928, s. 249).

Lazaryści zorganizowali wówczas
trzy tury rekolekcji, druga z nich
odbywała się od 30 września do 6
października. Por. ibidem, s. 250.

[100] Por. Guía de Arquitectura y
Urbanismo de Madrid..., t. II, s. 10;
por. tak¿e Anales de la Congregación
de la Misión y de las Hijas de Caridad,
t. IX, Madryt 1901, s. 254-301; M.
Horcajada, Reseña historica de las
Casas de la Misión fundaddas en



España desde 1704 hasta nuestros
días., Madryt 1915, s. 481-509.
Budynek ten w latach 40-tych
przeszedł zasadniczą przebudowę i
znaczna jego część obecnie pełni
funkcję szpitala. Pozostała część
przebudowana i powiększona jest
obecnie rezydencją wspólnoty oo.
lazarystów, którzy opiekują się
pobliską bazyliką NMP Nieustającej
Pomocy.

Por. Anales de la Congregación de la
Misión, ob. cit., s. 290. U progu wieku
Dom Centralny Lazarystów zawierał
w sobie olbrzymi teren, w ramach
którego znajdowała się dawna
posiadłość Casa de los Cipreses oraz
ogród Quinta de Hortaleza.

[101] 2 października 1928 r. otrzymał
nadprzyrodzoną wizję Dzieła, 
podczas gdy czytał te papiery
(Apuntes, nr 306).

[102] Ibidem, nr 414.



[103] Opowiada o tym prałat del
Portillo: „Jak mówił mi w różnych
okolicznościach nasz Ojciec,
przyczyną, która popchnęła go do
zniszczenia go [tego zeszytu] było to,
że zawierał on wiele opisów
wydarzeń o charakterze
nadprzyrodzonym i nadzwyczajnych
łask, jakie otrzymał od Pana. W
późniejszych latach, ponieważ nie
chciał, abyśmy, opierając się na tych
nadzwyczajnych darach, uznawali go
za świętego, kiedy ja – jak wyjaśniał
to z przekonaniem nasz Ojciec – nie
jestem nikim więcej jak grzesznikiem,
podjął decyzję spalenia tych zapisek
(por. ibidem, Nota preliminar, s. 4).

[104] W poprzednich rekolekcjach
prowadzonych przez lazarystów
(16-22 września) uczestniczyło 25
księży, w następnych (14-20
października) – 39 kapłanów. Por.
„Boletín Eclesiástico del Obispado
Madrid-Alcalá”, nr 1476 (1 XII 1928),
s. 384. Kierownikiem tych rekolekcji



był ojciec Laredo: por. Anales de la
Congregación de la Misión....., t.
XXXVI, Madryt 1928, s. 609.

Jak przewidywał plan dnia, msza
odprawiana była między godziną 7 a
8. Następnie odbywało się śniadanie,
dalej rachunek sumienia, a o
dziewiątej odprawiano modlitwę w
ciągu dnia, a potem czytano Nowy
Testament. Między tą lekturą a
nauką o godzinie jedenastej był czas
wolny. Właśnie podczas tego czasu
wolnego na osobistą medytację miał
miejsce fakt, który opisujemy (por.
AGP, RHF, D-03610: Empleo del día
para los que hacen los ejercicios).

[105] Kiedy był zmuszony mówić na
temat tego szczególnego momentu
łaski, założyciel Opus Dei, z powodu
pokory był bardzo oszczędny w
słowach. Istniała także inna
przyczyna, dla której starał się nie
opisywać szczegółów wizji, nie chciał
on wywołać u swoich synów



wrażenia, że Dzieło opiera się na 
cudownościach:Tłumaczę wam z całą
mocą, żebyście nigdy nie oczekiwali w
życiu wewnętrznym nadzwyczajnych
dróg wyjścia (por. List z 6 V 1945, nr
4).

[106] Później dodaje: Zebrałem w
jedno miejsce luźne notatki, które
dotychczas robiłem (Apuntes, nr 306).

[107] Komentując te luźne notatki,
J.L. Illanes mówi: „Wszystkie te
sprawy, które dotychczas były jakby
rozproszonymi bezładnie
kamyczkami mozaiki, nagle zyskały
sens oświecone światłem
najwyższym, którego teraz udzielił
mu Bóg (por. J.L. Illanes, Dos de
Octubre de 1928: alcance y significado
de una fecha, en AA.VV. Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, Pamplona 1982, s. 78).

Ta interpretacja faktów jest możliwa
przy założeniu, że mozaika ta nie
była jeszcze kompletna, że



oświecenie to nadało nowy wymiar
wcześniejszym natchnieniom, i że
fundacja, jak zobaczymy dalej,
będzie wymagała nowych objawień
Bożych, aby niejako podkreślić
nadprzyrodzone pochodzenie Dzieła.

[108] List z 6 V 1945, nr. 4-5.
Założyciel opowiada o swoich
doświadczeniach osobistych, chociaż
pisze w trzeciej osobie. Na ten temat
por. także: Medytacja z 14 II 1964.

[109] Znowu powtarzał ecce ego quia
vocasti me (por. Medytacja z 2 X
1962), co było kontynuacją tego
wołania i odpowiedzi z Logroño z
1918 roku, kiedy prosił o światło, jak
ślepiec z Jerycha. Jezus wkracza
poprzez ten władczy akt do duszy
(por. List z 9 I 1932, nr 9), a ta
poddaje się szczęśliwa Panu,
ponieważ wezwał ją jasno, by
pracowała w jego Dziele, z jasno
określonym powołaniem (por. List z
11 III 1940, nr 32).



[110] Medytacja z 14 II 1964; także w
1974 roku mówił o radości i czujności
ducha, jakie pozostawiły w mojej
duszy – a już minęło prawie pół wieku
– te dzwony od Najświętszej Marii
Panny od Aniołów (List z 14 II 1974,
nr 1).

[111] Medytacja z 14 II 1964.

[112] Medytacja z 2 X 1962.

[113] Apuntes, nr 306; List z 14 II
1950, nr 3. Jak mówi prałat J.
Echevarría: „Założyciel nie otrzymał
propozycji, by założyć Opus Dei. Pan
pozwolił mu ujrzeć Dzieło 2
października 1928 roku, podczas gdy
odbywał rekolekcje w klasztorze
ojców lazarystów, znajdującym się
na madryckiej ulicy García Paredes
[…]. Było to więc natchnienie, które
Pan przekazał wyłącznie Słudze
Bożemu. Dlatego też nie była to idea
pochodząca od niego, ani też tym
bardziej projekt zrodzony przy



współudziale innych osób.” (Sum.
2139).

[114] Medytacja z 19 III 1975.

[115] Instrucción [Instrukcja] 19 III
1934, nr. 6-7.

[116] W jednym z punktów Zapisek
wewnętrznych czytamy: Wigilia dnia
Świętych Aniołów Stróżów: 1
października 33: jutro, pięć lat odkąd
ujrzałem Dzieło (Apuntes, nr 1055).

Kiedy po latach przeczytał tę zapiskę
jeszcze raz w jednym z zeszytów
swoich Katarzynek, skomentował ją
w ten sposób prałatowi A. del
Portillo: Dla mnie jest to najbardziej
zrozumiały sposób, aby to powiedzieć:
„odkąd ujrzałem Dzieło!” (ibidem, nr
1055, nota 808). Pan więc założył
Dzieło, natomiast on sam je „ujrzał”.

Jak wyjaśnia prałat del Portillo: „W
umyśle Ojca – gdy chodzi o to, co Bóg
wyrył w jego duszy – nie istniało jako



stowarzyszenie: ponieważ w takim
przypadku Opus Dei nie zostałoby
jeszcze ustanowione, dopóki nie
byłoby przynajmniej dwu jego
członków, Ojciec i pierwszy z jego
synów. Przeciwnie, to oświadczenie
powtarzane zawsze przez naszego
Ojca, że Opus Dei powstało 2
października 1928 roku, pokazuje
jasno, że nasz Ojciec patrzył na
Dzieło jako na dzieło samego Boga, a
on sam był tylko narzędziem, by Bóg
mógł zrealizować to Dzieło. Od
momentu, kiedy Bóg, Nasz Pan,
sięgnął po to narzędzie i pozwolił mu
ujrzeć, czego od niego oczekuje, aby
mógł zacząć pracować, Opus Dei było
już założone (Apuntes, nr 306, nota
300).

[117] Medytacja z 2 X 1962.

[118] Prałat del Portillo przekazuje
komentarz, jaki poczynił założyciel w
1968 roku na temat tej chwili: 
Przeczucia miałem od początku 1918



roku. Później widziałem, ale niezbyt
precyzyjnie, czego chciałby ode mnie
Pan; widziałem, że Bóg czegoś ode
mnie chce. Prosiłem i wciąż od nowa
prosiłem. 2 października 1928 roku
przyszła jasna idea przewodnia 
mojego zadania. Od tego dnia
przestałem mieć natchnienia, które
dawał mi Pan. (Apuntes, nr 179,
przypis 193).

[119] Ibidem.

[120] Alvaro del Portillo, Sum. 532.

[121] List z 24 III 1930, nr 1.

[122] Ibidem, nr 2.

* Jestem człowiek grzeszny (łac.) -
przyp. tłum..

[123] Ibidem.

[124] Ibidem, nr 12.

[125] Ibidem, nr 14.



[126] Apuntes, nr 154.

[127] Ibidem, nr 306.

[128] List z 9 I 1932, nr 9.

[129] List z 9 I 1932, nr 9.

[130] Apuntes, nr 290.

[131] List z 9 I 1932, nr 92.

[132] List z 14 II 1944, nr 1.

[133] List z 9 I 1932, n. 5.

* Pragniemy Panowania Chrystusa!
(łac.). [Jest to parafraza zdania z
przypowieści o minach nolumus hunc
regnare super nos - Nie chcemy, żeby
ten królował nad nami - Łk 19, 14] -
przyp. tłum..

[134] Apuntes, n. 240.

* Nie będę służyć (łac.) - Jer 2, 20 -
przyp. tłum..

[135] List z 14 II 1974, nr 10.



[136] Apuntes, nr 215.

** Cała chwała Bogu (łac.) - przyp.
tłum..

*** Wszyscy z Piotrem do Jezusa
przez Maryję (łac.) - przyp. tłum..

[137] Apuntes, nr 171.

[138] Apuntes, nr 93.

[139] Apuntes, nr 993.

[140] List z 11 III 1940, nr 32.

[141] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
11.

[142] Był świadom, że został mu
powierzony wielki obowiązek boski i
ludzki (Medytacja z 3 III 1963).

[143] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 1; Álvaro del Portillo, Sum.
679; José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 1.



[144] Pedro Rocamora, AGP, RHF,
T-05829, s. 2-3.

[145] Apuntes, nr 410, przypis 359
oraz nr 479, przypis 393.

[146] „Napisz, co porabiasz. Robisz w
końcu karierę konsularną?” (AGP,
IZL, D-1213, list nr 3). Według
świadectwa don Josemaríi w procesie
beatyfikacyjnym Isidoro Zorzano,
założyciel Opus Dei spotkał go
pewnego dnia w 1927 roku na ulicy,
po tym krótkim spotkaniu widzieli
się jeszcze dwa razy w alei La
Castellana; następnie w sierpniu
1930 roku (por. Copia Publica
Transumpti Processum... Servi Dei
Isidoro Zorzano Ledesma, rok 1968,
tom IV, k. 1074). Por. biografia
Isidoro Zorzano: José Miguel Pero-
Sanz, Isidoro Zorzano Ledesma,
Ediciones Palabra, Madrid 1996.

[147] Cytat za Álvaro del Portillo, 
Sum. 240.



[148] Don Norberto Rodríguez García
urodził się w Astordze (prow. León)
w 1880 roku i został wyświęcony na
prezbitera w 1905. W październiku
1910 rezydował już w Madrycie wraz
z rodzicami i sprawował duchową
opiekę nad Hospital General. W 1914
zapadł na chorobę nerwową. Po
powrocie do zdrowia znowu
zachorował, tracąc zdolność do
pełnienia funkcji kościelnych. We
wrześniu 1924 był drugim
kapelanem Patronatu Chorych. Pełnił
tę funkcję aż do października 1931.
Następnie sprawował rozmaite
kapelanie zakonne i pracował jako
wikariusz w jednej z parafii
Madrytu. Zmarł 8 maja 1968.

[149] Asunción Muñoz, AGP, RHF,
T-04393, s. 4.

[150] List don José Pou de Foxá do
don Josemaríi, Ávila, 4 III 1929
(oryginał w: AGP, RHF, D-15309).



[151] „Dzieło już się narodziło, ale
wówczas nie mówił nam o tym” –
zaznacza Carlos Sánchez del Río (por.
Carlos Sánchez del Río, AGP, RHF,
T-02853, s. 1).

[152] Por. Apuntes, nr 1476. W 1938
roku, kiedy założyciel Opus Dei
przebywał w Burgos, don Manuel był
sekretarzem miejscowego
seminarium, które do 1931 roku było
Uniwersytetem Papieskim.

[153] R. Fernández w „La prensa
gráfica”, San Salvador, 24 X 1973.
Ksiądz R. Fernández Claros był
kanonikiem teologiem Katedry
Metropolitalnej w San Salvador.

[154] List don Rafaela Fernándeza
Clarosa do don Josemaríi, 4 XI 1923
(AGP, RHF, D-15511).

[155] List don Rafaela Fernándeza
Clarosa do don Josemaríi, 20 III 1930
(AGP, RHF, D-15511). W podobnym
celu apostolskim starał się zawrzeć



takie pobożne stowarzyszenie także z
innymi kapłanami, jak wspomina w
swych Apuntes, nr 536: 12 marca
1929, w dzień Św. Grzegorza
Wielkiego – Zapisali nas, mnie i don
Norberto, w Lisieux do Unii
kapłańskiej duchowych braci św.
Tereski.

[156] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
6. Z czasem – pisał w 1931 roku –
doszedł do autentycznej potrzeby, by
prosić o modlitwę, kogo się da:

Cierpię na autentyczną manię, by
prosić o modlitwę. Zakonnice i księży,
pobożnych świeckich, moich chorych,
wszystkich proszę o jałmużnę z
modlitwy w moich intencjach, którymi
są naturalnie Dzieło Boże i powołania
do niego (Apuntes, nr 302).

A w 1932 roku:

Proszę ciągle o modlitwę nawet osoby
nieznajome, na przykład zakonnice,
które spotykam na ulicy, prosząc o



jałmużnę duchową w postaci jednego
Ojcze nasz... (tamże, nr 569).

[157] Por. Apuntes, nr 659, przypis
472.

[158] Por. Avelino Gómez Ledo, AGP,
RHF, T-03714, s. 2.

[159] Apuntes, nr 195.

[160] Josefina Santos, AGP, RHF,
T-05255, s. 1.

[161] Apuntes, nr 70. Por. Także
ibidem, nr 1594. Notatka ta pochodzi
z pierwszych dni lipca 1930.
Mercedes Reyna O’Farril była jedną z
zakonnic z Patronatu Chorych, która
zmarła w opinii świętości 23 stycznia
1929. Założyciel Opus Dei poczuł, że
powinien powierzyć się jej
wstawiennictwu w obliczu jej
śmierci, gdyż towarzyszył jej podczas
jej ostatnich dni aż do chwili zgonu
(por. Apuntes, nr. 174, 178 etc.).



[162] 31 lipca 1929 roku zaczął
nowennę: Przez dziewięć dni
chodziłem na cmentarz i wracałem na
piechotę po tym, jak odmówiłem na
kolanach różaniec przy jej grobie.
(Apuntes, nr 178). Następnego dnia
pisał w liście do Rosario Reyny (C3, 1
VIII 1929): Odprawiam nowennę do
Mercedes (zacząłem w dzień św.
Ignacego), odwiedzam co dzień jej
grób. Proszę ją o dwie konkretne
rzeczy. Byłbym Pani bardzo
wdzięczny, gdyby mi Pani pomogła w
tym nagabywaniu Pani siostry.

[163] Apuntes, nr 432; ibidem, nr
1732, przypis 1014. Na temat
doktryny wiktymizmu Założyciel
Opus Dei wypowiadał się kilka razy: 
Nigdy nie żyłem dobrze z duszą, która
była albo uważała się za ofiarę
(ibidem, nr 413, przypis 362). Nigdy
nie czułem sympatii – nawet do
samego terminu „wiktymizm”
(ibidem, nr. 1372 i 1014. Por. także
ibidem, nr 1380).



[164] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
90.

[165] Apuntes, nr 839.

[166] Medytacja z 19 III 1975.

* Kładę się, zasypiam i znowu się
budzę, bo Pan mnie podtrzymuje
(łac.) - przyp. tłum..

[167] List z 8 XII 1949, nr 5.

[168] List z 24 XII 1952, nr 249.

* Panie, żebym przejrzał - przyp.
tłum..

[169] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
19.

[170] Apuntes, nr 306.

[171] Apuntes, nr 179. Od 2
października przestałem otrzymywać
natchnienia, którymi obdarzał mnie
Pan (ibidem, przypis 193).



[172] Ibidem, nr 1870. Jeszcze po
wielu latach powracało mu na myśl
to, co sam uważał za brak
odpowiedzi na łaski założycielskie i
jeszcze na kilka miesięcy przed
śmiercią sam siebie pytał: Jakie
środki zastosowałem? Nie
zachowałem się dobrze. A nawet
byłem tchórzem... (Medytacja z 19 III
1975).

* Potrzeba, by on wzrastał, a ja się
umniejszał (łac.) - przyp. tłum..

[173] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
16.

[174] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
17.

[175] List z 9 I 1932, nr 84.

Ten sam pogląd znajdujemy w 
Apuntes, nr 373, w punkcie
zapisanym 3 XI 1931. Bez wątpienia
to przemyślenie pochodzi z jeszcze
wcześniejszego okresu, bowiem w



tym samym miejscu założyciel Opus
Dei dodaje, że już pisał na ten temat.
Jak w wielu wcześniejszych
fragmentach, nie znajdujemy
żadnego tekstu, który odnosiłby się
do tej sprawy, w związku z tym
trzeba wyciągnąć wniosek, że
notatka taka znajdowała się w
pierwszym zeszycie Apuntes, który
spalił i w związku z tym musiała
zostać sporządzona przed marcem
1930 roku.

[176] Medytacja z 14 II 1964. W 1951
roku tę samą myśl wyraził w Liście z
14 IX 1951, nr 3.

[177] Apuntes, nr 1870. Don José Luis
Múzquiz pamięta, że słyszał jak don
Josemaría mówił, że w miesiącach
następujących po 2 października
1928 nie miał żadnego zamiaru zostać
założycielem i że jeśli odnalazłby
jakąś organizację zbliżoną do Dzieła, 
poszedłby tam niczym szeregowy



żołnierz (por. José Luis Múzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, s. 118).

* Konieczną (łac.) - przyp. tłum..

[178] Apuntes, nr 1870. Wyrażenie 
dziwactwa nie zostało tu użyte w
znaczeniu pejoratywnym, lecz raczej
jako przeciwstawienie naturalności
właściwej członkom Opus Dei, którzy
powinni być obywatelami i zwykłymi
wiernymi (por. List z 29 XII 1947/14
II 1966, nr 17).

[179] Medytacja z 14 II 1964. Wkrótce
dostrzegł, jak mówi d. A. del Portillo,
że w Hiszpanii nie istniały instytucje
tego rodzaju; natomiast dotarły do
niego informacje na temat nowych
fundacji, jakie pojawiły się w innych
krajach: we Włoszech, w Szwajcarii,
Niemczech, Polsce itp. (por. Sum.
536).

[180] Jak mówi założyciel Opus Dei: 
Zaczyna się jeszcze raz szczególna
pomoc, bardzo konkretna ze strony



Pana (por. Apuntes, nr 179, przypis
193).

[181] Ibidem, nr 475. I wkrótce
potem pisał do członków Dzieła: 
Wiele razy – chociaż nie lubię komedii
– miałem pokusę, chęć, by paść na
kolana, aby prosić was o wybaczenie,
dzieci moje, ponieważ poprzez ten
opór wobec nowej fundacji, mimo że
miałem wiele dowodów na to, że
trzeba założyć Dzieło, opierałem się
temu, jak tylko mogłem. Niech mi
posłuży za wytłumaczenie przed
Bogiem fakt, że od 2 października
1928 roku, pośród mojej walki
wewnętrznej, pracowałem, by
wypełnić Świętą Wolę Bożą,
rozpoczynając pracę apostolską
Dzieła. Minęły trzy lata, i widzę teraz,
że pewnie tego życzył sobie Bóg, że
doświadczyłem wówczas i że jeszcze
teraz doświadczam tego kompletnego
oporu, abym miał zawsze ostateczny
dowód, że wszystko jest Jego a nic
moje (List z 9 I 1932, nr 84).



[182] Drogą, która otrzymywał tego
rodzaju informacje, była hiszpańska
prasa religijna. W tekście z 25 VIII
1930 mówi o tym, co czynił przed
laty: Od dłuższego czasu, oprócz tego,
że zanosiłem czasopisma religijne (El
Mensajero, El Iris de Paz, czasopisma
misyjne i inne wydawane przez różne
zakony) chorym, rozdawałem je,
spokojnie i po prostu, na ulicach: w
biednych dzielnicach, był czas, gdy nie
mogłem przejść niektórymi ulicami,
by mnie nie proszono o czasopisma
(Apuntes, nr 86).

„Jeśli dobrze pamiętam – twierdzi J.
L. Múzquiz – mówił, że dostarczał
mu ich przyjaciel, d. Alejandro
Guzmán” (José Luis Múzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, s. 20).

[183] Apuntes, nr 1870. Prałat A. del
Portillo opowiada, że założyciel Opus
Dei wiele razy mówił mu o swoim
starym przyjacielu i koledze z
wydziału prawa w Saragossie,



Enrique Luño Peña, który przy
jakiejś okazji odwiedził Patronat
Chorych i który nie tylko opowiadał
mu o paulistach, ale nawet
opublikował artykuł w czasopiśmie
„Acción Social”. Chodzi o tekst: E.
Luño Peña, Pan y Catecismo, „Acción
Social”, I 1928, 4 seria, nr 73,
Saragossa, s. 7.

Ponadto w Anuario Eclesiastico,
który w tym okresie rozchodził się w
Hiszpanii w dużych nakładach, w
tomie z roku 1928 ukazał się
obszerny artykuł na temat fundacji
kardynała Ferrariego. Por. P. Voltas
CMF, Hombres y Hechos de la Iglesia
contemporánea. El Cardenal Ferrari.
Su Obra. La Companía de San Pablo.

[184] Por. L. Martínez de Muñecas, 
Un gran Apóstol de Acción Católica, «
El mensajero serafico », 1 I 1930, s.
15-16 ; 16 I 1930, s. 50-51 oraz 1 II
1930, s. 81-83. W tych artykułach
można przeczytać, że w chwili, gdy



rząd carski rozwiązał w Polsce
zgromadzenia zakonne, o. Honorat
przyciągał powołania zakonne,
organizując je w sposób tajny: ich
członkowie składali śluby, ale żyli
pośród świata bez habitów, nie
prowadząc regularnego życia
wspólnotowego. Od 1892 roku
założył różne zgromadzenia
religijne, męskie i żeńskie,
przeznaczone dla różnych warstw
społecznych.

O. Laureano Martínez de Muñecas
był kapucynem hiszpańskim, który w
tym czasie mieszkał w Krakowie i
pracował w instytucjach założonych
przez o. Honorata Koźmińskiego,
pochodzącego z Białej Podlaskiej.
Potem wrócił do Hiszpanii i w 1950
roku założył Kongregację
Franciszkanek Misjonarek
Przedmieść.



[185] Apuntes, nr 1870. Wszystkie
notatki sprzed 1930 roku, jak już
powiedzieliśmy, zostały spalone.

José Luis Múzquiz twierdzi, iż
pewnego razu usłyszał od
założyciela, że po przeczytaniu tych
gazet: stałem się bardzo spokojny i
napisałem, że te instytucje są zupełnie
różne od tej, której Pan oczekiwał ode
mnie. Poza tym była inna zasadnicza
różnica: do tych grup przystępowały
kobiety, a w Dziele kobiet miało nie
być. (José Luis Múzquiz, AGP, RHF,
T-04678/1, s. 20).

[186] Medytacja z 14 lutego 1964.

Don Pedro Casciaro zaświadcza, że
„nawet napisał: W Opus Dei nie będzie
kobiet nawet w żartach.”(Pedro
Casciaro, Sum. 6338) oraz Blanca
Fontán Suanzes twierdzi, że: „Na
początku Sługa Boży zapewniał, że
nie będzie pracował z kobietami 
nawet w żartach” (Blanca Fontán,
PM, k. 1061).



[187] 2 października 1928, komentuje
prałat Á. del Portillo, założyciel
zobaczył Dzieło takim, jakim było i
miało być aż do końca czasów:
kapłanów i świeckich w
poszukiwaniu świętości poprzez
wypełnianie swoich rodzinnych i
społecznych obowiązków, chociaż na
razie bez wyjaśnienia miejsca, jakie
miały w Opus Dei zajmować kobiety
oraz Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 537).

Oświecenie, jakiego doznał 2
października, dotyczyło „całego
Dzieła”: jego duchowej istoty oraz
powołania do świętości, lecz nie
szczegółów składu i struktury.
Dlatego, jego zdaniem, nie miały
wejść do Dzieła kobiety, albo, by
wyrazić to jego własnymi słowami: 
Nie myślałem, że w Opus Dei będą
kobiety. (List z 29 VII 1965, nr 2) albo:
nigdy nie będzie tu kobiet. (2
października 1928 otrzymał



„oświecenie na temat całego Dzieła”;
14 lutego 1930 „ujrzał” dzięki nowej
łasce Bożej, inny aspekt tej
panoramy).

[188] Apuntes, nr 1871. Podczas
medytacji 14 lutego mówił:

Poszedłem do domu pewnej starszej
pani, ponad osiemdziesięcioletniej,
która spowiadała się u mnie, aby
odprawić Mszę Świętą w maleńkiej
kapliczce, którą miała w domu. I
właśnie tam, po Komunii, podczas
Mszy, przyszła na świat sekcja
żeńska. Potem, w swoim czasie
pobiegłem do mego spowiednika,
który powiedział mi: To pochodzi od
Boga tak samo, jak wszystko inne
(Medytacja z 14 II 1964). Nawet w
1964 roku użył zwrotu „potem, w
swoim czasie”.

[189] Apuntes, nr 1872. Wśród
dokumentów przechowywanych w
Archiwum Generalnym Prałatury
znajduje się list A. Slatriego,



datowany w Mediolanie 21 lipca
1930, informujący założyciela Opus
Dei na temat paulistów i dzieła
kardynała Ferrariego. Istnieją także
dwa listy o. Laureano Martíneza de
las Muñecas, z 4 II 1932 oraz 1 IV
1932, wysłane z Krakowa, dotyczące
fundacji o. Honorata Koźmińskiego
w Polsce (por. AGD, RHF, D-15059 i
D-03293).

Jak wskazują na to jasno daty listów,
nie mają one nic wspólnego z
poszukiwaniem instytucji zbliżonych
do Dzieła takiego, jakim je ujrzał
założyciel Opus Dei 2 października
1928 roku, ale raczej dotyczą kwestii
organizacyjnych i prawnych,
podobnie jak w tym okresie,
zwłaszcza w 1932 roku, zapoznawał
się on z konstytucjami i regułami
innych instytucji (por. Apuntes, nr
716 z 10 V 1932). Konsultował także
niektóre szczegóły praktyczne z
innymi osobami, jak o. Sánchezem
(por. ibidem, nr 769 z 7 VII 1932)



oraz o. Postiusem (por. ibidem, nr
769 z 7 VII 1932 oraz nr 808 z 12 VIII
1932) etc.

[190] Apuntes, nr 1871. Wodzić za nos
w tym wypadku oznacza zręcznie
manipulować jakąś osobą.

W tekście medytacji z 14 II 1964
można przeczytać: Aby nie
pozostawić żadnych wątpliwości, że
to On chciał wcielić w życie swoje
Dzieło, Pan zostawił naoczne dowody.
Ja napisałem: nigdy nie będzie kobiet
w Opus Dei, nawet w żartach. I w
ciągu kilku dni, 14 lutego, stało się
jasne, że to nie mój pomysł, że jest to
wbrew moim skłonnościom i wbrew
mojej woli.

[191] Cytat za Álvaro del Portillo, 
Sum. 537.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-5-zalozenie-opus-dei/

(01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-5-zalozenie-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-5-zalozenie-opus-dei/

	Rozdział 5: Założenie Opus Dei

