
opusdei.org

Rozdział 3:
Saragossa
(1920-1925)

1. Seminarium św. Karola. 2.
Księga "De vita et moribus". 3.
Nauka i wakacje. 4. Kowal
przyszłych kapłanów. 5.
Pożałowania godny incydent. 6.
"Domina, ut sit". 7. Śmierć don
Josego. 8. Pierwsza Msza Święta

24-08-2018

Saragossa (1920-1925)

1. Seminarium świętego Karola



W 1960 roku w przemówieniu na
uroczystości otrzymania tytułu
doktora honoris causa Uniwersytetu
w Saragossie ksiądz Josemaría
przypomniał obecnym to, co
stanowiło dla niego niezatarte
wspomnienie czasów już bardzo
odległych:

Lata spędzone w cieniu seminarium
świętego Karola, moja droga do
kapłaństwa, od chwili tonsury
kleryckiej otrzymanej z rąk księdza
kardynała Juana Soldevili w kaplicy
Pałacu Arcybiskupiego, aż do mszy
prymicyjnej, pewnego ranka we
wczesnych godzinach porannych w
Kaplicy Najświętszej Maryi Panny[1].

W seminarium Świętego Karola uczył
się aż do chwili otrzymania święceń
kapłańskich. W aktach osobowych
seminarzysty rektor seminarium
osobiście zanotował, że alumn
wstąpił doń 28 września 1920 r.[2]
Dokładnie cztery i pół roku trwała



jego nauka w Świętym Karolu, gdyż
Josemaría został wyświęcony na
prezbitera 28 marca 1925 roku.

W Saragossie istniały wówczas dwa
seminaria, przygotowujące do
kapłaństwa: Seminarium Diecezjalne
oraz drugie - pod wezwaniem
świętego Karola. Klerycy obu
ośrodków odbywali studia kościelne
wspólnie na Uniwersytecie Biskupim,
którego sale zajmowały dolne piętro
budynku, znajdującego się na placu
de la Seo, obok pałacu arcybiskupa.
Historia i charakter olbrzymiego
gmachu Świętego Karola, w którym
mieszkał Josemaría od 1920 do 1925
roku, były bliźniaczo podobne do
Starego Seminarium w Logroño. Od
1558 roku znajdowała się tutaj
rezydencja jezuicka. Budynek miał
cztery piętra i obszerne, wewnętrzne
patio, zaś duży barokowy kościół
ozdobiony pięknymi stiukami został
dobudowany później[3]. Budynki i
kościół po kasacie jezuitów w 1767



roku zostały zajęte i przeznaczone
przez Karola III na potrzeby
Seminarium Kapłańskiego Świętego
Karola Boromeusza, którego celem
nie była jednak nauka chłopców i
zrobienie z nich cnotliwych
seminarzystów. Cel istnienia
seminarium był o wiele bardziej
górnolotny – było nim poprawa i
oświecenie kleru, zadania bardzo
znamienne dla Wieku Świateł. Jego
członkami bez wyjątku byli uczeni
księża diecezjalni, o odpowiednim
prestiżu i wiedzy. Zależeli
bezpośrednio od arcybiskupa i
powierzano im specjalne zadania,
takie jak przygotowanie wizyt
duszpasterskich arcybiskupa,
zasiadanie w trybunałach
egzaminujących kandydatów do
kapłaństwa i osoby mające udzielać
jurysdykcji neoprezbiterom.

Po upływie wieku, ponieważ wraz z
wygaśnięciem świateł oświecenia
skończyły się również pieniądze, ta



stara instytucja ograniczyła swą
liczbę członków do sześciu, którzy
zajmowali drugie piętro i odprawiali
Mszę Świętą w kościele[4]. Tak się
rzeczy miały, gdy w 1885 roku na
czele diecezji stanął don Francisco de
Paula, kardynał Benavides, który
wpadł na pomysł stworzenia
seminarium dla ubogich studentów.
Dokonując obrachunku kardynał
stwierdził, że oprócz dochodów z
patrymonium Świętego Karola ma do
dyspozycji także kilka korytarzy
prowadzących do ogromnych
pustych pomieszczeń, w których
można by umieścić dobrą setkę
chłopców. Było jasne, że na potrzeby
niewielkiej grupy wybitnych
duchownych, znanych jako „panowie
od świętego Karola”, taka ilość
pustych pokoi była bardziej niż
wystarczająca. Natychmiast
przystąpił do realizacji projektu,
inaugurując nowe seminarium 4
października 1886 roku, z 52
seminarzystami stypendialnymi.



Niestety wstępne kalkulacje
kardynała Benavidesa okazały się
nadmiernie optymistyczne. Dostojnik
nie był solidnym administratorem
ani nie miał doświadczenia w
zarządzaniu. Miał tylko jak najlepsze
intencje. Zaczęły się mnożyć
niespodziewane trudności. Nie
przewidziawszy zatrudnienia
pedagogów, doszedł do
porozumienia z władzami, że przez
jakiś czas seminarzyści będą
uczęszczać do seminarium
diecezjalne[5]. Ta tymczasowa
formuła z czasem nabrała
charakteru zwyczajowego.

Kardynał dostrzegł także, że
osiągnąwszy „cel charytatywny
udzielenia schronienia wielu
młodym z biednych rodzin, którzy
powołani przez Boga zapukają do
bram sanktuarium w szlachetnym
celu, by znaleźć się w szeregach
kapłańskich”, jego podopiecznym
będzie jednak brakowało norm



dyscyplinarnych. Osobiście
zredagował więc Regulamin, który
ogłosił w styczniu 1887 roku. W
preambule skierowanej do „rektora,
dyrektorów i alumnów naszego
seminarium dla biednych pod
wezwaniem św. Franciszka de
Paula”, wyraził nadzieję, że reguły te
przysłużą się dobremu rządzeniu
seminarium, które „tak bardzo
podtrzymuje naszego zgnębionego
ducha tyloma nadziejami, które nam
ofiaruje”[6].

Jednak „seminarium dla biednych”
wiodło mizerny żywot. Tak więc w
chwili śmierci kardynała Benavidesa
w 1895 roku arcybiskup Alda, jego
następca, postanowił uzdrowić
finanse tej instytucji. Zaprzestał
organizowania konkursów na
stypendia i rozpoczął przyjmowanie
także płatnych seminarzystów. W ten
sposób Seminarium Świętego
Franciszka de Paula, albo
„seminarium dla biednych”,



ponownie funkcjonowało pod
pierwotnym wezwaniem świętego
Karola, którego i my używamy dla
większej jasności.

Niewiele lub zgoła nic nie odróżniało
już go od seminarium diecezjalnego,
poza siedzibą, liczba alumnów i
oficjalnym strojem[7]. Seminarium
diecezjalne liczyło w sumie 150
seminarzystów wewnętrznych i
zewnętrznych. Liczba alumnów
Świętego Karola nie dochodziła do
czterdziestu. Seminarzyści
diecezjalni nosili błękitny płaszcz ze
szkarłatną szarfą, zaś strojem
seminarium Świętego Karola był
czarny płaszcz bez rękawów oraz
czerwona szarfa z wyobrażonym na
niej herbem przedstawiającym
słońce otoczone promieniami, w
którego centrum znajdował się napis
CHARITAS. Jako nakrycie głowy
nosili czarny czworokątny biret,
ozdobiony fioletowym
pomponem[8].



***

Na trzecim piętrze budynku
seminarium świętego Karola
mieszkali studenci teologii, a na
czwartym mieli sypialnie młodsi,
studiujący nauki humanistyczne i
filozofię. Pokoje były niewielkie, choć
trzeba zaznaczyć, że nie było
potrzeba wiele miejsca, gdyż całe
wyposażenie ograniczało się do
łóżka, stołu oraz krzesła, umywalni z
dzbanem wody, szafki nocnej z
lichtarzem i wieszaka. Ubranie,
książki i pozostałe rzeczy spoczywały
w walizce lub kufrze, który
przywiózł ze sobą seminarzysta.

Urządzenia higieniczne wiekiem nie
ustępowały zabytkowemu
budynkowi. Przy dużej dozie dobrej
woli można by powiedzieć, że były
niewystarczające. Seminarzyści
dysponowali zaledwie jedną
najprostszą toaletą na piętro oraz
jednym kranem z bieżącą wodą, aby



napełnić dzbany na umywalniach.
Było światło elektryczne, jednak
nieliczne lampy dawały tak skąpe
światło, że nadal było konieczne
palenie świec łojowych. Kaplica,
jadalnia, czytelnia, korytarze i
schody były oświetlone żarówkami
elektrycznymi, natomiast pokoje
indywidualne – nie, dlatego też co
tydzień klerycy otrzymywali po
jednej świecy do lichtarza[9].

Wstawali o szóstej trzydzieści i mieli
pół godziny na toaletę. W tym
właśnie momencie spotkała
Josemaríę pierwsza nieprzyjemna
niespodzianka, nigdzie nie znalazł
prysznica ani wanny. O siódmej
półgodzinna medytacja w kaplicy
położonej na trzecim piętrze, która
była sklepionym pomieszczeniem,
gdzie odprawiano Msze bardzo
rzadko i gdzie nie było na stałe
Najświętszego Sakramentu[10].
Następnie schodzili, by wysłuchać
Mszy w kościele Świętego Karola,



przechodząc przez patio
seminarium. W kościele mieli
zarezerwowane pierwsze ławki, zaś
Msza odprawiana była zwykle przez
rektora seminarium.

Śniadanie jedli w ciszy, słuchając „O
naśladowaniu Chrystusa” albo innej
lektury duchowej. Potem,
uformowani w szereg, wychodzili na
uniwersytet. Nie chodzili po Coso,
gdzie panował bardzo duży ruch,
lecz pod nadzorem inspektorów
przechodzili przez labirynt
większych i mniejszych uliczek w
kierunku katedry La Seo.

Uniwersytet Biskupi i Seminarium
Diecezjalne zajmowały ten sam
budynek. Seminarium Diecezjalne
pod wezwaniem świętych
Waleriusza i Brauliusza* , zostało
założone w 1788 r., w wyniku
różnych perypetii uzyskało nową
siedzibę w roku 1848, w budynku
należącym poprzednio do dawnej



Deputacji Królestwa, zrujnowanym
w wyniku działań wojsk
napoleońskich. W 1897 roku zyskało
rangę uniwersytetu biskupiego, którą
utrzymało aż do 1933 roku[11].

Seminarzyści ze Świętego Karola,
którzy nigdy nie mieli krużganków
do swej wyłącznej dyspozycji, mieli
tam przed południem dwie godziny
zajęć, rozdzielone przez czas na
naukę i rekreację, wracali do siebie
na obiad o wpół do pierwszej. W
refektarzu zachowywano ciszę,
podczas gdy jeden z alumnów czytał
jakąś historię męczeństwa albo
fragment historii świętej, do chwili,
gdy inspektor siedzący u szczytu
stołu nie pozwolił rozmawiać[12].

Po obiedzie mieli chwilę przerwy, a
następnie po raz drugi wychodzili na
uniwersytet, podążając tymi samymi
uliczkami co podczas wędrówki
porannej. Po godzinie nauki wracali
do seminarium na podwieczorek i



studia. Wspólna czytelnia,
wypełniona ławkami szkolnymi,
znajdowała się pod czujnym
nadzorem inspektora. Okresy nauki
przerywane były odmawianiem
różańca i lekturą duchową[13].

O dziewiątej jedzono kolację i
natychmiast po odmówieniu modlitw
wieczornych i rachunku sumienia
wszyscy udawali się na spoczynek.

2. Księga „De vita et moribus* ”

Na czele Seminarium Kapłańskiego
Świętego Karola stali ksiądz prałat
Miguel de los Santos Díaz Gómara i
jego wiceprzewodniczący don
Antonio Moreno Sánchez. Spośród
kapłanów, którzy należeli do tego
doborowego grona wybierany był
zwykle rektor seminarium Świętego
Franciszka de Paula. W 1920 roku był
nim ks. José López Sierra, który miał
pod swymi rozkazami dwu
inspektorów, pomagających mu przy
zadaniach związanych z rządzeniem



i dyscypliną. Inspektorzy ci byli
wyróżniającymi się studentami dwu
ostatnich lat teologii[14]. Jednym z
ich podstawowych zadań było
sporządzanie notatek
dyscyplinarnych lub zbieranie
jakichkolwiek informacji na temat
prowadzenia się seminarzystów,
które, odnotowywane w
comiesięcznych raportach, studiował
następnie rektor i wpisywał do księgi
oficjalnej. Osąd rektora raz zapisany
zyskiwał status ostateczny.

Wspomniana książka składała się z
zadrukowanych stron rozmiaru
zwykłej kartki papieru, których
wydzielona część przeznaczona była
na dane na temat pochodzenia
każdego seminarzysty. Poniżej
znajdowało się 5 kolumn
zatytułowanych: „Pobożność”,
„Nauka”, „Dyscyplina”, „Charakter” i
„Powołanie”. Po jednej stronie
zapisywano oceny uzyskane na
uczelni wedle lat akademickich, zaś z



drugiej znajdowało się miejsce na
uwagi ogólne. Na okładce księgi
znajdował się napis: „De vita et
moribus alumnów Seminarium
Świętego Franciszka de Paula”. Ta
słynna księga, która stanowi zapis
historii i czynów seminarzystów,
rozpoczyna się w lutym 1913
roku[15].

Karta dotycząca Josemaríi ma numer
111. W nagłówku, wraz z danymi
dotyczącymi pochodzenia, można
przeczytać: „Zainteresowany nim jest
d. Carlos Albás Blanc”. Jego wuj
Carlos, archidiakon, był człowiekiem,
który miał realny wpływ na
duchowieństwo w Saragossie. Był on
przyczyną dobrej lub złej sławy, jaka
towarzyszyła seminarzyście.
Początkowo przyjął siostrzeńca z
otwartymi ramionami.
Prawdopodobnie musiał mieć wiele
wspólnego z tym, że rektor przy
nazwisku napisał: „korzysta z
połowy stypendium”. Nie ma



powodu wątpić w szczerość intencji
archidiakona, jeśli chodzi o sprawy
rodzinne, ale prawdę powiedziawszy,
w Świętym Karolu było tylko pół
tuzina seminarzystów płatnych.

W pierwszych tygodniach pobytu
Josemaría często wychodził jeść
obiad wspólnie z wujem Karolem, to
znaczy w niektóre niedziele i dni
świąteczne, kiedy to pozwalał na to
regulamin. Przyjął także zaproszenie
drugiego brata swej matki, wuja
Mauricia, który niedawno owdowiał
i miał liczną rodzinę. Wolał
ograniczyć swe niedzielne wizyty,
aby nie sprawiać kłopotu wujom.
Poza tym nie lubił wyróżniać się,
korzystając z względów, które mogły
tylko wzbudzić zazdrość u
kolegów[16].

Po dziesięciu dniach po przybyciu do
seminarium Josemaría został
mianowany nadzorcą
Stowarzyszenia Apostolstwa



Modlitwy (Asociación del Apostolado
de la Oración) na rok 1920-1921. Od
początku odkryto w nim bowiem
bogate życie wewnętrzne. „Był
jedynym spośród seminarzystów,
wedle mojej wiedzy, który schodził
do kaplicy w czasie wolnym”
opowiada jeden z kolegów[17], co nie
oznacza w żaden sposób
niedoceniania życia wewnętrznego
innych seminarzystów, bowiem, jak
można było zauważyć, śledząc ich
plan dnia, nie brakowało w nim
aktów religijnych. Niepełną listę
aktów pobożności ostrożnie wylicza
Jesús López Bello, kolega z
seminarium Josemaríi: „rano
wspólne ofiarowanie dnia, medytacja
i Msza Święta. Przed i po obiedzie
nawiedzenie Najświętszego
Sakramentu. Po południu Różaniec
Święty i lektura duchowa.
Wieczorem nawiedzenie
Najświętszego Sakramentu i
rachunek sumienia. W sobotnie
wieczory nabożeństwo maryjne, tak



zwane „sobótki”. W maju Kwiatki dla
Najświętszej Maryi Panny z
kazaniem. Siedem niedziel świętego
Józefa. Nowenna Niepokalanego
Poczęcia NMP. Tydzień Bolesny.
Oktawa do Dzieciątka Jezus przed
Bożym Narodzeniem. Co miesiąc
mieliśmy dzień skupienia i raz w
roku rekolekcje”[18].

W ramach tego napiętego planu dnia,
wypełnionego aktami religijnymi,
osobista pobożność okazywała się,
jak powiada Aurelio Navarro,
„przede wszystkim poprzez
intensywność, z jaką każdy starał się
przeżywać wspólne akty
pobożności”[19]. Potwierdza to inny
seminarzysta, Arsenio Górriz, który
stwierdza, że Josemaría „był
pobożny, bardzo pobożny”, a można
to było zauważyć „nie tyle poprzez
to, co robił, ile poprzez sposób, w jaki
to robił”[20]. W seminarium nadal,
jak to miał w zwyczaju, odmawiał
trzy części różańca i jego serce



pulsowało w rytm powtarzanych
aktów strzelistych: Domine, ut
videam!, Domine, ut sit!, które były
żywą konsekwencją powołania
Bożego, jakie otrzymał w Logroño. I
aby umocnić w sobie ten stan
gotowości, wykorzystując czas wolny
na uniwersytecie udawał się do
pobliskiej bazyliki Najświętszej
Maryi Panny z Pilar, aby prosić o to
samo przed wizerunkiem Matki
Bożej: Domina, ut sit!* [21].

Nadejście świąt przerywało w miły
sposób monotonny ciąg dni
kalendarza kościelnego. Przy tego
typu okazjach seminarzyści wstawali
pół godziny później, nie mieli zajęć i
wychodzili na spacer. Na stołach w
refektarzu pojawiała się wspaniała
przystawka złożona z dodatkowego
dania i wina. Odmienność
pożywienia w znaczący sposób
wyróżniała dni świąteczne.
Podawano wtedy pożywne danie,
zwane „przystawką”, które miało



charakter nadzwyczajny[22]. (W
każdym jednak wypadku
zachowywano hierarchię kościelną.
Kapłani Świętego Karola
otrzymywali zwykle dwa dania
dziennie, jedno mięsne, drugie
rybne. Z tego powodu seminarzyści
nadali tym dostojnym księżom miano
„panowie od Świętego Karola”,
któremu nie brakowało
zabarwionego ironią szacunku).

***

Josemaría wszedł w progi
Seminarium Świętego Karola pełen
ducha wyrzeczenia. Widział, że nowe
warunki życia, współżycie z innymi
seminarzystami oznaczały dlań siłą
rzeczy konieczność zmiany
zwyczajów i wyrzeczenia się wielu
domowych wygód. Aby symbolicznie
wyrazić to wyrzeczenie w chwili, gdy
wchodził do seminarium, pozostawił
portierowi tytoń, fajkę i pozostałe
przyrządy służące do palenia. Tym



zdecydowanym gestem przestał
palić[23]. Nie mógł przewidzieć tego,
że ten etap jego powołania
kapłańskiego będzie stanowić dlań
prawdziwą próbę ognia. Różnica
poziomów kultury i zwyczajów jego
kolegów, do czego nie był
przyzwyczajony, nie stanowiła z
pewnością najpoważniejszej
przeszkody. Josemaría, aby
dostosować się do mentalności i
zwyczajów seminarzystów, starał się
utrzymywać ze wszystkimi dobre
stosunki i kontakty oraz okazywać
się pomocnym[24].

Trudności, by zaadaptować się u
Świętego Karola zaczęły się od
samego początku. Josemaría, który
dotychczas miał w zwyczaju kąpać
się codziennie, w zimie i w lecie, od
czubka głowy do palców u nóg w
zimnej wodzie, musiał przynosić po
kilka dzbanów zimnej wody co rano,
by nie przerwać tego zdrowego
zwyczaju[25].



Kobiety nie miały w żadnym
wypadku prawa wstępu do
seminarium. Utrzymaniem czystości
zajmowali się zatrudnieni służący (i
trzeba dodać, że schludność
podległych im obszarów
pozostawiała wiele do życzenia). Gdy
chodzi o rzeczy osobiste i pościel,
każdy radził sobie, jak mógł.
Josemaría miał szczęście, że pranie
robili mu w domu jego wuja
Carlosa[26]. On zajmował się
dokładnym czyszczeniem butów oraz
szczotkowaniem sutanny, tak jak
stanowił regulamin[27].

Gdyby zrobić wśród jego kolegów z
seminarium wywiad, pytając o jakieś
cechy wyróżniające Josemaríi
niezmiennie wspominane byłyby
jego widoczna grzeczność i
staranność w ubiorze. „Josemaría był
kawalerem od stóp do głów, w całym
swym zachowaniu: w sposobie, w
jaki się witał, w jaki traktował
innych, w jaki się ubierał, w kulturze



z jaką jadł – opowiada jeden z
kolegów – nie starając się wyróżnić,
stanowił jednak silny kontrast na tle
ówczesnych zwyczajów”[28]. Do jego
sposobu zachowania i wyglądu
odnosi się opowieść innego
seminarzysty o wydarzeniu, jakie
miało miejsce podczas wizyty
seminarzystów w zakładzie dla
obłąkanych: „Widzieliśmy tam wielu
szaleńców, widok niektórych był
bardzo szokujący, np. jeden, który
twierdził, że sprawuje większe niż
ktokolwiek rządy, gdyż jest królem
we własnej osobie. Na koniec
spotkaliśmy starą wariatkę, która
uparła się i twierdziła, że Josemaría
jest jej narzeczonym, tak jej się
spodobał jego wygląd i ubiór. I jest
prawdą, że jego wyglądowi nigdy nic
nie można było zarzucić”[29].

Z upływem lat syn zaczął
przypominać ojca, jeśli chodzi o
osobistą godność i zwyczaje. Ale co
się stało z dzieckiem, które w



Barbastro chowało się pod łóżkiem,
aby nie przymierzać nowych ubrań?
Albo z tym chłopcem, który nie chciał
założyć najlepszego ubrania do
zdjęcia w szkole? W międzyczasie
rodzina bardzo podupadła. Fortuna
odwróciła się od Escrivów. Bieda
nakazywał mu dbać o używane
rzeczy tak, by wyglądały jak nowe.

Dbałość o higienę szybko
spowodowała, że przylgnęło doń
przezwisko, związane z jego
porannymi ablucjami:

Kiedy przyszedłem do seminarium,
byłem przyzwyczajony, tak jak
dawniej, że mam buty i ubranie
bardzo czyste: było to nie do pojęcia
dla tych samych osób, które przed
moim przyjściem do seminarium
traktowały mnie z najgłębszym
szacunkiem, teraz zaś nazywały mnie
paniczykiem! Innym powodem
zdziwienia dla tych dobrych
seminarzystów, którzy wszyscy byli



lepsi ode mnie i w swej większości
wypełniali swe obowiązki kapłańskie
jak najlepiej i wielu spośród nich
dostąpiło zaszczytu męczeństwa, był
fakt, że się kąpałem – próbowałem
brać prysznic – każdego dnia. Znowu
powodowało to przezwisko:
paniczyk[30]!

Użyte tu słowo paniczyk, „señorito”,
jest oczywiście eufemizmem.
Obraźliwy przydomek, jaki nadawali
mu niektórzy koledzy brzmiał
„pijaito”, co w Aragonii oznacza
wymuskanego młodzieńca[31].
Wiedząc, jak bardzo drażnił go brak
higieny, jeden z seminarzystów, który
miał zwyczaje prostackie i
agresywne, i cuchnął zwykle brudem
i potem, bezczelnie zbliżał się doń
tak, by się o niego otrzeć. „Trzeba
śmierdzieć jak mężczyzna” zachęcał
go. Pewnego dnia cały spocony pod
pachami wytarł mu twarz rękawem.
Josemaría powstrzymał się, choć
mało brakowało, by wybuchnął, i



odpowiedział na impertynencję
słowami dość łagodnymi, biorąc pod
uwagę to zachowanie: Nie jest się
bardziej mężczyzną dlatego, że jest się
bardziej brudnym[32].

Na tym cała sprawa się nie
zakończyła. Szyderstwa tych kilku
osób bardzo szybko zaczęły dotyczyć
jego pobożności. Jego codzienne
wizyty w bazylice Najświętszej Marii
Panny z Pilar zyskały mu przydomek
„róży mistycznej”, określenie, które
szczególnie nie przystoi
seminarzyście i świadczyło o braku
szacunku względem Matki Bożej[33].
Obiektem drwin stały się także jego
długie nawiedzenia
Przenajświętszego Sakramentu w
kościele Świętego Karola i jego zapał
apostolski przebijający podczas
rozmów. „Popatrz, idzie marzyciel!”
krzyczeli podniesionym głosem
niektórzy koledzy, przypominając
słowa wypowiedziane przez synów
Jakuba. Niektórzy w seminarium



znali go właśnie jako
„marzyciela”[34]. Josemaría starał się
nie słyszeć tych kpin. Jednak w głębi
duszy bardzo go one bolały, jako
obraźliwe i podyktowane stałą złą
wolą, a przede wszystkim dlatego, że
uniemożliwiały one utrzymanie
atmosfery zgodnego współżycia i
przyjaźni[35].

To zachowanie niektórych kolegów,
spowodowane przede wszystkim
brakiem dobrego wychowania,
zazdrością lub ignorancją,
pozostawiło bolesne wspomnienie w
jego duszy. Dziesięć lat później, w
swych osobistych notatkach,
Josemaría zwierza się Panu i boleje
nad niską pozycją społeczną osób
obdarzanych powołaniem
kapłańskim, a także nad
niewystarczającym poziomem
wychowania i kultury osobistej
niektórych seminarzystów:



Powiedziałem o powołaniach
kapłańskich. Wielka szkoda, że dobre
rodziny - chociaż nadal są pobożne -
ociągają się, by posyłać swoich synów
do seminarium. W wielu regionach
Hiszpanii widzi się w seminariach - z
nielicznymi wyjątkami - tylko synów
biednych wieśniaków.

I dalej pisze: Trzeba zaznaczyć, że w
naszych seminariach można spotkać
wspaniałe przykłady cnót. [...]
Pozwolę sobie nawet powiedzieć, że ci,
co je zasiedlają, będą świętymi, ale
bardzo źle wychowanymi. Są wyjątki.
Bardzo się cierpi, jeśli się urodziło i
wychowało w innym otoczeniu[36].

Przypominając sobie tego rodzaju
przeszkody na drodze swego
powołania kapłańskiego, mówił 14
lutego 1964 roku do sporego
audytorium:

Minęło sporo czasu i zdarzyło się
wiele poważnych i nieraz okropnych
rzeczy, o których nie będę wam



opowiadał, gdyż ich wspomnienie
mnie nie boli, ale byłoby bolesne dla
was. Były to ciosy wymierzane przez
naszego Pana, mające przygotować z
tego drzewa belkę, która miała służyć
nie samej sobie, ale aby czynić Jego
Dzieło. Prawie nie zdając sobie
sprawy powtarzałem, Domine, ut
videam! Domine, ut sit! Nie
zdawałem sobie sprawy, o co chodzi,
ale brnąłem naprzód, coraz to dalej,
nie odpowiadając na dobroć Boga, ale
oczekując tego, co później miałem
otrzymać: całą serię Bożych łask,
jedną po drugiej, których nie umiałem
określić, i które nazywałem
operacyjnymi, gdyż do tego stopnia
zdominowały moją wolę, że prawie
nie musiałem się wysilać[37].

Te poważne i nieraz okropne rzeczy,
te ciosy, o których była mowa, nie
były to oczywiście grubiaństwa lub
wyzwiska niektórych seminarzystów.
Dowodzi to, że echo innych
wydarzeń było tak bolesne, że



pomimo upływu 40 lat zostały
przechowane w jego pamięci.
Chociaż upływ życia zwykle
pozostawia wspomnienia studenckie
jako kojące i czyste, jak kamienie
wygładzone przez nurt rzeki. (Po
latach nazwie „drobnostkami” te
grubiaństwa, uznając ich małe
znaczenie w porównaniu z dobrem,
jakie dla jego duszy wyrządził pobyt
w seminarium, o którym pamiętał
wyłącznie dobre rzeczy)[38]. Bolesne
wspomnienie ze Świętego Karola ma
znacznie bardziej gorzkie korzenie.

Ksiądz, który jeszcze w 1964 roku
wzbraniał się przed
rozgrzebywaniem przeszłości i
wyciąganiem na światło dzienne
intymnych szczegółów, pozostawił, z
zastrzeżeniem udostępnienia po
swojej śmierci, zarys opisu tych 
ciosów, kiedy w lipcu 1934 roku
badał przebieg swego kapłańskiego
powołania. Gdzie bym był, gdybyś
mnie nie zawołał? pytał Boga, będąc z



Nim sam na sam. I dawał na to we
własnym sumieniu następującą
odpowiedź:

[...] być może - gdybyś nie
przeszkodził w moim odejściu z
seminarium w Saragossie, kiedy
myślałem, że zmyliłem drogę - byłbym
jednym z tych podżegaczy w
Kortezach* , jak wielu innych kolegów
z Uniwersytetu... i nie byłbym po
Twojej stronie, bo [...] był moment,
gdy byłem głęboko antyklerykalny, ja -
który tak kocham mych braci w
kapłaństwie![39]

Dzięki temu wyznaniu możemy się
domyślać, że Josemaría opierał się
wzorcom klerykalnym narzucanym
przez otoczenie. W jego duszy
rozpętała się straszliwa burza, w
związku z trudnościami, jakie
napotkał w Świętym Karolu. Jednak
nigdy nie zwątpił w raz obraną
drogę. Ostatecznie nadeszła zbawcza



interwencja Boska, utwierdzając go
w jego powołaniu.

Nie powinno więc nas dziwić, że
wielu spośród jego kolegów doszło do
błędnych wniosków, jeśli chodzi o
przyszłość seminarzysty z Logroño.
Zdając sobie sprawę z kultury
osobistej i dobrego wykształcenia
Josemaríi, myśleli, że nie zostanie
księdzem, ponieważ „miał
możliwości, by robić innego rodzaju,
lepszą karierę”, jak wspomina jeden
z kolegów z seminarium[40]. Ta
sugestia grzeszy naiwnością i jest
całkiem bezpodstawna. Odsłania
zupełną nieznajomość wysokich
aspiracji Josemaríi, który od
pierwszej chwili dostrzegał dla siebie
tylko jedno wyjście: przejść do
porządku dziennego nad
impertynencjami tego czy innego
seminarzysty, jednocześnie ze
staraniami by wyrzec się niektórych
chęci i skłonności, tak jak pewnego
dnia wyrzekł się palenia tytoniu.



Inne, poważne przeszkody pojawiły
się na jego drodze.

Powołanie Josemaríi miało to do
siebie, że miało jeszcze zostać
uzupełnione i nie osiągnęło wciąż
swojej pełni. W związku z tym,
ostateczną przyczyną jego obecności
w San Carlos była chęć uzyskania
odpowiedzi na te przeczucia miłości,
których doświadczał od z górą trzech
lat. Ani otoczenie w seminarium, do
którego nie przywykł, ani żarty i
prymitywne zachowania niektórych
kolegów nie były w stanie wywołać
kryzysu powołania, który wystawił
na próbę wierność chłopca Bożemu
powołaniu. Cierpiał natomiast z
powodu silnego poruszenia
wywołanego przez uczucia
antyklerykalne, które kiełkowały w
jego duszy, towarzysząc świętemu
buntowi przeciwko wszelkim
próbom sprowadzenia czystej wizji
kapłaństwa do poziomu lukratywnej
„kariery kościelnej”. Pod tym



względem zachowywał zupełny
spokój, chociaż w jakiś sposób
dawało się to dostrzec na zewnątrz.
„Można było zauważyć, że nosił coś
w środku, co sprawiało, że
seminarium było zbyt wąską ramą
dla jego wewnętrznych niepokojów”
- stwierdził jeden z jego kolegów[41].
W głębi duszy był Bożym
„marzycielem”. Całe jego życie takie
było. Mieli ku temu podstawy ci,
którzy przezwali go w ten sposób.

W ciągu roku akademickiego do
rektora seminarium, don José Lópeza
Sierry, docierały mylne informacje
na temat seminarzysty z Logroño.
Niezależność zachowania siostrzeńca
archidiakona, wyjątkowa pobożność,
jego szczególny stosunek i
komentarze na temat kariery
kościelnej, daleki odgłos przezwisk i
konfliktów, sprawiły, że rektor
wyrobił sobie niedobrą opinię na
temat Josemaríi, który żył i działał,
jego zdaniem, w sposób wyraźnie



odbiegający od większości
seminarzystów.

Na koniec roku, latem 1921, rektor
wyraził pisemną opinię na temat
chłopca, na odpowiedniej stronie w
księdze „De vita et moribus”:
„Pobożność: dobra; pilność:
przeciętna; dyscyplina: przeciętna;
charakter: niestały i wyniosły,
chociaż dobrze wychowany i
uprzejmy; powołanie: wygląda na to,
że je ma”[42].

Ocena pilności Josemaríi jako
przeciętnej nie pozostaje w żadnym
związku z doskonałymi ocenami,
które ten uzyskał z egzaminów i
które są zebrane w tym samym
raporcie rektora. Przeciętnej ocenie,
jeśli chodzi o dyscyplinę, zadają kłam
comiesięczne raporty inspektora,
zajmującego się właśnie jej
utrzymaniem. Josemaría był jednym
z niewielu alumnów, na których w
trakcie roku akademickiego nie



nałożono ani jednej kary. Co się tyczy
charakteru, ocena wydaje się
przemyślana i wyważona. Jednak nie
znajduje potwierdzenia w opiniach
pozostałych seminarzystów[43].

Gdy chodzi o powołanie, nie można
wątpić w szczerość rektora w ocenie
Josemaríi. Wyrażenie „wygląda na to,
że je ma”, choć na pierwszy rzut oka
niewinne, odzwierciedla jednak
podejrzliwy stosunek i, użyte na
zakończenie roku akademickiego
przez rektora w księdze „De vita et
moribus” odzwierciedla jednak
pewien brak zaufania. Ze swej strony
inspektor Santiago Lucus określa
powołanie Josemaríi słowem
„dobrze”[44], co nie daje się pogodzić
z powściągliwością rektora. Co może
tłumaczyć to, zapewne nieświadome,
uprzedzenie względem Josemaríi ze
strony księdza José Lópeza Sierry?
Czy niepokoiło go niewielkie
zamieszanie, jakiego przyczyną był w
Świętym Karolu nowy seminarzysta?



Czy możliwe jest, by wygląd i sposób
bycia chłopca wzbudził u rektora
niepokój co do jego wytrwałości? Z
pewnością Pan pozwolił na to, by
rektor źle zinterpretował
podstawowe fakty, które miał tuż
przed oczami. Jakie wątpliwości
musiały targać Josemaríą, skoro sam
stwierdził, że myślał nawet, iż zmylił
drogę? W którym momencie był
bliski opuszczenia seminarium?

Wydaje się jasne, że dbałość o
dyscyplinę i funkcjonowanie
seminarium jako całości sprawiała,
że rektor mógł mieć bardzo poważne
wątpliwości, czy Josemaría powinien
przebywać w Świętym Karolu. Sam
zainteresowany ze swej strony
zachował dla siebie tę straszliwą
próbę wewnętrzną, przez którą
przechodził, powstrzymując się od
opowiadania o przeszkodach, jakie
pojawiały się na jego drodze. Chociaż
miał pewność co do swego



powołania, nie wiedział jeszcze, co
przyniosą mu te Boże przeczucia.

Byłem jak na wpół ślepy, który
oczekuje ciągle wyjaśnień. Dlaczego
Pan uczynił mnie księdzem? Bóg
czegoś ode mnie oczekuje, ale czego?
Podjąłem słowa wypowiedziane przez
ślepca z Jerycha, i w łamanej łacinie
wołałem powtarzając wciąż: Domine,
ut videam! Ut sit! Ut sit! Niech się
stanie to, czego Ty chcesz, a czego ja
nie wiem. Domina, ut sit![45]

Możliwe, że wątpliwości rektora
trwały jeszcze na początku roku
akademickiego 1921/1922, gdyż 17
października napisał do rektora
seminarium w Logroño prosząc o
informacje na temat Josemaríi:

„Zwracam się z najpokorniejszą
prośbą o jak najszybszą informację
na temat postawy moralnej, religijnej
i dyscyplinarnej byłego alumna
zewnętrznego seminarium
prowadzonego przez Waszą



Wielebność - p. José Maríi Escrivy
Albása, urodzonego w Barbastro,
prawowitego syna p. José Escrivy i p.
jego żony Dolores, zamieszkałych w
Logroño oraz wszelkich potrzebnych,
zdaniem Waszej Wielebności,
informacji na temat jego powołania
do stanu kapłańskiego i osobistych
cech charakteru oraz o odesłanie
niniejszej informacji wraz z tym
pismem. Niech Bóg zachowa Waszą
Wielebność na długie lata, 17
października 1921. José López Sierra,
rektor.”[46]

Oto odpowiedź, która nadeszła
szybko: „Podczas swego pobytu w
tutejszym seminarium zachowywał
nienaganną postawę moralną,
religijną oraz dyscyplinarną, dając
jasne dowody powołania do stanu
kapłańskiego. Niech Bóg zachowa
Waszą Wielebność na długie lata.
Logroño, 20 października 1921,
Gregorio Fernandez, wicerektor”[47].



Wspominając osoby, które
Opatrzność postawiła u jego boku,
aby rozgrzać jego „początkujące
powołanie”, Josemaría napisze po
latach:

W Logroño znajdował się ów święty
kapłan, wicerektor seminarium - don
Gregorio Fernandez, natomiast w
Saragossie - don José López Sierra -
biedny rektor Świętego Franciszka,
którego Pan w ten sposób przemienił,
że po tym, jak uciekł się do wszelkich
możliwych środków, abym porzucił
swe powołanie, a robił to z bardzo
prawą intencją, był jedyną osobą,
która wbrew wszystkim mnie
broniła[48].

W tym krótkim stwierdzeniu zawiera
się klucz do zrozumienia wydarzeń
oraz rola, jaką rektor seminarium
odegrał w Bożym planie. Odmiana
rektora miała charakter prawdziwie
cudowny. Tak to zrozumiał
Josemaría, jako odpowiedź z nieba



na jego modlitwy i jako
potwierdzenie dla jego powołania
kapłańskiego. Wolny od przesądów
na temat tego „niestałego i
wyniosłego” seminarzysty, jak głosiła
owa niepochlebna ocena w znanej
nam już księdze, rektor napisze
potem: „Pierwszy seminarzysta,
wyróżnia się spośród swego rocznika
starannym wykształceniem,
otwartym i uprzejmym stosunkiem
do innych, widoczną skromnością,
szacunkiem dla przełożonych i
serdecznością względem kolegów,
był bardzo ceniony przez tych
pierwszych i lubiany przez tych
drugich”[49].

3. Nauka i wakacje

Świat seminarium zamknięty już
sam przez się, był jeszcze dodatkowo
zamknięty w czterech ścianach przez
regulamin. Na szczęście dla
alumnów ze Świętego Karola te
niedogodności nieco osładzała



bardzo tolerancyjna interpretacja
jego zapisów. Na przykład surowy
zakaz palenia interpretowano w ten
sposób, że stosowano go ściśle wobec
najmłodszych seminarzystów,
„filozofów”, natomiast „teologom”
pozwalano palić przy drzwiach
zamkniętych[50].

Zabronione było także pokazywanie
się w oknie oraz wychodzenie na
taras[51]. Jednak nie było lepszego
miejsca do gier i spacerów niż taras
czwartego piętra, obszerny,
oddzielony od placu Świętego Karola
przez wysokie belkowanie i wielkie
okna. Był on ulubionym miejscem do
gry w piłkę, choć Josemaría wolał
przechadzać się długimi
korytarzami, które otaczały
dziedziniec z czterech stron. Jeden z
korytarzy był prawie całkiem ciemny
i jakiś żartowniś zapisał na ścianie
następujące słowa psalmu: „Per diem
sol non uret te, neque luna per
noctem”, „Nie ma obawy byś



zobaczył słońce w ciągu dnia, zaś
księżyc w nocy”[52].

Jeśli chodzi o inne zakazy, już
mogliśmy się przekonać, jak
skwapliwie seminarzyści stosowali
się do zakazu nadawania
przydomków lub przezwisk[53].

Nadzór w Seminarium Soborowym
był jeszcze ściślejszy niż w Świętym
Karolu, ponieważ jego alumni uczyli
się i mieszkali w tym samym
budynku, wychodząc tylko od czasu
do czasu na spacer. Ci od Świętego
Karola co dzień przechodzili ulicami
Starego Miasta; owiewał ich wiatr,
paliło słońce i mieli jakiś kontakt z
życiem codziennym miasta,
przynajmniej do tego stopnia, na jaki
pozwalała „stateczność, porządek i
ład”, które musiały być zachowane w
szeregach seminarzystów
pokonujących co dzień drogę w tę i z
powrotem na uniwersytet[54].



Uniwersytet Biskupi Świętego
Waleriusza i Świętego Brauliona był
położony w samym sercu
historycznej części Saragossy, która
była pierwotnie kolonią rzymską. To
kwitnące miasto położone w
prowincji Tarraconensis zostało
nawiedzone przez Najświętszą
Maryję Pannę duszą i ciałem, jak
opowiada stara tradycja. Matka Boża
miała zmobilizować Świętego Jakuba
do dalszej pracy apostolskiej w
Hiszpanii. Ku czci Matki Najświętszej
postawiona została świątynia.
Podczas okupacji muzułmańskiej
nieprzerwanie trwał kult
chrześcijański, aż do chwili, gdy
została odnowiona hierarchia
kościelna po rekonkwiście miasta w
1118 roku[55].

Archidiecezja Saragossy miała
bardzo dużą powierzchnię i
posiadała kilka siedzib od siebie
zależnych, między innymi także
Barbastro. Od 1902 r. na jej czele stał



kardynał Soldevila, bardzo
wykształcony i obdarzony przy tym
wielkimi umiejętnościami
zarządzania oraz zdolnościami
kaznodziejskimi. Wyróżnił się swą
aktywnością duszpasterską oraz
reformami, jakie zaprowadził w
dziedzinie zarządzania diecezją.
Rozpoczął prace budowlane w
bazylice el Pilar i przyczynił się do
rozszerzenia tej maryjnej pobożności
na całą Amerykę Południową. W
1919 otrzymał kapelusz
kardynalski[56].

W tym okresie Saragossa liczyła
około 140.000 mieszkańców. Około
połowa z nich byli to emigranci
przybyli do miasta w ciągu ostatnich
20 lat. Rozwój przemysłowy:
powstanie cukrowni, wytwórni mąki,
fabryk włókienniczych i hut
przyczynił się do zaostrzenia
konfliktów społecznych, miasto stało
się centrum ruchu robotniczego i
agitacji anarchistycznej[57].



Seminarzyści nie dostawali ani nie
czytali gazet. To, co działo się poza
seminarium nie interesowało ich lub
całkowicie zaskakiwało. Tylko ci,
którzy mieli rodzinę w Saragossie
byli wprowadzeni w bieg spraw
świata. Jesienią 1920 roku Josemaría
miał okazję przez krótki okres
przemierzać miasto w związku z
niedzielnymi wyprawami do domów
swoich wujów. Rzut oka na jego plan
dnia pozwoli stwierdzić, jak
imponującą liczbę przedmiotów był
zmuszony zaliczyć po swoim
przyjeździe z Logroño. Miał pięć
przedmiotów z drugiego roku
teologii (De Verbo Incarnato et
Gratia*, De Actibus et Virtutibus** ,
retoryka, patrologia, liturgia), do
nich zaś musiał dodać jeszcze cztery,
gdyż plan studiów w Logroño nie był
zgodny z planem seminarium w
Saragossie[58]. Dwa z tych
przedmiotów (greka i hebrajski)
należały do nauk humanistycznych,
zaś pozostałe dwa(Introductio in S.



Scripturam*** oraz Exegesis Novi
Testamenti**** ) do programu
pierwszego roku teologii.

Josemaría studiował dogłębnie,
chociaż te przedmioty nie wymagały
od niego nadmiernego wysiłku,
jednak jak każdy student w porze
sesji egzaminacyjnej, jak to się mówi,
nigdy nie zaznałem spokoju[59].
Oceny z tego roku akademickiego z
greki i języka hebrajskiego (zaledwie 
meritus - dostateczny), stanowią
wyjątek w jego błyskotliwej karierze
uniwersyteckiej[60]. Jego wuj,
archidiakon, ukazał mu jednak
znaczenie greki w trakcie studiów
patrystycznych i siostrzeniec „już po
zaliczeniu przedmiotu, na własna
rękę poświęcił sporo czasu na naukę
tego języka, dopóki nie osiągnął
zadawalającego poziomu”[61].

***

Wśród nauczycieli uniwersyteckich
znajdowały się wszelkie typy;



mądrzy i nieco mniej mądrzy,
obdarzeni talentami pedagogicznymi
i ich pozbawieni, profesorowie z
inicjatywą i inni, którzy całkiem
popadli w rutynę. Josemaría od
każdego z nich starał się przejąć to,
co uznał za ich cechę pozytywną, tak
iż jego wspomnienia zawierają wiele
przykładnych anegdot.

O profesorze teologii moralnej
opowiadał, że na początek wykładu o
cnocie czystości i przeciwnych jej
wadach dawał on studentom radę
zaczerpniętą od świętego Alfonsa
Maríi Liguoriego: zawierzcie się
Najświętszej Panience i studiujcie
spokojnie[62].

Od profesora retoryki, księdza
Santiago Gallarta, nauczył się, by nie
zostawiać niczego improwizacji,
którą miał za próżną spontaniczność
i umysłowe lenistwo. Z jakieś okazji
ksiądz Josemaría mówił grupie osób: 
Ja niczego nie improwizuję i nie



wierzcie, że ktokolwiek improwizuje.
Pamiętam, że miałem profesora
retoryki, który był bardzo znany i
wielce szanowany, przede wszystkim
dzięki swym improwizowanym
wystąpieniom. Pewnego dnia, gdy
rozmawiało z nim ośmiu albo
dziesięciu studentów powiedział im:
„Ja nie improwizowałem ani razu...
Gdy mnie zapraszają gdzieś, wiem, że
poproszą abym powiedział kilka słów
i przygotowuję je jak najlepiej”[63].

Horyzonty intelektualne Josemaríi
nie ograniczały się wyłącznie do
studiów kościelnych. Wyróżniał się
spośród swych kolegów z
seminarium swoją „wysoką kulturą”,
a przede wszystkim swoim
zainteresowaniem ludzką stroną
wydarzeń, jak wspomina jeden z
seminarzystów: „Był nadzwyczaj
ludzki: obdarzony wielkim
poczuciem humoru, miał wielką
zdolność krytycznego spojrzenia na
rzeczywistość, aby z wdziękiem



skomentować różne wydarzenia i
zawsze znaleźć w nich jakąś
zabawną stronę. We mnie wzbudził
wielki podziw swymi epigramami,
które zapisywał w niewielkim
notesiku obłożonym w ceratę, który
zawsze nosił w kieszeni, i po który
sięgał bardzo często. Były to
wierszyki cięte, pomysłowe, o
pewnym odcieniu zabawnym lub
satyrycznym i naładowane ludzkimi
uczuciami. Te epigramy były
zaskakujące, gdyż zdradzały łatwość
w posługiwaniu się językiem
hiszpańskim oraz dobrą znajomość
autorów klasycznych. Gdy je
wspominałem po latach,
przypominały mi troszkę styl
Arystofanesa w <<Osach>>. Były
przepełnione bardzo ludzką filozofią
życia i prowadziły do umoralniającej
puenty”[64].

Dzięki szczęśliwemu trafowi, jakich
w życiu nie brak, mogły w pełni dać
o sobie znać talenty literackie i



oratorskie Josemaríi. W celu
ćwiczenia studentów organizowano
nieraz zamknięte wieczorki,
pozbawione rygorów
akademickich[65]. Przy takiej
właśnie okazji została
zorganizowana uroczystość ku czci
don Miguela de los Santos, stojącego
na czele kolegium Świętego Karola.
Rektor poczuł się wówczas w
obowiązku poprosić o pomoc właśnie
Josemaríę. Charakter aktu i ranga
osoby wymagały wystąpienia
mającego pewien literacki polot. Don
Miguel, który kilka miesięcy
wcześniej został mianowany
biskupem tytularnym Tagory oraz
nominowany biskupem
pomocniczym Saragossy, został
wyświęcony 19 grudnia 1920 roku.
Był on bardzo uczonym kapłanem:
miał doktorat z teologii w Saragossie
oraz był doktorem prawa
kanonicznego i filozofii rzymskiej
Gregoriany. Poza tym posiadał tytuły
świeckie: ukończył prawo na



Uniwersytecie w Saragossie oraz
doktorat z prawa na Uniwersytecie
Centralnym w Madrycie[66].

Josemaría opierał się naciskom
rektora, ale w końcu musiał ulec.
Tematem, jaki wybrał dla swego
wystąpienia, była dewiza biskupa
Tagory: Obedientia tutior
(Posłuszeństwo drogą najpewniejszą).
Gdy nadszedł wyznaczony dzień,
rozwinął ją po łacinie do całej
kompozycji poetyckiej. Rozważania
na temat szczególnej pewności, jaką
daje posłuszeństwo radom
przełożonych, oraz elegancja
wystąpienia zdobyły mu sympatię
biskupa oraz pół tuzina pozostałych
kapłanów od Świętego Karola, którzy
byli obecni na tej uroczystości[67].

Dotarła do nas jeszcze jedna
anegdota z drugiego roku
seminarium w Saragossie. Jednym z
przedmiotów w roku akademickim
1921-1922 był „De Deo creante* ”, z



którego wykłady prowadził po
łacinie don Manuel Pérez Aznar.
Pierwsza część kursu składała się z
metodycznych i szczegółowych
wyjaśnień. Następnie w drugim
trymestrze, gdy wykładowca już
dobiegł do końca materiału,
powtarzał go, stosując praktyczną
metodę pytań i odpowiedzi. Bardzo
dbał o ortodoksyjność wykładu, był
zdeklarowanym tomistą i dokonywał
starannej krytyki wszystkich błędów
i herezji, nie mieszkając
zaproponować alumnom „antidotum
na truciznę”. Od niego Josemaría
nauczył się, jak sam twierdził, owej
praktyki stosowania antidotów, kiedy
musiał korzystać ze źródeł
bibliograficznych niebezpiecznych
doktrynalnie dla czytelnika, gdyż
tego rodzaju trucizna, mawiał, jest
przyswajana jak przez osmozę[68].

Anegdota dotyczy jednego z takich
wykładów, zawierających pytania i
wyjaśnienia. Don Manuel, nie bez



pewnej drobiazgowości, zadał
Josemaríi pytanie na temat biblijnego
żebra Adama: Czy było to żebro
naturalne, czy jakieś nadzwyczajne?
(Utrum costa Adami furit
supereregatoria an naturalis).
Znienacka spytany o pochodzenie
Ewy i żebro Adama, Josemaría starał
się grać na zwłokę i zyskać na czasie.
Najpierw po łacinie, długo i
szczegółowo, rozwodził się na temat
naszego ojca Adama, by następnie
przejść do Ewy. Jednak chociaż wciąż
krążył wokół tematu, nie przychodził
mu do głowy żaden zbawienny
pomysł. Odpowiedź przeciągnęła się
dłużej niż pozwoliła na to
cierpliwość profesora, który
przerywając uczone dywagacje
przynaglił go, przechodząc na
hiszpański: „No dobrze, ale co z tym
żebrem?”[69].

***



Rachunkami seminarium, które nie
były trudne, zajmował się rektor.
Wszystkie ogólne wydatki domowe
spadały na Królewskie Seminarium
Świętego Karola. A ponieważ niemal
wszyscy seminarzyści korzystali ze
stypendiów albo świadczyli usługi,
które zwalniały ich z opłat,
kalkulacja wpływów także nie była
czynnością skomplikowaną. W roku
akademickim 1920-1921 na przykład,
na wpływy składała się kwota
dwunastu escudos, pochodzących ze
sprzedaży płaszczy szkolnych oraz
cztery i pół stawki rocznych opłat,
wnoszonych przez studentów.
Spośród pięciu seminarzystów,
którzy wnosili opłaty za pobyt u
Świętego Karola, owa połowa stawki
rocznych opłat przypadała na
Josemaríę, otrzymywał bowiem
połowę stypendium.

Skrupulatność rektora, jeśli chodzi o
obliczanie ilości dni spędzonych
przez seminarzystę w seminarium i



wynikających stąd łącznych opłat jest
dla nas bardzo cenna. Jak pokazuje
tabela opłat za ten rok akademicki,
Josemaría wpłacił 157 peset i 50
centymów za 252 dni spędzone w
seminarium (pełna opłata wynosiła
pesetę i 25 centymów dziennie)[70].
Od momentu jego przybycia do
seminarium (28 września 1920 r.) do
chwili podsumowania rachunków (7
czerwca 1921 r.) upłynęły dokładnie
252 dni. Nieprzerwany pobyt w
seminarium od września do czerwca
był zwyczajowy i zalecany przez
regulamin[71].

W ciągu długich miesięcy
spędzanych z dala od rodziny
Josemaría podtrzymywał kontakt z
najbliższymi w listach, opowiadając
w nich o swoich postępach w nauce
oraz o młodzieńczych marzeniach,
starając się ich podtrzymać na
duchu. Boże Narodzenie roku 1920
po raz pierwszy spędził z dala od
domu. Wspominał z nostalgią święta



w Barbastro i starą kolędę śpiewaną
przez donię Dolores, którą teraz
kołysała do snu jego malutkiego
braciszka Jakubka (Santiaguín, w
domu nazywano go zdrobniale
Guitín):

„Matko, po drzwiami jest Dziecko,

ładniejsze od samego słoneczka,

mówi, że mu jest zimno...”[72].

Otrzymując wieści z Logroño,
odczytując informacje na temat
wielu drobnych domowych
wydarzeń, domyślał się między
wierszami trudności, z jakimi
borykała się rodzina, a także cierpień
ojca[73]. Gdy nadchodziły letnie
wakacje, jego pobyt w domu był
nieprzerwanym strumieniem
radości. Odwiedzał don Hilario,
proboszcza w Santiago el Real i
oddawał mu się do dyspozycji. Starał
się towarzyszyć ojcu i nieco
rozweselić don Josego, a także



wyręczyć matkę w pracy. Brał za
rękę małego Guitína i szli razem na
spacer. Latem 1922 roku, braciszek
miał wtedy trzy i pół roku, zrobili
sobie zdjęcie w parku. Josemaría jest
na nim ubrany w ciemnoszary
garnitur, czarny krawat i słomiany
kapelusz. Guitín ma białe ubranko,
kapelusik nasunięty na oczy i
stosowną do okoliczności minę.[74].

W wyniku przyjaźni między
Josemaríą i jego kolegą z
seminarium, Francisco Moreno,
zrodził się pomysł, by podczas
wakacji przyjaciele spędzali po parę
dni u siebie w domach. W ten sposób
Francisco przyjechał na trochę do
Logroño, zaproszony przez Escrivów.
Dwaj seminarzyści robili piesze
wycieczki wzdłuż brzegów Ebro i
bardzo często na koniec zachodzili
do sklepu don Josego, do „Wielkiego
Miasta Londynu”, aby towarzyszyć
mu w drodze powrotnej do domu.
„Był to sympatyczny spacer, chociaż



bardzo przykro było widzieć tego
mężczyznę, jeszcze stosunkowo
młodego, lecz już przedwcześnie
postarzałego”, wspomina Francisco
Moreno, który dał don Josemu
znacznie więcej niż 55 lat, które
wówczas liczył ojciec Josemaríi.
Francisco Moreno pamięta także, jak
„po wielu godzinach spędzonych za
ladą sklepu, miał on tak spuchnięte
stopy, że zaraz po przyjściu do domu
był zmuszony natychmiast
zdejmować buty”[75].

W tym czasie matczyne serce donii
Dolores dawało o sobie znać w trosce
o różne domowe drobiazgi, w
staranności i uczuciu, z jakim
przygotowywała na przykład
śniadanie dla obu seminarzystów:
„chciała dać nam poprzez te
wszystkie rzeczy - opowiada gość - to
wszystko, czego nie mogliśmy mieć,
gdy byliśmy w Saragossie”[76].



Na temat pobytu Josemaríi w domu
rodziny Moreno istnieje wiele
informacji, gdyż tam spotykała się
cała grupa przyjaciół w jednym
wieku. Należeli do niej Antonio, brat
Francisca, który studiował medycynę
także w Saragossie, i którego
Josemaría znał, oraz bracia Antonio i
Cristóbal Navarro. O części wakacji
opowiada Francisco Moreno: „Nie
pamiętam dobrze, czy przez dwa, czy
przez trzy lata Josemaría spędzał po
parę dni, piętnaście albo
dwadzieścia, u mojej rodziny w
Villel, miasteczku położonym
niedaleko od Teruelu, gdzie mój
ojciec wcześniej miał praktykę
lekarską. Wszyscy moi domownicy
bardzo lubili Josemaríę, ponieważ po
prostu dawał się lubić: był grzeczny,
dyskretny i mądry, ale równocześnie
serdeczny i wylewny. Ponadto stale
dawało o sobie znać jego wspaniałe
poczucie humoru. Jego przyjazd był
w moim domu wielkim świętem, zaś
po jego odjeździe dawała się odczuć



jakaś niezapełniona pustka. Dla
mojej matki był jakby kolejnym
synem”[77].

Nosił ciemne garnitury i czarny
krawat, aby była jasna jego pozycja
seminarzysty. Co dzień uczestniczył
we Mszy i, w miarę potrzeby,
pomagał miejscowemu
proboszczowi. Miejscowy ksiądz,
święty człowiek, cierpiał na „senną
przypadłość”, co bardzo smuciło
Josemaríę. Z trudem pełnił swoje
obowiązki. Sen nachodził go w
najmniej oczekiwanych momentach,
w środku jakiejś celebracji religijnej
albo podczas kazania[78].

Rano młodzi ludzie chodzili na
spacery brzegami Turii wypływającej
ze źródła. Kiedy jego koledzy kąpali
się nago, Josemaría przez skromność
tego nie robił. Wracali na obiad i
przeczekawszy godziny
najdotkliwszego skwaru, w długie
letnie popołudnia organizowali



wycieczki do pobliskich miejsc: do
Peña del Cid albo do Sanktuarium
Najświętszej Maryi Panny z
Fuensanta, położonego na samym
szczycie góry. Jeśli do wycieczki, od
czasu do czasu, przyłączały się jakieś
dziewczęta, seminarzysta zawsze
znajdował pretekst, aby pozostać w
domu i popracować. Jednak jego
nieobecność nie pozostała
niezauważona przez dziewczęta.
Carmen Noailles zapewnia, że jeśli
chodzi o kontakty z koleżankami jego
przyjaciół „można było jasno
dostrzec podjętą przezeń decyzję i
stałość jego powołania
kapłańskiego”[79].

Kiedy całą grupą udawali się do
kasyna w miasteczku, żeby zagrać w
karty, Josemaría zostawał w domu,
żeby czytać lub pisać. Przekładał na
żartobliwe wierszyki wydarzenia,
które miały miejsce podczas
wycieczek i ilustrował je obrazkami
w zeszyciku, który zatytułował:



„Przygody kilku chłopców z Villel w
ich wędrówkach tam i z powrotem z
Saragossy do Teruel”[80].

Gdy zostawał sam, rozmawiał z
mamą Francisca i Antonia Moreno,
kobietą, która jeszcze nie potrafiła się
pogodzić ze swoim świeżym
wdowieństwem. Dla tej biednej
kobiety wielką ulgą było móc
porozmawiać z Josemaríą. Kiedy
bardzo często wracała do tematu
straty męża, Josemaría powtarzał jej: 
Nie chcę oglądać pani smutnej. Niech
pani nie płacze, pani Moreno.
Modlimy się dużo za niego. Jak tylko
zostanę wyświęcony, ofiaruję za niego
Mszę Świętą[81].

4. Kowal przyszłych kapłanów

Obok starannego wyglądu,
pobożności i kultury osobistej
seminarzysty z Logroño, do
wiadomości przewodniczącego i
pozostałych kapłanów Real
Seminario de San Carlos dotarły także



grubiańskie żarty, którymi niektórzy
witali Josemaríę. Przyczyniło się to
tylko do umocnienia opinii o nim
poza Świętym Karolem. Nie można
było oczekiwać, że z tego rodzaju
złych rzeczy wyniknie coś dobrego,
jednak jeszcze raz sprawdziło się
przysłowie: „Nie ma tego złego, co by
na dobre nie wyszło”. (Ta
paradoksalna prawda, nawiasem
mówiąc, stała się charakterystyczna
dla całego życia Josemaríi. W różnym
okresach życia wiele godnych
pożałowania zdarzeń, w gruncie
rzeczy opatrznościowych, kończyło
się radośnie, przez co sam
zainteresowany tłumaczył swe
doświadczenia słowami Bóg pisze
prosto krętymi wersami)[82].

Być może podczas rozmów z
przewodniczącym Królewskiego
Seminarium Świętego Karola albo z
rektorem seminarium, który zdążył
zostać najzagorzalszym obrońcą
seminarzysty, jego nazwisko trafiło



do uszu kardynała. Z okien swego
pałacu mógł on codziennie widzieć
przemarsz alumnów do wejścia na
Uniwersytet. Zainteresowany osobą
Josemaríi kazał go przywołać. Przy
innych okazjach, gdy spotykał
alumnów na ulicy albo w świątyni
wypytywał seminarzystę o jego życie
i studia. Pewnego razu rzekł mu, jak
opowiada jeden z kolegów: „Przyjdź
do mnie, gdy będziesz miał wolną
chwilkę”[83].

Długie doświadczenie w sprawach
Kościoła pozwoliło kardynałowi
dojrzeć u seminarzysty wyjątkową
pobożność, dojrzałość sądu i dar
kierowania ludźmi. W inny sposób
nie można wytłumaczyć, że przed
wakacjami 1922 roku wyraził on
wobec rektora swą decyzję
mianowania Josemaríi inspektorem
u Świętego Karola, aby zapełnić
jeden z wakatów, jaki miał powstać.
Komunikując mu swą wolę, by ten od
początku przyszłego roku



akademickiego pełnił tę funkcję,
zaproponował mu żartobliwie,
odwołując się do jednego z jego
przezwisk: „Mam zamiar nadać ci
tonsurę - powiedział mu - bo nie
chcę, by seminarzyści widzieli cię w
tym ubraniu <<paniczyka>>”[84].
(Nie będąc jeszcze klerykiem, mógł
on bowiem nosić ubrania świeckie,
jak „paniczyk”.)

28 września rozpoczął się rok
akademicki 1922/1923. Tego samego
dnia udzielono Josemaríi tonsury,
indywidualnie w kaplicy pałacu
arcybiskupiego. Tego samego dnia
zaczął wykonywać funkcję
inspektora u Świętego Karola, którą
to godność pełnił aż do otrzymania
święceń prezbiteratu 28 marca 1925
roku[85].

Po latach wspominał to wydarzenie - 
tonsurę kapłańską otrzymaną z rąk
kardynała Juana Soldevili, w owej
kaplicy w Pałacu Arcybiskupim[86] -



jako jeden z decydujących
momentów na drodze do
kapłaństwa.

Wszyscy inspektorzy Seminarium
Diecezjalnego byli kapłanami. U
Świętego Karola zwykle był to diakon
oraz jeden z seminarzystów z
niższymi święceniami. Ci
inspektorzy, zwani także
dyrektorami lub przełożonymi, mieli
za zadanie czuwać nad
przestrzeganiem regulaminu,
pilnować dyscypliny, w imieniu
rektora przewodniczyli aktom
wspólnym i wypełniali funkcje
delegowane przez rektora. U
Świętego Karola było dwu
inspektorów. Pierwszy Inspektor stał
na czele seminarium pod
nieobecność rektora. Ta funkcja
należała do Josemaríi, któremu
pomagał drugi inspektor - Juan José
Jimeno[87].



Fakt, że jeden z seminarzystów, który
nie otrzymał nawet jeszcze niższych
święceń, sprawował funkcję
dyrektora, nie mając nad sobą innej
władzy poza samym rektorem,
pozwala zrozumieć całą odwagę
decyzji kardynała. Po pierwsze
musiał przyspieszyć udzielenie mu
tonsury, aby godność ta trafiła do rąk
kleryka, a po drugie musiał mieć
nieograniczone zaufanie do swego
podopiecznego, który miał pilnować
dyscypliny u tych, którzy jeszcze
kilka miesięcy wcześniej starali się
uprzykrzyć mu pobyt w seminarium.
Musiał być bardzo pewien swojej
decyzji.

Z funkcją dyrektora łączyły się
pewne przywileje materialne, na
przykład prawo do posiadania
służącego, lepszego jedzenia i pokoju,
zwolnienia z opłat oraz pensji w
wysokości 50 peset za rok
akademicki. Ponadto opłaty za
egzaminy na uniwersytecie były



pokrywane przez seminarium[88].
Wszystkim kapłanom u Świętego
Karola wyznaczano służącego, który
miał za zadanie pomagać w różnych
czynnościach domowych, ale nie
służalczo. Był to sposób, by niektórzy
spośród seminarzystów zapracowali
na pokrycie kosztów
zakwaterowania i nauki. Szanując
ten zwyczaj, nowy inspektor
zaakceptował fakt posiadania
wyznaczonego służącego, jednak gdy
tylko to było możliwe obywał się bez
jego pomocy, gdyż uważał to za
kłopotliwą sytuację, by usługiwał mu
kolega. Służący ów nazywał się José
María Román Cuartero. Dostarczył
nam nieco szczegółów na temat
zachowania się swego inspektora:

„Zawsze robiła na mnie wrażenie
łagodność i cierpliwość, z jakimi
mnie traktował. Pamiętam, na
przykład, że kiedy zdał sobie sprawę,
że denerwował mnie sposób słania
prześcieradeł na łóżku, nie



przerywając mi, starał się dodać mi
otuchy i zażartować. Dzielił się także
ze mną jedzeniem, ponieważ
inspektorzy mieli lepsze jedzenie, nie
wypominając mi nigdy tego. Zdaję
sobie sprawę, że czynił te
umartwienia niezauważalnie, w
sposób naturalny”[89].

Teraz Josemaría miał większą
swobodę ruchów, by móc wypełniać
swoje praktyki pobożności, a także,
aby wychodzić i wchodzić do
seminarium. Jego funkcja pozwalała
mu na kontakty z kapłanami od
Świętego Karola, którzy mieszkali na
innym piętrze budynku. Z
przewodniczącym, don Miguelem de
los Santos, zawarł tak bliską
znajomość, że ten biskup zachował
aż do śmierci korespondencję i
notatki z rozmów ze swoim
młodszym przyjacielem[90].

W niektóre soboty lub niedziele
Josemaría spotykał się z



przyjaciółmi, bratankami don
Antonia Moreno,
wiceprzewodniczącego Świętego
Karola, w pokoju tego księdza.
Znowu spotykali się znajomi z
letnich wakacji w Villel[91].

Don Antonio spędził już wiele lat u
Świętego Karola. W rękopisie
„Historii założenia seminarium dla
ubogich Świętego Franciszka de
Paula” (Historia de la fundación del
Seminario de pobres de San Francisco
de Paula) pojawia się jego nazwisko,
jako osoby prowadzącej rekolekcje
dla seminarzystów już w roku
akademickim 1892/1893, jeszcze za
życia kardynała Benavidesa[92].

Mimo podeszłego już wieku
odznaczał się silną budową ciała,
doświadczeniem kapłańskim i
pewnymi drobnymi maniami.
Chętnie szukał towarzystwa
inspektora, który chętnie słuchał jego
opowiadań i zwykle pozwalał mu



wygrywać podczas partii domino,
aby nie zważyć humoru don Antonio,
który nie należał do osób
potrafiących przegrywać. Aby
świętować zwycięstwo, starszy
ksiądz wyjmował z szafy coś do
jedzenia, na co Josemaría ze swej
strony nie narzekał.

Don Antonio zjeździł pół świata i jak
każda starsza osoba lubował się w
przytaczaniu opowieści ze swego
życia. Szczególnie barwne były
anegdotki z wizyt duszpasterskich
arcybiskupa Saragossy w parafiach
jego archidiecezji. Zdarzały się wśród
nich przypadki jakby stworzone po
to, by zadziwić seminarzystę.
Jednakże, zamiast puenty don
Antonio mawiał: Josemaría, nie
wolno ufać niczemu, niczemu![93]

Josemaría szybko przyjmował
chrześcijańskie przestrogi płynące z
nauk światowca. Lepiej przerwać na
czas i unikać okazji, głosiła jedna z



nich. Jeden z kolegów ze Świętego
Karola opowiada, że pewnego razu,
gdy szli po ulicach miasta, natknęli
się na dwie dziewczyny, które starały
się zwrócić na siebie uwagę
Josemaríi. Następnego dnia stały w
tym samym miejscu, czekając na
seminarzystę i bezwstydnie go
prowokując. Trzeciego dnia, gdy
zauważyły, że nie zwraca na nie
uwagi, rzuciły mu w twarz
lekceważąco:

- Jesteśmy tak brzydkie, że na nas
nawet nie spojrzysz?

Josemaría, nawet na nie nie
spoglądając, rzucił tylko dosadnie:

- Wy jesteście po prostu
bezwstydnicami![94]

Zdaje się, że echa tego wydarzenia
dotarły do uszu jego ojca w
Logroño[95].

***



Kardynał udzielił tonsury Josemaríi,
gdyż było nie do pomyślenia, żeby
ktoś niebędący kapłanem i ubrany w
całkiem świecki strój mógł zostać
dyrektorem seminarium. Pierwszą
okazją do otrzymania święceń
niższych były Suche Dni Adwentu,
przypadające przed Bożym
Narodzeniem. 20 listopada 1922 roku
skierował więc do kardynała prośbę,
w której pokornie uprasza, by ten
zgodził się udzielić świętych święceń
mniejszych mu w czasie zbliżających
się Suchych Dni Świętego Tomasza
Apostoła[96].

Z naturalną w takiej sytuacji
ostrożnością zbadano rozmaite
aspekty jego życia, zasięgano
informacji na temat wyników w
nauce i prowadzenia się osób
składających podobne podania,
badano między innymi, czy
seminarzysta „okazał ostatecznie
swe powołanie do stanu
kapłańskiego”.



W odpowiedzi z datą 23 listopada,
dotyczącej wszystkich
wnioskodawców spośród alumnów
Świętego Karola, rektor stwierdził,
że:

„Panowie ci, wcześniej wymienieni,
bez wyjątku prowadzili się dobrze,
zarówno pod względem moralnym,
jak i religijnym [...], potwierdzając
swym zewnętrznym zachowaniem
powołanie kapłańskie, tak że wedle
mojej wiedzy nie ma żadnych
przeszkód, jeżeli chodzi o sprawę, o
którą jestem pytany”[97].

Święcenia ostiariusza oraz lektora
zostały udzielone Josemaríi przez
kardynała Soldevilę 17 grudnia, zaś
egzorcysty i akolity w cztery dni
później[98].

***

Zasadniczą, jeżeli nie jedyną troską,
jaka miała zaprzątać inspektorów,
było utrzymanie dyscypliny. W



Seminarium Świętego Karola w
odróżnieniu od soborowego, gdzie
obowiązki te sprawowali kapłani,
dyrektorami byli jeszcze studenci. W
tych warunkach często czuli się,
jakby znajdowali się między młotem
a kowadłem. Funkcja inspektora „nie
była wcale łatwa, ponieważ był on
zarazem dyrektorem i alumnem, zaś
seminarzyści, zachowywali się
odpowiednio do swego młodego
wieku”[99]. Josemaría musiał
nauczyć się wyważać między
zapisami regulaminu, które
obligowały go do karania
młodzieńczych nadużyć a przyjaźnią,
jaką darzył kolegów. Ci, którzy zajęli
jego miejsce na stanowisku
inspektora w 1925 i 1926 roku,
Augustín Callejas i Jesús Val,
wspominają, że jego koleżeństwo w
stosunku do wszystkich „było równie
silne jak odpowiedzialność za
właściwe wykonywanie swoich
obowiązków; nigdy nie zostawił
nikogo samego w trudnej sytuacji”



oraz że „używał swej władzy w
sposób przystępny, bez jej
nadużywania. Nie zachowywał się w
sposób arbitralny, jak to się często
zdarza u tego, kto rządzi”[100].

Josemaría starał się zachowywać
taktownie, nie stawiać na ostrzu
noża sprawy przestrzegania zakazów
regulaminu w sprawach
drugorzędnych, aby móc być
wymagającym w sprawach istotnych.
Tolerował np. by starsi palili, starał
się, by lektury w refektarzu były
krótkie, po czym pozwalał
rozmawiać. Gdy zauważał skruchę u
ukaranego, łatwo darował karę.

Pewnego dnia znalazł kawał
porzuconego i zakurzonego kartonu,
na którym złotymi literami na
szkarłatnym tle napisano trzy słowa
z hymnu świętego Pawła do miłości:
„Caritas omnia suffert* ” („Miłość
wszystko znosi”). Była to
prawdopodobnie dekoracja na



święto świętego Franciszka de Paula.
Był tam także emblemat seminarium,
który seminarzyści nosili na
szarfach: słońce z promieniami, zaś
w środku słowo „Charitas”.

Na moim biurku - wspominał młody
inspektor u Świętego Karola - 
umieściłem następujące
przypomnienie: caritas omnia suffert.
Chciałem się nauczyć, by czynić
wszystko z miłości i dawać pod tym
względem dobry przykład
seminarzystom[101].

Na nim i na rektorze spoczywało
zadanie, by formować
seminarzystów pod względem
zarówno ludzkim, jak i duchowym,
nie było przecież jeszcze w wówczas
u Świętego Karola kierownika
duchowego. Co tydzień z zewnątrz
przychodzili do seminarium
spowiednicy, a jeśli któryś z
alumnów tego potrzebował, do jego
dyspozycji pozostawali kapłani



siedzący co rano w konfesjonałach u
Świętego Karola, w czasie, gdy don
Miguel de los Santos odprawiał Mszę
Świętą[102].

Jako dyrektor, Josemaría prowadził
w czytelni krótkie odczyty dla
seminarzystów, w czasie których
pokrótce informował o
obchodzonych świętach, albo o
jakimś typie pobożnych praktyk. On
właśnie zapoczątkował zwyczaj, że
każdej soboty po południu
seminarzyści Świętego Karla
nawiedzali Najświętszą Marię Pannę
z Pilar.[103].

Rektor określił go lapidarnie jako
„kowala wykuwającego młodych
kandydatów do kapłaństwa” i dalej
mówił, że „jego dewizą było zdobyć
wszystkich dla Chrystusa, aby
wszyscy byli jednym w
Chrystusie”[104]. Inspektor starał się
kierować miłością we wszystkich
swych działaniach, starając się ze



swych braci kapłanów zrobić
prawdziwych ludzi miłosierdzia:

To moje staranie nie jest sprawą
ostatnich czasów; od 21 lat to głoszę i
staram się tym żyć ze wszystkich sił.
Możliwe, że w Seminarium Świętego
Karola przechowały się moje papiery -
ponieważ zawsze wolałem mieć
wszystkie sprawy na piśmie - z
czasów, gdy byłem przełożonym, z
moimi obserwacjami pełnymi
zrozumienia, chwalącymi zmiany na
lepsze seminarzystów, mówiące o
miłości i konieczności dawania
przykładu w miłości[105].

Papiery, o których mowa, po jego
śmierci znalazły się w archiwum
Królewskiego Seminarium Świętego
Karola[106]. Chodzi o comiesięczne
informacje, które, jako inspektor,
dostarczał José Lópezowi Sierra.
Wypełniają one cały okres od
października 1922 do marca 1925
roku, z wyjątkiem miesięcy wakacji



letnich. Najbardziej zwraca uwagę
to, że nie ma w nich śladu rutynowej
formalności. W części raportu
dotyczącego „Prowadzenia się”,
której inni inspektorzy zwykle nie
wypełniali albo najwyżej zapełniali
kilka razy do roku określeniami
bezbarwnymi i nic nieznaczącymi,
ponieważ do tej kolumny zaliczało
się także „Powołanie”, Josemaría
opisywał dokładnie każdego z
seminarzystów. I gdy inni, nie chcąc
się w to zagłębiać, poprzestawali na
określeniu „dobrze” albo
„przeciętnie”, nowy inspektor
wyrażał swe religijnie wyważone
sądy w jasnych określeniach. Za jego
słowami kryje się zawsze serdeczne
zainteresowanie. W seminarzystach
widział dusze przygotowujące się do
kapłaństwa.

Po drugiej stronie kart
informacyjnych zwykle notowano
„Kary nałożone przez inspektora”
oraz „Kary rektorskie”, z suchą



informacją, np. „X klęczał na
kolanach w refektarzu, za palenie i
kłamstwa wobec rektora”. Josemaría
natomiast przedstawiał informacje
obszerniejsze, dorzucając opis
przyczyn i okoliczności. Tak pisał:

Pan R.P. od chwili, gdy został ukarany
(12 b.m.) przez rektora aż do końca
miesiąca wydaje się, że się zmienił:
jest posłuszny, pełen szacunku i chce
pełnić swoje obowiązki[107].

Jak można było przewidzieć,
pierwszą przeszkodą, którą musiał
pokonać jako dyrektor, było
zbudowanie swego autorytetu.
Pojawiły się trudności. Od razu
zaczęły się one rodzić z winy grupy
zbuntowanych, kłótliwych i
zazdrosnych. W informacji z
listopada 1922 roku, opisując
czterech opryskliwych
seminarzystów, Josemaría pisał:

Mają bardzo niewiele szacunku dla
przełożonego i zawsze, gdy się ich



upomina, bez względu na to, jak
życzliwa byłaby uwaga, odpowiadają
arogancko, a niektórzy - np. pan C. -
stroją miny, aby wszystkich
rozśmieszyć[108].

Buntownicy nie zostali poskromieni
od razu, jednak w końcu zwyciężyła
cierpliwość inspektora, który w
lutym 1923 roku donosił:

W ciągu pięciu miesięcy roku
akademickiego może mnie tylko
cieszyć fakt, że panowie A. i C. z
krnąbrnych, stali się
najposłuszniejszymi i najbardziej
obowiązkowymi kolegami. To samo
dzieje się z panem L.[109].

Starał się wielkodusznie znaleźć dla
wszystkich wytłumaczenie. Na tych
kartach znajdują się tego rodzaju
rozważania, jak np. poniższe:

[...] darowałem mu karę, ponieważ
płacząc przyrzekł, że więcej tego nie
zrobi. albo: Panowie M. i L. w



większości przypadków błądzą, nie
zdając sobie nawet z tego
sprawy[110].

Tego rodzaju wyrozumiałość nie
przeszkadzała, zwłaszcza jeśli chodzi
o sprawę powołań kapłańskich, że
jego sądy były jasne i beznamiętne:

Natomiast - pisał w tej samej
informacji z lutego 1923 - nie wiem,
co mam sądzić na temat powołania
panów M.M., P.R. oraz C.M.. Dwaj
pierwsi, jak można zauważyć na
podstawie informacji z poprzednich
miesięcy, od początku roku
akademickiego zachowywali się
egoistycznie. Zawsze staram się
sądzić na korzyść, dlatego
powtarzałem, że dają pewne oznaki
tego, że mają powołanie. Dziś jednak
wydaje mi się, że jestem zobowiązany
wyrazić, bez zbędnych emocji, moją
opinię. Pan C.M., od początku roku z
upływem czasu zachowuje się coraz
gorzej, a jego poważną wadą jest brak



szacunku dla przełożonego. Na koniec
zwracam uwagę, że wszyscy ci
panowie, codziennie lub prawie
codziennie przystępują do Komunii
Świętej.

W miesiąc później, w lutym 1924 r.,
do tego stopnia zmienili się
seminarzyści Świętego Karola, że
Josemaría mógł z satysfakcją napisać:

Pragnę powiedzieć, gdyż daje to
pojęcie o dobrym stanie ducha, jaki
panuje obecnie w Seminarium, że gdy
tylko ukarałem wszystkich razem
seminarzystów, nie tylko nie było
protestów, ale wszyscy w dobrej
wierze przyjęli karę, uznając ją za
sprawiedliwą[111].

Don José López Sierra stopniowo
zaufał swemu dyrektorowi, że
„faktycznie przekazał mu swoje
własne obowiązki” do tego stopnia,
że „pozostawił w praktyce
seminarium w rękach
Josemaríi”[112].



Postępy seminarzystów
odzwierciedlają modlitwy
inspektora, który z bliska mógł ich
obserwować: Z jaką radością
zauważałem postępy tych chłopców!
Pomagali mi w dialogu z Panem, gdyż
prosiłem Go i Jego Matkę, aby ich
strzegli[113].

Nasz „kowal młodych kandydatów
do kapłaństwa”, jak mówił
górnolotnie rektor, był już
subdiakonem, gdy poczynił w
listopadzie 1924 roku następującą
obserwację:

Nie ośmieliłem się o tym mówić w
zeszłym roku, gdyż mogło chodzić
jedynie o przejściową zmianę. Jednak
okazało się, dzięki Bogu, że tak nie
jest i teraz mogę o tym mówić
otwarcie. Praktycznie od święta
Niepokalanego Poczęcia NMP w 1923
roku, kiedy to wszyscy z wielkim
zapałem wzięli udział w pobożnej
nowennie, można zauważyć



pozytywną zmianę u wszystkich
dawnych seminarzystów, która to
zmiana wpływa także na nowo
przybywających młodych. To sprawiła
bez wątpienia Najświętsza Panna
Maryja i - powtarzam - kiedy już na
pewno ostatni rok znajduję się w tym
drogim mi seminarium, nie mogę się
powstrzymać przed uczynieniem
krótkiego podsumowania.

Przywołuje nazwiska kilku
seminarzystów, którzy, dawniej
odwróceni od pobożności, teraz byli
posłuszni i pobożni: całkiem się
zmienili, są inni, mówił z
niepohamowaną radością. Josemaría
być może miał już przeczucie, że po
raz ostatni trzyma rękę na pulsie
życia w seminarium i że konieczne
jest w tej sytuacji krótkie
podsumowanie na pożegnanie.

Wszyscy okazują wielką gorliwość.. -
notował - Założyli koronę na
krucyfiks na czwartym piętrze, który



jej nie miał. Te misje, dekorowanie
naszej kaplicy, śpiewy na pierwsze
piątki miesiąca, na 19. każdego
miesiąca, na soboty... Ten jeden
szczegół - kilkakrotnie prosili mnie o
pozwolenie, by skrócić czas rekreacji i
pozostać dłużej w kaplicy na
nabożeństwie Najświętszego Serca
Jezusowego oraz na nowennie
Niepokalanego Poczęcia Najświętszej
Maryi Panny. Podwyższono limit
miesięczny apostolstwa. W
codziennym obcowaniu widać, że nie
na darmo Św. Franciszek de Paula jest
patronem seminarium: miłość,
zawsze miłość. Jeśli któryś zrobi błąd,
przyznaje się i przyjmuje odpowiednią
karę. Naprawdę, teraz, gdy są karani,
nie dyskutują i przyjmują - nawet z
radością - lek kary. Mógłbym
powiedzieć więcej, ale myślę, że to
wystarczy. Zważmy, że zadziałała
Maryja Niepokalana. Wszystko to
będzie na większą chwałę Boga i Jej.
Nie chcę przez to twierdzić, że nasi
chłopcy to anioły, o tym, że są tylko



chłopcami, świadczą ich comiesięczne
kary. Wszyscy tu mamy wady[114].

Karton, który inspektor miał w
swoim pokoju, z napisem „Caritas
omnia suffert” służył mu jako stałe
przypomnienie w jego wysiłku, by
zjednoczyć z Chrystusem wszystkich
seminarzystów. W ciągu dwóch i pół
roku, gdy zajmował się ich formacją,
w każdej chwili czuł na sobie ciężar
radosnej odpowiedzialności za
przygotowanie przyszłych sług
Pańskich, oddając się zadaniu, które
stanowiło dla niego, jako dla
młodego seminarzysty, wyzwanie
niemal ponad siły. I nie ze względu
nawet na wiek, co na krótkie
doświadczenie w środowisku
kościelnym. Jednak zaangażował się
w pełni w realizację tego zadania,
potwierdzając prawdziwość
ostrzeżenia, jakie od czasu do czasu
powtarzała mu donia Dolores:
„Josemaría - mówiła mu - będziesz



wiele cierpiał w życiu, gdyż wkładasz
całe serce w to, co robisz”[115].

(Tak było, duszą i ciałem angażował
się w to, co miał zrobić. W tym
okresie w Saragossie zajmował się
także poezją: Pisałem bardzo słabe
wiersze - opowiadał - i podpisywałem
je, by wyrazić w podpisie całe
rozedrganie mego życia: kleryk
Serce”)[116].

Z takim temperamentem nie był mu
potrzebny jakiś szczegółowy plan
działań. Mógł po prostu iść za
wskazówkami św. Pawła:

Wspominam zawsze ze wzruszeniem -
powie nam, przywołując swe
wspomnienia - te słowa z pierwszego
listu św. Pawła do Koryntian, które
przez tak długi czas miałem przed
oczyma, gdy byłem przełożonym w
Seminarium Świętego Karola w
Saragossie: Miłość cierpliwa jest,
łaskawa jest, miłość nie zazdrości,
nie szuka poklasku, nie unosi się



pychą, nie jest bezwstydna, nie szuka
swego, nie unosi się gniewem, nie
pamięta złego, nie cieszy się z
niesprawiedliwości, lecz współweseli
się z prawdą, wszystko znosi,
wszystkiemu wierzy, we wszystkim
pokłada nadzieję, wszystko
przetrzyma[117].

W wyniku tego długiego procesu
formowania swoich braci w
seminarium, w wyniku wysiłku, by
żyć tym całym wachlarzem cnót
ludzkich i nadprzyrodzonych:
cierpliwością, roztropnością,
uprzejmością, poświęceniem,
miłością, okazywanych przez ponad
dwa lata pełnienia przezeń funkcji
inspektora u Świętego Karola, on sam
wyszedł przemieniony. Zawsze
wspierały cnoty seminarzystów
przykład, dobre obyczaje, pobożne
życie, rada i sympatia ze strony
Josemaríi. I tak, na koniec tego
żmudnego procesu, ubogacił swą
osobę o wartościowe doświadczenia



na polu kierownictwa duchowego,
właściwego użycia władzy i sztuki
zarządzania.

Być może tytuł przełożonego czy
inspektora seminarium, który
oficjalnie nosił Josemaría, brzmi w
naszych uszach w sposób nieco
napuszony i przesadny, gdy go
zestawimy z osobą młodego
seminarzysty, który miał przed sobą
jeszcze kilka lat studiów. Jednak
trzeba pozostawać w zgodzie z
faktami. Nikt nie może oddać czegoś,
czego nie posiada, prawda ta jest tym
bardziej oczywista, gdy chodzi o
prace formacyjne. Biorąc pod uwagę
przemianę, jaka zaszła u
seminarzystów Świętego Karola,
staje się oczywiste, że dojrzałość
osiągnięta przez Josemaríę była
bezpośrednim skutkiem bogactwa
życia wewnętrznego i pielęgnowania
cnót koniecznych przy rządzeniu.

5. Pożałowania godny incydent



Popychany przez swe zamiłowania
literackie, czas wolny od zajęć i nauki
Josemaría poświęcał na lekturę.
Można go było zobaczyć, jak
wynotowywał sobie całe zdania lub
myśli. Jako dyrektor miał dostęp do
biblioteki Królewskiego Seminarium
Świętego Karola, w którego skład
„weszła owa słynna biblioteka, którą
wielkim wysiłkiem i kosztem
zgromadził w Rzymie
najdostojniejszy pan Manuel de
Roda, który następnie wzbogacił ją w
Madrycie, będąc sekretarzem stanu
Jego Wysokości”[118]. Josemaría czuł
się w swoim żywiole i nie tracił
nadarzającej się okazji, by mieć taką
liczbę książek w zasięgu ręki.
Rozbudził się w nim niezaspokojony
apetyt na lekturę, sięgał więc po
klasyków humanistyki i duchowości.
Odbywało się to kosztem snu.
Nocami seminarzyści mogli zobaczyć
w szparze pod drzwiami inspektora
migotliwy i nikły blask świecy, gdyż
nie wszystkie pomieszczenia w



budynku seminarium miały światło
elektryczne[119].

Rozpoczął się trwający dwa lata
owocny okres intensywnej lektury.
Potem już Josemaría nie miał nigdy
tyle czasu, ani możliwości, aby czytać
tego typu książki, poza koniecznością
konsultowania od czasu do czasu
pism klasyków. Czytał dogłębnie
mistyków i ascetów, śledząc ukryte
działanie łaski. Szczególnie upodobał
sobie dzieła świętej Teresy.

W czerwcu 1923 zaliczył egzaminy z
czwartego roku teologii z najwyższą
notą i zakończył studia licencjackie
na tym wydziale Uniwersytetu
Biskupiego[120]. Nadszedł więc
moment, by zacząć naukę na
uniwersytecie świeckim, tak jak to
było przewidziane przed
opuszczeniem seminarium w
Logroño i rozpoczęciem nauki w
Saragossie. Ta przeprowadzka
nastąpiła po wyrażeniu przez



biskupa Calahorry - La Calzady zgody
na studia prawnicze w Saragossie,
ponieważ od czasów Leona XIII do
biskupów należało wyrażenie lub
odmowa zgody na studia kleryka na
uniwersytecie laickim. Oprócz tego,
30 kwietnia 1918 roku Święta
Kongregacja Konsystorialna wydała
normy, aby „zapobiec poważnym
niebezpieczeństwom, które, jak
dowodzi długie i smutne
doświadczenie, czyhają na świętość
życia oraz czystość doktryny
kapłanów, którzy uczęszczają na owe
uniwersytety”[121].

Kardynał Soldevila, który miał pełne
zaufanie do wierności Josemaríi
swemu powołaniu kapłańskiemu
oraz do stałości jego przekonań
doktrynalnych, udzielił mu
koniecznego zezwolenia[122]. Grono
profesorskie na uniwersytecie w
Saragossie nie było poza tym
gniazdem heretyków.



Wkrótce potem, niespodziewanie i w
tragicznych okolicznościach
kardynała zabrakło. Wieczorem 4
czerwca 1923 roku, jadąc
samochodem z wizytą na obrzeża
miasta, został on zastrzelony przez
anarchistów. Kierowca i krewny,
który mu towarzyszył, zostali ranni.
Josemaría udał się na czuwanie przy
trumnie, by się modlić za jego duszę.
Informacja o tej śmierci następnego
dnia trafiła na pierwsze szpalty
gazet. Nigdy nie poznano powodów
zamachu ani nie odnaleziono osób za
niego odpowiedzialnych. Przez
prawie dwa lata archidiecezja
Saragossy pozostawała sede vacantis.

Latem 1923 roku Josemaría
przygotowywał się do dwu
egzaminów wstępnych na studia
prawnicze: z języka i literatury
hiszpańskiej oraz z logiki
fundamentalnej. Przedpołudniami
spotykał się z innym studentem, José
Luisem Meną, aby powtarzać



materiał, wzajemnie przepytując się
z literatury[123]. W połowie
września udali się na egzaminy do
Saragossy.

Archidiakon don Carlos widywał
bardzo często swego siostrzeńca i
lubił z nim rozmawiać. Przyjaciel z
Logroño pamięta jego rozmaite
przyjazne gesty oraz to, że często
zapraszał ich, Josemaríę i jego, do
swego domu na podwieczorki. „Don
Carlos - jak opowiada - był kapłanem,
który robił duże wrażenie. Pamiętam
nawet, że jadaliśmy hiszpańską
czekoladę z piankami”[124]
(naprawdę nie widać żadnego, nawet
ukrytego, związku między surowym
charakterem kanonika i czekoladą z
piankami)*.

Za zgodą swego wuja Josemaría
zdecydował się zapisać się na
wydział prawa, na studia
„nieoficjalne” z tą myślą, by mógł
uczestniczyć w zajęciach, ale nie



musiał trzymać się ściśle kursu. W
ten sposób mógłby studiować z
pewną swobodą, zdając egzaminy w
czerwcu albo w sesji dodatkowej, we
wrześniu. Ci, którzy powiadają, że
„łączył” studia świeckie z
kościelnymi, nie wyrażają się ściśle,
dlatego, że obie dziedziny studiował
po kolei, gdyż zajął się studiami
prawniczymi po ukończeniu
czwartego roku teologii. Zatem,
podczas gdy jego kariera kościelna
odznacza się uporządkowaniem i
ciągłością, zapis studiów świeckich
ma charakter urywany,
fragmentaryczny, jak gdyby
realizowany pod naciskiem
bieżących okoliczności, w
warunkach, których nie można było
przewidzieć na początku nauki.

Polecony przez swojego wuja,
konsultował się na temat swoich
studiów z don Carlosem Sánchezem
del Río, podówczas Sekretarzem
Generalnym Uniwersytetu, na



którym od pierwszej chwili zrobiła
wrażenie „dystyngowana
osobowość” seminarzysty. Także za
pośrednictwem archidiakona
Josemaría odwiedził profesora
prawa naturalnego, który przyjął go
„zaskoczony i zadowolony -
wyznawał - widząc, że seminarzysta
już bardzo zaawansowany, gdy
chodzi o studia w seminarium, miał
zamiar studiować równocześnie na
świeckiej uczelni, rzecz szczególnie
rzadka w tych czasach”[125].

Wśród przedmiotów wybranych
przez Josemaríę na ten pierwszy rok
znajdowały się prawo naturalne,
którego profesorem był Miguel
Sancho Izquierdo, instytucje prawa
rzymskiego, przedmiot wykładany
przez księdza José Pou de Foxá oraz
instytucje prawa kanonicznego,
którymi zajmował się Juan Moneva y
Puyol[126]. Tych trzech profesorów
tworzyło triumwirat o niezwykłym
kalibrze intelektualnym. Ich wpływ



miał wielkie znaczenie dla rozwoju
osobowości Josemaríi i nabyciu
przezeń wnikliwej mentalności
prawniczej. Z nimi to w krótkim
czasie uczeń zadzierzgnął serdeczną
i trwałą znajomość[127].

Opatrznościowa dla spełnienia
przezeń przyszłych zadań
założycielskich była także
okoliczność, że w roku akademickim
1923/1924 zapoznał się z prawem
kanonicznym równocześnie na
uniwersytecie świeckim i na uczelni
kościelnej. Obydwie katedry
zajmowali profesorowie o wybitnych
umysłach: don Juan Moneva,
profesor na wydziale prawa oraz don
Elías Ger Puyuelo, który wykładał te
zagadnienia na piątym roku
teologii[128].

Oprócz swej głębokiej wiedzy, obaj
odznaczali się skłonnością do
drążenia tematów oraz używania
przysłów. Don Elías, na przykład,



stosował niepowtarzalne chwyty
pedagogiczne, w których pod
malowniczością wyrażeń odkryć
można było prawdziwą mądrość
kapłanów. Od niego nauczył się
Josemaría wielu powiedzeń, pełnych
humoru i zdrowego rozsądku[129].

Uwagi jego kolegi były nie mniej
wnikliwe i trafne. Don Juan Moneva,
uznawany był zarówno w Saragossie,
jak i poza nią za prawdziwy vox
populi, chociaż jego powiedzenia
niekiedy graniczyły z dziwactwem.
Don Juan nadał studentowi
sympatyczne miano „księżula” i
zawsze o nim pamiętał, aż do chwili,
gdy musiał w ogóle zrezygnować z
doczesnych przyjaźni. Na koniec
Josemaría otrzymał od don Juana
własnoręcznie przez niego
zaadresowaną wiadomość o jego
śmierci. Widocznie don Juan, geniusz
i dziwak, tuż przed śmiercią sam
zaadresował koperty, prosząc
rodzinę, by w nich powysyłać



zawiadomienia o pogrzebie[130]. Z
mowy dawnego ucznia z okazji
przyznania mu doktoratu honoris
causa przez uniwersytet w
Saragossie, 21 października 1960
roku, pochodzą te wzruszające
słowa, stanowiące jakby echo mowy
pogrzebowej:

Chciałbym dzisiaj przypomnieć, z
najwyższym szacunkiem, imiona
wielu wybitnych prawników, którzy
byli tutaj moimi profesorami. Jednak,
jeśli pozwolicie, przypomnę jednego z
nich, aby jemu wyrazić wielką
wdzięczność, którą jestem winien
wszystkim razem i każdemu z nich z
osobna. Mówię o księdzu Juanie
Moneva y Pujol. Spośród wszystkich
moich ówczesnych profesorów był
tym, z którym nawiązałem najbliższy
kontakt i z tych stosunków zrodziła
się nasza przyjaźń, która utrzymała
się żywa, także później do chwili jego
śmierci. Don Juan niejeden raz okazał
mi serdeczne uczucia, jakie dla mnie



żywił i ja mogę tylko zawsze chwalić
cały ten skarbiec głębokiej pobożności
chrześcijańskiej, wewnętrznej
prostoty życia oraz tak dyskretnego,
jak i pięknego miłosierdzia, które
skrywały się pod osłoną, dla
niektórych osób mylącą, ciętej ironii i
jowialnego wdzięku jego umysłu. O
don Juanie i moich profesorach
zawsze zachowuję jak
najserdeczniejsze wspomnienie. Oby
jego i wszystkich, którzy już pożegnali
się z tym światem, Pan obdarzył
nagrodą wiecznego szczęścia[131].

Przyjaźń młodego inspektora z
seminarium Świętego Karola i don
Elíasa była bardzo krótka, gdyż ten
zmarł w listopadzie 1924 roku. W
każdym razie nigdy nie zapomniał
on pewnej anegdotki, którą w
październiku poprzedniego roku
roku, na rozpoczęcie roku
akademickiego opowiadał im don
Elías. Był sobie pewien kupiec
cynamonu. Kupował cynamon w



laskach i dzięki młynowi kulkowemu
ścierał go na drobny pył. Pewnego
dnia młyn się zepsuł. Kule się
wytarły i konieczne było
sprowadzenie innych z Niemiec.
Mijał czas. Części zamienne nie
nadchodziły i cynamon pozostawał
niezmielony. Pewien jego przyjaciel,
widząc, że jest smutny, poradził mu,
by udał się nad strumień poszukać
kilku okrągłych kamieni o
rozmiarach podobnych do
uszkodzonych kul, które będzie
można umieścić w młynku, i żeby
przez kilka dni obracał je, nie
wkładając jeszcze cynamonu.

Tak też zrobił i po piętnastu dniach
zauważył, że kamienie od stałego
uderzania o siebie starły się do tego
stopnia, że powierzchnia była równie
gładka jak niemieckich kul.

W tym miejscu profesor zrobił
krótką przerwę, zwrócił się do
Josemaríi i dodał:



- W ten sposób Bóg traktuje tych,
których kocha. Rozumiesz Escrivá?
[132]

Z powyższej historii Josemaría
wyciągnął wniosek, że Bóg posługuje
się tarciami z najbliższymi, aby
zeszlifować kanty naszego
charakteru. Przez najbliższe lata
zachowywał więc całkowite
milczenie o wypadku, jaki miał
miejsce, gdy był jeszcze seminarzystą
w Saragossie[133], poza
enigmatyczną uwagą na temat
„wielkiej przykrości”. Jest to dość
zastanawiające, jeśli zorientujemy
się, że anegdota o młynku do
cynamonu skrywa w tle wydarzenie
bardzo poważne i bolesne. Jeden z
kolegów, Jesús López Bello,
wspomina o „echach jakiegoś
starcia” z innym seminarzystą, które
miało miejsce.[134] Natomiast inny
ówczesny alumn seminarium
soborowego określa ten fakt jako
„wydarzenie o niewielkim



znaczeniu” i opowiada, że inny
seminarzysta, „człowiek już starszy,
mający ponad 40 lat, pochodzący z
prowincji La Rioja i, jak twierdzi,
pełniący dawniej obowiązki
sekretarza gubernatora Buenos
Aires, podczas swego pobytu w
Argentynie, sprowokował Josemaríę i
doszło między nimi do
rękoczynów”[135]. Francisco Artal
Ledesma, który o tym opowiadał,
znał bez wątpienia owego
seminarzystę, ponieważ dodał, że
„skutki tego wydarzenia wynikały z
cech charakteru obu uczestników
starcia”. Ów seminarzysta był
impertynencki i zdolny wyprowadzić
każdego z równowagi”, zaś Josemaría
„nie był zdolny do jakiś gwałtownych
czynów mimo swego młodego
wieku”.

Najbardziej wiarygodnym naocznym
świadkiem był chyba rektor, który w
księdze „De vita et moribus” na
stronie poświęconej Josemaríi opisał



z grubsza przebieg oraz skutki
zajścia, które miało miejsce w jego
obecności:

„Pokłócił się z don Julio Cortésem i
nałożono na niego odpowiednią
karę, której akceptacja i wykonanie
było dla niego powodem do chluby,
gdyż moim zdaniem to jego
adwersarz pierwszy, i znacznie
dotkliwiej, uderzył tego kleryka i
wypowiedział się obraźliwymi
słowami na jego temat, i w mojej
obecności obraził go w katedrze La
Seo”[136].

Ból Josemaríi był tym większy, że
Josemaría był człowiekiem
wrażliwym, a także dlatego, że pełnił
już funkcję przełożonego i otrzymał
niższe święcenia. Po raz ostatni
uwikłał się w bójkę jeszcze w
Barbastro ze „Świńskimi Łapami”,
jak nazywano jednego z jego
kolegów. Na skutek inwektyw
seminarzysty z La Riojy musiał



rzeczywiście zostać wyprowadzony z
równowagi. Zareagował słownie, zaś
ten drugi przeszedł do rękoczynów.

Josemaría, chociaż miał prawo się
bronić, słowem i czynem uchybił
swej pozycji. Tak głęboko przeżył to
wydarzenie, że stracił spokój
wewnętrzny i musiał otworzyć swą
duszę w liście do don Gregorio
Fernándeza, swego dawnego
kierownika duchowego i wicerektora
seminarium w Logroño. W liście z
datą 26 października 1923 roku don
Gregorio odpisał mu:

„W głębi duszy przykro mi z powodu
Twego starcia z Juliem, nie tyle z jego
powodu, gdyż ma on mało do
stracenia, lecz z Twojego powodu.
Zdaję sobie sprawę, że nie mogłeś
tego uniknąć, jednak obyś nigdy już
nie unosił się do tego stopnia, by
bronić się za pomocą tak
siermiężnych argumentów. Znam
szlachetność Twych uczuć i jestem



pewien, że teraz już nie nosisz w
sercu najmniejszej urazy [...]. O tym
przypadku nie powinieneś
rozmawiać z nikim innym jak tylko z
Bogiem”[137].

Josemaría zastosował się do tej rady i
skrył całą sprawę głęboko w swym
sercu. Dopiero po jego śmierci, gdy
przeglądano jego notatki, światło
dzienne ujrzały inne detale
uzupełniające tę historię:

„Między papierami znaleźliśmy -
wspomina ksiądz prałat Javier
Echevarría - wizytówkę
seminarzysty, który sprowokował
incydent w La Seo, na której
znajdowała się informacja o jego
miejscu pracy: szpitalu Czerwonego
Krzyża w jednym z miast na
południu Hiszpanii. Ów człowiek
zapisał tylko kilka słów pod swoim
nazwiskiem - Julio Cortés: Skruszony
w najbardziej pokorny i



bezwarunkowy sposób. Mea culpa* .
”[138].

6. „Domina, ut sit!* ”

Na brzegu Ebro w Saragossie wznosi
się wspaniała bazylika del Pilar, w
miejscu, gdzie w czasach
muzułmańskich znajdowała się
świątynia pod wezwaniem
Najświętszej Maryi Panny. Budowę
bazyliki rozpoczęto w okresie
renesansu, trwała ona później w
okresie baroku i została zakończona
w pełni wieku XVIII, z tego okresu
pochodzą niektóre klasycystyczne
elementy budowli. Wewnątrz
bazyliki znajduje się Święta Kaplica
Naszej Pani del Pilar (Santa Capilla
de Nuestra Señora del Pilar),
wspaniałe wnętrze, kryjące w sobie
kolumnę, na której, zgodnie z
tradycją, wspierała stopy Najświętsza
Panienka. Kolumna ta jest oprawiona
w brąz i srebro i zwieńczona jest
figurką przedstawiającą Matkę Bożą



w obszernym płaszczu i z
Dzieciątkiem na rękach.

Od chwili przyjazdu do Saragossy
Josemaría miał w zwyczaju
nawiedzać Matkę Bożą del Pilar,
wykorzystując krótkie przerwy
między wykładami. I dopóki
mieszkał w Saragossie, dochowywał
tego zwyczaju co dnia:

Nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny del Pilar rozpoczęło się w
moim życiu z chwilą, gdy zgodnie ze
swą aragońską pobożnością, moi
rodzice zaszczepili ją w mojej duszy,
podobnie jak pozostałym swoim
dzieciom. Później, podczas moich
studiów seminaryjnych, a także gdy
studiowałem prawo na Uniwersytecie
w Saragossie, nawiedzałem El Pilar 
codziennie[139].

Potem, będąc już inspektorem
przyprowadzał tu seminarzystów,
aby odmówili wspólnie „Salve
Regina”. W każdym razie, chociaż ta



pobożność przenikała całe jego życie
wewnętrzne, wspomnienie z tych lat
było takie, że jego wysiłek będący
odpowiedzią na Boże powołanie był
przeciętny, pracowałem jedynie z
umiarkowaną intensywnością[140].
(Być może myślał tak dlatego, że był
to okres wolny od straszliwych walk
ascetycznych, które dopiero miały
nastąpić). Jego praktyki pobożności
były potwierdzane przez
umartwienia: zniewagi, wyzwiska,
grubiaństwa, a także pokutę cielesną,
gdyż używał włosiennicy[141].
Otoczony ciemnościami, stale i
niestrudzenie wołał o wyjaśnienie
jego powołania:

Miałem przeczucie, że Bóg czegoś
chce: minęło wiele lat i wciąż nie
wiedziałem, co to jest. W tym czasie
powtarzałem stale akt strzelisty,
upodobniając się do ślepca z
Ewangelii, gdyż także byłem ślepy, gdy
chodzi o moją przyszłość i rodzaj
służby, jakiej oczekiwał ode mnie Bóg:



Domine, ut videam! Domine, ut sit* ! 
powtarzałem przez lata: niech się
stanie, niech się dzieje to, czego Ty
chcesz; spraw, bym się o tym
dowiedział, oświeć moją duszę.
Światło nie nadchodziło, ale było
jasne, że modlitwa jest właściwą
drogą[142].

Bardziej niż za jakikolwiek inny
spośród przywilejów związanych z
jego pozycją inspektor był wdzięczny
za swobodę wykorzystania czasu i
ruchu, ponieważ pozwalało mu to
rozmawiać z Przyjacielem.
Josemaría, pilny i stały czytelnik
świętej Teresy z Ávili, podpierał się z
uśmiechem jedną z anegdot świętej,
której „Pan użyczył tak żywej wiary,
że gdy słyszała, jak niektóre osoby
mówią, że chciałyby żyć w czasach,
gdy Chrystus żył na tym świecie,
uśmiechała się do siebie, gdyż
wydawało jej się, że mając go
najprawdziwszego w Najświętszym
Sakramencie zupełnie jak wówczas,



czegóż więcej można było
pragnąć?”[143]

Już w Logroño Josemaría spędzał
długie godziny na popołudniowej
modlitwie przed tabernakulum w
kościele Najświętszej Marii Panny la
Redonda. Te nawiedzenia
kontynuował w kościele Świętego
Karola, chociaż jego obowiązki jako
przełożonego seminarium nie
pozostawiały mu wiele wolnego
czasu. Ale tak silne było jego
pragnienie, by obcować z Panem
(miłość zawsze znajdzie jakieś
rozwiązanie), że bardzo szybko
odkrył zaciszny kącik w pobliżu
ołtarza głównego, gdzie znajdował
się Najświętszy Sakrament.

Gdy tylko wygaszano światła w
seminarium, Josemaría przechodził z
drugiego piętra do miejsca, gdzie
znajdowały się pokoje kapłanów i
stamtąd udawał się do górnej części
kościoła Świętego Karola. Ten



poziom biegł ponad sklepieniami
kaplic bocznych, znajdowały się tam
obszerne empory umieszczone
pomiędzy przyporami budowli, na
tej wysokości, skąd odchodziły żebra,
krzyżujące się na sklepieniu nawy.
Na jednej z tych empor, położonej po
prawej stronie prezbiterium klękał
Josemaría. Witał się z Bogiem z całą
żywą wiarą, o której pisała święta, i
kierował wzrok na tabernakulum
poprzez żaluzje, podczas gdy
migotanie lampki Najświętszego
Sakramentu oświetlało chybotliwym
blaskiem złote retabulum i ożywiało
cienie na barokowym bogactwie nisz,
rzeźb i medalionów[144].

Mając przed sobą całą noc, gdy nikt
mu nie przeszkadzał, a cała reszta
świątyni stała pusta, seminarzysta na
emporze i Bóg w Najświętszym
Sakramencie prowadzili długie
rozmowy, zawsze pozornie takie
same, a jednak zawsze różne.
Josemaría intensywnie



podtrzymywał swe kontakty z
Bogiem w ciągu ostatnich lat. Potrafił
otworzyć się z całym zaufaniem i
szczerością w długim dialogu bez
słów. Rozmawiali ze swobodą i w
intymności, tak jak zwykle
rozmawiają przyjaciele.

Myśli Josemaríi niekiedy układały się
w prośbę, kiedy indziej rozpalał swą
duszę wyznaniami miłości. O jego
modlitwie wiemy z całą pewnością,
że była stała i że od wielu już lat
powtarzał te same słowa prośby: 
Domine, ut videam! Domina, ut sit! I
wiemy, że prośba ta nie była
wysłuchiwana i że mimo to nie
ustawał, prosząc o to samo, dniem i
nocą. Ta nieustępliwa i heroiczna
wytrwałość nie była zakłócana przez
wątpliwości ani słabości. Nie
chodziło nawet o jakąś obietnicę, lecz
raczej o przeczucia Miłości. Zarówno
język, jak i cierpienie zakochanych
Josemaría rozumiał znakomicie.



W tych czuwaniach prosił o siłę w
walce ascetycznej, o oświecenie w
jego wysiłkach kierowania innymi
oraz o natychmiastową odpowiedź
na łaskę. Nawet szczegóły jego
notatek na temat seminarzystów mu 
pomagały w dialogu z Panem, jak
nam wspomina.

Te nocne wizyty w kościele i
odwiedziny u Pana stawały się coraz
częstsze. Od tego czasu, jeśli tylko
jego dusza z jakiegokolwiek powodu
potrzebowała długiej i spokojnej
rozmowy z Jezusem po ciężkim dniu
pracy, wiedział już gdzie i kiedy ma
Go do swej dyspozycji. Dzięki temu,
odwołując się do Ewangelii, będzie
mógł z pełną znajomością rzeczy
udzielić nam jako kierownik
duchowy milczącej nagany:

„Pernoctans in oratione Dei”* - spędził
noc na modlitwie. To nam mówi
Święty Łukasz o Panu. A ty? Ile raz w



ten sposób spędziłeś noc? - A więc...
[145]

***

14 maja 1924 roku skierował podanie
do Wikariusza Kapituły
Archidiecezji, która nadal
pozostawała nieobsadzona po
zamordowaniu kardynała, w którym
wyrażał swe pragnienie otrzymania
święceń subdiakonatu, gdyż czuje się
powołany do stanu
kapłańskiego[146]. Ponieważ było to
jego obowiązkiem, wikariusz zwrócił
się o informację do rektora, który
odpowiedział, że kandydat
„prowadził się dobrze zarówno
moralnie, jak i religijnie,
przystępując często do sakramentu
pokuty i co dzień przyjmując
Komunię Świętą”[147].

Święceń subdiakonatu udzielił mu
don Miguel de los Santos 14 czerwca,
w kościele Świętego Karola[148].



Nieco wcześniej złożył egzaminy z
piątego roku teologii, otrzymując ze
wszystkich przedmiotów ocenę 
meritissimus. W jego indeksie, już
zapełnionym, znalazło się 20
wpisów: 16 z nich z tą samą notą 
meritissimus, dwie z oceną 
benemeritus, a także z oceną 
„meritus” wpisy z greki i
hebrajskiego[149].

Teraz, gdy był już subdiakonem,
„czuł się już sługą Bożym”[150].
Bliskość kapłaństwa przepełniała go
radością. Jednak zapewne właśnie z
tego powodu zaczęły się rozluźniać
jego stosunki z wujem Carlosem.
Początkowo archidiakon pomógł mu
dostać się do Świętego Karola,
pomógł także, załatwiając mu połowę
stypendium, często zapraszając go do
domu i świadcząc mu inne
niewielkie usługi. Jednak, jak
zauważa jeden z jego bliskich
przyjaciół Josemaríi, siostrzeniec
„nigdy nie mógł nawiązać stosunków



naprawdę serdecznych ze swoim
wujem”[151]. Był on bowiem jednym
z tych krewnych, którzy nie
zaakceptowali heroicznego
postępowania don Josego, aby
wyzbyć się po chrześcijańsku, z
powodu bankructwa, dóbr
rodzinnych, spłacając wierzycieli i
wpędzając przy tym rodzinę
Escrivów w biedę. Z biegiem lat
stosunki między archidiakonem a
seminarzystą stawały się coraz
bardziej kłopotliwe, gdyż Josemaría
nigdy nie zdecydował się na plany,
jakie poczynił względem jego
przyszłej kariery don Carlos.

Sixta Cermeño, żona kuzyna
Josemaríi, mieszkającego w tym
czasie w Saragossie, tłumaczy, że
archidiakon, „znając ważność swego
stanowiska w diecezji, uważał się za
osobistość w życiu rodzinnym i czuł
się za nią odpowiedzialny”[152]. Do
swej pozycji protektora i doradcy
dołączył własną wizję kariery



kościelnej, bardzo odległej od
żywionego przez siostrzeńca ideału
kapłaństwa. Pierwszy wierzył, że
„doszedł na szczyt”, drugi „nie był w
ogóle zainteresowany w robieniu
kariery kapłańskiej”[153].

Podczas wakacji letnich Josemaría
przygotował się do egzaminów na
wydział prawa. Było to kilka
egzaminów. Profesor Sánchez del Río
opisuje je szczegółowo:

„Było to we wrześniu 1923 lub 1924
roku, kiedy wchodziłem w skład
Trybunałów, które egzaminowały go
z prawa kanonicznego i prawa
rzymskiego (egzaminy studentów
„wolnych” odbywały się zawsze
przed Trybunałem). Oba Trybunały
tworzyli don Juan Moneva, don José
Pou de Foxá i ja. Pamiętam, że
rozpoczynając egzamin z prawa
kanonicznego, don Juan Moneva,
profesor tego przedmiotu, zwrócił się
do niego po łacinie pytając, czy



chciałby składać egzamin w tym
języku. Bez zwłoki odpowiedział mu,
że tak i tak też zrobił. Jego
odpowiedzi były bardzo dobre,
konkretne i ścisłe. W poprawnej
łacinie odpowiadał szybko, krótko i
jasno. Był to doskonały egzamin.
Egzamin z prawa rzymskiego
wykazał, że czuł szczególny
sentyment do tej gałęzi prawa”[154].

***

Nawiedzając bazylikę El Pilar, często
musiał stać w kolejce wraz z innymi
wiernymi, aby ucałować odsłonięty
fragment kolumny wypolerowany
ustami wielu pokoleń chrześcijan.
Tam w Świętej Kaplicy powtarzał
swoje akty strzeliste - Domine, ut sit!
Niech się stanie to, czego Ty sobie
życzysz Panie, a o czym ja nie wiem!
To samo powtarzał Najświętszej
Panience: Domina, ut sit![155]

Nie wystarczało mu tylko ucałowanie
kolumny, starał się zbliżyć do samego



wizerunku. Aby to osiągnąć, kilka
miesięcy przedtem musiał uciec się
do fortelu, gdyż nikomu, z wyjątkiem
dzieci i przedstawicieli władz, nie
było wolno było całować płaszcza
Matki Bożej:

Ponieważ zaprzyjaźniłem się z
różnymi kapłanami, którzy pilnowali
bazyliki, raz pozwolili mi zostać w
bazylice po zamknięciu drzwi.
Zbliżyłem się wówczas do Maryi, za
pozwoleniem jednego z tych dobrych
kapłanów, już nieżyjącego, wszedłem
na kilka schodów, które tak dobrze
znają dzieciaki i, przybliżywszy się,
ucałowałem figurkę naszej Matki!
[156]

W swoim pokoju w seminarium
inspektor miał gipsową reprodukcję
figurki. Nie była wartościowa.
Pochodziła od krewnego kardynała
Soldevili. Do niej to wciąż zanosił
prośby, niestrudzenie, aby jak
najszybciej dokonała się wola Boża:



Przed prostym wizerunkiem
Najświętszej Maryi Panny del Pilar
zanosiłem w owym czasie swe
modlitwy, aby Pan pozwolił mi
zrozumieć to, co już przeczuwałem w
swojej duszy. - Domina! - mówiłem do
niej po łacinie, nie do końca
klasycznej, ale upiększonej przez
oddanie - ut sit!, aby stało się we mnie
to, co Bóg pragnie, żeby się stało[157].

Tak natrętna była jego modlitwa, że
w końcu wypisał ten akt strzelisty
czubkiem gwoździa na podstawie
statuetki. Pozostała ona w Saragossie,
gdy Josemaría musiał stamtąd
wyjechać. Nie zobaczył jej aż do roku
1960, w Rzymie, kiedy jedna z jego
córek z Opus Dei pokazała mu
statuetkę Najświętszej Dziewicy del
Pilar, która dotychczas znajdowała
się w domu jej krewnych w
Saragossie. Przysłali ją jej - opowiada
nam - gdyż należała do założyciela
Opus Dei:



Ojcze, przybył tu wizerunek
Najświętszej Maryi Panny del Pilar, 
który należał do ciebie w Saragossie.
Odpowiedziałem jej: Nie pamiętam. A
ona: Tak, sam spójrz ojcze! Jest tam
nawet napis zrobiony przez ciebie! Był
to tak okropny wizerunek, że nie
mogłem nawet przypuścić, że kiedyś
należał do mnie. Pokazała mi ją. Pod
spodem figurki, gwoździem zostało
wydrapane w gipsie: Domina, ut sit!, z
wykrzyknikiem na końcu, jak to mam
zwyczaju zapisywać przy aktach
strzelistych po łacinie. Pani, niech się
stanie! I data: 24-5-924.

Po wielokroć, dzieci moje, Pan mnie
upokarza. Podczas gdy często
obdarza mnie pełną jasnością, kiedy
indziej mi ją odbiera, abym nie mógł
być siebie zbyt pewnym. Wtedy
przychodzi i daje mi odrobinę miodu.

Już wiele razy mówiłem wam o tych
przeczuciach, chociaż niekiedy
myślałem: - Josemaría, jesteś



oszustem i kłamcą... Ta figurka była
materialnym dowodem na
potwierdzenie moich modlitw sprzed
lat, o których już wiele razy wam
mówiłem[158].

7. Śmierć don Josego

Telegram opatrzony datą 27
listopada 1924 roku Josemaría
otrzymał od swojej matki. Żądała w
nim, aby przyjechał do Logroño,
ponieważ ojciec ciężko zachorował.
Wsiadł do wieczornego pociągu. Na
stacji w Logroño czekał na niego
Manuel Ceniceros, chrześniak pana
Garrigosy, który pracował jako
subiekt w „Wielkim Mieście
Londynie”. To Manuel nadał
telegram na prośbę donii
Dolores[159]. Na podstawie tonu, w
jakim utrzymany był telegram, oraz
pośpiechu, z jakim powiadomił go
przełożony seminarium, prałat
Miguel de los Santos Díaz Gómara,
Josemaría zorientował się, że jego



ojciec nie żyje, zanim jeszcze
wyjechał z Saragossy. Po wejściu do
domu ujrzał ciało, starannie
przykryte całunem przez matkę i
siostrę. Spoczywało na podłodze w
saloniku w trumnie koloru bordo.
Swój ból syn ukoił obfitymi łzami,
modląc się z chrześcijańską pokorą.

Opowiedziano mu, co się stało.
Wczesnym rankiem, po śniadaniu,
don José bawił się przez chwilę z
małym Guitínem. Ukląkł na chwilę
przed medalionem Najświętszej
Maryi Panny od Cudownego
Medalika, do której miał wielkie
nabożeństwo, który to wizerunek
jałmużniczka przyniosła do domu
Escrivów, na który właśnie
przypadała kolej. Pożegnał się, aby
udać się do sklepu, ale zanim doszedł
do drzwi, zasłabł. Gdy poczuł się źle,
krzyknął, wsparł się o futrynę i
upadł. Hałas towarzyszący upadkowi
ściągnął Carmen i donię Dolores.
Położyły go na łóżku i zdając sobie



sprawę z powagi jego stanu zawołały
natychmiast lekarza i księdza.
Lekarz nic już nie mógł zrobić. W
dwie godziny później, przyjąwszy
ostatnie namaszczenie, zmarł nie
odzyskawszy przytomności[160].

Tego samego ranka o dziewiątej
otwarto „Wielkie Miasto Londyn”.
Ekspedienci byli zaskoczeni, że nie
ma jeszcze don Josego. Było nie do
pomyślenia spóźnienie u człowieka o
matematycznej wprost
punktualności. Właściciel, tknięty
złym przeczuciem, posłał Manuela
do domu Escrivów, na ulicę Sagasty,
aby dowiedział się, czy nic się nie
stało. Wkrótce potem zmarł don
José[161].

Z sercem rozdartym bólem Josemaría
starał się pocieszyć najbliższych.
Mały Santiago, który nie miał jeszcze
sześciu lat, świetnie zapamiętał gest
brata, gdy ten przy trumnie ojca
obiecał, że im go zastąpi. („Przed



moją matką, siostrą i przede mną
powiedział - pamiętam te słowa - że
nie opuści nas nigdy i będzie się
nami opiekował”)[162].

Natychmiast zajął się
przygotowaniami do pogrzebu i
pochówku: trumna, egzekwie, grób i
pozostałe wydatki związane z
pogrzebem. Jednak rodzina nie miała
wystarczających oszczędności. W tak
smutnym momencie musiał prosić o
pożyczkę księdza Daniela Alfaro,
kapelana wojskowego, znajomego
rodziny. Na zawsze zapamiętał
udzielone mu wtedy wsparcie.
Szybko zwrócił pieniądze, ale nigdy
nie przestał z wdzięczności modlić
się za niego podczas Mszy, które
odprawiał w intencji żywych, a po
kilku latach, za zmarłych[163].

Czuwali przez całą noc przy
zmarłym. Zjawili się przyjaciele z
Logroño oraz znajomi don José.
Brakowało tylko krewnych.



Następnego dnia odbył się pogrzeb.
Zanim zamknięto trumnę, Josemaría
wyjął z rąk zmarłego krucyfiks:
skromny i wytarty, który wcześniej
znajdował się w dłoniach babci
Konstancji[164].

Kondukt przekroczył most i podążył
drogą na cmentarz. Josemaría szedł
sam z przodu, oddzielony od
orszaku, jako jedyny krewny
zmarłego. Matka i siostra zostały w
domu, gdyż nie było w zwyczaju, by
kobiety uczestniczyły w pogrzebach.
Nad trumną odmówiono ostatnią
modlitwę za zmarłych, następnie zaś
don Daniel Alfaro, na prośbę
Josemaríi odmówił jeszcze jedną.

Trumnę opuszczono do grobu. Syn
rzucił pierwszą garść ziemi. Grabarz
wręczył mu klucz, którym zamknięto
trumnę. Wrócili do Logroño i w
drodze powrotnej, przekraczając
most na Ebro dopiero co osierocony
Josemaría rozmyślał o swojej stracie.



Włożył rękę do kieszeni i ścisnął
klucz od trumny. Zdecydowanym
ruchem, jakby zrywając z tym, co
mogło stanowić dlań przywiązanie
sprzeczne z powołaniem, cisnął klucz
do rzeki. Po co miałbym - powiedział
sam do siebie - przechowywać ten
klucz, który mógłby być dla mnie
zbędnym przywiązaniem?[165]

Upływały dni żałoby spędzane w
rodzinnej intymności. Przypadkowo,
pierwszego grudnia sporządzano
rejestr municypalny mieszkańców.
Nie było świadectwa jaśniej
wyrażającego bolesną zmianę w
rodzinie Escrivów. Jako głowa
rodziny podpisała się pod nim
bowiem „Dolores Albás, wdowa po
Escrivie”[166].

Chociaż oficjalnie jako głowa rodziny
figurowała wdowa, jednak to
najstarszy syn zajął się wszystkim i
podjął decyzję, że za kilka tygodni,
gdy tylko uda się wynająć



mieszkanie w Saragossie, rodzina
przeniesie się tam, by mieszkać wraz
z nim. Z dnia na dzień na młodego
seminarzystę spadł ciężar
materialnego utrzymania rodziny.
Nadzieje, jakie wiązał z młodszym
bratem, o którego prosił Pana, aby go
zastąpił, gdy chciał zostać księdzem,
całkiem zawiodły. Teraz musiał być
dla małego Santiago bardziej ojcem
niż bratem[167].

Ocenił swą sytuację. Był już
subdiakonem i jako taki zobowiązał
się wobec Kościoła, m.in. do
zachowania celibatu w służbie Bogu.
Wprawdzie możliwe było uzyskanie
dyspensy. Któż mógłby mu się dziwić
w nowej sytuacji? Jednak mimo
ostatnio przeżytej tragedii, poczuł się
wewnętrznie umocniony, jakby
jeszcze bardziej utwierdzony w
swoim powołaniu. Jego
nieograniczone zaufanie do
Opatrzności pomogło mu uznać
problem za rozwiązany. Gdyby



śmierć ojca zdarzyła się przed
przyjęciem święceń subdiakona, czy
wtedy także nie pojawiłaby się
wątpliwość co do wytrwania na
drodze do kapłaństwa?[168]

Teraz równocześnie z tym nowym
rodzinnym nieszczęściem z większą
jasnością ukazał mu się sens jego
życia i Boża ręka, która towarzyszyła
mu poprzez cierpienia. W bólu
odzierała go z ludzkich przywiązań,
majątku i wszystkiego, co oznaczać
mogło jakąkolwiek pomoc w
przyszłości. Przed oczyma
przesuwały mu się obrazy trzech
zmarłych w Barbastro siostrzyczek,
bankructwa firmy ojca, trudności
ekonomicznych, a także osieroconej
rodziny złożonej na jego barki.
Wszystko to tworzyło historię jego
duszy, którą Pan wykuwał
uderzeniami nieszczęść rodzinnych:

Zawsze byłem powodem cierpień dla
moich bliskich. Nie sprowokowałem



katastrofy, ale Pan, aby mnie
doświadczyć, uderzał raz w gwóźdź
(gwóźdź to ja), a sto razy dokoła.
Widziałem mego ojca niczym
uosobienie Hioba. Stracili z matką
trzy córki, jedną po drugiej, w
kolejnych latach i popadli w ruinę.
[169].

Don José zmarł zupełnie sterany
pracą i troskami. Odeń syn nauczył
się czegoś, czego nigdy nie
zapomniał:

Widziałem, jak cierpi z radością, nie
okazując cierpienia. I widziałem
męstwo, które było dla mnie szkołą,
gdyż później tyle razy czułem, że
ziemia usuwa się mi spod nóg i
widziałem niebo nade mną, tak jakby
miał być zmiażdżony przez dwie
żelazne płyty.

Dzięki tej nauce i łasce Pana, być
może kiedyś traciłem pogodę ducha,
ale niewiele razy [...].



Mój ojciec umarł wycieńczony. Umarł
jednak z uśmiechem na ustach i jego
twarz przybrała szczególnie
przyjemny wyraz[170].

Uznawał, że jego rodzice mieli w
Bożym planie swoją rolę do
spełnienia, a także, że byli wzorami
cnót. Pamięć o don Josem,
cierpliwym i pogodnym w obliczu
przeciwności, zapominającym o
sobie samym podczas służby
bliźniemu urastała w pamięci syna,
zamieniając się w coś więcej niż
zwykłe synowskie przywiązanie:

Logroño! - napisał w liście z 9 maja
1938 roku - To są bardzo osobiste
wspomnienia: na tamtejszym
cmentarzu znajdują się doczesne
szczątki mego ojca, które dla mnie - z
wielu powodów - są relikwiami: ufam,
że pewnego dnia je „uwolnię”[171].

8. Pierwsza Msza Święta



Na dwa miesiące przed śmiercią ojca
Josemaría poprosił o pozwolenie na
przyjęcie diakonatu, gdyż czuł się
powołany do stanu
kapłańskiego[172]. Niedługo potem,
w momencie, gdy umierał don José,
Sekretarz Izby arcybiskupstwa
przygotował wszelkie dokumenty
związane ze święceniami, które
Wikariusz Kapituły wysłał z datą 5
grudnia do diecezji Calahorry-La
Calzady. Zarówno proboszcz z
Logroño, don Hilario Loza, jak i
kapelan wojskowy don Daniel Alfaro
oraz inni świadkowie złożyli
zeznania dotyczące prowadzenia się
i dobrej opinii na temat subdiakona.
Po skompletowaniu dokumentów, 20
grudnia, don Miguel de los Santos
udzielił Josemaríi święceń
diakońskich w kościele Świętego
Karola[173].

Bardzo prawdopodobne, że
Josemaría spędził kilka dni przed
święceniami diakońskimi w Logroño,



ponieważ Paula Royo pamięta, że w
dobrym nastroju opowiadał jej o
perypetiach towarzyszących
poszukiwaniu domu w
Saragossie[174]. Sytuacja rodzinna
skłaniała go zdecydowanie do
przeprowadzki. W ciągu kilku
miesięcy miał zostać kapłanem,
będąc inkardynowanym w diecezji
Saragossy. Z materialnego punktu
widzenia niemożliwe było dla niego
utrzymać dwa domy i z drugiej
strony było nie do pomyślenia
pozostawać w tych nowych
warunkach z dala od bliskich.

Mieszkanie, które tymczasowo
wynajął Josemaría znajdowało się na
trzecim piętrze wąskiego i dusznego
domu przy ulicy Urrea. Stąd w ciągu
kilku tygodni przenieśli się do
skromnego lokum przy ulicy Rufas
pod numerem 11[175].

Stosunki donii Dolores z niektórymi
krewnymi, które dotychczas trudno



było nazwać serdecznymi,
pogorszyły się jeszcze z powodu
śmierci don Josego, stając się
oziębłymi i napiętymi. Ta przykra
zmiana zaszła w chwili, gdy
Escrivowie przenieśli się do
Saragossy. Nie może dziwić reakcja
wuja Carlosa, człowieka
autorytarnego i szczycącego się
swoją pozycją kościelną. Nie wziął
nawet udziału w pogrzebie swego
szwagra w Logroño, ale poczuł się
urażony do żywego, gdy dowiedział
się, że Escrivowie szybko mają
pojawić się w Saragossie. Jak
powiada Pascual Albás, jeden z
kuzynów, bracia donii Dolores
myśleli nawet o ustanowieniu jakiejś
niewielkiej sumy w charakterze
pensji, gdyby tylko została w
Logroño. Archidiakon uważał, że „to
co powinien zrobić Josemaría, to
rzucić jak najszybciej dodatkowe
studia, być wyświęconym, urządzić
się i utrzymywać matkę i



rodzeństwo”, wspomina Sixta
Cermeño[176].

Być może zachodziła kwestia
próżności lub wstydu przed ludźmi
ze strony wujów, z powodu
konieczności stałego przestawania ze
zubożałymi krewnymi. I aby
ostatecznie zatruć atmosferę
wzajemnych stosunków, jedna z
siostrzenic o imieniu Manolita,
mieszkająca z archidiakonem,
ostatecznie skłóciła wuja z
Josemaríą[177]. Zaszło to wkrótce po
przenosinach Escrivów do Saragossy.
Doszło wtedy do poważnej rodzinnej
kłótni. Josemaría w towarzystwie
swojej siostry Carmen w najlepszych
zamiarach odwiedził wuja Carlosa.
Archidziekan powitał ich słowami
zniecierpliwienia, bardziej niż
grubiańskimi. Słowa które
wypowiedział, przy dobrej woli,
brzmiały mniej więcej tak:



-Po jakiego diabła przyjechaliście do
Saragossy? Obnosić się z waszą
biedą?

Carmen nie ośmielając się mu
powiedzieć ani jednego słowa,
zwróciła się do swego brata:

-Josemaría, chodźmy stąd, bo w tym
domu nie jesteśmy mile widziani.

Archidiakon nie cofnął swoich słów
ani nie przeprosił za obrazę, która
była równoznaczna z
policzkiem[178]. Josemaría nie
skarżył się na takie traktowanie. Przy
różnych okazjach starał się zbliżyć
do don Carlosa, ale bez rezultatu.
Dopiero tragiczne dni wojny
domowej sprawiły, że archidiakon
zapomniał o dawnych
uprzedzeniach. Na początku lat 40-
tych siostrzeniec odwiedził don
Carlosa w Saragossie. „Nie chciał,
żeby myśleli – powiedziała jednaj z
osób mu towarzyszących – że
zachował jakąś urazę” [179]. Po



wizycie był zadowolony. Nie on się
zmienił, lecz wuj. Uczucia Josemaríi
do brata swojej matki były stale
wyjątkowo serdeczne. Kiedy
otrzymał wiadomość o śmierci don
Carlosa, pospieszył, by napisać kilka
słów do swego rodzeństwa, Carmen i
Santiago, z datą 6 stycznia 1948 roku:

Dowiedziałem się o śmierci don
Carlosa: proszę was, żebyście
pomodlili się za jego duszę. Ponieważ
obszedł się tak źle z mamą i z nami,
rozumiem, że jesteśmy jeszcze
bardziej zobowiązani modlić się w
jego intencji. Jeśli tak zrobicie,
spodoba się do Panu Bogu i ja wam
też za to będę wdzięczny.[180].

(Wiadomość okazała się jednak
błędna. Wuj zmarł w dwa lata
później).

***

Rodzina Escrivów przyjęła nowe
warunki życia bez słowa skargi.



Lepiej sytuowani krewni nie pomogli
im w najmniejszym stopniu. Wkrótce
po przeprowadzce na ulicę Rufas,
jeden z siostrzeńców donii Dolores,
który pracował w lokalnym oddziale
banku, przyjął u nich mieszkanie, co
oznaczało pewien dopływ gotówki,
ponieważ płacił jako czynsz 150
peset miesięcznie[181].

Obowiązki Josemaríi jako inspektora
oraz uczestnictwo w liturgii w
kościele Świętego Karola jako diakon
zmuszały go do ciągłego
przebywania poza domem. Ze
sprawowania diakonatu zapadły mu
w pamięć niezatarte wrażenia. Z
takim napięciem oczekiwał tej
chwili, tak wielki miał szacunek dla
Jezusa w Najświętszym Sakramencie,
że gdy dotykał Hostii drżały mu ręce,
a nawet całe ciało. Po raz pierwszy
zdarzyło mu się to przy okazji
uroczystego wystawienia
Najświętszego Sakramentu, gdy miał
umieścić hostię w monstrancji.



Wówczas poprosił Boga, by nigdy nie
przyzwyczaił się do obcowania z
Nim. Aż do śmierci zapamiętał
wrażenie z tego wspaniałego
spotkania. Jeszcze w 1974 roku
przyznawał, że nadal drżą mu
czasem ręce, tak samo jak za
pierwszym razem[182]. W kościele
świętego Karola udzielał Komunii
Świętej wiernym, między innymi
własnej matce:

W tym kościele świętego Karola
otrzymałem formację kapłańską –
przypominał po latach. – Tu, na tym
ołtarzu, po raz pierwszy z drżeniem
zbliżyłem się, aby udzielić Komunii
mojej matce. Nie wyobrażacie sobie,
co to za przeżycie... Z każdym
krokiem byłem bardziej przejęty[183].

Marzył o kapłaństwie i dłużyło mu
się oczekiwanie. Miał tylko 23 lata,
dlatego też musiał prosić o dyspensę
papieską z powodu nieosiągnięcia
wieku kanonicznego. 20 lutego 1925



nadeszła z Rzymu pozytywna
odpowiedź[184]. 4 marca złożył
podanie do wikariusza Kapituły, w
którym wyjaśniał, że:

Pragnąc przyjąć Najświętsze
Święcenia Prezbiteratu podczas
najbliższych Suchych Dni piątego
tygodnia Wielkiego Postu, ponieważ
czuję się powołanym przez Boga do
stanu kapłańskiego, wnoszę, aby
Wasza Wielebność zechciała przyznać
mi konieczne dymisorie, po uprzednim
spełnieniu warunków wymaganych
przez święte kanony[185].

Procedura przebiegała w zgodzie z
wymaganiami kanonicznymi, choć z
pewnym pośpiechem, gdyż sobota w
czasie Suchych Dni przypadała 28
marca. Wśród dokumentów
załączonych do podania znalazły się
potwierdzenie przygotowania z
Królewskiego Seminarium Świętego
Karola, list do diecezji w Calahorra,
zapowiedzi ogłoszone w Logroño



oraz odpowiedź proboszcza parafii 
Santiago el Real, uzupełniona o
cztery informacje złożone pod
przysięgą, które stwierdzały, że „don
José María Escrivá Albás jest godzien
przyjęcia do stanu duchownego, o
które wnosi”. Ten ostatni dokument,
datowany w Logroño 23 marca,
został następnie wysłany do
Calahorry, skąd, po uzyskaniu
koniecznej aprobaty, papiery zostały
zwrócone do Sekretariatu Izby i
Zarządu Arcybiskupstwa
Saragossy[186].

W sobotę w Suchych Dniach, 28
marca 1925 roku, w kościele
Świętego Karola odbyła się
ceremonia święceń kapłańskich
Josemaríi, podczas której don Miguel
de los Santos Díaz Gómara udzielił
mu prezbiteratu [187].

Wyświęcany wszystkimi zmysłami
śledził ceremonie liturgiczne:
namaszczenie rąk, traditio



instrumentorum, słowa konsekracji...
Rozemocjonowany i zmieszany w
obliczu Bożej łaskawości, uznawał
znikomość trudności, które miały
miejsce od chwili swego powołania,
składając dzięki, niczym zakochany
młodzieniec[188].

Przygotował się do swej pierwszej
Mszy Świętej. Nie miała to być Msza
uroczysta, tylko cicha, w
poniedziałek w Wielkim Tygodniu,
odprawiana w szatach fioletowych i
ofiarowana w intencji ojca. Świeżo
wyświęcony wysłał zawiadomienia
do stosunkowo niewielu osób z
powodu żałoby. Obchodzono to
święto w gronie rodzinnym. Na
obrazkach z Najświętszą Marią
Panną został z tyłu nadrukowany
następujący tekst okolicznościowy:

„Prezbiter José María Escrivá y Albás
odprawi swą Prymicyjną Mszę
Świętą w Świętej i Anielskiej Kaplicy
Najświętszej Maryi Panny del Pilar w



Saragossie, 30 marca 1925 roku, o
10.30 rano, w intencji duszy jego ojca
don José Escrivy Corzána, który
zasnął w Panu 27 listopada 1924
roku

A.M.D.G.*

Zaproszenie i pamiątka”[189].

Nie było łatwe uzyskanie pozwolenia
na zajęcie świętej kaplicy, ale bardzo
żywe było jego pragnienie, by
odprawić Mszę właśnie tam, w
miejscu, które co dzień odwiedzał i
gdzie wołał Domina, ut sit! Poza tym
Msza stanowiła bardziej bolesne
przeżycie niż celebrans mógł
przewidzieć, chociaż zawarł swe
wspomnienie i okoliczności tego aktu
w bardzo prostym zdaniu: W Świętej
Kaplicy wobec kilku osób odprawiłem
w ciszy moją pierwszą Mszę[190].

Jego brat Santiago, który miał wtedy
6 lat, zapamiętał prostotę tej
uroczystości i niewielką liczbę jej



uczestników: „Była to celebrowana
Msza, w której wzięliśmy udział moja
matka, moja siostra Carmen, ja i
niewiele więcej osób”. Jego kuzynka,
Sixta Cermeño, złożyła bardziej
szczegółową relację:

„Ja i mój mąż byliśmy jedynymi
osobami z rodziny Albásów, które
towarzyszyły jego matce podczas tej
Mszy Prymicyjnej. [...]

Byli tam: matka Josemaríi - ciocia
Lola, jego siostra, chłopiec, który
miał wtedy 6 lat, my – ja i mój mąż,
dwie sąsiadki z Barbastro, o
nazwisku Cortés, które były
rówieśniczkami i bliskimi
przyjaciółkami jego siostry Carmen i
jeszcze ktoś, kogo nie znałam:
pamiętam dwu lub trzech księży.
Było tam może jeszcze kilku
przyjaciół z Seminarium i
Uniwersytetu. Trudno powiedzieć
dokładniej, gdyż wszyscy wiedzą, że



ta kaplica zawsze jest pełna
ludzi”[191].

Wraz z nieobecnością kapłanów z
rodziny donii Dolores, niewielka
liczba osób obecnych sprawiała
wrażenie osamotnienia. „Jego
wujowie Carlos, Vicente y Mariano
Albás – opowiada Amparo Castillón –
nie byli obecni na jego pierwszej
Mszy w 1925 roku, w której
uczestniczyłem i zdałem sobie
sprawę, że był bardzo samotny”[192].

Rektor, don José López Sierra,
dodaje, że dwu zaprzyjaźnionych z
rodziną księży brało udział w
ceremonii i z odcieniem
patetyczności opisuje scenę ze
świętej kaplicy: „matka zalała się
łzami i wyglądała, jakby miała za
chwilę zemdleć”, podczas gdy na
kolanach „nie śmieliśmy nawet
mrugnąć, przez całą Mszę w
bezruchu, podziwialiśmy uświęcone
ruchy tego anioła na ziemi”[193].



Uczucia donii Dolores, która tego
ranka nie czuła się najlepiej,
ożywiały się na myśl o wszystkich
poświęceniach jej i jej męża, jakie
ponieśli, aby zobaczyć uroczystość, w
której teraz uczestniczyła. Ta myśl
musiała też przyjść do głowy obecnej
tam jego kuzynce, Sixcie Cermeño,
gdy opowiadała, że „przy całej
kameralności chwili, można było
zauważyć smutek” i że matka
płakała, „prawdopodobnie dlatego,
że miała świeżo w pamięci niedawną
stratę męża”[194].

Nowy prezbiter miał synowskie
pragnienie, aby jego matka była
pierwsza osobą, która przyjmie z
jego rąk Komunię Świętą
konsekrowaną przezeń osobiście.
Okazało się, że ta radość nie była mu
dana. Jedna z kobiet wyprzedziła
donię Dolores, klękając na klęczniku
w chwili rozdawania komunii, a
ksiądz uważał za swój obowiązek dać
jako pierwszej komunię tej dobrej



kobiecie, aby nie okazać jej
lekceważenia[195]. Po zakończeniu
mszy odbyło się ucałowanie rąk,
zwyczajowe życzenia w zakrystii i
pożegnanie z niewielką grupą
uczestniczących w uroczystości. Po
tej pierwszej Mszy pozostało
Josemaríi wspomnienie ofiary. Jawiła
mu się ona jako obraz bolesny z
matką w żałobie[196].

Kapłan przy ołtarzu podczas
celebracji Mszy Świętej sprawuje
swoją posługę w sposób
najdoskonalszy. Składana tam jest ta
sama Ofiara, która została złożona na
krzyżu, aby odkupić całą ludzkość.
Josemaría, utożsamiony osobiście i
całkowicie z Chrystusem na mocy
sakramentu kapłaństwa, uczynił z
Ofiary Eucharystycznej centrum
swego życia wewnętrznego. I tak jak
w przeddzień Pierwszej Komunii
doznał, jako bolesnej pamiątki
oparzenia z powodu nieuwagi
fryzjera, tak teraz pozostało mu w



pamięci pożegnanie z tym pobożnym
marzeniem, by podczas swej
pierwszej Mszy Świętej dać komunię
jako pierwszej, przed wszystkimi
innymi, własnej matce. Pan w jasny
sposób poprzez te drobne oznaki
wybraństwa przybliżał go stopniowo
do krzyża.

Do mieszkania na ulicy Rufas na
obiad zostali zaproszeni kuzyni donii
Dolores, dwie przyjaciółki Carmen,
które przyjechały z Barbastro i może
jeszcze ktoś z najbliższych. Skromny
poczęstunek łączył ubóstwo z
dobrym smakiem. Pani domu
przygotowała wyśmienite danie z
ryżu[197].

Gdy skończyli jeść, ksiądz udał się do
swego pokoju. Właśnie dostał
pierwszą nominację w swojej
karierze kościelnej. Przypomniał
sobie wydarzenia ostatnich kilku
miesięcy i ciosy, jakie nań spadły w
ciągu ostatniego roku. Miał rację,



myśląc, że Pan wciąż go doświadcza: 
jedno uderzenie w gwóźdź i sto razy
dookoła. Zasmucony, szlochając po
synowsku skarżył się Bogu: Jak Ty
mnie traktujesz! Jak Ty mnie
traktujesz![198].

[1] Por. J. Escrivá de Balaguer, 
Huellas de Aragón en la Iglesia
Universal, w: „Universidad”,
Zaragoza 1960, nr 3-4 ; s. 6.

[2] Por. Aneks X.

[3] Jeśli zapoznamy się z jego opisem
pióra słynnego autora Viaje de
España, zrozumiemy zmienność
gustów artystycznych: „Kościół
pojezuicki, który teraz należy do
Królewskiego Seminarium Świętego
Karola – pisał pod koniec XVIII wieku
Antonio Ponz – bardziej przypomina
skład luster, a zwłaszcza kaplica
Najświętszej Komunii. Na tym tle



wyróżniają się bardzo dobre stiuki,
imitujące marmury, które zdobią
fryzy pod sufitem i nad podłogą, w
nawie głównej i w kaplicach.
Najlepsze, co tam znalazłem, to
ołtarz świętego Lupercjusza [...].
Fasada tej świątyni nie ustępuje pod
względem złego gustu wszystkiemu,
co już opisałem i doprawdy nie
wiem, co miał na myśli ojciec
Norberto Caimo, zwany Włoskim
Włóczęgą, gdy w swym liście z 7 lipca
1755 roku, pisał, że kościół ten jest 
piú vaga, to znaczy najpiękniejszym
w Saragossie, jak też najbogatszym w
złocenia i wyposażenie wnętrza. Bez
wątpienia musiały olśnić go złocenia
i stiuki, które wziął za marmury” (A.
Ponz, Viaje de España, t. XV, list II, 33,
Madrid 1788; reedycja pod red. M.
Aguilar, Mardid 1947, s. 1318). Znana
jest jednak notoryczna niechęć, jaką
Ponz darzył sztukę barokową.

[4] Por. E. Subirana, Anuario
Ecclesiástico (Archidiecezja



Saragossy), gdzie w każdym roczniku
możemy znaleźć imiona księży-
członków Królewskiego Seminarium
Świętego Karola.

[5] Z datą 6 września 1886 roku
został wydany „Boletín Oficial”
diecezji, w którym ogłoszono
przyjmowanie zgłoszeń na 50 miejsc
objętych stypendiami.

W archiwum książek należących do
seminarium (dziś przeniesione do
archiwum diecezjalnego w
Saragossie) znajdował się rękopis z
zapisanymi 83 stronami. Mowa o 
Historia de la fundación del Seminario
de pobres de San Francisco de Paula,
w którym jest mowa o jego
początkach w roku 1886. Zostały tam
opisane niektóre wydarzenia i
zwyczaje seminarium do roku
akademickiego 1905-1906.

W roku akademickim 1897-1898
miały miejsce dwa istotne
wydarzenia: po pierwsze



seminarium diecezjalne staje się
uniwersytetem biskupim, z trzema
wydziałami; filozofią, teologią i
prawem kanonicznym, drugim
wydarzeniem było rozpoczęcie
przyjmowania studentów płatnych
do Seminarium Świętego Franciszka
(s. 77-79).

[6] Reglamento para el régimen y
buen gobierno del Seminario de
Pobres de San Francisco de Paula de
la Ciudad de Zaragoza, dispuesto por
el Eminentissimo y Reverendisimo Sr.
D. Francisco de Paula, Cardenal
Benavides, Arzobispo de Zaragoza
etc., Zaragoza 1887. Z wyjątkiem
planu dnia i niektórych innych
punktów regulamin obowiązywał w
latach, gdy Josemaría uczył się w
seminarium.

[7] Podczas roku akademickiego
1920-1921 w seminarium uczyło się 3
seminarzystów studiujących łacinę,
11 studiujących filozofię i 23 –



teologię. W sumie 37 alumnów (por. 
Hojas de inscripción y Actas de
exámenes). „Oba seminaria zostały
zrównane” – wspomina Hugo
Cubero, kolega z seminarium
Josemaríi – „jedno służyło po prostu
jako rozszerzenie drugiego. Nie było
żadnych przywilejów czy różnic z
powodu przynależności do jednego
lub do drugiego” (Hugo Cubero
Berne, AGP, RHF, T-02859, s. 1).

W roku akademickim 1897-1898, z
powodu decyzji arcybiskupa o
dopuszczenia seminarzystów
płatnych, została wyznaczona opłata
dzienna na 1,25 pesety dziennie.
Wysokość opłat nie zmieniła się
przez następne 25 lat (por. Historia
de fundación, s. 78-79 oraz Hojas de
Cuentas de los cursos 1920 a 1925 del
Seminario de San Francisco de Paula,
vistas y examinadas por la Junta de
Hacienda de Real Seminario
Sacerdotal de San Carlos (te rękopisy,
wraz z całą dokumentacją



działalności seminarium Świętego
Franciszka de Paula, zostały
przeniesione ostatnio do archiwum
diecezjalnego w Saragossie).

Jeśli chodzi o alumnów
wewnętrznych seminarium
diecezjalnego, ich regulamin
stanowił, jeśli chodzi o opłaty
wnoszone przez alumnów z diecezji,
że będą oni płacić 1,50 pesety za
dzień, zaś alumni spoza diecezji 2,50
pesety, a także, że „poza opłatą
ustanowioną w artykule
poprzednim, wniosą 20 peset za
użytkowanie żelaznego łóżka z
drewnianą ramą, stołu, szafki nocnej,
umywalki, dzbana na wodę,
wieszaka, krzesła i lichtarza” (por. 
Reglamento disciplinar del Seminario
General Pontificio de San Valero y San
Braulio de Zaragoza, rok 1925,
artykuły 222 i 223).

[8] Tego właśnie uniformu używali
seminarzyści nowo otwartego



seminarium. Strój ten został im
wręczony na uroczystości otwarcia
przez samego kardynała 5 grudnia
1886 r. (por. Historia de la
fundación..., rok 1886-1887).

[9] Wydaje się, że pod koniec lat
dwudziestych już założono światło
elektryczne w pokojach. Na temat
seminariów w Saragossie por.: F.
Torralba, Real Seminario de San
Carlos Borromeo en Zaragoza.,
Zaragoza 1974 oraz J. Cruz, El
Seminario de Zaragoza. Notas
históricas., Zaragoza 1945.

[10] Podczas medytacji czytano na
głos fragmenty dzieła o. Francisco
Garzóna, Meditaciones espirituales,
sacadas en parte de las del V.P. Luis de
la Puente, Madrid 1900.

Św. Braulion - biskup Saragossy,
ur. ok. 590, zm. w Saragossie w
651. Wybitny naukowiec swojej
epoki, ostatecznie zredagował

• 



„Etymologie” św. Izydora z
Sewilli.

Św. Waleriusz - biskup Saragossy, IV
w., towarzysz więzienia św.
Wincentego z Saragossy, męczennika,
wygnany z kraju w czasie
prześladowań Dioklecjana, zmarł na
obczyźnie - przyp. tłum..

[11] Decyzją króla Karola III na
potrzeby seminarium przeznaczono
początkowo dawne jezuickie
Kolegium Ojca Przedwiecznego.
Podczas pierwszego oblężenia miasta
przez wojska napoleońskie budynek
służył jako magazyn prochu i został
zniszczony w wyniku wybuchu w
1808 roku. W 10 lat później
użytkowano jako seminarium
młodszych górne piętra budynku
Świętego Karola, aż do chwili, gdy w
1848 przeniesiono seminarium na
plac de la Seo.

Na temat organizacji studiów
kościelnych i tworzenia



Uniwersytetów Biskupich we
Hiszpanii por.: Diccionario de
Historia Ecclesiástica de España, t. IV,
s. 2427-2428.

W regulaminie seminarium
diecezjalnego powiedziano: „Alumni
seminarium dzielą się na
wewnętrznych, to znaczy (del
Conciliar) lub Świętego Franciszka
oraz zewnętrznych” (Reglamento
disciplinar..., art. 49) i dalej „Alumni
Świętego Franciszka stosują się w
pełni do Planu Studiów Biskupich,
planu zajęć i zaliczeń, które muszą
zdobyć, mając obowiązek poddać się
podczas przebywania na terenie
seminarium dyscyplinie
wewnętrznej” (ibidem, art. 51).

[12] Jedną z książek czytanych w
jadalni była Juana Maríi Soli SJ, La
profecía de Daniel, Barcelona 1919.
Oto zapis w Hoja de cuentas del Curso
1921-1922: „Profecía de Daniel, Ley
de expiación del P. Solá para lectura



en el refectorio ; zakup nr 4, 16,50
pts.”

[13] Jako lekturę duchową czytano 
Ejercicio de Perfección o. Alonso
Rodrígueza SJ.

* O życiu i obyczajach (łac.) - przyp.
tłum..

[14] Od 1920 do 1922 roku
Inspektorami kleryków byli Santiago
Lucus i Luis Torrijo; pierwszy z nich
był już subdiakonem, zaś drugi miał
święcenia niższe. Por.: „Boletín
Oficial de la Diócesis”, Zaragoza 1922
s. 5-15.

[15] Por. Aneks X.

[16] Inni spośród jego wujostwa,
ciotka Carmen oraz wuj Florencio,
dość często odwiedzali Josemaríę w
seminarium: „Zwykle w niedzielę po
południu, rozmawialiśmy, spacerując
po jednym z szerokich
korytarzy.” (Carmen Lamartín, AGP,



RHF, T-04813, s. 3). Por. Javier
Echevarría, Sum. 1895 ; Francisco
Moreno Monforte, AGP, RHF, T-02865,
s.6.

[17] Por. Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 5. Por. także 
Libro de Sesiones de la Asociación del
Apostolado de la Oración del Sagrado
Corazón de Jesús z seminarium
Świętego Franciszka de Paula
(1902-1934). Dane dotyczące lat
1920-1925 znajdują się na stronach
92-103 rękopisu. W tym okresie
stowarzyszenie nazywano często po
prostu Apostolstwem Modlitwy
(Apostolado de la Oración) (por. AGP,
RHF, D-03454). Dyrektorem i
wicedyrektorami rady
stowarzyszenia byli przełożeni
seminarium (rektor i inspektorzy).

Na temat tego stowarzyszenia, por.
także E. Subirana, op. cit., 1924, s. 45,
gdzie wymienione zostały jego cele
oraz ćwiczenia duchowe i inne akty



pobożności, w których mogli
uczestniczyć „wierni wszelkiego
rodzaju”.

[18] Por. Jesús López Bello, Sum.
6005.

[19] Aurelio Navarro, AGP, RHF,
T-02863, s. 2.

[20] Arsenio Górriz, AGP, RHF,
T-02687, s. 2.

* Pani, żebym przejrzał! (łac.) -
przyp. tłum..

[21] Por. Medytacja z 14 II 1964. Inną
z osobistych praktyk pobożności było
odmawianie Drogi Krzyżowej, którą
zwykle odprawia się w Wielkim
Poście. Josemaría „włączył ją do
swego życia, w ten sposób, że często
powtarzał tę praktykę pobożności
także poza okresem Wielkiego
Postu” (Javier Echevarría, Sum.
1861). Było także znane jego
„nabożeństwo do Męki Naszego



Pana, które starał się rozpowszechnić
wśród seminarzystów” (Jesús López
Bello, Sum. 6011).

[22] Przystawka (principio, entrada).
Regulamin Seminarium
Diecezjalnego daje pewne
wyobrażenie na temat wyżywienia
seminarzystów: „śniadanie – kawa z
mlekiem; obiad – zupa, gotowane
mięso lub boczek, deser;
podwieczorek – chleb i owoc
sezonowy; kolacja – sałata, warzywa
i przystawki. Do obiadu i kolacji
podaje się porcję wina. W niedziele i
zwykłe święta dodaje się przed
obiadem przystawkę. W
najważniejsze święta obiad
wzbogaca się o paellę, dwie
przystawki, biszkopt, ciasto i słodkie
wino. W dni patronów (Niepokalane
Poczęcie, Świętego Walerego i
Świętego Brauliusza) podaje się zupę,
trzy przystawki, półtorej porcji
czerwonego wytrawnego wina,
biszkopt, ryż z mlekiem, kawę i



kieliszek likieru” (Reglamento
disciplinar..., art. 227).

[23] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 145
oraz Pedro Casciaro, Sum. 6319.

[24] Por. Augustín Canalejas, AGP,
RHF, T-02861, s. 3.

[25] „W seminarium nie było nigdzie
ogrzewania, mimo ciężkich
aragońskich zim” (Jesús López Bello, 
Sum. 6015).

Por. także Álvaro del Portillo, Sum.
138; Javier Echevarría, Sum. 1857.

[26] Sixta Cermeño, która wyszła za
mąż za José Maríę Albása, także
siostrzeńca archidiakona, opowiada
o dobrym usposobieniu, jakie
okazywał don Carlos wobec
Josemaríi: „Ta uwaga wuja Carlosa
rozciągała się od drobiazgów natury
materialnej, w jego domu (np. było
prane ubranie Josemaríi; była u mnie
zatrudniona kuzynka kobiety, która



co sobotę brała ubranie od Josemaríi,
aby je przygotować), aż po żywe
zainteresowanie jego postępami,
rozmowy z przełożonymi i
profesorami seminarium, ponieważ
był osobą bardzo dobrze
ustosunkowaną z racji pozycji w
diecezji, jako kanonika i z powodu
swego charakteru” (Sixta Cermeño,
AGP, RHF, T-02856, s. 1).

[27] Jego art. 51 mówił: „Codziennie,
po wstaniu powinni staranie
pościelić swe łóżka, umyć się,
uczesać i wyczyścić ubranie bez
żadnego wyjątku”.

[28] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 4.

[29] José María Román, AGP, RHF,
T-02864.

[30] List z 14 IX 1951, n. 75.

[31] Nie było łazienek w pokojach –
opowiadał Josemaría – tak więc, aby



się umyć od stóp do głów musiałem
przynieść trzy albo cztery dzbanki
wody, co mogło być może nieco
drażnić niektórych kolegów (AGP, P03
1976, s. 180). „Chodzi o to – wyjaśnia
prałat Á. del Portillo –że z tego
powodu zaczęli go nazywać pijaito,
co jest wyrażeniem aragońskim
oznaczającym paniczyka w
znaczeniu obraźliwym” (Álvaro del
Portillo, Sum. 138). Prałat Javier
Echevarría wspomina: „Mył się od
stóp do głów co dzień, zimną wodą.
Jego zwyczaj zwrócił uwagę
niektórych kolegów i zaczęli
przezywać go „pijaito”, które to
słowo w Aragonii oznacza paniczyka,
osobę wymuskaną, z pewną dozą
zarozumiałości” (Javier Echevarría, 
Sum. 1857).

„Seminarzyści z Saragossy –
opowiada Francisco Artal, uczeń
seminarium diecezjalnego –
pochodzili w swej większości – w tym
okresie – ze środowisk wiejskich i



mieli poziom kultury osobistej
typowy dla rodzin chłopskich z
Aragonii [...] Pamiętam, że w
Belchite, gdzie studiowaliśmy nauki
humanistyczne, uczyli nas
grzeczności i nie zapomnę, jak
profesor mówił nam, że musimy się
uczyć i także uczyć się zasad
grzeczności, nie zapominając, że ten,
kto stara się być świętym, musi
osiągnąć pewien stopień kultury:
„starajcie się być świętymi – mówił –
i pamiętajcie, że kultura osobista
dostanie się wam na
dodatek” (Francisco Artal, AGP, RHF,
T-02858, s. 1).

[32] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
222; Javier Echevarría, Sum. 1865 i
Francisco Moreno Monforte, AGP,
RHF, T-02865, s. 5, który twierdzi, że
słyszał następujący komentarz: Nie
wierzę, by brud był cnotą.

[33] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
139; Javier Echevarría, Sum. 1858.



[34] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
139; Encarnación Ortega opowiada,
że „od najmłodszych lat przejawiał
gorący zapał, by zbawiać dusze i
pamiętam, jak jego siostra Carmen
opowiadała, że z powodu tego
zapału, przezywano go w
seminarium
„marzycielem” (Encarnación Ortega, 
Sum. 5366).

[35] Por. Javier de Ayala, AGP, RHF,
T-15712, s. 2.

[36] Apuntes, nr 53 i 54 (ibidem, nr
53).

[37] Por. Medytacja z 14 II 1964.

[38] Założyciel Opus Dei umiał
dostrzegać także dobre strony
rozmaitych materialnych trudności,
które towarzyszyły pobytowi w
seminarium świętego Karola,
nazywając je „drobnostkami” (por.
Álvaro del Portillo, Sum. 158).



Także jego siostra Carmen
opowiadała, że często słyszała z jego
ust, że „z seminarium nie pamięta
nic oprócz dobrych rzeczy” (por.
Encarnación Ortega, PM, k. 31 i także
Javier de Alaya, AGP, RHF, T-15712, s.
2.

* Kortezy (hiszp. Cortes) - tradycyjna
nazwa hiszpańskiego parlamentu -
przyp. tłum..

[39] Apuntes, nr 1748; Jest to jedna z
notatek sporządzonych podczas
rekolekcji, które odbył w lipcu 1934
roku.

[40] José María Román, AGP, RHF,
T-02864.

[41] Augustín Calllejas, AGP, RHF,
T-02861, s. 5.

[42] Por. Aneks X.

[43] Weźmy na przykład świadectwo
kolegi z seminarium - Aurelio



Navarro, które zawiera na temat
Josemaríi następujące zdanie: „Kiedy
był w seminarium, był bardzo
otwarty i wcale nie
wyniosły” (Aurelio Navarro, AG, RHF,
T-02863, s. 3).

Na tej samej stronie księgi De vita et
moribus razem z tymi ocenami
rektor własnoręcznie zapisywał
wyniki ocen z poszczególnych
przedmiotów.

[44] Por. AGP, RHF, D-07056.
Informacje, które co miesiąc mieli
obowiązek sporządzać i dostarczać
inspektorzy zostały wydrukowane
jako Informe sobre la conducta de los
seminaristas de San Francisco de
Paula. Znajdują się tam nazwiska
alumnów i kolumny, w których się
oceniało (w skali od dobrze, poprzez
przeciętnie, słabo, aż do źle)
pobożność, pilność, dyscyplinę i
zachowanie. Na odwrocie takiej
karty osobowej zapisywało się kary



nałożone przez inspektorów i
rektora.

Wyjątkowo w październiku 1920
roku w kolumnie zachowanie
inspektor Santiago Lucus wpisał
hasło Powołanie i przyznał 26
dobrych i 9 przeciętnych.

[45] AGP, P04 1974, II, s. 308-309.

[46] AGP, RHF, D-15016. Rektor
seminarium Świętego Franciszka de
Paula zwrócił się do rektora
seminarium soborowego w Logroño;
odpisał jednak wicerektor, don
Gregorio Fernández Anguiano, który
był prefektem do spraw dyscypliny
Josemaríi, gdyż nowy biskup, ks.
Fidel García Martínez, zachował dla
siebie stanowisko rektora
seminarium i zarządzał nim z
pomocą wicerektorów (por. E.
Subirana, op. cit., 1922, Diecezja
Calahorra y Santo Domingo de La
Calzada).



[47] Ibidem (Archiwum diecezjalne.
Dokumenty Królewskiego
Seminarium Kapłańskiego Świętego
Karola, teczka 7. - Dokumentacja
seminarzystów - 1921-1925).

[48] Apuntes, nr 959.

[49] AGP, RHF, D-03306.

[50] Por. Reglamento para el
régimen..., art. 60: „Zakazuje się palić,
a także jeść i pić poza refektarzem”.
Por. rewersy kart Informes
inspektorów, w których znajdują się
opisy przyczyn i okoliczności
zastosowania kar (AGP, RHF,
D-15022).

[51] Por. Reglamento para el
régimen..., art. 56.

[52] Ps., 120, 6 (według dawnej wersji
Vulgaty). Josemaría nie zapomniał tej
anegdoty, w 1930 napisze: Te dawne
budynki pozbawione światła (per
diem sol non uret te, neque luna per



noctem, przeczytałem w pokoju
jednego z seminarzystów napis nad
oknem) (Apuntes, nr 55); a w 10 lat
później znowu napisze: Piszę do was
z seminarium, które jest starym
budynkiem, brzydkim i odpychającym
oraz brudnym. Nie dziwiłoby mnie,
gdyby jakiś seminarzysta napisał nad
oknem: per diem sol non uret te,
neque luna per noctem (C 869, 4 lipca
1940).

[53] Por. Reglamento para el
régimen..., art. 63, który zaczynał się
od słów: ”Będą zwracali się do siebie
zawsze per Pan (usted), a pod
nieobecność tej osoby jako Pan X
(zamiast nazwiska), niedozwolone jest
stosowanie żadnych przydomków ani
przezwisk”.

[54] Por. Reglamento para el
régimen..., art. 49.

[55] Dla weteranów rzymskich
legionów, którzy wsławili się podczas
walk z górskimi plemionami w



północnej Hiszpanii, w trakcie tzw.
wojen kantabryjskich, August założył
kolonię, zwaną Cesaraugusta
(Zaragoza), która znajdowała się w
prowincji Tarraconensis, jednej z
trzech, na które został podzielony
Półwysep Iberyjski.

Król Alfons I „El Batallador”
przywrócił hierarchię kościelną po
rekonkwiście miasta z rąk maurów i
mianował biskupem Pedra de
Liébana, który początkowo ustanowił
swoją siedzibę w świątyni Virgen del
Pilar, która przez wieki była
świątynią chrześcijańską, a
następnie przeniósł ją do budowli,
która poprzednio była głównym
meczetem Saragossy (został on
później strawiony przez pożar i
odbudowany jako katedra La Seo).
Kanonicy jednej i drugiej siedziby
biskupiej (z El Pilar oraz La Seo)
weszli w spór na temat prymatu
jednej z katedr, który trwał do chwili,
gdy bullą z 1675 roku papież



Klemens X przywrócił pokój między
obiema świątyniami, łącząc obie
kapituły w jedną, ze zmienianą
corocznie siedzibą, raz w jednej, raz
w drugiej katedrze.

Na temat historii kościelnej
Saragossy por. Diccionario de
Historia Eclesiastica de España, t. IV,
s. 2806 i n.; E. Subirana, op. cit., 1925,
s. 314.

[56] Juan Soldevila y Romero urodził
się w Fuentelapeña (prow. Zamora)
w 1843 roku, studiował w Valladolid i
został wyświęcony na prezbitera w
1867. W 1875 roku został kanonikiem
w Orense i sekretarzem biskupa. Na
pogrzebie królowej Mercedes
wygłosił mowę pogrzebową, która
przyczyniła się do tego, że Alfons XII
mianował go królewskim
kaznodzieją (1878). Od 1889 stał na
czele diecezji Tarazona, a następnie
Tudeli, aż do 16 XII 1901 roku, kiedy
to został przeniesiony do Saragossy.



Zatroszczył się o funkcjonowanie
diecezji (remont bazyliki El Pilar,
sytuacja majątkowa kleru, sytuacja
szkół podstawowych i
dobroczynność), a także o działania
charytatywne w Aragonii. Jako
senator Królestwa bronił w słowie i
piśmie interesów Kościoła
(Diccionario de Historia Eclesiastica
de España, t. IV, s. 2499).

[57] Na początku wieku, w wyniku
utraty Kuby i Puerto Rico, skąd
pochodziła większość cukru
trzcinowego w Hiszpanii, w
Saragossie pojawiły się cukrownie
produkujące cukier z buraków, a
wraz z nią gorzelni, destylarni
melasy, suszarni wytłoków
buraczanych.

W tym okresie gwałtownie wzrasta
populacja robotnicza, niezwiązana
rodzinnie z miastem, a wraz z nią
masowa agitacja polityczna
prowadzona przez ruch



socjalistyczny. Ale napięcie wzrasta
wraz pojawieniem się
anarchosyndykalistów z CNT
(Confederación Nacional de
Trabajadores, Narodowej
Konfederacji Pracowników), w swej
większości zależnych od
miejscowych związków zawodowych
z Saragossy lub syndykatów z
Barcelony.

W okresie od 1917 do 1923 roku w
Saragossie w wyniku zamachów
terrorystycznych padły 23 ofiary
śmiertelne.

* O słowie wcielonym i łasce (łac.) -
przyp. tłum..

** O czynach i cnotach (łac.) - przyp.
tłum..

[58] W archiwum Sekretariatu
Seminarium Metropolitalnego w
Saragossie znajduje się kilka książek,
w których odnajdziemy oceny
wystawiane alumnom: Libro de



matriculas zawiera informacje na
temat Josemaríi na kartach 89, 96,
104 oraz 113. Notatki z egzaminów
zgromadzone zostały w Libro de
examenes - dotyczące Josemaríi
znajdują się na kartach 129, 139, 151
i 164. Na koniec w Libro de
certificados, gdzie notowane było
podsumowanie ocen każdego
alumna, w tomie I (który rozpoczyna
się w 1912 roku) są na karcie 348 pod
numerem 693. Notatki w księdze de
vida et moribus prowadzonej przez
rektora seminarium Świętego
Franciszka a Paula nie są kompletne.
Por. AGP, RHF, D-15020.

Jeśli chodzi o plany studiów
Uniwersytetu Biskupiego w
Saragossie, por. Estatudos de la
Universidad, nn. 33-36 i 39 oraz 
Reglamento académico..., art. 31 i 33.

*** Wprowadzenie do Pisma
Świętego (łac.) - przyp. tłum..



**** Egzegeza Nowego Testamentu
(łac.) - przyp. tłum..

[59] Natomiast byłem bardzo
pogodny, gdyż starałem się oczyszczać
intencje, dodaje (cytat za Javier
Echevarría, Sum. 1881).

[60] Por. Aneks IX.

[61] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s.4.

[62] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
163. Lista profesorów, którzy uczyli
Josemaríę na Uniwersytecie
Biskupim w Saragossie została
przywołana przez Joaquína Alonso, 
Sum. 4595.

[63] Cytowane przez Álvaro del
Portillo, PR, s. 250; por. także: Javier
Echevarría, Sum. 1880.

[64] Agustín Callejas, AGP, RHF,
T-02861, s. 2.



[65] Por. Reglamento académico...,
art. 67-74. Mowa jest tutaj o
„akademiach” oraz o innych „aktach
literackich”. Owe „akademie” miały
charakter publiczny, mniej lub
bardziej uroczysty, a alumni mieli
obowiązek w nich uczestniczyć.
Wyznaczony był obrońca jakiejś tezy,
którą miał zaprezentować po łacinie
lub po hiszpańsku w wystąpieniu
trwającym jakieś 20-30 minut,
następnie głos zabierało dwu jej
przeciwników. Natomiast na
podstawie opisywanych tu
okoliczności możemy zakładać, że
chodziło tu raczej o jakiś „wieczorek
literacki”.

[66] Don Miguel de los Santos Díaz
Gómara urodził się w Fitero
(prowincja Navarra) 5 lipca 1885 r.
Studiował w seminariach w
Saragossie i Pampelunie. 8 lipca 1920
roku został biskupem pomocniczym
Saragossy, zaś uroczystości
wyświęcenia odbyły się w El Pilar 19



grudnia 1920 roku (por. E. Subriana,
op. cit., 1925). Był biskupem Osma-
Sorii w 1924 roku, Cartageny-Murcii
w 1935 r. oraz administratorem
apostolskim Barcelony w roku 1939.
Umarł, sprawując godność biskupa
Cartageny-Murcii w 1949 r. Możliwe,
że opisywany wieczór odbył się z
okazji jego święceń.

[67] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
131; Javier Echevarría, Sum. 1853.

* O Bogu Stwórcy (łac.) - przyp. tłum..

[68] Álvaro del Portillo, Sum. 167.

[69] Francisco Artal, AGP, RHF,
T-02858, s. 3.

[70] Por. Hojas de Cuentas.... Tabele
za ten rok akademicki obejmowały
okres od 5 czerwca 1920 roku do 7
czerwca 1921 roku. Całość rubryki
„ma” (wpływów) obejmowała 2 474
pesety i 60 centymów, natomiast
rubryka „winien” (wydatki)



obejmowała 619 peset i 60
centymów.

Na ostatniej z tabel dotyczących roku
akademickiego 1920-1921,
zatwierdzonych już, kardynał polecił,
by z sumy 1855 peset, które pozostały
w kasie seminarium San Francisco
de Paula (różnica między pozycjami
„winien” i „ma”): „tysiąc peset
zostanie przekazane na potrzeby
Seminarium Kapłańskiego Świętego
Karola, pozostałe zaś osiemset
pięćdziesiąt pięć zostaną
przeznaczone na wydatki bieżące”.

[71]„Jeśli chodzi o długość pobytu
alumnów w seminarium, powinno
być powszechną normą, że
przybywają oni w przeddzień
rozpoczęcia roku akademickiego i
pozostają na miejscu aż do
zakończenia
egzaminów” (Reglamento
disciplinar..., art. 168).



W roku 1921/1922 Josemaría wpłacił
połowę opłat za 261 dni; dzięki temu
wiemy, że nie wyjeżdżał z Saragossy
przez cały rok.

[72] Álvaro del Portilo, Sum. 24.

[73] „Kiedy zobaczyłem go
poważnego - opowiada przyjaciel -
zapytałem, co się stało i powiedział
mi mniej więcej tak: Dostałem list od
ojca i opowiada mi... biedak nie
zasłużył sobie na to!”. Francisco
Moreno Monforte, AGP, RHF, T-02865,
s. 3.

[74] Na temat stosunków z
proboszczem w Logroño: por. Álvaro
del Portillo, Sum. 180. Don Hilario
Loza , proboszcz parafii Santiago El
Real, wydając certyfikat dobrego
prowadzenia się swego dawnego
parafianina, odnosząc się do
wakacyjnych pobytów Josemaríi w
Logroño, pisze: „W okresach, kiedy
mieszkał w domu swoich rodziców,
mogłem zauważyć jego nienaganne



zachowanie [...], takie, jakie przystoi
młodemu człowiekowi mającemu
zamiar wstąpić do stanu
duchownego. Przystępował często do
sakramentu Eucharystii oraz do
spowiedzi i brał udział w świętach
religijnych. Logroño, 6 marca 1924
(Informacja przed święceniami
subdiakonatu. W 1975 r. pismo to
znajdowało się w Archivo de la
Notaría Mayor w Saragossie, zaś w
1985 roku, wraz z całą dokumentacją
tego archiwum przeszło do
archiwum diecezjalnego w
Saragossie).

[75] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 10.

[76] Ibidem, s. 9.

[77] Ibidem, s. 7.

[78] Ibidem, s. 8; por. także: Álvaro
del Portillo, Sum. 149; Javier
Echevarría, Sum. 1867.



[79] Carmen Noailles, AGP, RHF,
T-02855, s. 2.

[80] Antonio Navarro, AGP, RHF,
T-05369, s. 2. Zeszyt ten zaginął
podczas wojny domowej.

[81] Ibidem.

[82] Por. A. del Portillo, Monseñor
Escrivá de Balaguer, instrumento de
Dios, op. cit., s. 29.

[83] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 6; Javier
Echevarría, Sum. 1852.

[84]Álvaro del Portillo, Sum. 151.

Rektor powiada, że był on
„dyrektorem seminarzystów, którą to
godność nadał mu Jego Eminencja
Kardynał, jeszcze zanim przyjął
święcenia, ze względu na jego
wzorowe prowadzenie się, a także za
pilność w nauce” (AGP, RHF,
D-03306).



Na temat wcześniejszego otrzymania
tonsury: por. Francisco Botella, PM, f.
209v; José Luis Múzquiz, PM, f. 351.

[85] Na karcie księgi De vita et
moribus poświęconej Josemaríi, w
kolumnie „Obserwacje generalne”
zapisano dosłownie: „Został
nominowany na inspektora we
wrześniu 1922 i udzielono mu
tonsury 28 tego samego
miesiąca” (karta 111, por. AGP, RHF,
D-03235). Por. Aneks X.

W art. 1 regulaminu mowa jest o
„rektorze” i „dyrektorze”, zaś w
artykule 27 o „przełożonych” (por. 
Reglamento para el régimen...).
Zwyczaj, by nazywać dyrektorów
„inspektorami” został wprowadzony
w roku akademickim 1889/1890 (por.
Historia de la fundación del seminario
de Pobres..., s. 31-38).

W teczce osobowej prałata Escrivy de
Balaguer w archiwum Secretaría
General de la Archidiócesis de Madrid



znajduje się jedna pisana ręcznie
przez niego samego kartka,
sporządzona po zakończeniu wojny
domowej, na której m.in. znajduje się
następująca informacja: Dyrektor
Seminarium Św. Franciszka w
Saragossie (wrzesień 1922-marzec
1925) (AGP, RHF, D-08074-5).

Por. Javier Echevarría, Sum. 1868.

Data zakończenia tej funkcji pojawia
się, jak tego można się było
spodziewać, w tablicach opłat
seminarium za rok 1924/1925, w
rubryce wynagrodzeń: „Inspektor
Escrivá przestał pełnić funkcję z
dniem 28 marca”.

[86] J. Escrivá de Balaguer, Huellas de
Aragón en la Iglesia Universal. , w:
„Universidad”, n. 3-4 (1960), s. 3-4.
Por. także „Libro de Sagradas
Órdenes” del arzobispado de
Zaragoza (27 maja 1889 do 1947),
karta 327, nr 4 410. Tam znajduje się
zapis Prima Clericalis Tonsura: „in



hujus nostr. archiep. sacell.
particulares”.

Wspomina ksiądz prałat Álvaro del
Portillo, że dwa razy towarzyszył don
Josemaríi podczas wizyt w Saragossie
u arcybiskupów, najpierw u biskupa
Morcillo a następnie u biskupa
Cantero. Przy obu okazjach
założyciel Opus Dei odszukał kaplicę
w pałacu arcybiskupim, gdzie
otrzymał tonsurę. Padł na kolana i
wzruszony płakał, recytując tekst
modlitwy z ceremonii nadawania
tonsury: Dominus pars haereditatis
meae, et calicis mei, tu es qui restitues
haereditatem meam mihi (Ps 15 (16),
5) [Pan częścią dziedzictwa i kielicha
mego: / To właśnie Ty mój los
zabezpieczasz - przyp. tłum.]. Por.
Álvaro del Portillo, Sum. 189.

[87] Poprzednie nominacje dotyczyły
subdiakona i osoby z niższymi
święceniami, następne diakona i
innej osoby z niższymi święceniami.



Rektor seminarium diecezjalnego
zarządzał przy pomocy prefektów i
pomocników dyscyplinarnych (tych
ostatnich „wybieranych spośród
najstarszych alumnów”. Reglamiento
disciplinar..., art. 23). Jesús Val, AGP,
RHF, T-06889, s. 1.

[88] Jeśli uważnie przejrzeć tablice
opłat seminarium, można zauważyć,
że co roku w rubryce „winien”
pojawia się zapis o wypłaceniu pensji
inspektorom w wysokości 100 peset i
drugi dotyczący opłat
egzaminacyjnych. Np. w roku
akademickim 1922/1923 zapisano:
„Opłaty egzaminacyjne panów
inspektorów p. José Maríi Escrivy
oraz p. Juana José Jimeno kwity nr 2 i
3... 20 peset” i dalej „wynagrodzenie
dla panów inspektorów Esrivy i
Jimeno... 100 peset” (por. Hojas de
Cuentas...).

[89] José María Román, AGP, RHF,
T-02864. Na temat relacji między



inspektorem i jego służącym: por.
Jesús López Bello, Sum. 6009; Javier
Echevarría, Sum. 1873.

[90] Na ten temat wspomina Javier
Echevarría: „Zawarł bliską
znajomość z don Miguelem de los
Santos Díaz Gómarą. Ten biskup
żywił do tego seminarzysty tak
wielką życzliwość, że z czasem zaczął
uważać go za przyjaciela. Don Miguel
przechowywał długi czas listy i
zapiski z rozmów, jakie odbył z
Josemaríą, kiedy ten był
seminarzystą i potem, kiedy już
został kapłanem. Niestety te notatki
przepadły, gdyż osoba, w której
posiadaniu się znalazły, wypełniając
polecenie zmarłego biskupa, spaliła
wszystkie jego papiery” (Javier
Echevarría, Sum. 1853).

[91] Antonio Navarro, AGP, RHF,
T-05369, s. 2.

[92] Por. Historia de la fundación del
Seminario de Pobres..., s. 52-59;



Álvaro del Portillo, Sum. 132; Javier
Echevarría, Sum. 1853.

[93] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
244-245. Don Antonio Moreno zmarł
14 stycznia 1925 roku, na stanowisku
wiceprzewodniczącego Świętego
Karola zastąpił go don Luis Latre
Jorro (por. E. Subriana, op. cit., 1925,
s. 314 oraz 1926, s. 395).

[94] Hugo Cubero Berne, AGP, RHF,
T-02859, s. 2.

[95] Gdy don José był u fryzjera w
Logroño, usłyszał plotkę, że jakieś
kobiety prześladują jego syna w
Saragossie. Gdy tylko mógł sprawę
wyjaśnić z Josemaríą, powiedział mu,
że lepiej być dobrym ojcem rodziny
niż złym księdzem. Z czystym
sumieniem syn mógł mu
wytłumaczyć, co się stało. Jakieś
kobiety chciały go sprowokować, ale
zaraz opowiedział o wszystkim
rektorowi, dając mu do zrozumienia,
że jest gotów przedłożyć kapłaństwo



nad życie. Por. Álvro del Portillo, 
Sum. 162 oraz Javier Echevarría, 
Sum. 1877.

[96] Podanie to znajduje się w 
„Expediente de Ordenaciones de las
Témporas de Adviento de 1922” w
archiwum diecezjalnym w
Saragossie.

Katolicka władza kapłańska -
możliwość sprawowania Ofiary
Eucharystycznej, udzielania
sakramentów i głoszenia Słowa
Bożego została w pełni powierzona
Kościołowi przez Naszego Pana.
Kościół może udzielać jej, mniej lub
bardziej kompletnie, podmiotom,
które ją przyjmują. Pociąga to za
sobą istnienie odmiennych stopni i
odmiennych stanów z tym
związanych. Z Boskiego
ustanowienia pochodzi jedynie
kapłaństwo ministerialne jako takie
(i jego stopnie biskupstwo i
prezbiterat) oraz diakonat.



Z biegiem lat święcenia uległy
rozróżnieniu na święcenia wyższe:
biskupstwo, prezbiterat, diakonat i
subdiakonat (ten ostatni nie ma
Boskiego pochodzenia) oraz niższe:
ostiariusza, lektora, egzorcysty i
akolity (wszystkie święcenia
mniejsze z ustanowienia prawa
kościelnego).

[97] Ibidem.

[98] Ibidem. Por. Aneks XI.

[99] Jesús López Bello, AGP, RHF,
T-02862, s. 3.

[100] Jesús Val, AGP, RHF, T-06889, s.
2.

*Miłość (...) wszystko znosi (1Kor, 13,
4-7)- przyp. tłum..

[101] Cytowane przez Javiera
Echevarríę, Sum. 1871.

[102] Jesús Val, AGP, RHF, T-06889, s.
3.



[103] Jesús López Bello, Sum. 6010.

[104] AGP, RHF, D-03306.

[105] Álvaro del Portillo, Sum. 153.

[106] Te rękopisy zostały następnie
przeniesione wraz z całą
dokumentacją „San Francisco de
Paula” do archiwum diecezjalnego w
Saragossie. Por. AGP, RHF, D-15022.

[107] Zdanie to pochodzi z informacji
za marzec 1923. Zostało napisane na
odwrocie wraz z listą kar inspektora
(por. oryginalna informacja w
archiwum diecezjalnym w
Saragossie).

[108] Informacja za miesiąc listopad
1922 (por. ibidem, s. 573v).

[109] Informacja za miesiąc luty 1923
(por. ibidem, s. 573 v).

[110] Informacja za miesiąc kwiecień
1923 (por. ibidem).



[111] Informacja za miesiąc luty 1924
(por. ibidem).

[112] Jesús Val, AGP, RHF, T-06889, s.
5.

[113] Cytowane przez Javiera
Echevarríę, Sum. 1874.

[114] Informacja za miesiąc
listopad1924.

[115] Javier Echevarría, Sum. 1795.

[116] C 653, 4 IX 1938.

[117] List, 7 X 1950, nr 34. [Chodzi o
fragment 1Kor, 13, 4-8 - przyp. tłum.].

[118] A. Ponz, Viaje de España..., s.
1318. O Manuelu de Roda, ministrze
Karola III, którego rady przyczyniły
się w znacznym stopniu do
wydalenia z Hiszpanii jezuitów,
mówi się, że - uparty, jak każdy
prawdziwy Aragończyk - zapisał swą
bibliotekę Seminarium Świętego
Karola, aby pokazać, że ani nie był



tak bardzo antykościelny, ani tak
antyreligijny, jak mówiono. Było już
jednak od dawna wiadome, że był
antyjezuicki.

[119] Por. Augustín Callejas, AGP,
RHF, T-02861, s. 4; Aurelio Navarro,
AGP, RHF, T-02863, s. 1; Francisco
Moreno Monforte, AGP, RHF, T-2865,
s. 3.

[120] Por. Aneks IX; Libro de notas de
exámenes..., s. 151; Libro de
certificados de estudios, t. I, s. 348, n.
693.

Aby uzyskać licencjat na różnych
wydziałach uniwersytetu
papieskiego wymagane było
zaliczenie: trzech lat studiów na
filozofii, dwóch na prawie
kanonicznym oraz czterech na
teologii (por. Estatutos de la
Universidad, nr 39-42; Reglamento
académico..., art. 37). Istniała także
możliwość tzw. krótkiego kursu
(carrera breve), którym szli niektórzy



seminarzyści i który wymagał
zaliczenia jedynie dwu lat teologii.

[121] „Boletín Eclesiástico Oficial del
Arzobispado de Zaragoza”, rok LIX,
n. 5 (11 III 1920), s. 134-135.

Por. także instrukcję „Perspectum est
Romanos Pontifices” Leona XIII (2 VII
1896) oraz motu proprio „Sacrorum
Antistitum” Piusa X (1 IX 1910).

[122] Ksiądz prałat Peralta, biskup
Vitorii, wspomina: „W tym okresie
uważano za oryginała kogoś, kto
uzupełnił studia kościelne studiami
prawniczymi w Saragossie, gdyż
rzecz ta nie była częsta, bo tylko
wyjątkowo niektórym duchownym
pozwalano na takie studia. Ksiądz
prałat Escrivá de Balaguer otrzymał
takie pozwolenie od kardynała
Soldevili.” (Francisco Peralta, AGP,
RHF, T-06887, s. 2).

Por. także ks. prałat José López Ortiz,
Sum. 5264; Javier de Ayala, AGP, RHF,



T-15712, s. 3, który dodaje: „Przy
jakiejś okazji usłyszałem, jak
opowiadał, że był bardzo wdzięczny
kardynałowi Soldevili za pozwolenie
odbycia studiów prawniczych
równoległych z teologią.”

[123] AGP, RHF, D-05194, s. 1.

[124] Tamże, s. 2.

* pianki - (hiszp. azucarillos) –
słodycze robione z karmelu, piany z
białek i cytryny, o puszystej i
sprężystej konsystencji - przyp.
tłum..

[125] Carlos Sánchez del Río, AGP,
RHF, T-02853, s. 1; Miguel Sancho
Izquierdo, PM, f. 141.

[126] Luis Palos, AGP, RHF, T-07063, s.
2.

Pozostałymi trzema przedmiotami,
które zaliczył w roku akademickim
1923/1924, były: ekonomia



polityczna, generalna historia prawa
hiszpańskiego oraz hiszpańskie
prawo cywilne, zwyczajowe i foralne
- rok I: por. Aneks XII.

[127] Álvaro del Portillo, Sum. 173;
Javier Echevarría, Sum. 1884.

[128] Joaquín Alonso, Sum. 4598.

[129] Por. José Luis Soria Sainz, AGP,
RHF, T-07920, aneks II oraz AGP, RHF,
D-15249.

[130] José López Ortiz, Sum. 5303;
Álvaro del Portillo, Sum. 176; Javier
Echevarría, Sum. 1885i 1886

[131] Por. J. Escrivá de Balaguer, 
Huellas de Aragón en la Iglesia
Universal, w: „Universidad”, z. 3-4
(1960), s. 3-4.

[132] Cytowane przez Álvaro del
Portillo, PR, s. 221; por. także Javier
Echevarría, PR, s. 176.



[133] To odniesienie jest bardzo
nieprecyzyjne, jednak przedstawia
okoliczności tego zdarzenia. Kiedy
byłem bardzo młodym człowiekiem -
opowiadał don Josemaría - i
mieszkałem w Seminarium w
Saragossie, pewnego dnia doznałem
wielkiej przykrości. W owym czasie
profesor prawa kanonicznego
opowiedział nam następującą
historię: pewnego razu był sobie
kupiec, który kupował cynamon w
laskach... Jego słowa bardzo mi
pomogły. Rzeczywiście nikt się nie
uświęci z pomocą księdza Juana de las
Indias, lecz poprzez kontakty z
osobami, które mamy obok nas (por.
Álvaro del Portillo, PR, s. 221 oraz
Javier Echevarría, PR, s. 176).

[134] Por. Jesús López Bello, Sum.
6013.

[135] Francsco Artal, AGP, RHF,
T-02858, s. 4.



[136] Notatka odręczna rektora,
wielebnego księdza José Lópeza
Sierry. Por. Aneks X, 5, a także Álvaro
del Portillo, Sum. 147.

Julio Cortés Zuazo miał wówczas 43
lata i był alumnem seminarium
soborowego. Studiował według tzw.
krótkiego kursu (który przechodzili
ci, którzy wstępowali do seminarium
już w bardzo zaawansowanym
wieku lub mieli trudności z nauką).
Don José López Sierra, wraz z don
Miguelem Carnicerem, don Luisem
Latre oraz don Blasem Navascués,
wchodził w skład trybunału, pod
przewodnictwem biskupa
pomocniczego, któremu kardynał
Soldevila powierzył egzaminowanie,
czy „mają wystarczającą znajomość
doktryny, odpowiednią dla stanu, do
jakiego następujący panowie
aspirują...” Na liście święceń
niższych znajdujemy Josemaríę,
wśród osób, które zaliczyły, zaś na
liście do subdiakonatu Julia Cortésa



Zuazo jako kandydata, który nie zdał.
Obok figurują podpisy wszystkich
członków komisji, wraz z datą 29
listopada 1922 r. (por. Expendiente de
Ordenaciones de las Témporas de
Adviento de 1922 w archiwum
diecezjalnym w Saragossie.).

[137] List Wielebnego Gregorio
Fernándeza Anguiano, 26 X 1923 w:
AGP, RHF, D-15449.

* Moja wina (łac.) - przyp. tłum..

[138] Javier Echevarría, Sum. 1865.
Nadruk na wizytówce brzmiał: „Julio
M-a Cortés - Kapelan sanatorium
antygruźliczego - <<El Neveral>> -
Jaén” oraz zapisana odręcznie data: 8
X 1952 (por. oryginał AGP, RHF,
D-15282).

* Pani, niech się stanie (łac.) - przyp.
tłum..

[139] La Virgen del Pilar. Artykuł
opublikowany w: AA. VV., Libro de



Aragón, Zaragoza 1976, s. 97 i n. Na
ten temat znajdują się również
wzmianki w innych pismach, np.: W
okresie, jaki spędziłem w Saragossie
na studiach kapłańskich [...]
nawiedzałem El Pilar przynajmniej
raz dziennie (Recuerdos del Pilar,
artykuł opublikowany w „El
Noticiero”, Zaragoza, 11 X 1970). Por.
także Álvaro del Portillo, Sum. 142.

Historia architektoniczna świątyni El
Pilar jest rzeczywiście niezwykle
skomplikowana z powodu
niezliczonych projektów, prac,
rozbudów i renowacji, które trwały
bez końca aż do początku naszego
wieku. Na ten temat i na temat
innych aspektów historycznych por.:
R. del Arco, El templo de Nuestra
Seńora del Pilar en la Edad Media., w:
AA. VV., Estudios de la Edad Media de
la Corona del Aragón., t. I, Zaragoza
1945; F. Fita, El templo del Pilar y San
Braulio de Zaragoza. Documentos
anteriores al siglo XVI, w: „Boletín de



la Real Academia de la Historia”, 44
(1904).

[140] Por. Medytacja z 14 II 1964.

[141] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
144; Javier Echevarría, Sum. 1862.

Reglamento para el régimen..., art. 52
mówi: „Nie wolno im wchodzić do
cudzego pokoju pod żadnym
pretekstem”. Jednak oczywiście
naoczny świadek wspomina, że:
„Seminarzyści komentowali jego
umartwienia. Pamiętam, że pewnego
dnia ktoś mi powiedział, że był w
jego pokoju i zobaczył włosiennicę.
Ja od razu wspomniałem o tym
Josemaríi, nieco niedyskretnie, a on,
bardzo spoważniawszy, powiedział
mi oględnie: Nie jest w dobrym tonie
o tym mówić. Są takie rzeczy, o
których nie powinno się rozmawiać.
Przy innej okazji pamiętam, że mi
powiedział: Paco, przecież ciało jest
słabe. Na to są właśnie włosiennice.”



(Francisco Moreno Monforte, AGP,
RHF, T-02865, s. 6.

* Panie, abym przejrzał! Panie, żeby
się stało! - przyp. tłum..

[142] List z 25 V 1962, nr 41.

[143] Św. Teresa z Ávila, Droga
doskonałości, 34, 6.

[144] Por. A. Ansón i B. Beloqui, 
Zaragoza barroca., w: AA. VV., Guía
historico-artística de Zaragoza.,
Zaragoza 1983, s. 248-255.

Podczas podróży do Saragossy w
październiku 1960 roku założyciel
Opus Dei odwiedził kościół św.
Karola. Jedna z towarzyszących mu
wówczas osób pamięta, że
odwróciwszy się w stronę głównego
ołtarza i „wskazując na emporę
przesłoniętą żaluzjami w prawej
części prezbiterium, powiedział nam:
Tam spędziłem wiele godzin na
nocnych modlitwach” (Florencio



Sánchez Bella, AGP, RHF, T-08250, s.
2).

* I całą noc spędził na modlitwie do
Boga (łac., Łk 6,12)- przyp. tłum..

[145] Droga, nr 104.

[146] Podanie o święcenie
subdiakonatu, załączone do 
Expediente de Ordenaciones de las
Témporas de Pentecostes de 1924,
Archiwum diecezjalne w Saragossie.

Z tą samą datą znajduje się tam inne
pismo skierowane do wikariusza
Kapituły, w którym Josemaría prosi
Waszą Wielebność, aby zechciał
udzielić mu pozwolenia na uzyskanie
tytułu służby dla diecezji (ibidem).

Także z tą samą datą, wraz z
podaniem o święcenia subdiakonatu
figuruje także zaświadczenie, które
stwierdza, co następuje: Potwierdza
się, że zostaje zwolniony od służby
wojskowej. W ten sposób zaświadcza



się ten fakt, dla stosownych celów w
Saragossie 14 maja 1924 - José María
Escrivá y Albás (ibidem).

W kilka dni później, w informacji,
którą rektor seminarium Świętego
Franciszka de Paula wystosował do 
Secretariado de Camara del
Arzobispado dnia 18 maja, informuje,
że pan Escrivá został „całkowicie”
zwolniony od służby wojskowej „z
powodu fizycznej wady
wzroku” (ibidem).

[147] Expediente de Ordenaciones en
las Témporas de Pentacostes de 1924,
Archiwum diecezjalne w Saragossie.

[148] Por. Aneks XI.

[149] Por. Aneks IX.

[150] „Z radością szczegółowo
opowiadał nam, jakie były obowiązki
subdiakona podczas ceremonii
liturgicznych; znakomicie je znał,
gdyż żywo w nich uczestniczył i



ponieważ się ich nauczył” (Javier
Echevarría, Sum. 1899).

[151] Francisco Moreno, Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 2.

[152] Sixta Cermeño, AGP, RHF,
T-02856, s. 1.

[153] Francisco Moreno Monforte,
AGP, RHF, T-02865, s. 3.

[154] Carlos Sánchez del Río, AGP,
RHF, T-02853, s. 1; por. także Javier
Echevarría, Sum. 1886.

[155] List z 19 XII 1947/14 II 1966, nr
19.

Seminarzyści od Świętego Franciszka
de Paula wydali w styczniu 1924
roku numer gazety „La
Verdad” („Prawda”), oczywiście za
zgodą inspektora, o czym wspomina
Augustín Callejas: „Włożyliśmy wiele
wysiłku w wydanie gazetki
seminaryjnej, aby zaznaczyć naszą



obecność w seminarium soborowym.
Kosztowało nas to mnóstwo pracy,
ale w końcu ujrzał światło dzienne
pierwszy numer, który okazał się
później ostatnim, ponieważ nie
pozwolono nam wydać następnych.
Nosił tytuł „La Verdad”. Josemaría
napisał artykuł na temat kultury i
literatury, ja zaś o niektórych
aspektach hiszpańskiego życia
publicznego tego czasu” (Augustín
Callejas, AGP, RHF, T-02861, s. 5).

Na tak wątłej podstawie trudno
powiedzieć, o jaki artykuł chodzi,
zwłaszcza, że zostały one podpisane
pseudonimami. Natomiast ciekawe
jest, że w numerze tym
opublikowano długi poemat, pt. La
venida de la Virgen del Pilar
(„Przyjście Najświętszej Panienki del
Pilar”), podpisany El Trovador
(Trubadur). Na jego temat w artykule
wstępnym czytamy: „Najświętsza
Panno z Pilar [...], pobłogosław
naszej prostej gazecie i bądź -



prosimy Cię - redaktorką naczelną
„La Verdad” nie tylko honorową, ale i
rzeczywistą,. (por. kopia „La Verdad”,
w: AGP, RHF, D-15488).

[156] „Recuerdos del Pilar” (w: „El
Noticiero”, Zaragoza, 11 X 1970); por.
także AGP, P03 1978, s. 21-22.

[157] J. Escrivá de Balaguer, La
Virgen del Pilar, w: Libro de Aragón,
s. 97.

[158] AGP, P03 1975, s. 222-223; por.
także Álvaro del Portillo, Sum. 141;
Javier Echevarría, Sum. 2556; Jesús
Alvarez Gazapo, Sum. 4281.

Kuzyn Josemaríi, Pascuala Albás
Llanas wspomina: „Ten wizerunek
pochodził z domu don Carlosa
Albása, i Manolita, jego siostrzenica,
podarowała go mojej żonie” (Pascual
Albás, AGP, RHF, T-02848, s. 2).



Wśród innych relacji na temat tego
samego wydarzenia, por. np.
świadectwo Encarnación Ortegi:

„Wykorzystując podróż z Rzymu do
Hiszpanii [...], Mercedes Morado, w
tym czasie Sekretarz Asessorii
Centralnej sekcji żeńskiej Dzieła,
zabrała, ofiarowaną przez krewnych
naszego Ojca, gipsową figurkę
Najświętszej Maryi Panny del Pilar,
która należała do naszego
założyciela.

Jak tylko przyjechała do Rzymu,
chciałyśmy oddać ją Ojcu:

- Ojcze - powiedziałyśmy -
przyjechała tutaj figurka
Najświętszej Maryi Panny del Pilar,
która należała do Ciebie w
Saragossie.

Nasz Ojciec odpowiedział, że nie
pamięta takiej figurki, lecz ja
nalegałam:



- Tak, popatrz, jest tu napis zrobiony
przez Ciebie.

Pokazałam mu podstawę figurki,
gdzie można było odczytać akt
strzelisty napisany gwoździem: 
Domina, ut sit!, wraz z datą 24-5-924.
Słowa łacińskie kończyły się
wykrzyknikiem, jaki miał w
zwyczaju stawiać nasz Ojciec, zawsze
gdy pisał akt strzelisty po łacinie.

Ojciec wówczas rozpoznał tę figurkę
i swe własne pismo, i bardzo się
wzruszył” (Encarnación Ortega, AGP,
RHF, T-05074, s. 169).

Data umieszczona na podstawie nie
została zapisana, jak to mylnie
stwierdzono w niektórych
publikacjach, jako 24 września, lecz
24 maja (24-5-924), gdyż widocznie
pomylono cyfrę „5” oznaczającą
miesiąc, z „9”.

[159] Wywiad z Manuelem
Cenicerosem opublikowany w „La



Gaceta del Norte”, Logroño, 28 VI
1975, s. 3.

[160] Na temat okoliczności śmierci
don Josego por.: Álvaro del Portillo, 
Sum. 182; Javier Echevarría, Sum.
1891; Paula Royo, AGP, RHF, T-05379,
s. 3. Zapis zgonu znajduje się w
Registrze Cywilnym w Logroño,
sekcja 3-a, s. 586.

[161] Manuel Ceniceros opowiada o
don Josem, że „tego dnia się spóźnił i
szef powiedział mi, żebym poszedł do
niego do domu, który znajdował się
pod 18. na ulicy Sagasta (dziś to
numer 12.), na rogu Rúa Vieja.
Zastałem go w bardzo złym stanie,
zmarł wkrótce potem.” (por.
wspomniany wywiad, który zawiera
kilka nieścisłości).

[162] Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, Sum. 7321.

[163] Na temat tego wydarzenia i
głębokiego poczucia sprawiedliwości



Josemaríi: Ernesto Juliá, Sum. 4206.
Por. także Álvaro del Portillo, Sum.
183; Francisco Botella, Sum. 5616.

[164] Por. Apuntes, nr 583.

[165] Cytat za Álvaro del Portillo, 
Sum. 183; Javier Echevarría, Sum.
1893.

[166] Por. gmina Logroño, rejestr
municypalny z 1 grudnia 1924
(uzgodniony ze Statutem
Municypalnym z 8 marca 1924)
pozycja w spisie nr 1576.

Wówczas Escrivowie zostawili dom
na ulicy Canalejas i wrócili na ulicę
Sagasty, na drugie piętro, nie jak
poprzednio na czwarte.

[167] Różnica wieku między
obydwoma braćmi - 17 lat -
zobowiązywała Josemaríę do dbania
o utrzymanie i edukację Santiago, o
jego formację ludzką i duchową i do
doradzania członkom rodziny jeszcze



wiele lat później. Por. Álvaro del
Portillo, PR,s. 22.

[168] „Zniósł z wielkim zaufaniem do
Pana i siłą ducha śmierć ojca, i nie
zmienił przez to decyzji, by być
kapłanem” - mówi jeden ze
świadków (por. Francisco Botella, 
Sum. 5616); „Śmierć ojca umocniła
jego powołanie” (por. Encarnación
Ortega, PM, k. 32). Wyjaśniając ten
przypadek i jego okoliczności,
twierdzi ks. prałat Javier Echevarría:
„Co więcej, zrozumiał, jako jasny
objaw działania Opatrzności fakt, że
już przyjął święcenia subdiakonatu.
Uznał za zawartą umowę, by
poświęcić Panu całe życie w
celibacie, jako zobowiązanie, z
którego nie wolno się wycofać, nawet
w tak nadzwyczajnych
okolicznościach, chociaż wiedział, że
mógłby uzyskać dyspensę
stosunkowo łatwo, gdyż zaistniały
okoliczności, które by to



usprawiedliwiały” (Javier
Echevarría, PR, s. 216).

[169] Medytacja z 14 II 1964, por. List
z 29 XII 1947/14 II 1966, nr 6; Álvaro
del Portillo, Sum. 47 oraz 506;
Esperanza Corrales, AGP, RHF,
T-08203, s. 6.

Sens tego popularnego powiedzenia,
którego użył założyciel Opus Dei jest
taki, że każdy cios lub uderzenie,
jakie Pan mu zgotował, aby umocnić
go duchowo, ci, którzy byli blisko
niego, zwłaszcza jego rodzina,
odczuwali jeszcze bardziej. Był to
sposób formacji pośredni i bardzo
bolesny.

Jak wyjaśnia prałat Javier
Echevarría: „Kiedy dotykał tych
tematów lub innych, z którymi
musiał się zmierzyć, Sługa Boży -
pełen wdzięczności dla Pana -
mawiał, że były jak ciosy, które Pan
zadawał, aby ociosać pień mego życia,
aby upodobnić mnie do wizerunku



Chrystusa, którym On chciał bym się
stał. Twierdził także, że Pan, aby go
przygotować, uderzał raz w gwóźdź i
sto razy dookoła, gdyż tam właśnie
najbardziej mnie bolało. Tak w
przypadku, gdy wyrażał się w jednej
czy drugiej formie, zwykł dodawać: 
Dzięki Ci Panie, że traktowałeś mnie
w ten sposób i przebacz mi moją
zatwardziałość, gdy nie potrafiłem
postępować wystarczająco delikatnie,
by odpowiedzieć na ówczesne
wezwania.” (Javier Echevarría, PR, s.
316).

[170] Medytacja z 14 II 1964. 28
września 1932 napisał:

Od wczoraj noszę ze sobą Chrystusa,
w bardzo zużytym wizerunku, który
mój ojciec (niech spoczywa w pokoju)
otrzymał po śmierci matki, która
zwykle go używała. Ponieważ jest taki
niepozorny i tak zniszczony, nie
odważę się go dać nikomu i w ten
sposób święta pamięć mojej babki



(która miała wielkie nabożeństwo do
Najświętszej Panienki) oraz mego ojca
wzmogą mą miłość do Krzyża
(Apuntes, nr 829).

A w dwa miesiące później, 27
listopada 1932 roku, zanotował:

Dziś mija aż osiem lat od chwili, gdy
zmarł mój ojciec. Osiem lat, które były
- pomimo moich grzechów - ciągłym
okresem ojcowskiej Opatrzności Boga
nad nami. Tak dzień po dniu, wciąż w
biedzie, gdy nie zarabiałem
wystarczająco, by móc nas utrzymać.

Fiat, adimpleatur, laudetur et in
aeternum superexaltetur iustissima
atque amabilissima Voluntas Dei
super omnia. Amen. Amen. [Niech
się stanie, niech się spełni, niech
będzie pochwalona i na wieki
wywyższona najsprawiedliwsza i
najukochańsza ponad wszystko Wola
Boża. Amen. Amen. (łac.) - przyp.
tłum.].(Apuntes, nr 880).



[171] C 572, 9 V 1938.

[172] Podanie Josemaríi do
Wikariusza Kapituły w Saragossie
stwierdza: Pragnąc być przyjętym
podczas najbliższych Suchych Dni do
Świętego Stanu Diakonatu, gdyż
spełniłem konieczne warunki i czuję
się powołany do stanu kapłańskiego -
upraszam Waszą Wielebność, by
zechciał udzielić mi koniecznych
dymisorii.[...] Saragossa, 11 listopada
1924 (w Protokole Święcenia Suchych
Dni Adwentu w 1924r.; znajdujących
się w archiwum diecezjalnym w
Saragossie).

Dołączono także z datą 11 XI 1924 r.
certyfikat podpisany przez rektora
seminarium, don José Lópeza Sierrę,
który głosi: „Potwierdzam, że
subdiakon José María Escrivá y Albás
wielokrotnie sprawował obowiązki
stanu subdiakonatu w kościele
seminarium kapłańskiego Świętego
Karola” (ibidem). Wśród świadectw



na temat prowadzenia się kandydata
do kapłaństwa znajduje się złożone
przez „don Daniela Alfaro,
prezbitera, który po złożeniu
przysięgi świadczenia prawdy”,
zapytany powiedział, że „zna
doskonale don José Maríę Escrivę
Albása, gdyż spotyka się z nim w
Logroño podczas wakacji, które
spędza w domu swych
rodziców” (por. ibidem).

[173] Por. Aneks XI.

[174] Wspomina, że Escrivowie
wyprowadzili się ze swego
dotychczasowego mieszkania „z
początkiem roku 1925” tak, że
wydaje się, że Boże Narodzenie 1924
roku spędzili jeszcze w Logroño
(Paula Royo, AGP, RHF, T-05379, s. 3).

[175] José Romeo, AGP, RHF, T-03809,
s. 3 ; Sixta Cermeño, AGP, RHF,
T-02856, s. 2.



[176] Sixta Cermeño, AGP, RHF,
T-02856, s. 1.

Kuzyn założyciela Opus Dei pisze:
„Mój wuj zmarł, nie zostawiając w
spadku praktycznie niczego,
ponieważ utrzymywał się ze swej
pracy u Garrigosy, w sklepie w
Logroño. Wiem, że moi wujowie -
Carlos - kanonik z Saragossy,
Mariano - także ksiądz, który
podczas wojny został rozstrzelany w
Barbastro, Vicente - rentier z Burgos i
Florencio Albásowie myśleli o tym,
żeby przekazać im pewna sumę, jeśli
pozostaną w Logroño. Nie wiem,
dlaczego [...] wujowie obrazili się,
gdy zdecydowali się na przenosiny
do Saragossy, do Josemaríi i w ogóle
im nie pomogli” (Ángel Camo, AGP,
RHF, T-02846, s. 3). „Niektórzy z
wujów odsunęli się od nich, żeby nie
musieć im pomagać” - tłumaczy inny
kuzyn Josemaríi (por. Pascual Albás,
AGP, RHF, T-02848, s. 2).



Josemaría „zawsze żywił do jego
wuja ks. Carlosa Albása uczucia
wyrozumiałości i miłości
chrześcijańskiej” (Francisco Botella, 
Sum. 5617).

Prałat Javier Echevarría tłumaczy, że
„Don Carlos, który był człowiekiem
autokratycznym, bezskutecznie
próbował sprawić, żeby jego
siostrzeniec, poruszał się ścieżkami,
które on dla niego wyznaczył” (Javier
Echevarría, Sum. 1897).

[177] Por. Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, Sum. 7322.

Francisco Moreno opowiada o
Josemaríi, że „w domu swego wuja
spotkał się z wyraźnym
lekceważeniem i oziębłością wobec
niego i jego rodziny, szczególnie ze
strony jednej z jego
kuzynek” (Francisco Moreno
Monforte, AGP, RHF, T-02865, s. 6).



Prawdopodobnie chodzi o tą samą
siostrzenicę – o imieniu Manolita –
która obawiała się utraty wpływu na
wuja przy sporządzaniu testamentu.
W opinii Josemaríi Manolita była
bardziej odpowiedzialna za taką
sytuację niż sam don Carlos (Álvaro
del Portillo, Sum. 188).

[178] Álvaro del Portillo, Sum. 187;
Javier Echevarría, Sum. 1897.

[179] Por. Javier de Ayala, AGP, RHF,
T-15712, s. 4. Kiedy zaszło
niebezpieczeństwo, że państwo
zawiesi świadczenia na rzecz kultu i
kleru, don Josemaría zanotował pod
datą 17 października 1931 roku: 
Powiedziałem mamie i memu
rodzeństwu, że jeśli wstrzymają
wypłaty kanonikowi archidiakonowi
Saragossy oraz jego bratu, napiszę do
nich serdeczny list, naprawdę oferując
swoją pomoc. Trzeba odpowiadać
dobrem na zło (Apuntes, nr 336; por.
także Álvaro del Portillo, Sum. 188



oraz Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, Sum. 7322).

[180] C 1325, 6 I 1948; por. Álvaro del
Portillo, Sum. 188. Don Carlos Albás
naprawdę zmarł w dwa lata później
1 lutego 1950 (por. AGP, RHF,
D-15243).

[181] Ángel Camo, AGP, RHF, T-02846,
s. 2.

[182] W listopadzie 1970 roku
Założyciel wspominał, że pewnego
dnia podczas umywania rąk w czasie
Mszy Świętej drżały mu dłonie na
myśl, że za chwilę dotknie
Konsekrowanej Hostii. Wspomniał
moment, gdy po raz pierwszy
dotknął Pana podczas wystawienia
Eucharystii i wypowiedział słowa
człowieka naprawdę zakochanego: 
Panie, obym się nie przyzwyczaił do
bycia z Tobą tak blisko. Obym Cię
kochał tak samo, jak wtedy, gdy cały
drżący, pełen wiary i miłości
dotykałem Cię (por. Artículos del



Postulador, nr 355; Umberto Farri, 
Sum. 3337). Por. także: Ernesto Juliá, 
Sum. 4184; Joaquín Alonso, Sum.
4597.

[183] Florencio Sánchez Bella, AGP,
RHF, T-08250, s. 2.

[184] Por. dokument Sacra
Congregatio de Sacramentis z 20
lutego 1925 roku, protokół nr 871
(znajduje się tam w protokole o
prezbiteracie, por. AGP, RHF,
D-03263).

Proszono o udzielenie
dziesięciomiesięcznej dyspensy. W
odpowiedzi Święta Kongregacja ds.
Sakramentów pozostawiała decyzję
miejscowemu ordynariuszowi ut pro
suo arbitrio et conscientia
dispensationem largiatur.[Aby swym
sądem i w swym sumieniu dyspensę
przedłużał (łac.)- przyp. tłum..] (por.
ibidem).



[185] Por. podanie o przyznanie
prezbiteratu, Suche Dni Wielkiego
Postu, 1925, archiwum diecezjalne w
Saragossie.

Dymisorii miał udzielić Wikariusz
Kapituły, ponieważ archidiecezja
znajdowała się w sytuacji sede
vacante.

Do podania z datą 4 marca dołączony
jest certyfikat podpisany przez
rektora seminarium, don José Lópeza
Sierrę, który stanowił, że „diakon
don José María Escrivá y Albás
sprawował swą posługę w Kościele
Świętego Karola” oraz drugi,
podpisany przez samego
wyświęcanego, w którym stwierdza,
że od chwili przyjęcia Świętego
Święcenia Diakonatu, tj. od dnia 20
grudnia 1924 roku, mieszkałem tylko
w seminarium Świętego Franciszka de
Paula w Saragossie.

Z datą 5 marca do podania zostało
dołączone inne zaświadczenie,



odręcznie napisane przez
wyświęcanego, ale podpisane przez
don José Lópeza Sierrę, w którym
zaświadczano, że „od momentu
poprzednich świeceń przystępował
on do sakramentów z wymaganą
częstotliwością, a do Komunii Świętej
codziennie, jak oczekuje się od
kandydata do kapłaństwa”.

[186] Por. ibidem.

[187] Por. Aneks IX.

[188] Por. Javier Echevarría, Sum.
1903 ; Francisco Botella, PM, k. 211 ;
José Luis Múzquiz, PM, k.351v.

Przez całe swoje życie polecał w
modlitwie diakonów, którzy wraz z
nim uzyskali święcenia prezbiteratu
(por. Javier Echevarría, Sum. 1904);
inny ze świadków wspomina: „żywił
szczególne uczucie dla kolegów z
seminarium Świętego Franciszka de
Paula. W roku 1975 jego rocznik
obchodził uroczystość Złotego



Jubileuszu kapłaństwa i wspominano
go z wielką sympatią. Sługa Boży
polecił mi w swoim imieniu
uczestniczyć w tych uroczystościach i
prosił, abym okazał im szczególne
względy” (Florencio Sánchez Bella, 
Sum. 7480).

Gdy zapytano go kiedyś o
wspomnienia z tego szczególnego
dnia, odpowiedział: Popatrz, mój
synu, nie pamiętam niczego, co
mógłbym wam teraz opowiedzieć. Ale
minąłbym się z prawdą, gdybym nie
powiedział, że pamiętam wiele z tych
chwil; myślę, że wszystko. (cytowane
przez Álvaro del Portillo, PR, s. 283).

* Ad Maiorem Dei Gloriam - Ku
większej chwale Bożej (łac.) - przyp.
tłum..

[189] Obrazek pamiątkowy: por. AGP,
RHF, D-15285.

Na temat rodzinnego charakteru tej
uroczystości: José López Sierra, AGP,



RHF, D-03306; Martín Sambeat, AGP,
RHF, T-03242, s. 3.

[190] „Recuerdos del Pilar”..., s. 67.

[191] Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, Sum. 7322 ; Sixta Cermeño,
AGP, RHF, T-02856, s. 1; na temat
innych osób obecnych: rodzina
profesora Monevy (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 194).

[192] Amparo Castillón, AGP, RHF,
D-15285, s. 1.

[193] José López Sierra, AGP, RHF,
D-03306.

[194] Sixta Cermeño, AGP, RHF,
T-02856, s. 2.

[195] Álvaro del Portillo, Sum. 194;
Javier Echevarría, Sum. 1905;
Umberto Farri, PR, s. 29.

[196] Encarnación Ortega, PM, k. 32v.



[197] Sixta Cermeño, AGP, RHF,
T-02856, s. 2.

[198] Manuel Botas Cuervo, AGP,
RHF, T-08253, s. 59.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-3-
saragossa-1920-1925/ (29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-3-saragossa-1920-1925/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-3-saragossa-1920-1925/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-3-saragossa-1920-1925/

	Rozdział 3: Saragossa (1920-1925)

