opusdei.org

Rozdzial 23: Swietosé
1 wielkos¢ Kosciola

1. ,,Boli mnie Kos$cigl”. 2.
Zadanie wprost od Boga. 3. W
Domu Wspolnego Ojca. 4.
,WalczyC z mitosci az do
konca”. 5. ,Katechetyczny
wypad” na Polwysep Iberyjski
(1972).

28-08-2018

Swietos¢ i wielkosé Kosciola

1. “Boli mnie Kosciol”



Po zakonczeniu nowenny do
NajsSwietszej Maryi Panny z
Guadalupe z twarzy Ojca zniknal
wszelki §lad duchowego napiecia,
jakie jeszcze tydzien wczesniej
kazalo mu spedzac cale godziny na
kolanach, z oczami utkwionymi w
cudownym wizerunku. Opadlo z
niego cierpienie, ktore go
przepelnialo, a przy pozegnaniu
wyraz jego twarzy, spokojnej i
usmiechnietej, odzwierciedlal spokdj
wewnetrzny:

Juz o nic wiecej Cie nie prosze,
Matko, pozostawitem w Twoich
dtoniach wszystko to, co ciqgzyto
mi na duszy, na sercu, na gtowie,
na catym mym jestestwie. Jestem
pewien, Ze mnie wystuchatas i
odjezdzam zadowolony i
spokojny|[1].

Od chwili zakoniczenia pierwszej
czesci Nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego cale Dzielo modlilo sie



jednym glosem, podczas gdy Ojciec
przed Bozym Narodzeniem 1969
roku niestrudzenie zachecatl swe
dzieci, by zjednoczyly sie z jego
intencjami[2]. Wspierajac sie
nawzajem, zyli nadzieja, ze dzieki
wytrwalej modlitwie osiggna to, o co
prosil Ojciec. Bez watpienia wypeini
sie to, co Pan Bog zaszczepil w jego
duszy przed wielu laty, u poczatkow
Dziela, a dokladnie 12 grudnia 1931
roku, w Swieto Matki Bozej z
Guadalupe, zgodnie ze stowami
psalmu: «Woda toruje sobie droge
wsrod gor»*. Zalozyciel Opus Dei nie
zapomnial o tej obietnicy, bo jeszcze
w tym samym miesigcu pisat do
jednego ze swych synow:
osiqggniemy to, czego z nadziejq
oczekujemy— inter medium
montium pertransibunt aquae!**—
Z Bozq taskq i z mocq
wstawienniczq Najswietszej Maryi
Panny|3].



W maju 1970 roku, podczas swego
pobytu w Meksyku otrzymat
fotografie rzezby Chrystusa, ktora
zamowil u jednego z rzymskich
rzezbiarzy. Ojcu spodobat sie
gipsowy model, a w nastepnym roku
zamowienie bylo gotowe. Chodzilo o
figure Chrystusa naturalnej wielkosci
z pozlacanego brazu. Miala
wyobrazac Chrystusa jeszcze zywego,
cho¢ przybitego do krzyza i cierniem
ukoronowanego. Mial otwarte oczy,
spogladal milo$nie na Swiat. Don
Josemaria zamowil rzezbe w
przewidywaniu speinienia sie
“wielkiej intencji”, “intencji
specjalnej”, ostatecznego
sformulowania prawnego Opus Dei.
Wedle 6wczesnego zamystu Ojca
wizerunek miatl trafi¢ do kaplicy
Swietego Krzyza we wznoszonym
wilasnie Kolegium rzymskim, jednym
z mozliwych miejsc usytuowania
kosciola pratackiego Opus Dei[4].
Faktem jest, ze Ojciec oczyma wiary,
widzial juz dokonang pratature



personalng. Dostrzegal takze bolesne
okolicznosci, przez jakie przechodzit
Lud Bozy; a poruszony
odkupienczym spojrzeniem
Chrystusa z wysokosci Krzyza,
zaofiarowal w milosnym
poswieceniu rezygnacje z wejscia do
ziemi obiecanej. Chciat uczynic
ofiare z ujrzenia za zycia speinienia
swej ostatniej intencji fundacyjne;j.
Podczas jednej z medytacji mowil do
swych dzieci:

Minely czterdziesci cztery lata od
poczqtku, a jeszcze nadal
znajdujemy sie na pustyni. Trwato
to dtuzej niz pielgrzymka Ludu
wybranego przez potwysep Synaj.
Ale na tej naszej pustyni zakwitly
cudowne kwiaty i wyrosty owoce,
tak, ze calta zmienila sie w
orzezwiajqcq oaze, cho¢ wydaje
sie to wewnetrznie sprzeczne[5].

W zamian czul wewnetrzng rados¢
wiedzac, ze sprawa instytucjonalna,



jesli nawet nie jest jeszcze
rozwigzana prawnie, to
przynajmniej jest odpowiednio
przygotowana. Wsrdod problemadw,
ktore go pochlanialy, sprawa ta
zesza na dalszy plan,[6].

Pewnego ranka w 1970 roku don
Javier Echevarria zauwazyl, ze Ojciec
jest strapiony i zaniepokojony, jak
ktos, kogo spotkalo wielka przykrosc.
Udat sie, by odprawia¢ msze i zanim
wszedl do kaplicy, westchnat glosno,
jakby zrzucatl z piersi wielki ciezar:

— MOoj Boze!
— «Co sie dzieje, Ojcze?» - zapytatl

don Javier.

— To sie dzieje..., ze boli mnie
Kosciot[7].

Przy réznych okazjach Ojciec Swiety
wyrazal publicznie zal z powodu
smutnej sytuacji Kosciola, po czesci
bedacej skutkiem «falszywej i pelnej



naduzyc¢ interpretacji Soboru». Ta
«falszywa i pelna naduzyc¢
interpretacja Soboru» oznaczala
«zerwanie z tradycja, takze
doktrynalna, az po odrzucenie
Kosciola przedsoborowego i probe
dojscia do nowego KoSciota, od
srodka niemal zupelnie na nowo
wytworzonego, jesli chodzi o
strukture, dogmaty, obyczaje i
prawo»[8]. Po wielokro¢ Pawetl VI
pietnowat «brak zaufania» wielu
chrzescijan w stosunku do KoSciola.
Ws$rdd nich nie brakowalo niestety
rowniez kaplanow i zakonnikow.
Bardzo czesto ostrej krytyce
towarzyszyla agresywnosc, a
niekiedy rozczarowanie. Papiez
pietnowal wzorce negatywnego
krytycyzmu, ktore pojawialy sie ze
wszystkich stron, pociagajaca
atrakcyjnosc przemocy, niepokoj,
ktory trawil sumienia,
dostosowywanie sie do ateistycznej
socjologii oraz infiltracje ideologii
marksistowskiej, obcigzonej cechami



antychrzescijanskimi, takimi jak
nienawis¢, rewolucyjnosc oraz walka
klas. «Nie mozna — podsumowywat
Pawel VI — nie zdawac sobie sprawy
z powaznych i niebezpiecznych
skutkow, jakie niesie to dla Kosciotla:
zamet i cierpienie w sumieniach,
zubozenie ducha religijnego, bolesne
odstepstwa wsrod osob
poswieconych Bogu, naruszanie
wiernosci i nierozerwalnosci
malzenstwa, ostabienie ruchu
ekumenicznego i niewystarczalnosc
moralna, by przeciwstawic sie
zalewowi hedonizmu»[9].

Zte wiadomosci, ktorych nigdy nie
brakowalo, docieraly do Ojca jak
szczatki rozbitego okretu wyrzucane
na brzeg morza. O niektérych
tragediach dowiadywat sie z prasy.
Okoto roku 1970 dowiedziat sie z
periodykow o dwu Swietokradczych
rabunkach, dokonanych jeden po
drugim. Zlodzieje wlamali sie do
tabernakulow i rozrzucili po



podiodze komunikanty, a potem
ukradli cyboria[10].

Niestety, wiele z tych
nieprzeliczonych ran zadanych
Mistycznemu Cialu Chrystusa, jakim
jest Kosciol, zostato zadanych
rekoma nie obcych, lecz 0sdb, ktore
powinny Go broni¢[11]. Niemato
struktur koscielnych sie rozpadio w
oczach, a niejedno srodowisko
duchownych powatpiewalo w
“tozsamos¢” kaplana i jego funkcje
ministerialng. Naduzycia popelniane
podczas Mszy Swietej nieraz nie
pozwalaly wiernym korzystac z
nieprzebranego skarbca ofiary
eucharystycznej. Pewnego dnia
opowiedziano zalozycielowi Opus
Dei, co stalo sie w jednym z
niemieckich kosciolow, do ktorego
chodzil na msze jeden z cztonkow
Dziela. Opuscit Swigtynie w trakcie
mszy, nie przyjmujac komunii. Byt
bowiem przekonany, ze nie
uczestniczyl w Najswietszej Ofierze.



Kaplan zamiast wypowiedzie¢
liturgiczna formule Konsekracji,
powiedzial: «Oto jest moja wspolnota
z Chrystusem»[12].

Przedmioty liturgiczne, wizerunki
Swiete i konfesjonaly sktadowano w
zakrystiach albo w rupieciarniach
koscielnych. Czasami tabernakulum
przesuwano w najdalszy kat
kosciola. Wszystkie przejawy
poboznosci uwazano za przestarzale
1 zbedne dodatki, a wszystko, co
miato jakas wartosc¢ artystyczna,
wyprzedawano za grosze. W ten
wlasnie sposob pewnego dnia do
Rzymu dotarta, podarowana Ojcu,
drewniana figura Matki Bozej. Byla
to piekna rzezba, choc¢ nieco
uszkodzona. Mimo radosci z tego, ze
zostala przywrocona do potrzeb
kultu, Ojciec nie mogl powstrzymac
bdlu na mysl, ze wygasala poboznosc
wiernych, a przedmiot kultu trafil do
rak handlarzy. Spogladajac na figure,
don Josemaria zawolal glosem



przepenionym bolem: Matko, skqd
Cie wyrzucili![13]. I w akcie
zado$cCuczynienia polecil, by u jej
stop nie zabraklo Swiezych kwiatow
do chwili, gdy zostanie calkowicie
odrestaurowana(14].

Tak jak niszczono kosScioty, rownie
bezceremonialnie traktowano
dogmaty, odrzucano postuszenstwo i
poddanie nalezne wiadzy koscielnej
prawomocnie ustanowionej[15].
Niezliczone byly przypadki
wystepowania ze zgromadzen
zakonnych, do tego stopnia, ze
niektore klasztory opustoszaty
calkowicie. Oprodznito sie niejedno
seminarium, porzucano studia
teologiczne. Wreszcie w wielu
miejscach rezygnowano z rezimu
klauzurowego. W tym samym czasie,
w latach 1969 - 1970, Ojciec szukal za
wstawiennictwem Najswietszej
Maryi Panny dobra KoSciola, z
pozoru na poly juz zrujnowanego,



odbywajac pielgrzymki z
sanktuarium do sanktuarium.

Przy okazji skladania zyczen
noworocznych w 1969 roku swym
dzieciom w Hiszpanii pisak:

Nowy rok, w ktorym musimy
prosi¢ wszyscy razem, by Pan, za
wstawiennictwem swej
Najswietszej Matki, przywraocit
jednoscé i autorytet temu Bozemu
Kosciolowi, ktory na oczach catego
sSwiata wydaje sie by¢ na wpot
zZrujnowany. Ale nie jest tak,
poniewaz rzqdzi nim Duch Swiety -
Paraklet[16].

Potwierdzajac swa wiernos¢
Kosciolowi, Ojciec otwieral od czasu
do czasu serce przed swymi dzieémi i
tymi, ktorzy mogli go zrozumiec:

Bardzo mnie uradowato— pisal do
kardynata Dell’Acquy —gdy
ujrzatem kolejny raz, ze Bog
pozwolit Jego Eminencji doglebnie



zrozumiec naszego ducha. I jako
zasadnicze jego punkty - mitosc i
lojalnoscé wobec Kosciola Swietego
i papieza oraz zapat apostolski, by
przyprowadzic¢ do Chrystusa
wszystkie dusze. To serdeczne
zrozumienie bylo i jest dla nas
wielkim pocieszeniem i bodZcem
do mobilizacji, by kochac kazdego
dnia bardziej naszq Matke Kosciot
oraz Wikariusza Chrystusowego
na ziemi[17].

kK K

Zalozyciel Opus Dei dostrzegatl
szczegOlnie jasno straszliwy kryzys,
jaki przechodzil Kos$cio}[18]. Jest wiec
naturalne, ze to powodowato u niego
szczegolng troske. Nie wszyscy
chrzescijanie podzielali jednak ten
niepokdj. Zapewne nie wszyscy
zdawali sobie sprawe, w jak
powaznej sytuacji znalaz! sie Kosciod,
nie czuli sie wen wszczepieni, nie
uwazali Go za Matke, ani nie



podzielali Jego cierpien, jak dobrzy
synowie.

Zalozyciel Opus Dei od mlodosci
glosit czysta milosc¢, przeciwstawiajgc
ja indyferencji, ozieblosci i
nienawisci: Jakaz to rados¢ moc
powiedziec z catego serca: kocham
Matke mojq — Kosciot Swiety![19].

Wyznawal z moca stalg i heroiczng
lojalnos¢, przeciwstawiajac
tchorzostwu, buntowi i nielojalnosci,
0 czym juz dawno pisal w Drodze:
Ten okrzyk —”serviam*!”—
oznacza wole “stuzenia”
Kosciotowi Bozemu, nawet za cene
majqtku, honoru i zycia[20]. Czyz
nie bylo tak, ze zanim obrdcila sie w
proch wiara znacznej czesci
chrzescijan, juz wczesniej zawiodla
ich lojalnos¢ wobec Kosciota?
Poniewaz ludzka cnota wiernosci jest
W pewien sposob, jak nauczat
zalozyciel Opus Deij, nierozdzielna od
nadprzyrodzonej cnoty wiary.



Od pierwszej chwili widzial potrzebe
rozwijania wspdlnie cnot ludzkich i
nadprzyrodzonych. Don Josemaria
uwazalt, ze jest to nadzwyczaj wazne
dla integralnej formacji, jaka staral
sie dac¢ duszom w Opus Dei, co
podkreslal, méwiagc do swych corek:

Corki moje, zaszczepcie w sercach
i w glowach was wszystkich ducha
lojalnosci — ktora jest subtelnq
mitosciq Chrystusa — ktora jest
niemal nieznana pomiedzy ludZzmi,
nawet wsrod tych, ktorzy mieniq
sie by¢ chrzescijanami[21].

W 1972 roku wyglosit homilie
poswiecona tym sprawom oraz
obronie doktryny, zatytulowang
Wiernosc¢ Kosciotowi. Mowil, kto
tworzy Kosciok:

Gens sancta, lud swiety, ztozony ze
stworzen utomnych - ta pozorna
sprzecznos¢ wyznacza jeden z
aspektow tajemnicy Kosciola.
Kosciot, ktory jest Boski, jest takze



ludzki, poniewaz uformowany jest
z ludzi i ludzie, my, mamy wady

[...].

Kiedy Pan przyzwala, by stabos¢
ludzka objawila sie, nasza reakcja
winna by¢ taka sama, jak wtedy
gdy widzielibysmy naszq matke
chorq albo Zle traktowangq:
powinnismy kochac jq wiecej i dac¢
jej wiecej zewnetrznych i
wewnetrznych dowodow czutosci.

Jezeli kochamy Kosciot, nigdy nie
przyjdzie nam do gltowy
chorobliwe obarczanie Matki
stabosciami niektorych dzieci.
Kosciot, Oblubienica Chrystusa,
nie ma powodow do spiewania
mea culpa*. My - tak: mea culpa,
mea culpa, mea maxima culpa™*!

[...].

Nasza Matka jest swieta, poniewaz
narodzita sie czysta i przez
wiecznosc pozostanie bez skazy.
Jesli czasami nie umiemy odkryc¢



jej pieknego oblicza, przemyjmy
oczy|[22].

Cierpienie dzialalo zawsze na Ojca
oczyszczajaco. Do tego stopnia
rozjasnialo sie jego wewnetrzne
spojrzenie, ze miatl stalg, wyrazista i
niemalze namacalng Swiadomosc
straszliwych skutkdow, jakie niesie ze
soba rozmywanie sie wiary we
wspolczesnym Swiecie. Teraz
przyszto$¢ dziejow stanowita dlan
otwarta ksiege, w ktorej mozna bylo
czytac o zalosnym zniszczeniu, do
ktorego bedzie zmierzac ludzkos¢,
jesli zostang wypaczone
rzeczywistosci nadprzyrodzone. A
gdzie$ w tle tych kart otwierala sie
czarna czelus¢, w ktdrej zatracaly sie
dusze. Cierpienie, ktore
przygotowywatlo zalozyciela Opus
Dei do tych widzen, byto
konsekwencja najintensywniejszej
mitosci do Chrystusa i do Jego
Kosciola. Sprawialo, Ze czul sie
osobiscie odpowiedzialny za misje



Kosciola. I nie mdégt zrozumied,
dlaczego wobec wielkiego dziela
odkupienia chrzescijanie pozostaja w
postawie biernej, z opuszczonymi
rekami, obojetni na ogdlny upadek.

Myslac o grozbie potepienia dusz,
Ojciec nalegal na modlitwe: trzeba
sie modli¢ za dusze, za Kosciot,
poniewaz chcq powtornie
ukrzyzowac Chrystusa[23]. W
trakcie tych gorzkich wizji
mobilizowat calg energie
wewnetrzng, jaka dysponowat oraz
calo$¢ swego zycia uczuciowego,
poniewaz jego dusza uzyskala
niezwyk}a i harmonijng zgodnosc sit
nadprzyrodzonych i ludzkich, co
przekladalo sie na pelen pasji zapat
apostolski[24]. Ten stopien
panowania nad soba, nad wszystkimi
swoimi zdolnosciami, moze stanowic
miare jego cierpien. Bolaly go dusze i
ten doglebny bdl wyciskal mu z oczu
palace tzy: Nigdy nie bytem beksq—
wyznawatl swym dzieciom —ale te



tzy byly stodkie, pality mi oczy:
zsylat mi je Bog[25].

Ojciec czynil wielkie wysiiki, by nie
pokazad, Ze jego cierpieniom
towarzyszyly lzy. Jedynie w
intymnosci z Bogiem otwieral droge
uldze. Nie mogt powstrzymac tez,
gdy odprawial msze oraz podczas
dziekczynienia. Lzawienie bylo tak
intensywne, ze powodowato
powazne podraznienie oczu.
Zaprowadzono go do okulisty w
obawie, ze jest to choroba oczu.
Jednak z medycznego punktu
widzenia nie bylo tam nic
niepokojacego. Przypuszczalnie
chodzilo o Bozy dar tez[26].

Don Javier Echevarria, ktory byt
Swiadkiem tego niezmiernego bdlu,
wspomina, ze Ojciec mial udreczong
dusze, «od lat szes¢dziesiatych, gdy
zaczela sie wielka dezercja kaptanow
i zakonnikow na catym swiecie. Z
jego ust plynelo nieprzerwanie



przepeinione bdlem wotanie. Bolal
go Kosciol, jak zwykt? byl stale mowic;
bolaly go dusze, ktore
sprzeniewierzyly sie swemu
powotlaniu; bolaty go dusze, ktore
gorszyly sie tymi odstepstwami;
bolalo go zamieszanie, jakie starali
sie wywolac¢ wrogowie Kosciota»[27].

Zadne z wydarzen dziejacych sie
wokol Ojca nie pozostawiato go
obojetnym. Jego naturalna
sklonnoscig bylo dzielenie cudzych
radosci i cudzego bolu. Dzieki mitosci
do Boga staral sie milosiernie zbratac
z odczuciami bliznich. Jesli
dowiedzial sie o czyims cierpieniu,
czul sie takze w swym ojcowskim
sercu dotkniety, nawet fizycznie. Te
skutki cierpienia innych byly u niego
zjawiskiem zwyczajnym. Mialo to
bardzo odlegle korzenie, bylo
bowiem jedng cech
charakterystycznych jego
naturalnego dziedzictwa. Kiedy
nastepowala jedna z jego



spontanicznych reakcji, nie
przywiazujac do niej nadmierne;j
wagi, zwykl mawiac do obecnych:
nie przejmujcie sie, to u mnie
rodzinne, poniewaz moja dobra
matka, kiedy zdarzala sie tego
rodzaju rzecz, czula sie
natychmiast osobiscie
dotknieta[28]. Bedac codziennym
Swiadkiem tak wielkiej obrazy Pana
Boga, ktdry zapiacil hojnie swa
Krwia za zbawienie ludzkosci, nie
mogl pozostac¢ obojetnym.

W tym czasie do dolegliwos$ci
moralnych Ojca dolgczyly sie takze
fizyczne. Cierpienie krazylo miedzy
jego cialem i duszg niczym w
systemie naczyn polaczonych. Okolo
1970 roku nekany byt
dolegliwo$ciami, spowodowanymi
przewlekla niewydolnoscia nerek.
Wystapity obrzeki stawow
ramiennych i kolanowych z
wysiekami do wewnatrz stawow,
polaczone z silnymi bolami, ktore



ukrywal przed najblizszym
otoczeniem jak tylko potrafi}[29]. W
rozmowie ze swymi Custodes (don
Alvarem del Portillo i don Javierem
Echevarrig), mowit im:

To, na co cierpie i co chce stale
ofiarowac Panu, to jest malutko; a
takze tamto — moje cierpienie z
powodu Kosciota — ktore jest
bardzo wazne. W sumie daje to
niezlqg mieszanke! Bol fizyczny
kosztuje, ale kosztuje wiecej, jesli
tqczy sie z bolem moralnym, ktory
narasta od jakiegos czasu. Ale
trzeba powiedziec fiat*!,
akceptujqc z dobrym humorem
Wole Bozq[30].

Niewydolnos$¢ nerek powodowata u
don Josemarii coraz silniejsze bdle,
chociaz nie przestawatl intensywnie
pracowac, przezwyciezajac sie dzieki
zasobom duchowym. Jestem bardzo
zmeczony — mowit do swych synow
14 grudnia 1970 roku, —a trzymam



sie jeszcze na nogach dzieki aktom
strzelistym[31]. Jego dolegliwosci
fizyczne, a takze cierpienia moralne
koncentrowaly sie na bardzo
bolesnej trosce o Kosciot oraz o
dusze. Mozna bylo uslyszec, jak
wypowiada zdania Swietnie oddajace
jego odczucia:

Kocham Kosciot z catej duszy.
Strawilem mtodosd, dojrzate lata i
starosc¢ w Jego stuzbie. Nie mowie
tego z bolem, poniewaz zrobitbym
to samo, nawet gdyby mi przyszto
Zy¢ tysiqc razy|[32].

Boli mnie sytuacja Kosciota. Ale co
mozemy zrobié, trzeba czekac i
prosic¢ Pana, aby skoriczyl ten
potop[33].

Pewnego dnia — 1 listopada 1970
roku — mowit do cztonkéw Rady
Generalnej, wyraznie wzruszony. W
zyciu — mowil — zdarzaja sie
czasem chwile ciemnosci. Mozna je
przetrzymac tylko dzieki wierze,



poniewaz Bdg istnieje, chocby byt
Deus absconditus**. Bez watpienia
Ojciec dzwigal na duszy jakis
powazny ciezar, poniewaz tego
samego dnia, podczas rozmowy z
Bogiem, jego synowie styszeli
nastepujace stowa: Oddaje Ci,
Panie, ostatnie grosze. Non ne
posso piu*![34]. Ofiarowal wszystko.
Oddal z hojnoscia, a B6g obdarzal go
w zamian wiekszym bolem. Don
Javier Echevarria pamieta pewien
komentarz don Josemarii z 1971
roku:

Nie wiem, co to znaczy, nie mie¢
zmartwien. Moje zZycie bylo
wypelnione bolem, przezywanym
w pokoju i z nadprzyrodzonqg
radosciq. Poczqtkowo staratem
sie, by tego nie bylo widaé. W
ostatnim czasie, Pan doktada
ciezaru —i czyni dobrze!, — abym
potrafil z tego skorzystac i by
postuzylto mi to za oczyszczenie, a
takze dlatego, Ze na to zastuzyltem.



Chciatbym umiec wykorzystac to
umartwienie bierne, umiec stodko
kochac¢ Wole Boga|35].

Nocami spal malo albo prawie wecale,
a jego synowie juz wiedzieli
dlaczego. Troska o dusze i wizja
niebezpieczenstw, na jakie byly one
wystawione, spedzaly mu sen z
powiek. Czul niepokoj[36].

Trzeba bylo zadoSc¢uczynic za tysigce
odstepstw. Aby zmierzy¢ sie z tak
wielkim ciezarem, trzeba bylo uciec
sie do dzialania Ducha Swietego,
ktory towarzyszy Kosciolowi takze w
chwilach zaloby i ciemnosci. Takze
w wydarzeniach, ktorych czasem
nie rozumiemy, albo ktore
powodujq nasz pltacz i bol[37]. Ze
wszystkich stron otoczony przez bol,
fizycznie wyczerpany od tak wielu
modlitw, znajdowat sie na krawedzi
nieprzebranego zalu:

Zdaje sobie swietnie sprawe —
mowit swoim dzieciom — Ze nic nie



zyskam smucqc sie, ale nie moge
temu zapobiec: zal mi Kosciota,
Zal mi dusz! Przepelnia mnie
smutek, cho¢ w srodku odczuwam
pokoj, poniewaz wiem, ze Pan nie
moze zawiesc. Wielokrotnie
kornicze dzien bardzo zmeczony z
powodu wysitku cigglej modlitwy.
Ciqgle prosze, ciqgle prosze! Z
ufnosciq, ze Pan musi mnie
wystuchacé. Wowczas ciezar tego
zZmeczenia staram sie przemienic¢
takze w modlitwe i ofiarowuje
Bogu mojq nedze, moje dobre
pragnienia oraz dobry zapat, by
uczynic wiele rzeczy, ktore
chciatbym dokonczyd, czego nie
jestem w stanie, bo po prostu brak
mi fizycznie czasu. Wtedy mowie z
catkowitym oddaniem: Panie, za
Twoj Kosciol, za wszystkie dusze,
Za moje corki i synow, za mnie!
Spojrz na to, ze to jest Twoj
Kosciot, ze jestesmy Twoimi
dzieémi, ze te dusze sq Twoje! W
ten sposob jestem gotow powtornie



rozpoczqc¢ mojq walke i
modlitwe[38].

Ojciec zyl w pelnej gotowosci
duchowej. Wyczulony na wszystko,
co dzialo sie na Swiecie 1 moglo
wplynac na dusze. Ta ciggla
modlitwa 1 tak obfite 1zy niestychanie
wysubtelnily jego zycie wewnetrzne.
Wraz z uptywem lat intymnos¢
relacji z Panem w Eucharystii nie
zamienila sie w rutyne. Stale miat
Swiezo w pamieci to drzenie, ktore
odczuwatl jako diakon, kiedy po raz
pierwszy dotkngl Swietej Hostii. Z ta
delikatnoscig uczu¢ odprawil msze
14 listopada 1970 roku, gdy mowit
Bogu, nie wypowiadajac na glos tych
stow: Panie, zebym nie
przyzwyczail sie do tego, ze jestem
blisko Ciebie, zebym Cie kochat tak,
jak wowczas, gdy Cie dotknqgtem,
drzqc z wiary i mitosci[39].

Z cala pokora i gleboka
wdziecznoscia zwracat sie do Boga,



naszego Ojca, przy kazdej okazji. Gdy
zdarzylo mu sie najmniejsze nawet
zaniedbanie, z duszy jego ptynely
prosby o wybaczenie. Przepraszatl
nawet za niezamierzone
rozproszenia podczas modlitwy.
Dziekowatl za wszystkie otrzymane
dobra, takze za te, ktérych nie byl
Swiadom, albo za takie, ktore nie
pozostawily sladu w jego pamieci. 19
kwietnia 1971 roku zalozyl nowe
buty, a podczas spotkan ze swymi
corkami lub synami tego dnia mowik:
Dziekuje Bogu, bo mnie obuliscie,
bo o mnie dbacie, bo dajecie mi
jes¢. Dawniej nie dziekowatem za
to wszystko, ale teraz tak,
poniewaz widze, ze wszystkie te
dobra pochodzq od Niego. Dziekuje
takze za to, ze mam dwie rece,
dwoje oczu, Ze jestem
normalny[40].

Don Josemaria stale czul cierpienie
Kosciola, odczuwal osobiscie ciezkie
bledy bez ustanku popelniane przez



ludzi, a bol ten zaczat zaslepiac jego
uczucia. Niekiedy postrzegal Swiat z
perspektywy swego bdlu. Jesli
pojawiat sie jaki$ wspanialy i
stoneczny dzien — dzien, jak mawial,
“zgielkliwy” — uwazal te
wspanialo$¢ niemal za obraze
cierpienia Kosciota[41]. Nie chcial sie
z tego cieszyC. Natomiast, gdy dzien
byl szary i deszczowy, stanowilo to
ulge dla jego podraznionych oczu.
Musial jednak zdecydowanie zmagac
sie ze smutkiem, ktory przepeinial go
i ciggnal w melancholijna otchlan
pesymizmu. Cate zycie walczyl o to,
by nadal by¢ radosnym, mimo
wszelkich przeciwnosci,
przestrzegajac swe dzieci przed
“wydiuzonymi ze smutku twarzami”
i zalecajac staly usmiech, ktory
tylekroc kosztuje, i to bardzo
kosztuje, stuzbe Bogu z radosciq i
takze stuzbe radosciq wszystkim
innym, dla Niego[42]. Taki by} duch
Opus Dei. A z Boza pomocg Ojciec
potrafit przezwyciezac¢ smutki.



W tym czasie, gdy tak bardzo cierpiatl
z powodu zametu w Kosciele, jedna z
jego corek opowiada, ze «z dnia na
dzien widac bylo, ze w jego duszy
rosnie nadzieja, pewnosc, ze Bog nie
przestanie towarzyszyc
przesladowanemu Kosciotowi [...].
Zachecal nas, bySmy byli
optymistami i osobami radosnymi,
ale ten optymizm powinien opierac
sie na modlitwie i
zado$cuczynieniu»[43].

Gdy jego dusza zakosztowala goryczy
smutku, natychmiast chwytat sie
skaly synostwa Bozego i rozmys$lal z
optymizmem, ze wszystko, co nas
spotyka, bierze sie z milosierne;j
Bozej opatrznosci. Potem w pelni
powierzal sie Mu, oddawat sie
zupeinie w Jego rece. To zawierzenie
nie bylo stodkim kwietyzmem
uspionej duszy, lecz gorzka i bolesna
czynnoscig, jak wyjasniat swym
synom 11 grudnia 1972 roku:



To kosztuje, poniewaz dusza
uzywa wiladz, ktore Bog nam dat,
abysmy wytrwali w drodze. I
nadchodzq chwile, gdy trzeba
abstrahowac od pamieci, odrzucic¢
zZrozumienie, nagiqc wole.
Powtarzam, to trudne, poniewaz
to dziatanie duszy jest logiczne,
niczym zegar, ktory ma
mechanizm i zawsze robi tik-tak.
Czasami jest bardzo ciezko,
poniewaz trzeba dobiec
siedemdziesiqtki w stanie
rzeczywistego dzieciectwa. Nie
martwie sie, czy odgoniq ode mnie
muchy, albo czy dadzq mi jesc.
Zrobiq to na pewno. Ja oddaje sie
catkiem w ramiona mego Ojca,
Boga, uciekam sie do mej Matki
Najswietszej, Maryi, i w petni
ufam, pomimo catej goryczy
drogi[44].

Liczac na modlitwe wszystkich
swych dzieci, czul sie wystarczajaco
silny, by podazac¢ naprzod. Wspierat



sie zwlaszcza na modlitwie cztonkéw
Rady Generalnej oraz czlonkin
Asesorii Centralnej. Ufal szczegodlnie
w skuteczno$¢ modlitwy i
umartwienia swych corek —
numerariuszek pomocniczych[45].

2. Zdania wprost od Boga*

Mijal luty roku 1962 roku. Ojciec
podczas spotkania w Kolegium
Rzymskim mowil: Modlcie sie, aby
sprawy szly naprzod. Jesli sie uda,
powiem wam, jesli nie, powiem
wam, ze nie wyszlo[46]. Nie byt
sklonny zdradzi¢ nic wiecej. Ale
podczas rozmow z Bogiem nalegal,
aby objawil On odrobine swej
wszechmocy i milosierdzia,
rozwigzujac sprawe intencji
specjalnej, nadajac ostateczny
prawny ksztalt Opus Dei. Niekiedy,
gdy prowadzil medytacje dla
cztonkoéw Rady Generalnej, spogladat
na tabernakulum i mowil: Panie,
pokaz co potrafisz! Uczyn jednq z



Twych sztuczek! Spraw, Zeby byto
widad, ze to Ty![47]. Nie prosil o cud
w $cistym stowa tego znaczeniu, ale o
jedna z tych niespodzianek, ktore dla
chwaly Boga wprawiaja wszystkich
w ostupienie.

W tych dniach, pod wplywem
nalegan kardynata Ciriaciego,
poprosil Stolice Swietg o erygowanie
Opus Dei jako pralatury nullius,
poniewaz w praktyce Dzielo nie bylo
juz instytutem $wieckim. Prosba nie
zostala przyjeta. Zalozyciel przyjal z
pokora, ale i z rozczarowaniem,
negatywng odpowiedz Stolicy
Swietej, cho¢ nie stanowila ona dlan
zaskoczenia. Wypelniajac zlozong
obietnice, poinformowat swych
Synow o niepowodzeniu
przedsiewziecia i jednoczesnie
zachecilt ich, by nie tracili
nadprzyrodzonego punktu widzenia
we wszystkich sprawach. Prosit
takze, by nadal modlili sie w intencji
specjalnej, “uprzykrzajac sie” stale



Panu Bogu, z wytrwatoscig, bez
ustanku, bez przerwy:

Bog wszelkiej taski, Ten, ktory was
powolat do wiecznej swojej chwaty
w Chrystusie, gdy troche
pocierpicie, sam nas udoskonali,
utwierdzi, umocni i ugruntuje (1 P
5, 10). Dlatego mowie kazdemu z
was: clama, ne cesses, quasi tuba
exalta vocem tuam (Is 58, 1);
Krzycz na cate gardto, nie
przestawaj! Podnos glos twdj jak
trgba!l[48].

Temu wolaniu czesto towarzyszyly
1zy. Jako zalozycielowi i jako Ojciec,
to on powinien dbac o duchowe
zdrowie swych dzieci, otwierajgc im
oczy na to, co sie dzieje[49]. Powinni
wiec by¢ nadal mocni w wierze,
stanowczy w doktrynie, wierni
magisterium Kosciota. Zachecat ich w
nastepujacy sposob: W Opus Dei,
powtarzam wam to niestrudzenie,
staramy sie zawsze i we



wszystkim sentire cum Ecclesia,
wspotodczuwac z Kosciotem
Chrystusa, naszq Matkq[50].

K ok Sk

Zycie Ojca zamienialo sie w milczaca
ofiare calopalna. Bog pozwalal mu
bardzo z bliska uczestniczy¢ w
Krzyzu Jego Syna. To poczucie
wspotuczestnictwa w odkupieniu
uwazat za milosne i ojcowskie
zaproszenie, zaszczyt i pieszczote
zarazem, prowadzace do jasnego cel,
ktory Ojciec przyjmowat i
blogostawil w duchu
zados$cCuczynienia: przy moich
siedemdziesieciu latach —
wyznawal, —przy tych wszystkich
ciosach, jakie na mnie spadty,
postrzegam to wszystko jako
oczyszczenie, poniewaz jestem
nedznikiem[51].

W tym kontekscie trzeba by zapytac,
czy nalezy w zyciu zalozyciela Opus
Dei wyrozniac pewne etapy,



poniewaz cate jego zycie bylo jednym
wielkim procesem oczyszczenia. Od
dziecinstwa wystawiony by} na bol,
na obecnos$c¢ Smierci oraz
niepowodzenia ekonomiczne
rodziny. Potem przez cale lata
przechodzil niezliczone
przeciwnosci, upokorzenia, powazne
trudnosci, przesladowania oraz
wszelkiego rodzaju cierpienia.
Mowiac kroétko, jego zycie usiane
bylo cierpieniami, ktére po ludzku
rzecz biorac byly nie do zniesienia.
Nigdy sie nie skarzy}. Rzeczywiscie
zadziwiajgca wydaje sie jego
zdolnos¢ wytrzymywania tak
wielkiego bolu ze spokojem i z
radoscig. Jakie$ zasoby wewnetrzne
trzymatly go na nogach, nie
pozwalajac mu zatamac sie pod
ciezarem nieszczes$c¢, poddac sie w
obliczu przeciwnosci, ani cofnac sie
przed zagrozeniami. Ta
nadprzyrodzona energia pochodzita
bez watpienia z jego Swiadomosci
synostwa Bozego. Milos¢



zatriumfowata w pelni nad bdlem,
poniewaz nawet to, co wydaje nam
sie zle, przychodzi od Boga dla
naszego dobra:

Nie zapominajcie, ze jesli Pan nam
zsyla radosq, to dlatego, ze nas
kocha, a jesli zsyta nam jakis bol,
to aby sprawdzié, czy my go
kochamy[52].

K ok Sk

Minelo osiem lat od uroczystej
inauguracji Soboru Watykanskiego
I1. Osiem lat od chwili, gdy w 1962
roku napisat do swych dzieci,
proszac by bez ustanku i bez
wytchnienia modlily sie za Kosciét i
za Dzielo. Teraz, 8 maja 1970 roku,
na tydzien przed wyjazdem na
pielgrzymke do Meksyku, ustyszal
jasno w duszy glos Pana: Si Deus
nobiscum, quis contra nos?[53] To
zdanie przyniosto don Josemarii ulge
w jego bdlu, a takze pewnos¢ co do
Bozej mocy, poniewaz ramie Boga



jest niezwyciezone. On nie
przegrywa bhitew, ani nie przestaje
wspomagac swoich synow.

Po powrocie z Meksyku Ojciec
spedzit kilka tygodni w Premeno,
miejscowosci potozonej na brzegu
jeziora Mayor na poéinocy Wtoch,
odpoczywajac i pracujac. Rankiem 6
sierpnia 1970 roku don Javier
Echevarria udal sie jak zwykle, by
stuzyc¢ Ojcu do mszy i zastal go przed
oltarzem, pograzonego w modlitwie.
W jego duszy brzmialy jeszcze stowa
pocieszenia, przez ktore Bog dawat
mu do zrozumienia, jak mite bylo mu
niestrudzone wotanie w intencji
Kosciola 1 Dziela, i jak bardzo bylo
Mu drogie[54]. Kilka lat poZniej
Ojciec opowiadatl o tym podczas
spotkania, nie wspominajac w ogodle,
ze ta historia dotyczy niego samego:

Byla sobie dusza, ktora
przechodzila przez okres wielkiego
cierpienia — nie jest to Zadna



sSwieta dusza, jest taka sama jak
wasze, ma wzloty i upadki, musi
zaktadac sobie klamry, wiele
klamer*— a kiedy sie tego nie
spodziewatla, gdy modlita sie
bardzo w pewnej intencji, ktora sie
jeszcze nie zdarzyla, ustyszata w
glebi serca: clama, ne cesses™! Ta
dusza nie chce niczego stuchac:
cierpi. Ale ustyszala: modl sie
dalej, gltosno, dzielnie. Nie
przestawaj sie modlic¢, wystucham
cie. Clama, ne cesses/![55].

Ojciec rzadko opowiadat o takich
nadprzyrodzonych wydarzeniach.
Tego rodzaju wydarzen nie wyciggat
na Swiatlo dzienne, chyba ze uznat to
za konieczne dla dobra Dziela oraz
swych dzieci. Na skutek tego
niewiele wiadomo o wielu
nadzwyczajnych taskach, jakie
otrzymatl. Ale mamy informacje o
niektdrych z nich, takich jak ta
otrzymana 23 sierpnia 1971 roku.
Spedzatl kilka dni w Caglio, matej



wiosce w poblizu Como, na poinocy
Wtoch. Tego ranka, po odprawieniu
mszy i dziekczynieniu czytal gazete,
gdy poczul, ze bardzo wyraznie i z
niepowstrzymana silg na jego duszy
wyciska sie zdanie pochodzace od
Boga: Adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae ut misericordiam
consequamur [56]. Przyblizmy sie z
ufnosciq do tronu chwaty, abysmy
otrzymali mitosierdzie.

Do owych zdan z 1970 roku, ktore tak
bardzo pomogly mu w
nieprzerwanej modlitwie za Kosciot,
doszio wkrotce nowe “odkrycie”:
dzialanie, wlanie Ducha Swietego
podczas mszy. Dzieki temu
poszerzyla sie wizja apostolska Ojca i
mogt kontemplowad, jak — dzieki
hojnosci Bozej — stal sie mozliwy
rozkwit Opus Dei w duszach
wszelkich ras, jezykow i
narodow(57]. Don Josemaria nie byt
zwolennikiem proponowania jakichs
szczegollnych nabozenstw, ale odczul



potrzebe, by cata rodzina Opus Dei
wspolnie dokonata pewnego
Poswiecenia. Ofiarowat Dzieto
Duchowi Swietemu, aby zawsze bylo
wiernym narzedziem w stuzbie
Kosciolowi[58].

W dzien Zielonych Swigtek, 30 maja
1971 roku, o0 12.30, dokonat
Konsekracji Opus Dei Duchowi
Swietemu w kaplicy Rady
Generalnej. Za ottarzem wielki
podswietlony witraz przedstawiat
scene Zeslania Ducha Swietego.
Podczas ceremonii don Alvaro
odczytatl tekst Konsekracji[59].
Zawieral on prosbe o dary Ducha
Swietego, aby jeden po drugim
zeslane one zostaly wiernym Dziela:
dar rozumu, dar madrosci, dar
umiejetnosci oraz dar rady, dar
bojazni Bozej i dar mestwa, «aby
czynil nas pewnymi w wierze,
stalymi w walce i wiernie trwajgcymi
w Dziele Bozymp». I wreszcie dar
poboznosci, «ktory daje nam



poczucie naszego synostwa Bozego,
radosng i nadprzyrodzong
Swiadomos¢ bycia dzie¢mi Boga, a —
w Jezusie Chrystusie — bra¢mi
wszystkich ludzi»[60].

Nie zabraklo takze prosby w intencji
Ludu Bozego i jego pasterzy, ktorych
sytuacja stala sie przyczyna tylu lez:

«Prosimy Cie, abys zawsze
wspomagal Twaj Kosciol, aw
szczegdllny sposob Papieza, aby nas
prowadzit sfowem i przykladem, i
osiggnal zycie wieczne razem z
powierzong mu trzoda; prosimy tez,
by nigdy nie zabraklo dobrych
pasterzy i abySmy wszyscy wiernie
stuzyli Ci Swietym zyciem 1 pelnig
wiary, i doszli do chwaly Nieba»[61].

Te 1zy bolu z milosci przyniosly ze
soba caly deszcz task. Owo clama, ne
cesses* rozbudzilo w duszy Ojca
nowego ducha czuwania, ktory
utrzymywat go w gotowosci, zawsze
oddanego Bogu. Kazde takie zdanie



od Boga bylo krokiem naprzod,
stopniem wzwyz na schodach,
milczgca gra miedzy Bogiem i duszg.
Slowa wyryte w jego duszy,
wypalone ognistymi literami,
niezatarte, otwieraly nieoczekiwane
drogi mitosci.

Pod natchnieniem Ducha Swietego
szukal schronienia w Najswietszym
Sercu Jezusa, w tabernakulum
Bozego Milosierdzia. Kiedy na
poczatku wrzesnia 1971 roku
powrdcit z Caglio, zalecil swoim
synom, by powtarzali czesto akt
strzelisty: Cor Iesu Sacratissimum et
Misericors, dona nobis pacem™*![62].
Tak, krok za krokiem, Ojciec
odkrywat przed swymi dzie¢mi
czastke dzialania Ducha Swietego w
jego duszy. Prowadzili oni na ten
temat dokladne notatki, po
medytacjach lub spotkaniach, na
ktorych ujawniatla sie jakas kolejna
interwencja duchowa. W
pazdzierniku 1971 roku, na przykiad,



mowil im o akcie zawierzenia, jaki
napisak:

Panie, Boze moj! Na Twe rece
sktadam przesztos¢,
terazniejszosc i przysztosd, to co
matle i to co wielkie, to co nieliczne
i to co obfite, to co doczesne i to co
wieczne[63].

Nastepnie, z namystem, komentowal
te stowa: Aby zdoby¢ sie na taki akt
zawierzenia, trzeba zrzucic¢
wlasnq skore.

Zdania pochodzgce od Boga
pwodowaly, ze Ojciec zyt w
oderwaniu. Wkrotce po clama, ne
cesses** mowil z calg prostota swym
dzieciom: jestem ciqgle zwraocony
ku Bogu, jestem bardziej poza
ziemiq niz na ziemi[64]. Boze slowa
nadawaty nowy kurs jego zyciu
wewnetrznemu, prowadzac go
nowymi drogami MiloSci, ku
milosiernym uczuciom Serca
Jezusowego. Ale Ojciec mimo to



narzekal, ze jego odpowiedz na laske
jest niewystarczajaca: W kazdym
innym zawodzie— wolal z
poruszeniem —po tylu latach
bytbym juz mistrzem. W mitosci do
Boga jestem ciqgle
czeladnikiem[65].

Boze zdania byly niczym kraétkie
dotkniecia taski, ktére ozywialy jego
dusze 1 podtrzymywaly go w walce z
przygnebieniem. Byly drobnymi
pociagnieciami pedzla Boskiego
artysty, ktdre sklanialy zalozyciela
Dzieta do heroicznej odpowiedzi. W
tym czasie Ojciec mial bardziej niz
wystarczajace doSwiadczenie, by
docenic to nie dajace sie pomylic¢
“co$” obecne w stlowach
pochodzacych od Boga. Opisywal, ze
w jego indywidualnym przypadku
zdanie od Boga wyroznialo sie tym,
ze bylo krotkie, konkretne, nie byto
go stychad... i nie szukato sie
go[66].



kK K

Czesto ludziom wydaje sie, ze moga
obyc sie bez Boga, ze nic im nie staje
na przeszkodzie, by odwracic sie do
Niego plecami i zy¢ na wiasny
rachunek. Oszukujq sie!— mowit
zalozyciel Opus Dei. —Chociaz tego
nie wiedzq, lezq jak paralityk z
Owczej Sadzawki: niezdolni
poruszyc sie w strone wod, ktore
zbawiajq, w strone nauki, ktora
napelnia radosciq dusze[67]. Nie
zdajq sobie sprawy, Ze nosza w duszy
pustke smutku i duchowego
porzucenia. Zdarzaja sie takze
chrzescijanie, ktorzy wiedzac, Ze sa
w KosSciele, sg juz
usatysfakcjonowani. Z pewnoscia,
by¢ w Kosciele to juz jest duzo, ale
to nie wystarcza. Winnismy by¢
Kosciolem, poniewaz nasza Matka
nigdy nie moze by¢ nam obca,
daleka naszym najgltebszym
myslom|[68].



Bez watpienia ci, ktorzy mysla i
zachowujg sie¢ w ten sposob nie
dotkneli nadprzyrodzonej
rzeczywistosci Kosciola, Jego
tajemnicy. By¢ moze postrzegaja go
jako ludzka strukture, a nie
instytucje o Boskim pochodzeniu. Nie
dostrzegaja niewidzialnej jednosci
miedzy Ludem Bozym a jego Glowa,
ktora jest Chrystus, Oblubieniec i
uswieciciel Jego Mistycznego Ciala.
By¢ moze zapominaja o stabosciach
natury ludzkiej, o istnieniu we
wnetrzu Kosciota ludzi z
niedostatkami i nedzami oraz o tym,
ze Kosciot jest takze rzadzony przez
ludzi, cho¢ wspiera ich Duch Swiety.
Postrzegaja te sprawy jedynie z
ziemskiej perspektywy, z dotu,
powierzchownie, nie zwracajac
uwagi na uswiecajaca tajemnice
Kosciola, ktora — jak wola zalozyciel
Opus Dei — siega zycia wiecznego
dla zbawienia ludzi:



Swiety! Swiety! Swiety! Osmielamy
sie spiewac Kosciotowi,
wspominajqc hymn na czesc¢
Trojcy Przenajswietszej. Ty jestes
Swiety, Kosciele, Matko moja,
poniewaz zatozyt Cie Syn Bozy,
ktory jest Swiety; jestes Swiety,
poniewaz jest z Tobq Duch Swiety,
przebywajqcy w duszach
wiernych, by zbierac dzieci Ojca,
ktore zamieszkajqg w Kosciele
Triumfujgacym, Wiecznej
Jerozolimie[69].

Naprzeciw nedzy wilasciwej kazdemu
czlowiekowi jawi sie milosierna
wielko$¢ Kosciola, ktory po przyjeciu
nas do swego wnetrza na skutek
chrztu uswieca nas swa matczyna
troska. Jego wielko$¢ przejawia sie w
kaptanskiej wladzy, pochodzacej od
Chrystusa oraz w zbawczym
posrednictwie pomiedzy Bogiem i
ludzmi, ktory w Kosciele sie
uwiecznia.



Ojciec zyl w cigglej kontemplacji
niewyslowionej tajemnicy Kosciola.
Cierpial, widzgc jak niektorzy
chrzescijanie w ghlupi sposob
rozrywaja Jego jednosc. Kochat
Kosciol do szalenstwa, poniewaz byt
On powodem, dla ktorego zyt i
przyczynag istnienia Opus Dei.
Pragnal Opus Dei wlasnie dlatego, by
stuzylo Kosciolowi. Gdyby zyt w
okresie przesladowan i musiat
poprzez meczenstwo zaswiadczyc o
wiernosci Kosciotowi, bytby
szczesliwy[70]. Kochat Kos$ciol ze
wszystkich sit. Czesto wyznawat to
swoim dzieciom:

Dzieci moje, dobro Kosciota ponad
wszystko! Wiary Kosciota stale i
ciggle trzeba bronic¢ swoim
Zyciem, we wszystkich
okolicznosciach[71].

Ojciec cierpial z powodu rozdar¢ w
KoSciele, mial wrazenie, jakby kto$
sila wyrywatl kamienne bloki ze $cian



katedry. Miat ochote ucatowac z
miloscia te kamienie i umiescic¢ z
powrotem na swoim miejscu[72]. Dla
Ojca byla to naprawde sprawa
mitosci[73]. Koscidl, zraniony i
umeczony, prosil swe dzieci o
wiernos$c. Potrzebowatl wiernosci
swych dzieci. A najlepszym
sposobem zados$c¢uczynienia byto
kochac lepiej i bardziej. Pierwszym
Srodkiem zaradczym miato by¢
uczynienie przez Ojca ofiary z jego
zycia za Kosciol i za papieza. Czynil
to stale kazdego dnia[74]. Tak tez
uczynil rano 26 czerwca 1975 roku.
Podczas mszy Ojciec prosit w intencji
Ko$ciola 1 papieza, odnowil na kilka
godzin przed $Smiercia ofiarowanie
swego zycia oraz tysiqca zy¢, jakie
miatby[75]. Zachowalo sie kilka
potwierdzajgcych to Swiadectw.

K ok Sk

- Co robic¢? — pytat Ojciec sam siebie
po tysiackroé¢. Co mozna poradzi¢ na



tak wielki bunt i pogarde, z jaka
ludzie odnosza sie do Kosciola? Jak
powstrzymac ten zalew, ktdry zmiata
wiare, obyczaje i poboznos¢, zywe od
tysiecy lat?

Widzial jasno, ze Kosciét
potrzebowal wsparcia wszystkich
chrzescijan. Tak wiec w Niedziele
Palmowa roku 1971 wygtosil homilie,
zachecajac wiernych, by byli bardziej
wierni nauce Chrystusowej. Wszyscy
sa do tego zobowigzani. Nikt nie
powinien uwazac sie za zwolnionego
z tego obowigzku.

Ojciec glosit “wojne o pokdj”:

Ta gwattownos¢ — mowil — nie
jest jednak gwattownosciq wobec
innych; jest to mestwo w
zwalczaniu wlasnych stabosci i
nedz, dzielnosc, by nie ukrywac
osobistych niewiernosci; odwaga,
by wyznawad wiare, rowniez
wtedy, gdy srodowisko jest
nieprzychylne[76].



Ojciec glosit wewnetrzna batalie
przeciwko egoizmowi, zmystowosci i
pysze. Poniewaz ten, kto nie walczy,
zawsze bedzie wystawiony na
wszelkiego typu zniewolenie: przez
wladze albo przez pienigdze, przez
proznosc lub przez cielesnosc.
Jedynym sposobem, by zblizy¢ sie i
stanac przed milosiernym obliczem
Pana, byla modlitwa, wysilek, by by¢
blizej Niego. W krytycznych chwilach
historii ludzkosci nie bylo innego
wyjscia, jak blaganie skruszonych
wiernych oraz wstawiennictwo
Swietych za grzesznikami. Nigdy
wczesniej nie byla tak prawdziwa
przestroga zatozyciela Opus Dei,
zapisana na kartach Drogi:

Oto sekret - Oto glosny sekret:
przyczynq kryzysow w swiecie jest
brak swietych[77].

W ten sposob wracat do punktu
wyjscia, poczatkowego tematu jego
nieustannego nauczania:



powszechnego powoltania do
Swietosci.

Zadaniem Ojca, jako pasterza Dziela,
bylo duchowe prowadzenie tej
czastki Ludu Bozego, przede
wszystkim poprzez wilasny przykiad.
Dla tych, ktorzy mieszkali wraz z nim
wspanialg lekcja wiary byla jego
poboznosé, a szczegodlnie zywa
mitosc do Jezusa w Najswietszym
Sakramencie, ktora emanowala z
jego dzialan, gestow i stdw, podczas
nawiedzen kaplicy, odprawiania
mszy, procesji eucharystycznych lub
innych ceremonii liturgicznych[78].

Nastepnie uczy} innych sam dbajac o
kwestie doktrynalne. Starat sie, by
wierni Opus Deli, a takze ci, ktorzy
zblizali sie do apostolstwa Dziela
mogli zyska¢ o ugruntowane Kkryteria
dotyczace oceny wartosci ksigzek
pojawiajacych sie na rynku,
orientacje ideologiczng nowych
publikacjii ich autorow. Czuwat



wreszcie gorliwie nad wypeinianiem
norm poboznosci, udzielaniem
sakramentow, dbaloscia o kult oraz
intensywna praca duszpasterska
kaplanow Dziela, stosujac wszelkie
nadzwyczajne Srodki, by zadbac o
wierno$c¢ swych dzieci.

Wobec zagrozenia, na jakie byly
narazone dusze, Ojciec wzial na
siebie odpowiedzialnosc¢ za
utrzymanie w zdrowiu wiernych
Opus Dei. Podjal dzialania
pozytywne. Uzbrojony w pewnosc,
jaka daje wiara, podazyt naprzod, nie
cofnat sie. Trzeba byto oczyscic
Swiat. Jako Boze stworzenie Swiat nie
byl zly, ale ludzie czynili go ztym. Byt
Swiadom, Ze zwrdcenie Bogu
czystego Swiata wymagato
gigantycznej operacji oczyszczenia,
we wszystkich aspektach i trwajacej
catymi latami. W zwigzku z tym
chrzes$cijanin, zapominajac o stodkiej
nostalgii wobec przesztosci, musial



i8¢ pod prad i wal posrod swiata, by
nie zostac otrutym.

Ojciec zwykl mowic¢ o todzi i sieciach:
lodzi Piotrowej, sieciach
Chrystusowych oraz do misji
dwunastu Apostotdw, ktérych Pan
uczynit “rybakami ludzi”. Prowadzac
medytacje, rozmawiajac podczas
spotkan ze swymi corkami lub
synami, uzywat tej czy innej
przenosni ekologicznej. W tym
okresie zaczely podnosic sie glosy w
obronie przyrody, glosy protestu
przeciwko niebezpieczenstwu
wyginiecia niektorych gatunkow
zwierzat lub roslin, zanieczyszczeniu
atmosfery oraz wod. Kobiety i
mezczyzni w Opus Dei pograzeni byli
w dzialaniach apostolskich —
lowieniu i stuzbie duszom. Do nich
stosowal przypowiesc ekologiczna:

Przypuscémy, ze ktoras z tych ryb, z
tych ludzi, widzqc to, co sie dzieje
na swiecie oraz wewnaqtrz



Kosciota Bozego, widzqc to morze,
ktore wydaje sie byc¢ pokryte
nieczystosciami i te rzeki, petne
odrazajqcego brudu, gdzie nie
mozna znaleZé ani poZywienia,
ani tlenu, gdyby te ryby myslaty —
a przeciez myslq, bo majq one
dusze — mogtloby im przyjsc do
glowy, zeby powiedziec: dosc,
wyskakuje i w nogi! Nie warto tak
ZyC. Schronie sie na brzegu, tam
troche odetchne, zlapie troszke
tlenu. Dos¢!

Nie, dzieci moje; my musimy dalej
by¢é w tym zepsutym swiecie, w tym
morzu o metnych wodach; w tych
rzekach, ktore ptynq przez wielkie
miasta i przez malutkie wioski,
ktorych wody nie dajq
wzmocnienia ciatu, ani nie gaszq
pragnienia, poniewaz sq trujqce.
Dzieci moje, posrodku ulicy, wsrod
sSwiata powinnismy zawsze starac
sie stworzyc¢ wokot siebie
rozlewisko czystej wody, zZeby



przyptynely inne ryby, i wszyscy
razem bedziemy powiekszac to
rozlewisko, oczyszczajqc rzeke,
przywracajgc wodom morza ich
CZystosc.

Nie dopuszczajcie do siebie nigdy
jakiegokolwiek zniechecenia.
Odwagi! Ptyncie pod prqd. Jak?
Wzywajqc pomocy Najswietszej
Panienki, Macierzynskiego i
Najczystszego Serca Maryi: Sancta
Maria, refugium nostrum et
virtus*!, jestes naszq ucieczkq i
naszym mestwem. BgdZzcie
spokojni. Nie chciejmy odejsc ze
sSwiata. Nie chciejmy skracac dni,
chocby nam sie bardzo dtuzyty,
chocébysmy widzieli, ze ci, ktorzy
sq w stanie, wcale nie oczyszczajq
wod, lecz uczestniczq w
zatruwaniu rzek, w wypuszczaniu
trujgcych substancji do wnetrza
najwiekszych morz, ktore nie sq w
stanie uwolnic sie od catego tego
zla [...].



O to wlasnie prosze, w swoim i
waszym imieniu, po wielokroé
Pana Boga. Zeby ten swiat, ktory
On stworzyl, a ktory my ludzie
upodlamy, wrocil do tego stanu, w
jakim wyszedt on spod Jego rqk:
piekny, bez skazy, przedpokoj
Rajul[79].

3. W Domu Wspdlnego Ojca

Podczas wizyty papieza w Osrodku
Elis 21 listopada 1965 roku mozna
bylo zauwazy¢ czes¢ zalozyciela
Opus Dei dla Wikariusza
Chrystusowego, poniewaz don
Josemaria nie by}l w stanie ukry¢, ze
jest wyraznie poruszony obecnoscig
Ojca Swietego. Jego
rozemocjonowanie zdradzaty kartki
papieru, ktore drzalty mu w rekach,
gdy odczytywal stowa powitania.
Nastepnego dnia skladal
podziekowanie Jego Swigtobliwosci,
ktorego obecnosc¢ fizyczna w
pomieszczeniach OSrodka oraz



odczucie tak wielkiej bliskosci i
ciepta Jego Ojcowskich uczud bytly
dla wszystkich szczegdlnym
powodem otuchy i radosci[80].

Jeszcze w tydzien pozniej
zachowywal tak zywe i poruszajqce
wspomnienie o tym szczesliwym
wydarzeniu,ze czul przemoznag
potrzebe podziekowania biskupowi
Angelo Dell’Acquie, Zastepcy
Sekretarza Stanu, za jego udzial w
przygotowaniu tej wizyty.

Powiadam Ksiedzu Biskupowi, z
calq braterskq ufnoscig— pisat —
Ze w trakcie catej wizyty, gdy
mialtem wielki zaszczyt
towarzyszy¢ Jego Swigtobliwosci,
ani przez moment nie opadly moje
emocje. Jestem — jak miatem juz
okazje powiedzie¢ Waszej
Ekscelencji — biednym
grzesznikiem, ale Bogu dzieki,
obdarzonym silnqg wiarq i wielkq
mitosciq do Jezusa Chrystusa, Jego



Kosciola i Jego Wikariusza.
Dlatego ogarneto mnie
wewnetrzne wzruszenie, gdy
znalaztem sie tak blisko stodkiego
Chrystusa na ziemi. A w tych
okolicznosciach w sposob
szczegolny, poniewaz do tego
wszystkiego trzeba dodac wielkie
uczucie, jakie zywie do Jego
Swiqtobliwosci.

Rzeczywiscie, w tych chwilach
wrdcito do mnie wspomnienie,
ktoremu towarzyszylto zywe
uczucie wdziecznosci za wielkq
delikatnosé, jakg miat dla mnie
Ojciec Swiety przez tyle lat.
Przypomnialem sobie zwlaszcza,
Ze wowczas to mons. Montini
starat sie, by Swietej Pamieci Jego
Swiqtobliwosé Pius XII, udzielil mi
audiencji. Wtedy po raz pierwszy
moglem rozmawiac z papiezem!

Wielkie wzruszenie, jakiego
doznawatem podczas tego



spotkania byto mozliwe dzieki
niemu, jak mu potem
powiedziatem. Opowiadam to
wszystko, poniewaz wiem, Ze w ten
sposob Wasza Ekscelencja bedzie
mogt lepiej zrozumiec¢ mnie, i nie
bedzie zdziwiony, gdy wyznam, ze
odczuwam wielkq — swietq —
zazdrosdé, poniewaz Wlasza]
E[kscelencja] ma szczescie
widywad czesto Ojca Swietego i
rozmawiac z nim[81].

Gdy tylko zamkniety zostal Sobdr,
podjeto wszelkiego typu reformy: w
sferze organizacji koscielnej,
duszpasterstwa, liturgii. Reformy
czesto przeprowadzane byty ad
experimentum* albo bez nalezytego
upowaznienia Stolicy Swietej lub
biskupow. Powstala przy tej okazji
sprzecznos¢ pomiedzy praktykami,
jakie zaczely sie rozpowszechnia¢ w
pewnych srodowiskach a
dyspozycjami wladz koScielnych,
doprowadzata do zametu. Jak



zauwazyl Pawetl VI, gdy byl jeszcze
Zastepca Sekretarza Stanu za czasow
Piusa XII, do papieza natychmiast
docieraly zle wiesci, a nikt nie dbat o
to, by docieraly don dobre[82]. Don
Josemaria staratl sie wiec skorzystac z
kazdej okazji, by uradowac Ojca
Swietego, wyrazajac na pismie —
bezposrednio lub poprzez Zastepce
Sekretarza Stanu, bpa Dell’Acque,
swe catkowite i synowskie oddanie
stolicy Swietego Piotra. Pragnal da¢
upust swoim uczuciom stalego
nabozenstwa do papieza. O ile to
bylo mozliwe, starat sie go pocieszyc
i pozwoli¢ mu zapomniec o
lekcewazeniu, z jakim byl on
traktowany w niektorych
srodowiskach. Przedstawia¢ mu
sprawy obiektywne i przekazywac
wiadomosci apostolskie, ktore go
uciesza, oddalajac oden smutek.

Na prosbe bpa Dell’Acquy zalozyciel
Opus Dei przestal do Sekretariatu
Stanu swoja opinie na temat



rozmaitych kwestii, myslac o stuzbie
Kosciotowi i duszom. Taki jest
kontekst obszernej korespondencji,
jaka miala miejsce pomiedzy
zalozycielem Opus Dei i zastepca
Sekretarza Stanu. Nie liczac
oczywiscie bliskiej przyjazni, jaka ich
obu laczyla.

Jednak ten posredni kontakt z
papiezem, uzupeiniony o kilka
osobistych listéw do Pawla VI, nie
wystarczal mu. Zalozyciel pragnal
osobistego spotkania twarza w
twarz. Pragnatl ustyszec glos papieza,
spojrze¢ mu w twarz, znalez¢ sie u
jego boku. Jednak zdarzalo sie, ze
gdy uzyskiwat audiencje, byl tak
szczesliwy, Ze mijal jej czas, a don
Josemaria nie zdolal przedstawic
wszystkich spraw, ktore przygotowat
do poruszenia podczas rozmowy.

W grudniu 1965 roku wydania Drogi
osiggnely dwa miliony egzemplarzy.
Z tej okazji wydana zostala edycja



specjalna — po hiszpansku —
przeznaczona dla bibliofilow.
Dochdd z jego sprzedazy miat by¢
przeznaczony na rzecz spotecznego
dziela korporacyjnego Opus Dei w
Sewilli. Zalozyciel chciat ofiarowac
papiezowi pierwszy egzemplarz i
chcial to uczynic¢ osobiscie, jako
dziekczynienie Bogu i jako szczere
Swiadectwo swego zupelnego i
synowskiego oddania dla Wikariusza
Chrystusa na ziemi[83].

Audiencja przygotowana przez bpa
Dell’Acque odbyla sie 25 stycznia
1966 roku. Cztery dni pdzniej don
Josemaria dziekowat za nig listownie
1 opowiadal swe wrazenia:

Nie moze sobie Jego Ekscelencja
nawet wyobrazic glebokiej radosci
i wzruszenia, jakich doswiadczam
zawsze, gdy pozwala mi sie
rozmawiac z Jego
Swiqtobliwosciq. Dzieki sktadam
Bogu za mitosc i wielkq czesé, jakq



mnie obdarzyt w stosunku do
papieza. Nie jestem w stanie
przyzwyczaic sie do tych
szczesliwych spotkan, cho¢ zawsze
jestem bardzo szczesliwy, jak
dziecko, ktore rozmawia ze swoim
Ojcem. Mysle, zZe dopiero po jakims
miesiqgcu statych rozmow z Ojcem
Swietym moglbym z wiekszq
swobodq wyrazic to wszystko, co
czuje w srodku[84].

Minelo poitora roku od tego
spotkania z Pawlem VI, a zalozyciel
poprosit o nowa audiencje, aby moc
wreczy¢ papiezowi pamigtkowe
medale OsSrodka Elis. W
rzeczywistosci, jak sam przyznaje,
pragnal skorzystac z okazji i
porozmawiac z Ojcem Swietym
wylqcznie o rzeczach, ktore dadzq
mu pocieszenie i radosc[85].

Audiencja miata miejsce 15 lipca
1967 rano. Tego samego dnia po
potudniu, z sercem przepeinionym



radoscia, dziekowat listownie za
posrednictwo Angelowi Dell’Acquie,
swemu staremu przyjacielowi,
niedawno mianowanemu
kardynalem. W miare jak pisal, list
napelnial sie Swiatlem i radoscia:

Byc¢ przyjetym przez Wice-
Chrystusa na ziemi stanowi dla
mnie zawsze najcudowniejszy
podarunek od Pana, jest powodem
wielkiego pocieszenia oraz silnym
impulsem dla mej duszy i dla
pracy apostolskiej catego Opus
Dei[86].

Potem don Josemaria skorzystatl z
chwili ofiarowania Ojcu Swietemu
medali pamigtkowych z jego wizyty
w Osrodku Elis w 1965 roku, aby
przy okazji opowiedzie¢ mu o
owocnej pracy apostolskiej swych
corek i synow. Wiedzial, jak wiele dla
papieza znaczg dobre nowiny,
poniewaz posrod codziennych,
przygniatajqcych trosk, jakie



nakladajq nan jego najwieksza
misja oraz niestrudzony zapat
apostolski, okazujq sie one

promyczkiem radosci. Pisal tez:

Eminencjo, dzieki cudownej
audiencji z dzisiejszego ranka
poczutem si¢ wynagrodzony za te
wszystkie cierpienia, z jakimi Pan,
w swej mitosnej Opatrznosci,
pozwolil mi sie spotkac w ciqgu
ostatnich 40 lat. Wszystko to
zawdzieczam Waszej Eminencji.
Moze Eminencja byc¢ pewien, zZe
tak, jak kazdego dnia modle sie za
Kosciol Bozy i za papieza, takze
codziennie podczas swej modlitwy
pamietam o Waszej Eminencji.

Modlicé sie, to jedyne co moge
zrobic. Moja biedna postuga dla
Kosciota do tego sie ogranicza. Za
kazdym razem, gdy rozwazam
moje ograniczenia, czuje, ze
przepetlnia mnie sita, poniewaz
wiem i czuje, ze to Bog czyni



wszystko, interweniujqc ze Swojq
silg, aby dawac site takim matym
stworzeniom jak ja, ktore nie majq
nic i ktore sq niczym|[87].

Na poczatku wrzesnia 1967 roku
zalozyciel Opus Dei przebywal w
Castel d’Urio — oSrodku
rekolekcyjnym polozonym w poblizu
Como, na poinocy Wioch. Wyruszyt
stamtad w podroz, ktorej celem byly
odwiedziny w niektorych osrodkach
Dziela i zajecie sie sprawg ekspans;ji
Dzieta na poinoc Europy. Po
przyjezdzie do Paryza napisal do
kardynata Dell’Acquy, aby
potwierdzic, ze jego modlitwa za
zdrowie Ojca Swietego jest stala, a
sadzac z przebiegu choroby, jest
nadzieja na szybkie wyzdrowienie
papieza. Przy okazji opowiada
kardynalowi pewna anegdote, ktora
zajmuje wieksza czesc listu.
Wykorzystat te okazje, aby wywotac
usmiech na ustach chorego.



Zalozyciel Dziela opowiada, ze
przejezdzajac przez Avignon, wysiadl
wraz z don Alvaro na przeciwko
Palacu Papieskiego, by rozprostowac
nogi,. Natkneli sie tam na trzech
drabdw, zolnierzy Legii
Cudzoziemskiej, calkiem pijanych,
ktorzy widzac ksiezy w sutannach,
zaczeli sie zbliza¢. Byli widocznie w
fazie podniecenia uczu¢
filantropijnych i religijnych,
poniewaz wszyscy trzej jednoczesnie,
glosno zwracajac sie do don Alvara
zaczeli dopytywac sie o zdrowie
papieza: Parce que nous aimons
beaucoup le Pape* - oSwiadczyli mu z
calkowitg powagg. Don Alvaro
uspokoit ich i zachecal, by modlili sie
za Ojca Swietego. PrzyrzeKli to
czynié, po czym udali sie chwiejnym
krokiem w dalsza droge.

Don Josemaria zakonczyt list, proszac
kardynala, by zechciat przekazac
naszemu wspolnemu Ojcu wyrazy
synowskiego oddania z jego



strony, petne modlitwy i
mitosci[88]. Milos¢ zalozyciela
Dziela do papieza miala glebokie
korzenie teologiczne. Poza
osobistymi zaletami obecnego
papieza, czy byl nim Pius XII, Jan
XXIII, czy Pawel VI, dostrzegal w nim
Wikariusza Chrystusowego oraz
wspadlnego Ojca wszystkich
chrzescijan. Jednak poza wzgledami
teologicznymi, uczucia te miaty
wymiar gleboko ludzki, czego
dowiod}a postawa zalozyciela Opus
Dei wobec bolesnych wydarzen, jakie
go czekaly w zblizajgcych sie latach.

K ok Sk

Pomiedzy spotkaniem z legionistami
w Avignonie a powrotem don
Josemarii do Rzymu mina} dokladnie
miesigc. W tym czasie zalozyciel
Dziela zajety by} apostolskimi
wizytami w kilku panstwach.
Nastepnie udat sie do Hiszpanii, aby
jako Wielki Kanclerz Uniwersytetu



Nawarry przewodniczy¢ ceremonii
nadania tytulow doktora honoris
causa szesSciu osobom oraz drugiemu
zgromadzeniu Przyjaciol
Uniwersytetu Nawarry, a 8
pazdziernika 1967 roku odprawit
Msze Swieta w kampusie
uniwersytetu w obecnosci
trzydziestu tysiecy osob przybylych z
roznych miejsc w Hiszpanii i z
innych panstw. Ojciec byl zmeczony
po kilku tygodniach wysilku, ale
poniewaz mial duzo obowiazkow
duszpasterskich, szybko doszed! do
siebie. Miat przed soba imponujqcq
manifestacje wiary i mitosci do
Kosciola S’wietego, a takze (cho¢
wstydze sie o tym mowic) mitosci
do mnie, ktory jestem
grzesznikiem mitujgcym Jezusa
Chrystusa[89].

Z Hiszpanii wrocit do Rzymu, gdzie
odpoczat kilka dni i spotkal sie z
kardynaltem Dell’Acqua, u ktorego
znalaz} szczere kaplanskie



zrozumieniedla problemoéw, ktore
go martwily. Sklonilto go to do
chwycenia za pidro i braterskiego
zwierzenia sie kardynatowi. (Ilez to
razy sytuacja byla zupelnie inna -
zwyKle to zalozyciel Dziela musial
pocieszac zastepce Sekretarza Stanu i
mu doradzac!) Wahat sie nieco,
zanim zaczal pisaé, poniewaz nie
chodzilo o blaha sprawe. Jesli miat
watpliwosci, to nie ze strachu, ze jego
opinie okaza sie bezpodstawne (miat
na to wystarczajaco dozo dowodow),
ale dlatego, ze znal samego siebie.
Ojciec zwyk! nadto jasno
wypowiadac prawde. Dlatego zrobit
sobie chwile przerwy i przemyslat
powage swych stwierdzen, zanim
przelal je na papier 29 pazdziernika
1967 roku:

Niech Eminencja mi wybaczy te
moje zwierzenia. Jestem zawsze
szczery, spokojny i radosny.
Jednak tuk nie moze byc¢ wiecznie
napiety, dlatego odczuwam zywq



potrzebe podzielenia sie z kims
bolem, ktory ciqzy na mojej duszy
od tylu juz lat. Prosze mi wierzy¢
Eminencjo, Ze nie przesadzam,
poniewaz jest wiele bolesnych
faktow, o ktorych zwykle milcze.

Z drugiej strony, W[asza]
E[minecja] dobrze mnie juz zna. 1
mysle, ze takze Ojciec Swiety wie,
Ze mowie zupelnie szczerze, bez
goryczy i resentymentow, ze
staram sie mowic o sprawach
jasno i z mitosciq. To wlasnie
mitos¢ Chrystusa pcha mnie do
tego, by bronic¢ Dziela Bozego,
ktore On powierzyt w moje rece, a
takze apostolskiego, skutecznego,
swietego i cichego zZycia moich
dzieci[90].

List ten przepeiony byl gorycza, nie
dlatego, ze chodzilo o kolejne
pomowienia, ale dlatego, ze tym
razem insynuacje pochodzity od
pewnego Asesora Kurii, ktory tak



wyrazi swa opinie, jak gdyby byl to
oficjalny osad Sekretariatu Stanu[91].

Czy nie uwaza Eminencja— pyta w
dalszej czesci listu, —ze juz pora,
aby — in nomine Domini*—
skonczyt sie ten absurdalny
sprzeciw, bez Zzadnej przyczyny (bo
cOozZ zesmy zlego zrobili?) i zupelnie
mozliwy do unikniecia, poniewaz
pochodzi z Domu Wspdlnego Ojca?
[92].

Stara sie w swych rozwazaniach
wytlumaczy¢, ze istnieje pewna
liczba ktora nie zna, teoretycznie i
praktycznie, ducha i apostolstwa
Opus Dei:

Wyobrazam sobie, zZe z ludzkiego
punktu widzenia przyczyna takich
dzialan lezy w fakcie, ze osoby te
nie wiedzq — nie miesci im sie to w
glowie, — kim jest swiecki. Nie
rozumiejq, co to znaczy pracowac
bez wtasnych ambicji w stuzbie
Kosciola Swietego, nie mieszajqc



go do tego, korzystajqc ze swietej
wolnosci, ktorq cieszy sie kazdy
sSwiecki na polu dziatania, ktore
don nalezy, na mocy faktu, ze
zostat ochrzczony, ze jest zwyklym
wiernym. Majq takie wyobrazenie
o swieckim, ze chcqc mu okazad, ze
go kochajq, natychmiast robiq z
niego... diakona[93].

Dalej pisze w tonie zwierzen:

Staram sie wciqz kazdego dnia
lepiej kochad i stuzyc¢ Kosciotowi.
Weczoraj, myslqc o tym podczas
odprawiania Mszy Swietej,
plakatem stodkimi i gorzkimi
zarazem tzami: kiedy bytem
miody, dzialo sie to czesto, ale
teraz juz od kilku lat sie to nie
zdarzato. Prosze sie nie obawiad,
Eminencjo, wszystkie bolesne
fakty, ktore przedstawitem, nie
przeszkadzajq temu, Ze stale
wzrasta nasza mitosc¢ do Kosciota
Swietego i do papieza. Jak



Ekscelencja wie, ostatnio odbytem
podroz. Nie chodzilo o szukanie
poklasku, ale o to, by stuzyc¢
Kosciotowi i zbawiac dusze[94].

Na koniec przekazal kardynalowi, ze
w tekscie Konsekracji Dziela
Najswietszemu Sercu Jezusa, ktorej
corocznie dokonuje w Swieto
Chrystusa Kroéla wraz ze wszystkimi
swymi corkami i synami, powtarzane
sa nastepujace stowa: «Wzbudz w
nas goraca mitos¢ do Kosciola i
papieza, ktora wyrazi sie w dzietach
stuzby»[95].

kK K

Gdy pralat Escriva skarzyl sie
kardynatowi Angelo Dell’Acquie na
bardzo smutng sytuacje, ten juz od
kilku miesiecy nie sprawowat funkcji
zastepcy Sekretarza Stanu do Spraw
Zwyczajnych, przekazujac ja swemu
nastepcy, biskupowi Giovanniemu
Benellemu[96]. Nowy zastepca byl
wczesniej radca w nuncjaturze w



Madrycie, zostat konsekrowany na
biskupa 11 wrzes$nia 1966 roku,
mianowany pro-nuncjuszem
apostolskim w Senegalu i Delegatem
Apostolskim na Afryke Zachodnig, i
niemal natychmiast w czerwcu 1967
roku odwotany do Rzymu, do
Sekretariatu Stanu[97].

Odejscie Dell’Acquy i przyjscie
Benellego oznaczalo dla zalozyciela i
dla historii calego Dziela co$ wiecej
niz zwykla zmiane aktorow.
Zachodzila takze zmiana
scenariusza, zastosowanie nowych
procedur i nowej polityki. Co sie
tyczy Dziela, atmosfera znacznie sie
oziebila. Po pierwsze znik} kanat
komunikacji, istniejgcy w czasach
Dell’Acquy. W rezultacie informacje
na temat Opus Dei nie docieraly juz z
taka latwoscia do papieskich uszu.
Przedluzaly sie takze opdznienia
powodowane przez Kurie Rzymska,
jesli chodzi o erygowanie Fakultetu
Teologii Uniwersytetu Nawarry.



Mijaly miesigce, zalozyciel Opus Dei
czul, ze powinien osobiscie
przekazac papiezowi wiele
wiadomosci na temat pracy
apostolskiej realizowanej przez
cztonkdéw Opus Dei, a takze krokow
podejmowanych w celu rozwigzania
kwestii instytucjonalne;j.
Jednoczesnie nie zaniedbywat
periodycznego okazywania swego
synowskiego i niezachwianego
oddania Stolicy Piotrowej oraz
zapewniania o gorgcych modlitwach
swych dzieci[98]. Poniewaz nikt nie
miat zamiaru utatwia¢ mu spotkania
z papiezem, w grudniu 1968 roku
zdecydowat sie poprosic o nie za
posrednictwem Prefekta Palacu
Apostolskiego. Ale mijaly kolejne
tygodnie, a o audiencji papieskiej nic
nie bylo wiadomo. Tak wiec, 24
lutego 1969 roku don Josemaria
zwrocil sie na piSmie do abpa
Benellego, proszac o pomoc w
uzyskaniu audiencji u Jego
Swigtobliwosci. Do pisma zalgczony



byt list do Pawla VI, w ktorym pratat
Escriva wyrazal swa przemozna
potrzebe okazania papiezowi
glebokiej czci i wdziecznosci[99].

W nastepnym tygodniu otrzymat
odreczny list Ojca Swietego z
wyrazami ojcowskiej wdziecznosci
za ten dowod synowskiej mitosci
oraz pociechy, jaka byly dla niego
dobre wiesci na temat pracy
apostolskiej Opus Dei[100]. O
audiencji nie bylo jednak ani stowa.

Wiosna 1969 roku don Josemaria
dowiedzial sie, ze stworzona zostata
Komisja specjalna, majaca za zadanie
zmiane statutow Opus Dei.
Roztropna i szybka interwencja
zalozyciela Opus Dei pozwolila
zazegnac to niebezpieczenstwo. Ale
znikniecie tej komisji nie oznaczalo
zmiany na lepsze stosunku
niektorych os6b w Kurii do Opus Dei.
Nadal trwalo przecigganie dziatan,
nieomylny znak, ze nie byt to



stosowny moment do podjecia
jakiejkolwiek inicjatywy w kwestiach
instytucjonalnych.

Niestety uprzednie wydarzenia nie
stanowily wyizolowanych epizodow.
Dzieki komentarzom niektérych
dostojnikow koscielnych pratat
Escriva dowiedziat sie, ze wokdtl jego
osoby powstaje proznia (o czym
papiez nie wie), ktora zmienia sie w
krag wrogosci[101].

W oficjalna nietaske popadli rowniez
ci, ktorzy okazywali sympatie
zalozycielowi Opus Dei,
wdziecznemu za oznaki lojalnosci ze
strony wielu osob. 27 kwietnia 1970
roku pisal do kardynata Dell’Acquy:

Bardzo sie uradowatem, widzqc,
kolejny raz, ze Bog obdarzyt
Eminencje taskq zrozumienia
naszego ducha, a wraz z nim jego
zasadniczych punktow — milosci i
statej lojalnosci wobec Kosciota
Swietego oraz papieza, a takze



zapatu apostolskiego, by
zaprowadzic¢ do Chrystusa
wszystkie dusze. To serdeczne
zZrozumienie stanowito i stanowi
dla nas potezny bodziec i
pocieszenie, aby kochac kazdego
dnia bardziej naszq Matke Kosciot
i Wikariusza Chrystusowego na
ziemi.

Gleboko mnie poruszyto mestwo, z
jakim W[asza] E[minencja]
wykorzystuje kazdq sposobnoscé,
by glosic¢ prawde na temat naszego
Dziela - i nie pozostaje mi nic
innego, jak wyrazic¢ swq
najwyzszq wdziecznosc. Pelni
Eminencja w ten sposob wielkq
stuzbe dla Kosciola, ale —
sprawiedliwos¢ wymaga, bym to
powiedziat — w obecnych
okolicznosciach jest to stuzba
heroiczna[102].

Wydaje sie, ze istotnie okolicznos$ci
byly tak powazne, by okreslac



lojalnosc ze strony kardynata jako
heroiczng. Wydaje sie to
niewiarygodne, ale fakty mowia
same za siebie. Sytuacja byl z
pewnoscia bardzo powazna, skoro
zalozyciel objezdzal sanktuaria
Maryjne w Hiszpanii i Portugalii w
poszukiwaniu pomocy z niebios.

W kilka dni po napisaniu tego listu
Bog rozbudzil dusze zalozyciela
Dziela gloSnym wolaniem: Si Deus
nobiscum, quis contra nos? Jesli Bog z
nami, ktoz przeciwko nam? A 6
sierpnia 1970 roku - kolejnym
ozywczym przestaniem: Clama, ne
cesses! Krzycz na cale gardlo, nie
przestawaj!

Kiedy kardynal Dell’Acqua zostal
mianowany kardynalem
wikariuszem Rzymu, zalozyciel
pospieszyt z gratulacjami. Pragnat sie
z nim zobaczy¢, ale — jak pisat 10
listopada 1970 roku — w obecnych
okolicznosciach moja obecnos¢ w



jego gabinecie na Lateranie moze
w jakis sposob stac sie powodem
trudnosci dla Jego Eminecji[103].

Poza tym, aby oszczedzi¢ smutnych
wiesci Jego Swigtobliwosci, a takze z
powodu wielkiej mitosci, jaka zywil
dla Kosciola, wolal milczed, jak to
czynil przez niemal czterdziesci
lat[104]. Narzucit sobie dobrowolne
milczenie, ale nie trwal w zupelne;j
biernosci. Modlit sie i pracowal nad
apostolska formacjg dusz:

Jesli o mnie chodzi — pisal do
kardynala —stale modle sie i
pracuje, przede wszystkim pisze,
poniewaz, jak Eminencja dobrze
wie, od wielu lat, z mitosci do
Kosciola i do dusz, Escriva de
Balaguer zachowuje sciste
milczenie... ale Escriva pisze*!
[105].

kK ok Sk



Od chwili zmiany, jaka miala miejsce
w Sekretariacie Stanu latem 1967
roku zalozyciel Dziela nie widziat sie
z papiezem. Jego prosby o audiencje
nie docieraty do uszu Pawla VI.
Niektore osoby w Rzymie
rozpuszczaly wiesci, ze Opus Dei bylo
zle widziane. Byl to czysty wymysl,
ale poglebial klimat nieufnosci, jaka
nieliczni zywili wobec don Josemarii
i Dziela[106].

W kontekscie tych wydarzen don
Josemaria otrzymat pismo od
kardynata Jeana Villot. Nosilo ono
date 25 stycznia 1971 roku. Proszono
w nim, by zalozyciel przekazat
Sekretariatowi Stanu nazwiska
wszystkich cztonkow Opus Dei,
ktorzy pracowali w Kurii Rzymskiej.
Wodéweczas juz, dzieki informacjom od
roznych zaprzyjaznionych
kardynaldw, zalozyciel zdawal sobie
sprawe, ze otrzymali oni dos¢
szokujace zalecenie, by nie
promowac na zadne stanowisko



koscielne wiernych Opus Dei. Sucha
prosba kardynata Villota, bez
jakichkolwiek szerszych wyjasnien,
byla zapewne spowodowana
klamliwymi pogloskami
rozpuszczanymi przez pewne
nieodpowiedzialne osoby. Opus Dei
— mowiono — stara sie kontrolowac
zarzadzanie Kosciotem. Byto
oczywiste, ze rozpetalo sie polowanie
na czarownice[107].

(By¢ moze Bog pozwolil, by naciski
0s0b trzecich wyzwolily u kardynata
zapal w stuzbie KosSciola. Jednak
widziane z wyzszej perspektywy,
bolesne zgrzyty w stosunkach
miedzyludzkich sg Srodkiem, jakimi
niekiedy postuguje sie Bog, by
wygladzac — coraz bardziej — dusze
swoich swietych).

Don Josemaria odpowiedzial
kardynatowi Villotowi w starannie
przygotowanym liScie. Jego nagtowek
jest oficjalny i grzeczny:



Rzym, 2 lutego 1971.

Otrzymatem list Eminencji z 25
stycznia. Z najwyzszq
przyjemnosciq spiesze
odpowiedziec¢ na prosbe, z ktorq
sie do mnie zwrodcono, cho¢ chodzi
o dane znajdujqce sie juz od
dtuzszego czasu w posiadaniu
Stolicy Swietej.

Faktycznie, wszyscy cztonkowie
Opus Dei, ktorzy petniq funkcje w
Kurii Rzymskiej sq jako tacy
dobrze znani, poniewaz, podobnie,
jak jakikolwiek inny cztonek
Dzieta, nigdy nie ukrywali swej
przynaleznosci do naszego
Stowarzyszenia i objeli swe
stanowiska na wyraznq prosbe
samej Stolicy Swietej, ktora jest
wiec swiadoma ich przynaleznosci
do Dziela, zanim uzyskali
nominacje[108].

Nastepowalo tu wyszczegdlnienie
odpowiednich danych: nazwisko



wiernego, zajmowane stanowisko,
nazwisko kardynatla, ktory wnosit o
zatrudnienie ich w kurii etc. Lista
byla krdotka[109]. W sumie cztery
osoby mialy stale stanowiska, a
cztery czy piec innych pracowato od
czasu do czasu jako konsultorzy
Swietych Kongregacji czy Komisji.

Na koniec nastepowaly uwagi
sugerujace, ze przyczyna
zamieszania lezy w machinacjach
czynionych przez waska grupe
oszczercow Opus Dei:

Majagc pewnosd, Ze wyczerpujqgco
odpowiedziatem na prosbe Waszej
Eminencji, pozostaje do zupelnej
dyspozycji, jesli chodzi o wszelkie
dalsze wyjasnienia. Mysle, przy
tym wszystkim, Ze nie bedzie to
konieczne, poniewaz zarowno
cztonkowie Opus Dei, jak i
korporacyjne dziatania
apostolskie przez nich
prowadzone w stuzbie dusz i



Kosciola sq dobrze znane wszedzie
i przez wszystkich. Poza tym,
poniewaz tego rodzaju prosby nie
sq czeste, kiedy nadarzy sie
okazja, by spotkac sie z Jego
Eminencjq, pozwole sobie
opowiedziec¢ Mu kilka anegdot,
ktore by¢ moze wyjasniq, skqd
mogla sie wziqc tego rodzaju
prosba[110].

Weczes$niej, przed tym wydarzeniem,
kardynat Villot okazywal zawsze
serdecznos$c i sympatie w stosunku
do Opus Dei[111]. Podobny byl
przypadek abpa Benellego, ktory
przez lata, peiniac funkcje w
Hiszpanii, Francji i Senegalu,
utrzymywat serdeczna przyjazn z
zalozycielem Dziela[112]. Jednak
wkrotce po swych nominacjach do
Sekretariatu Stanu, obaj zaczeli
okazywac wiekszy chlod,
przechodzac od serdecznosci do
pewnej niecheci. Don Josemaria nie
zmienil swego stosunku do nich, nie



zywigc do nikogo najmniejszej bodaj
urazy, modlac sie za tych, ktorzy
czynili mu trudnosci. Starat sie
poznac przyczyny dziwnego
zachowania sie obu dygnitarzy,
gotow poprawic sie w tym, w czym
zbladzil. Wszystko na prézno. Szukatl
dialogu, ale spotykat sie z
milczeniem.

Mozna sobie wyobrazic kilka
roznych przyczyn takiego
niechetnego zachowania w stosunku
do Opus Dei. Byt to czas zaburzen
posoborowych oraz napiec
doktrynalnych. Nie mozna sie wiec
dziwi¢, ze jasnosc¢ idei, jakie glosit
zaltozyciel Dziela, rozwoj apostolstwa
Opus Dei oraz odmienne spojrzenie
na misje swieckiego chrzescijanina w
zyciu KoSciola, zlozyly sie na
nieuzgadnialng teologalna wizje
historii[113]. Chcac zrozumiec¢ tak
gwaltowne zmiany postawy, trzeba
bez watpienia szukac sedna sprawy
gdzie indziej. Wyjas$nieniem jest fakt,



ze abp Benelli, pragngc przystuzyc¢
sie Kosciolowi, uwazal, Ze powinien
interweniowac w sprawach polityki
hiszpanskiej, w ktorej — jak sie
wydawalo — trwat czas delikatnej dla
Kosciola zmiany[114]. Punkt
dotyczacy wolnosci swieckich w
sprawach doczesnych juz w
przesziosci wywolywal wiele
nieporozumien i byt dla zatozyciela
Dziela zrodlem przykrosci. To
najbardziej logiczna hipoteza,
pozwalajaca wyjasni¢ nowe
zachowanie abpa Benellego, ktory
nigdy nie wyjawil pratatowi Escrivie
przyczyn swojego zachowania[115].

(Z uptywem czasu znikia
podejrzliwo$c¢ skierowana przeciwko
Opus Dei i pojawila sie w to miejsce
szczera serdecznosc, jak dowodzity
tego fakty. Gdy tylko abp Benelli
dowiedzial sie o Smierci don
Josemarii, udat sie, wyraznie
poruszony, by pomodli¢ si¢ przy jego
cielesnych szczatkach. Bedac juz



kardynatem i arcybiskupem
Florencji, prosit Ojca Swietego, w
liscie z 3 maja 1979 roku, o wszczecie
procesu beatyfikacyjnego pralata
Escrivy. Jego przedwczesna Smierc
nie pozwolila mu na uczestnictwo w
tym procesie. Jednak w
przywotanym tu liScie zawart
nastepujace zdania: «Moje
wspomnienie o zatozycielu Opus Dei
jest wspomnieniem o mezu
cnotliwym, ozywianym wielkg
miloscig do Kosciota. Zawsze
wydawatl mi sie bardzo zdecydowany
w chwilach, gdy trzeba bylo szukac¢
dobra Kosciola i dusz, okazujac
calkowitg wierno$¢ w wykonywaniu
zalecen Stolicy Swietej, w stosunku
do ktorej zywil bezwarunkowy
szacunek». Konczyl nastepujacymi
stowy: «Rozmyslajac o tych
sprawach, mysle, zZe byloby stosowne
rozwazyc¢ mozliwosc
zaproponowania osoby pralata
Escrivy jako wzoru cnot
chrzescijanskich dla kaplanow i



Swieckich, rozpoczynajac proces jego
beatyfikacji»[116]).

Przez dilugie lata trwaly uprzedzenia
i nekanie ze strony niektérych osob
w Kurii. Zasiany zostal brak
zaufania, utrudniane byly prace
apostolskie, starano sie tez
upokorzy¢ zalozyciela Dzieta[117].
Nowy smutny epizod mial miejsce
jesienia 1972 roku. Zalozyciel, ktory
spedzil wlasnie dwa miesigce na
podrdzy apostolskiej po Hiszpanii i
Portugalii, po powrocie znalazl
“Scisle poufny” list z datg 30
pazdziernika 1972 roku. Bylo to
pismo od kardynata Villota, ktory
prosit zalozyciela Opus Dei, by ten go
«wyraznie zapewnil», ze ani prawo
szczegolne, ani praktyka Opus Dei
«nie 1gcza sie ze zobowigzaniem lub
zwyczajem (ze strony cztonkow), by
przedstawiac przelozonym lub
innym upowaznionym osobom
spraw, z ktorymi zapoznali sie w
stuzbie Kosciota lub Stolicy



Apostolskiej w ogdélnosci»r[118], a
szczegOlnie w pewnych organach
koscielnych.

Zalozyciel Opus Dei natychmiast
zapewnil pisemnie kardynatla, ze ani
prawo, ani praktyka Opus Dei w
Zadnym wypadku nie niosq z sobq,
ani bezposrednio, ani posrednio,
niebezpieczenstwa jakiegokolwiek
pogwalcenia tajemnicy
zawodowej. Korzystam z tej
okazji, by zapewnid, ze duch i
ascetyka Opus Dei sprzyjajq
postepowaniu wrecz
przeciwnemu[119].

Prosba ta dotykala bezposrednio
kwestii czci kaplanskiej, o ktora tak
starannie dbal don Josemaria od
chwili swych Swiecen. Wydawalo sie,
ze pismo Swiadomie poddaje ja w
watpliwos¢. Zalozyciel zareagowat
ostro, choc jego odpowiedz byla
spokojna, utrzymana w tonie
nadprzyrodzonym i pelna



lagodnosci. Znajac prostote jego
charakteru mozna sie bylo
spodziewac¢ wypowiedzi podobnej do
tej zawartej w nastepnych
paragrafach listu:

Nie bede skrywatl przed Eminencjq
— oSwiadczal, — Ze ton zapytania
rozbudzit w mej duszy uczucie
zaskoczenia i zrozumialego bolu,
zrodzonego wylqcznie — prosze mi
wierzy¢ — z wielkiej mitosci, jakq
Zywie w stosunku do Kosciola,
ktoremu od tylu juz lat wylqcznie
poswiecam swoje zycie (ufam, ze
nie na darmo). Bolu zrodzonego
takze z mojej pewnosci co do
dobrego ducha, z jakim moje
dzieci stuzq mu wszedzie, czesto w
warunkach po ludzku rzecz biorqc
trudnych i niewdziecznych. Jednak
jednoczesnie moge Eminencje
zapewnic, ze Pan, wierne wsparcie
w mej stabosci, natychmiast
pomogl mi, podnoszqc mnie na



duchu, takze dzieki wspomnieniu,
ktore stanowi motyw mojej prosby.

I zaraz pisze dalej:

Bytbym zobowiqzany, Eminencjo,
gdyby Eminencja zechciat
powiadomic Ojca Swietego, ze
wczoraj wrocitem z dtugiej,
dwumiesiecznej podrozy.
Codziennie - przez cate dtugie
godziny - nie robitem nic innego,
jak glositem do wielu tysiecy osob
wszelkiej kondycji spotecznej, ze
dzis bardziej niz kiedykolwiek
trzeba, by wzmocnili i rozwineli w
swych sercach mitosc¢ do Kosciota i
do papieza, fundamentu i
straznika jednosci i prawdy, jako
nastepcy Swietego Piotra. W ten
sposob robitem po prostu to, co, z
Bozq pomocaq, robie od 1925 roku,
od chwili mych swiecen
kaptanskich[120].

kK K



Wraz z uptywem czasu naciski
stopniowo stably. Wreszcie, 25
czerwca 1973 roku zalozyciel Opus
Dei uzyskal audiencje u papieza
Pawtla VI. Ostatnia w zyciu. Papiez
powital go serdecznie. Minelo pie¢
lat od ostatniego ich spotkania:

— Dlaczego Ksigdz nie odwiedza
mnie czesciej? — poskarzy! sie papiez.

Zapadla krepujaca cisza, ktora
zalozyciel przerwal pospiesznie,
opowiadajgc o rozwoju Dziela przez
te wszystkie lata na pieciu
kontynentach. Od czasu do czasu
Pawel VI mu przerywal i spogladajac
nan z podziwem wolak:

— «Ksigdz jest Swietymb».

— Nie, nie. Wasza Swiqtobliwosé
mnie nie zna, jestem tylko biednym
grzesznikiem.

— «Alez tak. Ksigdz jest Swietym» —
upieral sie papiez.



Zmieszany i zawstydzony zalozyciel
Opus Dei starat sie skierowac te
pochwaly w innym kierunku: — Na
tej ziemi jest tylko jeden swiety:
Ojciec Swiety[121].

Podobnego zdania na temat Swietosci
zalozyciela byli ci, ktorzy go znali:
kardynatowie, biskupi i pralaci,
nuncjusze i doradcy, kurialisci i
urzednicy, teologowie i
kanonisci[122]. Mimo ze jego
zdecydowana postawa nie zawsze
byla przez wszystkich zrozumiata, w
tym wypadku nie mialo to znaczenia.
Sami jego oponenci najbardziej cenili
go 1 szanowali, uwazajac za Bozego
cztowieka, za czlowieka
Swietego[123]. Mial silny charakter,
ale jednoczesnie by} uprzejmy i
ujmujacy w stosunku do innych. Do
niego przychodzono po rade lub
pocieszenie. Wszystkich traktowatl z
mitoscig i serdecznoscia, czy byli
wysokimi dostojnikami ko$cielnymi,
czy podwladnymi.



Widzial w papiezu “Wspdlnego
Ojca”, a Watykan byl dla niego
“domem Wspdlnego Ojca, a nie
anonimowa administracyjng
centrala”[124]. Byt wielkim obronca
Kurii Rzymskiej przez cale swoje
zycie. Kryje sie w niej— mawial —
wiele pracy, wiele poswiecenia,
wiele swietosci, ktore przez
wiekszosc ludzi pozostajq
niezauwazone[125].

4. “Walczy¢ z milosci az do konca”

Wsrod Zapiskow wewnetrznych don
Josemarii znajduje si¢ jedna luzna
notatka. Prawdopodobnie pochodzi z
31 grudnia 1932 roku. Zawiera kilka
refleksji na temat zycia i uptywu
czasu. Jest to, bez watpienia,
konspekt medytacji lub pogadanki.
Brzmi tak:

1932. Koniec roku. Zakornczenie
roku sktania do powaznych i
owocnych refleksji, ktore, co jest



dla nas wazne, nie powinny zostac
zmarnowane.

Jestesmy tu przejazdem... jak
kometa... jak woda w rzece... A
jeszcze nas to nie przekonuje!
Znikt rok, jeszcze jeden wiecej rok
Zycia? Rok mniej![126].

Te nierozwiniete, urwane zdania
mowig o uplywie zycia i jego
niepowstrzymanym i
niezawracalnym biegu. Jest to rzecz
banalna, ale przez to, nie mniej
prawdziwa. Nastepuja potem
dywagacje na temat uptywu zycia
ziemskiego oraz ostatniej chwili, gdy
pozbawieni zostaniemy cielesnej
powloki. Taka bowiem jest kolej
rzeczy: nieublagany uplyw czasu.
Zycie jest podréza. Wszyscy — bez
wyjatku — skonczymy na przystanku
“Smierc”:

Spojrzcie, jak zbliza sie koniec...
Jak fale, jedna za drugq, rozbijajq
sie o brzeg, jak liscie spadajq jeden



po drugim... Najpierw jeden,
potem drugi, potem kolejny... i wy,
ija.— Nasza ojczyzna: Niebo[127].

Od tego momentu do nocy 31
grudnia 1971 roku uplynelo wiele lat,
gdy Ojciec, gleboko pograzony w
Bogu, przemysliwal nad biegiem
dziejow. Nie rozmyslal o wspanialym
wydarzeniu zalozenia Dziela, ale o
sytuacji, w jakiej znajdowal sie
wowczas Kosciot. Widac bylo, ze
Ojciec jest zmeczony, bardzo
zmeczony. To nie kwestia lat,
mysle, Ze to kwestia mitosci[128] -
mowit do swych synéw z Rady
Generalnej, ktorzy stuchali gow
milczeniu.

Byla to wspaniala noc. Do Villi Tevere
docieral dzwiek koled $piewanych
przez alumnow Kolegium
Rzymskiego, zgromadzonych w
salonie Kolegium, po drugiej stronie
ogrodu. Ojciec zaczat powoli mowic,
niczym w wewnetrznym monologu.



Starat sie w kilku stowach ujac
wszystkie uczucia z calego
konczacego sie roku. Tego samego
dnia zredagowal notatke ze swymi
przemysleniami. Zanotowal zdanie
podsumowujace jego przemyslenia.
Wyjal notatnik z kieszeni i odczytat:
Takie jest nasze przeznaczenie na
ziemi: walczyc¢ z mitosci az do
korica. Deo gratias™![129].

Potem mowil im o swym bdlu i
milosci do Kosciola Swietego, ktory
doswiadczat dlugiego okresu udreki.
O tej sytuacji mowil nastepujacymi
stowy: Nie mozemy sie tym nie
interesowac. Wyrzeklismy sie
ziemskiej mitosci, by zbawiac
dusze. Mamy wiekszy obowiqzek i
wieksze prawo![130].

Pokroétce rzucil okiem na rok 1971,
bowiem az za dobrze wiedzial,
jakimi sprawami zajmowat sie w
ciggu ostatnich lat, a takze o swojej
sprawie. Lecz nie pozwalajac



opanowac sie zniecheceniu,
zdecydowat sie rozpoczac nowe
zycie, czyste i hojnie oddane w
ofierze Panu. Nie chodzilo tu
wlasciwie o zmiane zycia. Raczej o
potwierdzenie swego pragnienia
stuzby. Czynil to nie z powodu
przelomu lat, ale raczej dlatego, ze
kazdy dzien jest rownie dobry, aby
stuzy¢ Bogu. Mowil, ze cale zycie
wcigz rozpoczynal na nowo, sklejajac
fragmenty zZycia wewnetrznego,
czyniac akty skruchy, rzucajac sie ze
skrucha w ramiona Boga jak syn
marnotrawny powracajacy do domu
Ojca, poniewaz zycie ludzkie jest w
pewnym sensie ciqggltym
powracaniem do domu naszego
Ojca. Powracaniem poprzez
skruche[131].

Tegoz samego dnia odbyl wiec
spowiedz generalng i przygotowat
sie, by rozpoczac nowe zycie w
stuzbie Kosciota. W ten sposob
zmienil hiszpanskie powiedzenie



“Nowy rok, nowe zycie” w hasto na
rok 1972: Nowy rok, nowa walka.
Jeden rok to zbyt kroétki czas na to, by
zmieni¢ swiat. Ale Ojciec nie byt
pesymista. Nie myslal wylacznie o
uplywajacym czasie. Dobra wola, by
ulepszyc zycie wewnetrzne, z
pomoca taski Bozej uczynilaby te
dwanascie miesiecy w
nadprzyrodzony sposob ptodnymi:

Czas jest skarbem, ktory ucieka,
wymyka sie, przecieka nam przez
palce jak woda pomiedzy glazami.
Mingt dzien wczorajszy i
dzisiejszy dzien mija. WKkrotce
jutro odmieni sie w jeszcze jedno
wczoraj. Trwanie Zycia jest
bardzo krotkie. Ale ilez w tej matej
przestrzeni mozna dokonac z
mitosci do Boga![132].

Kosciol potrzebuje wiernych synow,
ktorzy zado$cuczynia za tych, ktérzy
nie byli lojalni. Don Josemaria
poswiecil sie wiec zaszczepianiu w



duszy 0s0b, z ktorymi sie spotykatl i
w duszach swych dzieci mitosci do
Kosciola oraz obowigzku
zados$cczynienia za wiele obraz, jakie
popelniano. Ta drogg mieli zblizac
sie ku swietosci. Mieli walczy¢
przynajmniej na polu ascetycznym,
aby zwalczy¢ wady i polepszyc¢ swe
zycie, poniewaz — jak thumaczyt
Ojciec — swietosc polega na tym, ze
ma sie wady i sie z nimi walczy, ale
umrzemy z wadami[133].

Szukal wspolpracy ze strony swych
synow i corek. Stale zachecat
cztonkow calego Dziela do
zdecydowanych wysitkow w zyciu
wewnetrznym, konczyl rok
objezdzajac miasta hiszpanskie i
portugalskie, wyglaszajac katechezy
do zgromadzonych thumow.

kK K
Wstal swit 1 stycznia 1972 roku.

Ojciec, gotowy stang¢ do walki od
samego ranka, odczytal swym synom



z Kolegium Rzymskiego notke, ktorg
poprzedniego wieczora przeczytat
cztonkom Rady Generalnej: Takie
jest nasze przeznaczenie na ziemi:
walczy¢ z mitosci az do konca. Deo

Wy, dzieci moje, walczy¢ bedziecie
zawsze, i takze ja bede sie starat
walczyc zawsze, az do ostatniej
chwili mego zycia. Jesli nie
walczymy, to znaczy, ze nie jest z
nami dobrze. Na ziemi nie mozemy
nigdy miec tego spokoju
wygodnisiow, ktorzy sie
zaniedbujq, bo wiedzq, Ze
przysztosc jest pewna. Niczyja
przyszlosc nie jest pewna, w tym
sensie, Ze mozemy byc¢ zdrajcami
Naszego Pana, naszego powotania
i naszej wiary[134].

Musieli walczy¢, aby nie dac usidli¢
sie grzechowi i aby zyskac pokoj,
ktory jest konsekwencja walki, jaka
chrzescijanin powinien prowadzic
przeciwko wszystkiemu, co w jego



Zyciu nie jest z Boga: przeciwko
pysze, zmystowosci, egoizmowi,
powierzchownosci, ciasnocie
serca[135].

Ojciec glosil te idee prowadzac
medytacje albo spotykajac sie ze
swymi dzie¢mi, podczas rozmowy
albo podczas udzielania porad
duchowych. Mowit im o walce 1
wymagat od nich walki w ich
wewnetrznym zyciu.

Na poczatku 1972 roku, w miare jak
zblizal sie 9 stycznia, dzien jego
urodzin, Ojciec wyznawal w zartach,
ze zaraz skonczy “siedem lat”. Zart
ten mial przypominac wieczysta
duchowg mlodos¢ chrzescijanina
oraz droge duchowego dzieciectwa,
na ktora wkroczyl jakis czas temu.
Wowczas, z pelng Swiadomoscig,
jaka daje bliskosc¢ z Bogiem, méowit:
Josemaria: tyle lat, tyle oslich
porykiwan[136]. Cztonkowie Rady
Generalnej podarowali mu malenka



plaskorzezbe z bialego marmuru.
Przedstawiala Dobrego Pasterza
trzymajacego na ramionach
odnaleziong owieczke, z psem u nogi
i skdrzang torbg przewieszong przez
piers oraz laska pasterska. U jego
stop znajdowala sie dedykacja po
lacinie, dolgczona przez don Alvaro:
«9 stycznia 1972: naszemu Ojcu, w
siedemdziesigta rocznice urodzin. Z
mitoscia»[137].

Jego corki z ogromnym zapalem
przez tydzien przygotowywaly
wyszywany zlotem ornat, zszywajac
go z fragmentow starych szat
liturgicznych. Na ornacie
przedstawiona zostala roza oraz
napis, zwigzany z osobistymi
wspomnieniami Ojca: Adeamus cum
fiducia ad thronum gloriae, ut
misericordiam consequamur*. A na
palce™*, ktora przygotowaly
specjalnie na ten dzien, mozna byto
przeczytac: Bonus Pastor, jak
podziekowanie catego Dziela za jego



wysitki Ojca i duszpasterza.
Rzeczywiscie, w tej godzinie walki i
wypaczen myslat o zdrowiu
duchowym swoich dzieci:

Nie chce, aby moje dzieci zagubitly
sie na tej pustyni pozbawionej
wody, w jakqg wydaje sie by¢
przemieniony dzis Kosciot, w
ktorym wysychajq zZrodta
sakramentow. Pomimo tej
jatowosci i suszy, jest w Kosciele
Chrystusowym wiele oaz pokoju,
obfitujacych w wode i sSwiezq
strawe dla dusz. Jednym z takich
zakqtkow petnych zieleni jest Opus
Dei, a to, czy bedzie takie nadal,
zalezy od kazdego z nas[138].

W poludnie 9 stycznia Kolegium
Rzymskie uczestniczylo we mszy,
ktora Ojciec odprawit w kaplicy
NajsSwietszej Maryi Panny Krolowej
Pokoju. Po przeczytaniu Ewangelii
skierowal do obecnych krétka
homilie, rozwijajac ewangeliczna



przypowiesc¢ o dwu ludziach, ktérzy
przyszli modli¢ sie do Swiatyni:

Ani wy, ani ja— moéwil im — nie
mozemy modlic sie jak faryzeusz.
Powinnismy modlic¢ sie jak celnik:
Panie, nie jestem godzien, by by¢
tu, ale Cie kocham. Panie, nie
jestem godzien Twej taski, ale Ty
mnie niq szczodrze obdarzasz i
dlatego jestem duszq modlitwy.
Panie, nie jestem godzien by¢ w
Twoim Kosciele, ale pragniesz,
bym wspierat nieco moim czystym
Zyciem, mojq wiarq, mojq nadziejq
i mitosciq Twoj Kosciot
Swiety[139].

Intencje, w jakich odprawial msze,
byly te, co zawsze: Kosciol, Papiez,
Dzieto[140].

Przez caly rok Ojciec stale zwracat
uwage na kwestie publiczne i sprawy
znajdujace sie na widoku wszystkich.
Dlatego czasami jego stowa byly
niezwykle mocne. Mowil na



przyklad, ze Cialo Mistyczne, Kosciol,
wydaje sie by¢ “trupem w stanie
zupeinego rozkladu”. Ale bez chwili
wahania, z wiarg i optymizmem
uspokajal swych synéw: Nie bojcie
sie, powiedziatem, ze wydaje sie
by¢ trupem, poniewaz to Ciato -
Kosciot - jest niesmiertelne: Duch
Swiety wpiera Kosciét i ozywia go
w niewystowiony sposob[141].

Rzeczywiscie, to co sie dzialo bylo
smutne, bardzo smutne. Nie
wystarczy — mowil im Ojciec —
zalamywac rak albo obserwowac
chlodno bieg wydarzen wewnatrz
Kosciola, jakby byly przedmiotami
badan archeologicznych,
kwestiami o znaczeniu jedynie
historycznym. Nie! To sq ciosy
prosto w Serce Chrystusa[142].
Dlatego tez trzeba zadoscczynic,
glosi¢ prawde i wyciggac reke do
chwiejgcych sie. Wszystko to z
wielka mitoscig, nie tracac przy tym
spokoju.



Nadchodzi}l powoli czas sSwigt
rodzinnych Opus Dei. 14 lutego
przypadata rocznica zatozenia sekcji
zenskiej Dziela oraz Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza. Tego
dnia, tak jak przy okazji podobnych
Swiat, zalozyciel Opus Dei czut sie
zaklopotany. Uznajac swa matosc
wzgledem Boga, doswiadczat
wewnetrznego wstydu.

19 marca obchodzone bylo Swieto
Swietego J6zefa, na ten dzien
przypadaly tez imieniny Ojca. Posrod
powszechnej radosci nie zapomniat
zaleca¢ swym synom, by walczyli
rzeczywiscie zjednoczeni, ramie w
ramie, z optymizmem. Rzeczywiscie
— zachecal ich —czasami wydaje
sie, Ze jedna bitwa jest przegrana,
ale mozecie by¢ pewni, Ze Chrystus
nie przegra tej wojny[143].

W nastepnych dniach przypadat
Wielki Tydzien. Wowczas, zgodnie ze
zwyczajem, ktory zrodzil sie z



inicjatywy niektorych cztonkow
Dziela, do Rzymu zjezdzaly sie setki
dziewczat i chlopcoéw przybylych z
roznych krajow do serca Kosciota
powszechnego. W Wielka Srode 1972
roku przyjal ich na audiencji papiez.
Podczas tego tygodnia uczestniczyli
tez w kilku spotkaniach z Ojcem. Nie
omieszkal przypomniec¢ im o
koniecznosci walki, jesli kochaja
pokdj. Poniewaz pokdj duszy jest
skutkiem wojny: Nie wierze w
pacyfistow, ktorzy nie walczq z
samymi sobq od wewngqtrz.
Poniewaz, chcemy czy nie chcemy,
wszyscy musimy wziqc udziat w
tej wojnie wewnetrznej, osobistej,
ciggtlej[144].

Zaraz po Wielkanocy don Josemaria
udal sie w podroz, choc¢ byt lekko
przeziebiony. Zatrzymat sie w
Lourdes, aby pomodli¢ sie u
Najswietszej Maryi Panny, poniewaz
myslal, zeprzejezdzac tamtedy i sie
Z Niq nie przywitac bytoby



dowodem braku wychowania
[145]. Do Pampeluny przyjechat 6
kwietnia po poludniu. W Klinice
Uniwersyteckiej zrobiono mu
badania. Mial poczatki zapalenia
pluc i dos¢ wysoka goraczke[146]. Na
spotkaniach ze studentami
uniwersytetu zachecat ich, by byli
“ludzmi walki”, gotowymi walczy¢
przez cale swe zycie. Poniewaz
podczas wojny mozna przegrac jedna
bitwe, dwie, trzy... Nie ma to
znaczenia, jeSli zwyciezy sie w
ostatniej. Jednak w zyciu
wewnetrznym — ktore jest takze
wojng — lepiej jest nie przegrac
Zadnej bitwy, poniewaz nie wiemy,
kiedy przyjdzie nam umrzec[147].

14 kwietnia przyby} do Madrytu.
Zatrzymal sie przy Diego de Leon, i
jak tylko mial wolng chwilke, spotkat
sie ze studentami Centrum Studiow.
Mowil im o wojnie 1 pokoju, o walce i
o ostatniej bitwie. Radzi}l im:



— Kazdego dnia bede wam mowit
o tym samym, poniewaz jest to cos,
co bardzo zapadto mi w
duszy[148].

kK K

Lipiec i sierpien Ojciec spedzit w
Civennie nad jeziorem Como, w
podalpejskiej czesci Wioch, wsrod
gor. Klimat tam byl umiarkowany.
Stosowat sie do zalecen lekarzy.
Cwiczyl. Spacerowal codziennie
wzdluz brzegdéw jeziora lub
odwiedzal sgsiednie miejscowosci.
Odpoczywat z piérem w reku. Mogt
spokojnie powiedzie¢: Napisatem
wiecej niz sam Tostado![149].

W Castello di Urio, domu polozonym
na brzegu jeziora Como, mtodzi
studenci z Dziela odbywali kurs
naukowy i formacyjny. Ojciec nie
mogt ich nie odwiedzi¢. I oczywiscie
wspomniatl o sytuacji Kosciota. W
tym samym czasie trwala Olimpiada
w Monachium. Od czasu do czasu



Ojciec mial okazje oglada¢ zawody w
telewizji. Zwrdcil uwage na skoki o
tyczce. W pamieci utkwil mu
lekkoatleta, ktory po nieudanym
skoku zawracal ze spuszczonag glowa,
ponownie skoncentrowany, aby
przystapi¢ do kolejnej proby. Wysiltek
towarzyszacy zawodom sportowym
porownywatl do zycia wewnetrznego,
choc¢ nie odpowiadal mu ten rodzaj
kultu, jakim niektorzy otaczali
ludzkie cialo i 6Ow “Swiety ogien”,
plonacy podczas igrzysk. Nie byt
przeciwnikiem sportu, cho¢ widok
ceremonialu olimpijskiego rozbudzit
w nim bol na mysl o naduzyciach
liturgii, jakie szerzyly sie w Kosciele.
Skarzyl sie: Teraz, gdy tyle
ceremonii swieckich, wojskowych,
akademickich, petno jest gestow
liturgicznych, a jednoczesnie
odmawia sie¢ kultu Panu[150]. A
wraz ze stabnieciem Kos$ciola
ubozeje Swiat.



Trzeba wystapi¢ w obronie Kosciola,
prosilt Ojciec miodych ludzi w
Castello di Urio. Sam Pan powiedziat:
«przyszedlem, by przyniesc¢ nie
pokadj, lecz wojne ». Ojciec opowiadal,
jaka bronig dysponuje Dzielo:

Od samego poczqtku glositem, ze
jedynaq naszq broniq w Opus Dei
jest modlitwa: modlic sie od rana
do wieczora. A teraz powtarzam
to samo. Modlcie sie! Bardzo tego
brakuje. Modlcie sie, poniewaz
kryzys, jaki dotknqgt swiat,
spowodowany jest tym, Zze w
Kosciele przestano sie modlic[151].

5. “Katechetyczny wypad” na
Polwysep Iberyjski (1972)

Jasne bylo, ze Ojciec nie byl
usatysfakcjonowany, ze w ciggu
ostatnich miesiecy mial okazje
mowic zaledwie do kilkuset
chlopcow i dziewczat. Z iloSciowego
punktu widzenia stanowili bardzo
niewielki odsetek w tej krytycznej



dziejowej chwili, gdy diabel sial
niezgode na calym Swiecie i wielu z
tych, ktorzy powinni glosi¢ prawde
pelnym glosem, trwali z
zamKknietymi ustami. Ignorancja i
brak wyksztalcenia religijnego byly
glowna przyczyna bledow w
mysleniu i postepowaniu. Naglacym
problemem byto wiec poruszenie
catych rzesz ludzkich, szerzenie
doktryny, gdzie sie tylko da, aby
przeciwstawic sie krolujacemu
wszedzie pomieszaniu pojec.

W Civennie latem 1972 roku
dojrzewal plan dzialan apostolskich.
Kiedy kilka tygodni pozniej kto$
zapytal don Josemarie publicznie,
jakie jest jego najwieksze
zmartwienie, Ojciec bez wahania mu
odpowiedziak:

Nie mam w zwyczaju miec
zmartwien. Zajec¢ natomiast wiele:
jedno po drugim. Nie nosze przy
sobie zegarka, poniewaz go nie



potrzebuje, gdy koricze bowiem
jednq rzecz, zaczynam nastepnaq, i
juz... Jednak wielkim zajeciem
mojego zycia i mojej duszy jest
mitosc¢ do Kosciotla, poniewaz jest
on Matkq, ktora ma tyle
nielojalnych dzieci, okazujqgcych
czynami, Ze Jej nie kochajq. Ty i ja
powinnismy bardzo kochac
Kosciot i papieza[152].

Ojciec postanowil rozpoczg¢ nowy,
jak to nazywal, “katechetyczny
wypad”[153]. Ale pomimo
optymizmu, z jakim do niego sie
przygotowywal, przy realizacji planu
wszelkie kalkulacje zawiodly. Ttumy
publicznos$ci na wszelkich
spotkaniach przekroczyly
najsmielsze oczekiwania
organizatorow. Okazalo sie, ze liczba
spotkan 1 pojemnos¢ pomieszczen, w
jakich sie one mialy odbywac, sa
niewystarczajgce. Projekt zakladat
przejazd z poinocy na potudnie przez
Potwysep Iberyjski z postojami w



tych miejscach, gdzie mogli
zgromadzi¢ sie ludzie pozostajacy w
kontakcie z pracami apostolskimi
Opus Dei[154]. Rozpoczat od
Pampeluny, poniewaz musial wzig¢
udzial, jako Wielki Kanclerz
Uniwersytetu Nawarry, w waznej
uroczystosci akademickiej, jaka
miata mie¢ miejsce na poczatku
pazdziernika.

Nie wzieto jednak pod uwage stanu
zdrowia Ojca. W jego historii
choroby z tych dni, obok wynikow
badan znajdujg sie takze suche
komentarze, zrozumiale nawet dla
profanow w branzy medyczne;j: «9 X
72 widzieliSmy go w Pampelunie. Jest
naszym zdaniem w dobrym stanie».
(Byly to poczatkowe dni ,wypadu”.)
W ostatnich dniach swego pobytu w
Hiszpanii don Josemaria miat
zrobione kolejne badania i z tego
okresu pochodzi kolejna nota: «22 XI
72 widzieliSmy go w Barcelonie. Ma
zapalenie blony sluzowej nosa oraz



zapalenie krtani. Pod innymi
wzgledami czuje sie bardzo dobrze,
pomimo bardzo intensywnego rytmu
pracy, jakiemu byt poddany w ciggu
ostatnich dwu miesiecy»[155].

Ojciec mial Srednio trzy lub cztery
spotkania dziennie, kazde z wysoka
frekwencja, wielokrotnie z udzialem
kilku tysiecy osdb. Stale przyjmowat
tez niewielkie grupki 0s6b i rodziny,
ktore odwiedzaly go o
najrozniejszych porach dnia. W
sumie ponad sto piecdziesiat tysiecy
0sO0b wystuchato jego katechez. Ta
podroz apostolska wystawita na
prawdziwa prébe odpornosc
fizyczna Ojca. Poniewaz jednak sie
nie skarzyl, w zaden sposob nie
wspominal o swoim stanie zdrowia,
ani nie dawal najmniejszych oznak
fizycznego wyczerpania, Wszyscy
zgadzali sie, ze Ojciec, tak
usmiechniety, tak sprawny i tak
bardzo gotow na to, co konieczne, nie
byl w zlym stanie zdrowia. Aby



jednak dowiedziec¢ sie choc troche o
jego prawdziwym stanie fizyczny,
wystarczy przeczytac to, co napisat
do konsyliariusza w Hiszpanii z
Rzymu, dziesie¢ dni po zakonczeniu
“wypadu”: Przypuszczam, ze jestes
bardzo zmeczony po tym
strasznym wysilku ostatnich dwu
miesiecy podrozy po catym
potwyspie[156]. Sugerowal mu, by
odpoczal pewien czas w jakims
spokojnym miejscu.

Nie przyszio mu nawet na mysl, zeby
samemu odpoczac¢. Po powrocie do
Villa Tevere znalaz! na stole pismo od
kardynata Villota, ktory prosit o
potwierdzenie, ze osoby z Opus Dei,
ktére pracujg w Stolicy Swietej,
zachowujg tajemnice stuzbowa. W
przeciwienstwie do optymizmu,
jakim tchnie informacja medyczna z
listopada, w cztery tygodnie pdzniej
pojawiaja sie nieoczekiwane
symptomy i informacje: wysokie OB,
spadek iloSci czerwonych krwinek,



niewydolnos¢ nerek, sklonnosc¢ do
podwyzszonego poziomu mocznika
we krwi etc.[157]. Chociaz z
opoOznieniem, organizm placit za
nieograniczony wysitek podczas tego
apostolskiego przedsiewziecia. Moze
nie w dramatyczny sposob, ale
poprzez utrate rezerw zyciowych.

kK K

4 pazdziernika Ojciec przyjechat do
Pampeluny z Francji, gotow do
rozpoczecia swego apostolskiego
“wypadu”. Po drodze byl w Lourdes i
oddal swa katechetyczna podréz pod
opieke Matki Najswietszej. Pierwsze
wielkie spotkanie mialo miejsce 6
pazdziernika w sali konferencyjnej w
Pampelunie. Od tej chwili rados¢,
jaka przenikala do otoczenia,
prostota i serdecznos$c¢ tonu Ojca,
ktory gotow byl odpowiadac na
wszelkiego typu pytania, czynity z
tych spotkan wydarzenia
prawdziwie rodzinne.



Przyjechatem, zeby porozmawiac
o tym, o czym bedziecie chcieli -
zaczal. — Nie bede wam prawit
kazan. No, zobaczymy, czy sie
ruszycie i wy sami wskazecie
tematy, ktore was interesujq[158].
I po przelamaniu pierwszych lodéw
posypaly sie pytania: «Ojcze, po czym
poznaje sie powolanie do Opus Dei?»
- pytal pewien mlody chlopiec;
«0jcze, co mamy przekazac naszym
rodzicom?» - zwracala sie don mioda
dziewczyna; «0Ojcze, jest nas tu cata
grupa ludzi ze wsi»...

7 pazdziernika przewodniczyt
akademickiej uroczystosci wreczenia
doktoratéw honoris causa trzem
znanym profesorom: Paulowi
Ourliac z Tuluzy, markizowi de
Lozoya z Uniwersytetu Madryckiego
i Erichowi Lettererowi z Tubingi. W
peinej gali, posrod strojow
akademickich, w trakcie
ceremonialu, ktory odbywat sie po
lacinie, wreczono im insygnia



doktorskie: biret, pierScien, ksiege i
dyplom. Akt zostal zwieniczony
mowgq Wielkiego Kanclerza
uniwersytetu[159].

W tych dniach odbywalo sie takze
Zgromadzenie Ogolne
stowarzyszenia Przyjaciol
Uniwersytetu Nawarry. Ojciec
spotkat sie z nimi, aby podziekowac
im za wspolprace i wsparcie
materialne, bez ktorych Uniwersytet
nie moglby istnie¢. Przywitatl sie z
profesorami, woznymi,
sprzataczkami i personelem
administracyjnym. A w niedziele, 8
pazdziernika, mial spotkanie z
cztonkami Dziela oraz wielka liczbg
wspolpracownikow z Nawarry i
przyleglych regionow. Ojciec miat
wrazenie, ze sg oni zatroskani tym,
co sie dzieje na Swiecie i w KoSciele:

Czyz nie jest prawdaq, Ze jesli
wierny przychodzi do kaptana, to
szuka umocnienia, swiatla i rady?



Wielokrotnie idq ztaknieni, z
dobrq wolgq, z pragnieniem, by im
pomoc pojsc dalej, a nie znajdujq
ani rady, ani umocnienia, ani
wiary. Znajdujq tylko mgte i
zZwaqtpienie. A ja nie chce myslec, ze
tak bedzie. Nie chce! Prosmy
wszyscy razem, by tak nie sie nie
dziato[160].

10 pazdziernika wyjechat do Bilbao i
ulokowal sie w oSrodku
rekolekcyjnym Islabe, gdzie
przyjmowat odwiedziny matych
grup, chociaz jeszcze w dniu
przyjazdu mial spotkanie ze spora
grupag ksiezy. Ojciec otworzy! przed
nimi swe serce. Mowit im dtugo o
wielu problemach aktualnej
rzeczywistosci duszpasterskiej, o
liturgii i — przede wszystkim — o
milos$ci, jaka powinni okazywac
wszystkim swym braciom,
kaplanom, na calym Swiecie:



Zawsze nam mowiono, zZe kaptan
nie zbawia sie ani nie potepia sie
sam [...]. Wiec zbawiajmy
kaptanow, co jest zobowiqgzaniem
wynikajgcym ze sprawiedliwosci.
A nie zbawimy ich, jesli sami
bedziemy najezeni: trzeba ich
traktowac z milosciq, trzeba sie
przezwyciezac. Nie mozemy
formowac jakiejs grupki, ale
otwierac sie, w ten sposob - z
ramionami otwartymi jak na
krzyzu. Niech zobaczaq, ze
kochamy ich czynami![161].

Z rados$cig przypomniat o swym
pobycie w parafiach wiejskich, zaraz
po swieceniach kaplanskich w
Saragossie. Padl przed wszystkimi
zgromadzonymi tam kaplanami na
kolana, aby odebra¢ od nich wspdlne
blogostawienstwo przed
pozegnaniem sie.

W szkole Gaztelueta zebraly sie setki
matek i ojcow uczniow. Mowil im o



ksztaltowaniu ich dzieci oraz o pracy
edukacyjnej rodzicow. Poniewaz —
powtarzal im — nie wystarczy
sprowadzic dzieci na swiat,
Zwierzeta tez to robiq. Trzeba je
formowac i przygotowywac ich
wiare. W tym celu, opowiadat im to,
co nieco wczesniej powiedzial mu
pewien chlopiec:

Ojcze, mam przyjaciela, ktory pyta
dlaczego nas uczq od dziecka
religii katolickiej, mowi, ze
powinni nas uczyc¢ wszystkich
religii... Ja mu odpowiedziatem ze
Szczerosciq: synu moj, powiedz
temu przyjacielowi, ze w takim
razie, gdy sie urodzit, matka
powinna mu podac - wybaczcie -
nie piers, lecz takze lucerne,
stome, kasze... i do tego jeszcze
piers, zeby sobie wybrat[162].

W Madrycie przebywatl od 13 do 30
pazdziernika. W szkotach i
akademikach uczestniczyl w



spotkaniach, rano i wieczorem.
Najliczniejsze z nich mialy miejsce w
sali konferencyjnej Instytutu
Tajamar, w Vallecas*. Za czasow II
Republiki don Josemaria czesto
odwiedzal te dzielnice, aby
odwiedzac¢ chorych, spowiadac dzieci
i ocierac tzy wielu nieszczesnikow. W
wiele lat potem jego synowie zaczeli
uczy¢ malcow z tej dzielnicy; a teraz
stara zagroda, ktora stuzyla za aule
szkoly, zostala zastgpiona przez
nowoczesne budynki instytutu,
ktorych mogty im pozazdroscic¢
najlepsze szkoty Madrytu. Ogromna
sala konferencyjna Tajamaru okazala
sie niewystarczajaca dla thtumow,
ktore tutaj sie zebraly. Te odbywane
w wielkim Scisku spotkania Ojciec
nazywat “spotkaniami rodzinnymi”,
poniewaz w ich trakcie rozmawiano,
to jest zadawano pytania i stuchano
odpowiedzi. Byl to system, ktory jako
ksigdz stosowal zawsze do katechezy
dzieci: pytania i odpowiedzi.



Ojciec nie glosit kazania, lecz po
prostu rozmawiat z publicznoscia,
chocby skladala sie z tysiecy osob.
Jego slowa i jego obecnos¢ sprawiaty,
ze thum zmienial sie w malenka
grupke. A gdy potem pelna skupienia
cisza zamieniala sie w burzliwe
owacje, Ojciec sie skarzyl: Biliscie
brawo, a to mi sie nie podoba.
Poniewaz ludzie, gdyby nas
widzieli, pomysleliby, Ze tu jest
ttlum, a w rzeczywistosci jestesmy
jednq rodzing, rodzinq bardzo
zjednoczonq[163].

Zazwyczaj te spotkania rozpoczynaty
sie kilkoma stowami Ojca na jaki$
aktualny temat, albo komentarzem
do jednej z jego ostatnich lektur
duchowych. W przeddzien wyjazdu z
Madrytu, gdy tylko wszed! na sale w
Tajamarze, oSwiadczy} zebranym: O
was i 0 mnie swiety Pawel
powiada, Ze nasza rozmowa
powinna toczyc sie w niebiosach*,
i to wlasnie teraz zamierzamy



robié. Odpowiadajac na jedno z
pierwszych pytan, zalecal im
rozwazac zycie Naszego Pana:

Pomysl o jego trzech latach zycia
publicznego. Pomysl o jego Mece, o
Krzyzu, ktory byl najwiekszym
upokorzeniem. Pomysl o smierci
Chrystusa, o Jego
Zmartwychwstaniu. Pomysl o tych
spotkaniach Pana, zwlaszcza po
Jego Zmartwychwstaniu, gdy |...]
mowit o wielu sprawach, o
wszystkim, o co Go pytali Jego
uczniowie**. Tu nasladujemy to
po trosze, poniewaz wy ija
jestesmy uczniami Pana i
pragniemy wymienic sie
wrazeniami. Odbywamy rodzinne
spotkanie. Pomysl o Jego
Whniebowstqgpieniu[164].

Ojca przywozono i odwozono z
jednego miejsca na drugie, ze
spotkania na spotkanie. Podczas
przejazdow zwykl pytac: do kogo



mowimy?[165]. A dowiedziawszy sie,
czy chodzi o mlodziez, rodziny, czy
tez grupy ludzi w roznym wieku,
roznego stanu i roznych zawodow,
ukladat w glowie to, co ma im do
powiedzenia. Jednak zazwyczaj
zachowywatl sie spontanicznie,
polecajgc sie Duchowi Swietemu,
zanim zacza}t odpowiadac na pytania.
Ojciec nie tracit czasu na ogolniki.
Mowil jasno na kazdy temat
zwigzany z Bogiem. Np. gdy
komentowal fakt, ze niektore kobiety
chodza skapo ubrane, poniewaz
uwazaja, ze odslaniajgc sie “zlapia”
meza, Ojciec dodawat dowcipnie, ze
jedyne co w rzeczywistosci moga
zlapac to przeziebienie[166].

Czekano na niego w Portugalii. 30
pazdziernika przyjechal do Porto. W
tych dniach zamieszkal w Quinta de
Enxomil, domu rekolekcyjnym,
polozonym na obrzezach miasta.
Ojciec czul sie szczesliwy, ale
zalowal, ze nie mowi po portugalsku.



Przez dom przewijaly sie grupy osdb,
te niewielkie i te zlozone z setek
0s0b, ktore przybyly z Porto,
Coimbry i z innych miast: z Bragi,
Lamego i Viseu. Rankiem 2 listopada
pojechat do Coimbry. Tam zatrzymat
sie, by w karmelu Swietej Teresy
spotkac sie z siostra Lucja, ktorej w
Fatimie ukazala sie Matka Boza.
Ojciec powiedzial Czcigodnej Matce
Przelozonej klasztoru: tak don
Alvaro, jak i ja od wielu juz lat
kazdego dnia podczas Mszy
Swietej czynimy memento*w
intencji tej ukochanej wspolnoty, a
szczegolnie w intencji siostry
Lucji, ktora byla narzedziem,
ktorym postuzyt sie Pan, aby Opus
Dei rozpoczeto swq prace w
Portugalii[167].

Ich spotkanie trwato niemal dwie
godziny. Przed odjazdem siostra
Lucja wreczyta im ulotki po
hiszpansku propagujace modlitwe
rozancowa, z prosba, by rozdali je



podczas swej podrozy po Hiszpanii.
Stamtad Ojciec pojechal, aby odby¢
inng ze swych zwyczajowych wizyt
w dawnym Kklasztorze Swietej Klary,
gdzie zachowala sie srebrna urna z
prochami sw. Izabeli Portugalskiej**.
Odwotujac sie do swego
aragonskiego pochodzenia, don
Josemaria zwracal sie do niej czule,
pukajac kilkakrotnie w grobowiec 1
nazywajac ja swojq rodaczka -
Izabelg Aragonska. Przy okazji
powierzytl jej prace Dziela w
Portugalii[168].

Nastepnie kontynuowat podroz do
sanktuarium w Fatimie. Przyby! tam
0 czwartej po poludniu. Natychmiast
rozproszone grupy oczekujacych go
niecierpliwie 0séb skupily sie wokot
niego. Nie weszli do bazyliki,
poniewaz odprawiana byla tam
msza. Na polecenie Ojca odmowili
rozaniec przy pierwszej stacji Drogi
Krzyzowej. Gdy skonczyli, weszli do
wnetrza bazyliki. Potem Ojciec



skierowat sie do capelinha*** i
wszyscy razem odmowili Salve****,
zanim udali sie w dalsza droge do
Lizbony.

Nastepnego dnia, 3 listopada, odby}
pierwsze spotkanie z malzenstwami
w sali Club Xénon. Pomimo
wyczerpujacego trybu zycia, jaki
prowadzit w ostatnich tygodniach,
Ojciec czul sie szczesliwy, nawet
odmlodnialy. Zapewnial swych
stuchaczy, ze w czasie, gdy z nimi
rozmawial, modlit sie. Widac bytlo, ze
utrzymywat ich wszystkich w
obecnosci Bozej i ze wszyscy
doswiadczali tego, co do nich mowil
jako namacalnej rzeczywistosci: ze
Opus Dei jest znakomitym
miejscem, by w nim zy¢ i by w nim
umrzed, bez strachu przed zyciem
i bez strachu przed smierciq[169].
Rano 1 wieczorem, bez przerwy, stale
glosil swa katecheze, az do 6
listopada, gdy wieczorem pojechal na



lotnisko w Lizbonie i odlecial do
Sewilli.

W Sewilli Ojciec spotkat sie z
wieloma swymi corkami i synami.
Ale z tysigcami 0soOb, ktore przybyty,
by wystuchac jego katechezy, spotkal
sie w Pozoalbero, osSrodku
rekolekcyjnym znajdujacym sie w
poblizu Jerez de la Frontera. Do tego
celu przystosowano obszerny teren
przylegly do domu i otwarty z jednej
strony na ogrod. W swoim czasie
byla tu szopa na narzedzia rolnicze i
tlocznia do wina. Zewnetrzne patio
ostoniete wielkim piociennym
dachem nadal nazywano , Ttocznig”.
Oslonieto je nie z powodu goraca, ale
dlatego ze tydzien wczes$niej, gdy
Ojciec znajdowat sie w Portugalii,
nad Andaluzja rozszalaly sie deszcze
znad Atlantyku. Na Scianie
znajdujacej sie w glebi umieszczono
transparent ze slowami: Zawsze
wierni, zawsze radosni, petni
ducha i spokoju* (Byly to stowa



toastu, jaki wygtlosil Ojciec wiasnie w
Pozoalbero 2 pazdziernika 1968
roku). Spod tego transparentu miat
mowic Ojciec, przechadzajac sie po
obszernej estradzie, ktora wznosila
sie nad thumem najrozmaitszych
ludzi, przybytych z calej potudniowej
czesci Hiszpanii.

Pewnego dnia, podczas jednego ze
spotkan miody chlopak zapytat don
Josemarie wprost o to hasto. Co mialy
znaczy¢ stowa petni ducha i spokoju?
Jak stosowac to do kontaktow z
Bogiem?:

Oznacza to, ze trzeba miec¢ odwage
i iS¢ powoli. Przez tego ducha i
spokoj chce powiedzie¢ wlasnie:
badz odwazny, bez pospiechu[170].

Pytania byly najrozniejsze: o
znaczenie bolu, o zapal do pracy, o
chorobe, o bunt dzieci. Na twarzy
Ojca na zmiane przeplatal sie
usmiech i powaga. Czasami, mimo ze
nie prosili go o to, Ojciec z calg



prostota otwieral przed nimi swa
dusze. Uczytl ich, jak on sam modli
sie, powtarzajac im to, co wlasnie w
Pozoalbero nabieralo szczegdlnego
wydzwieku, odwotujac sie do
wysitku tych, ktorzy wyciskali
winogrona w tloczni:

Spoglgdam na siebie nie ze swego
wnetrza, lecz jakbym stat ponad
sobq, sam siebie ponizam. I tajam
sie, i to porzqdnie: ty jestes
niczym, nic nie jestes wart, nic nie
mozesz, nic nie wiesz, nic nie
masz... A jednak jestes
tabernakulum Trajcy
Przenajswietszej, poniewaz Duch
Swiety znajduje sie wewnqtrz
naszej duszy w stanie taski,
sprawiajqc, Ze nasze Zycie nie jest
Zyciem zwierzecia, ale zyciem
dziecka Bozego[171].

Kto$ zapytal, co czuje, gdy widzi
zgromadzonych tyle swoich dzieci,
skoro przed laty mogt sie doliczy¢



tylko tuzina cztonkéw Dziela. To
przypomnialo mu o “pierwszych
godzinach” zalozenia. Teraz Ojcu
zdawalo sie, ze oglada kolorowy film,
i ze dotychczas widziat tylko filmy
nieme:

Mowitem wam, styszeliscie juz to
wielokrotnie i to w chwilach
bardzo ciezkich, zebyscie marzyli,
a rzeczywistosc przerosnie wasze
marzenia. Czy to nie jest prawda?
Mowitem wam to, gdy bylo was
niewielu. Teraz powtarzam wam
zZnowu to samo: miejcie marzenia,
a zawsze rzeczywistosc je
przerosnie[172].

13 listopada Ojciec pojechal do
Walencji, gdzie przebywat az do 20
tego samego miesigca. Nie tracac
czasu, nastepnego dnia po swym
przyjezdzie do La Lloma, osrodka
rekolekcyjnego potozonego w
poblizu miasta, ponownie podjal swa
katecheze.



Przypomnial sobie owe pierwsze
wyjazdy do Walencji, swoje spacery
po plazy z kilkoma chlopcami
Swietego Rafala. Gdy caly naréd
pograzony byl w chaosie, gdy
wszystko sie chwialo w tym 1936
roku, Ojciec trwal niezmiennie w
swych nadziejach i czynit
przygotowania do ekspansji Dziela
na Walencje i Paryz. Potem nadeszla
wojna domowa i podroze w okresie
powojennym... Pamietal swoje
pierwsze rekolekcje w Burjasot, a
takze “Klitke”, ciasne mieszkanko,
gdzie z wysoka goraczka, wstrzasany
dreszczami, przelezatl caly dzien,
owiniety w stare zastony; i
wydrukowanie “Drogi” w Walencji w
1939 roku. Mineto ponad trzydziesci
lat, ale wspomnienia te nadal byly
bardzo zywe w jego duszy.

Przy samym wejsciu do La Llomy na
wielkim kufrze lezal egzemplarz
“Drogi”. Na pierwszej jego stronie
Ojciec napisal: Electi mei non



laborabunt frustra. Valentiae, 14-
XI-1972[173]. Moi wybrani nie beda
sie trudzi¢ na prézno. Byl jeszcze
miody. Mial niewiarygodna zdolnos¢
wzbudzania apostolskiego
entuzjazmu, natychmiastowej
reakcji, by nie spoczywac na laurach.
Jego zycie wewnetrzne stale i zywo
sie rozwijalo. Jego wspomnienia
apostolskie nie obumieraly w
proznym samozadowoleniu, lecz
przeradzaly sie w dziekczynienie.

17 listopada poswiecit olttarz w
akademiku La Alameda. Tam tez
pozostawil dokument, w ktorym
pisak:

Jakze bardzo pragnqgtem — juz
bardzo dawno temu i przez dtugi
czas — by Opus Dei przybyto do
tego miasta: az Pan szczodrze
pozwolit swemu studze, aby i tu
miatl corki i synow; po powrocie do
Walencji niezliczone akty
dziekczynienia dla Boga



wypeltnialy moje serce, jako
szczesliwego Ojca...[174].

kK K

Rownolegle z otwartymi spotkaniami
katechetycznymi dla ludzi swieckich,
Ojciec nawiedzal takze niektore
klasztory klauzurowe w miastach,
przez ktore przejezdzal. Takze
zakonnice chciaty go stuchac.
Wystarczajacym powodem byto to,
ze wspieraly one swa modlitwa prace
apostolska Dziela na calym Swiecie.
Zwrocila Ojcu na to uwage opatka
klasztoru San José de Alloz w
Nawarrze. Ksigdz z najwyzsza
przyjemnoscia przyjat zaproszenie,
poniewaz zywil wielkg mitos¢ do
dusz, ktore poswiecilty swe zycie
Bogu za klauzura. Dlatego méwil do
karmelitanek w Kadyksie:

Wiele jest zgromadzen i
klasztorow na catym swiecie,
ktore zjednoczone sq z nami tego
rodzaju duchowq uniq. Pozwalajq



nam korzystac ze swych dobr
duchowych, ktorych jest tak wiele,
a my czynimy je uczestnikami
naszej pracy apostolskiej. Dlatego
czuje sie wsrod was, jak brat
miedzy siostrami[175].

Rozpoczat odwiedziny w Kklasztorach,
udajac sie na spotkanie do cystersek
do Alloz. Na wstepie, chcac
wytlumaczy¢ im, Ze wierni Opus Dei
nie sg zakonnikami, powiedzial, na
czym polega powotanie do Opus Dei:
jest to specjalne powotanie od
Boga; dlatego — ciaggnat Ojciec — nie
powiem, Ze wam zazdroszcze,
poniewaz moje powolanie to
kontemplacja posrodku ulicy[176].
W dalszej czesci spotkania zwrocit
im uwage na niebezpieczenstwo
oslabienia dyscypliny zakonnej,
podkreslajac z energia: Matko
Opatko, mestwo! Mestwo! Mestwo!
Opatko, mestwo*. Posrod tez i
$miechu mniszki kontynuowaty
rozmowe z Ojcem.



Przejezdzajgc przez Madryt nie mogt
przynajmniej nie zajrze¢ do
augustynek bosych z Patronatu
Krolewskiego Swietej Izabeli, w
ktorym byt kiedy$ rektorem. Sam
kosciol splonal, ale klasztor, oltarz i
balustrada przed prezbiterium
rozbudzily w kaptanie bardzo
osobiste wspomnienia.

Weczesniej Ojciec odbyl dlugie
spotkanie w Karmelu w Coimbrze.
Potem w Pozoalbero, pozostajac
niemal w izolacji i majac czas
catkowicie wypelhiony wizytami i
spotkaniami, znalaz} jednak chwile,
aby 10 listopada zrobi¢ krotki wypad
do Kadyksu i odwiedzi¢ klasztor
karmelitanek bosych. Odwiedzi}
takze podczas swego pobytu w La
Lloma jeszcze jeden Karmel w Puzol,
potozony w srodku gaju
pomaranczowego. Gdy wchodzit do
klasztorow, wital sie wypowiadajac
komplement i zdanie podziekowania
dla zakonnic za ich milo$¢ do



Kosciotla: Jestescie skarbcem
Kosciota:

Kosciol wysechtby bez was, i nie
moglibysmy powiedziec:
zaczerpnijcie z radosciq wody ze
Zrodet Zbawiciela. To wlasnie tu
czerpiecie wode Boga, abysmy
mogli przemienic suchq ziemie w
ogrod pelen drzew
pomaranczowych. Bez waszej
pomocy nic bysmy nie zrobili.
Dlatego przychodze, aby wam
podziekowac [...]. Po tysiqgckroc¢
badzcie blogostawione![177].

Jego ostatnia rozmowa z
zakonnicami miala miejsce w
klasztorze klarysek w Pedralbes, w
Barcelonie. Kiedy Ojciec wszedl do
koSciola, po nawie nidst sie radosnie
powitalny glos organow. W
rozmownicy, znajdujacej sie obok
kaplicy Najswietszego Sakramentu,
wyznatl zakonnicom, ze znalaz! sie tu,
by sie samemu uczy¢, a nie nauczac.



Stuchaly go w zupelnej ciszy, gdy
mowil: Nie zabraknie wam
powolan, jesli bedziecie rozpalone
Mitosciq, jesli nie bedzie
wygodnictwa, poniewaz Milos¢é
czyni wielkie cuda[178]. Czas
upltynat blyskawicznie. Rozmowa z
Ojcem byla bardzo mila, a od czasu
do czasu zakonnice wybuchatly
szczerym $Smiechem. Na pozegnanie
ksigdz prosil je, na mito$¢ Boga, o
jalmuzne modlitwy za niego, aby by}
dobry i wierny w tych czasach
nielojalnosci.

kK K

20 listopada, w dzien przyjazdu don
Josemarii do Barcelony, oczekiwaly
go ttumy Katalonczykow, a takze
ludzi z innych cze$ci Hiszpanii, a
nawet ludzie, ktdrzy przyjechali z
zagranicy. Spotkania trwatly
nieprzerwanie przez dziesie¢ dni: w
szkotach sportowych, audytoriach,
osrodkach rekolekcyjnych, szkolach



ogolnoksztalcacych i rolniczych. Swe
pierwsze kroki Ojciec skierowatl do
Najswietszej Maryi Panny Laskawej,
patronki miasta.

Zagadnienie pracy i zapaty, by jak
najwiecej czasu przeznaczac na
interesy, staly sie dla zalozyciela
Opus Dei punktem wyjscia do
nauczania o uswiecaniu pracy i
biznesu. Chcial przekazac ludziom z
tego uprzemystowionego regionu, ze
wielokrotnie ich wysilek nie jest
prawdziwie chrze$cijanski, poniewaz
skierowany jest wylacznie na
pienigdze, umotywowany niskimi
celami. Jedno ze spotkan, podczas
ktorych zajal sie wiasnie tym
tematem odbylo sie w audytorium
Instytutu Studiow Wyzszych nad
Przedsiebiorczoscia (IESE)*. Sala
wypekniona byla wykladowcami i
przedsiebiorcami, finansistami i
biznesmenami. Kiedy Ojciec pojawil
sie na estradzie, w reku trzymat
ksigzke z papierowymi zakladkami.



Zaraz po powitaniu przyznat sie
zgromadzonym do absolutne;j
ignorancji w kwestiach finansowych:
kiedy widze trzy grosze, dostaje
mdtosci. Niektorzy — mowil do
obecnych — patrzq na was z
niecheciq, a inni szemrajq z
powodu tego, ze pracujecie w
biznesie. Ale to Pan poleca waszq
prace. Jezus opowiada rzeczy
bardzo zabawne[179].

Powiedziawszy te stowa, Ojciec
otworzyl ksigzke. Byl to Nowy
Testament. Ojciec otworzy? go
dziewietnastym rozdziale ewangelii
Swietego Lukasza. Zamozny
czlowiek, zanim udatl sie w podrdéz do
dalekich krajow, powierzy! pewna
ilos¢ pieniedzy swoim stugom, aby
nimi zarzadzali, a po jego powrocie
zwrocili mu je przynajmniej z
odsetkami. Czy nie na tym polegajq
interesy? Skromne interesy, z
gatunku takich, ktore nie bardzo
chcecie prowadzic. Ale ostatecznie



to tez sq interesy. I Pan je
pochwala. A ja nie mam wyjscia,
tylko musze tez was
pochwalic[180].

I Ojciec ciggnat dalej, przedstawiajac
interesy, o ktorych jest mowa w
Ewangeliach. Teraz Swiety Mateusz,
ktory znat sie bardzo dobrze na
forsie, mowi o ukrytym skarbie.
Czlowiek, ktory go odkryje, chowa go
ponownie i natychmiast sprzedaje
wszystko, co ma, aby kupic te ziemie.
Jest to pewny interes.

W nastepnym fragmencie Swiety
Mateusz opowiada przypowiesc o
cennej perle; gdy zobaczyl ja kupiec
pieknych perel, az podskoczylo w
nim serce. Sprzedaje wszystko, co ma
ija kupuje, poniewaz wie, ze nie jest
mozliwe, by znalazl w zyciu inng,
rownie cenna perie.

Dalej Swiety Mateusz powiada o
innym interesie: fowieniu ryb. Jest to
niezbyt dobry interes, poniewaz siec



rybacka zagarnia wszelkiego rodzaju
ryby, te dobre i te zle. Te ostatnie
trzeba odrzucic.

Ojciec dowcipnie skomentowat te
przypowiesci. Ale zaraz spowaznial,
aby dokonac¢ podsumowania:

Pan pochwala wasze interesy. Ale
jesli nie wlozycie milosci, odrobiny
chrzescijanskiej mitosci, jesli nie
dodacie pragnienia spodobania sie
Bogu, to tracicie czas[181].

Z Ewangelia w reku mowit dalej,
wskazujac na trudnosci w
prowadzeniu interesow, na
nielegalng konkurencje... Co
przeszkadza cztowiekowi interesu
poswiecic sie zyciu prawdziwie
chrzescijanskiemu? Czy nie jest to
czasami strach i wzgledy ludzkie?
Wydawalo sie, ze Ojciec ma na
wszystko odpowiedz. Odnalazt
kolejny cytat i wytltumaczy} im
historie Zacheusza, ktory byl
czlowiekiem bogatym i niskiego



wzrostu. Zacheusz, nie bojac sie
o$mieszenia, wspiagl sie na drzewo,
by zobaczy¢ Jezusa...

Ojciec posiadal “dar jezykow”, dzieki
ktoremu byl rozumiany przez ludzi
wszelkiego typu. Bog obdarzyt go
taska tego szczegdlnego daru, tak
potrzebnego w ramach charyzmatu
komus, kto ma glosi¢ powszechne
powolanie do Swietosci poprzez
wykonywanie wszelkiego typu
godziwej pracy.

[1] Javier Echevarria, Sum. 2404.

[2] Por. list do jego corek z
zyczeniami na Boze Narodzenie, w:
EF-691220-2. Takg sama tre$¢ miat
tez list do jego synow.

* Ps 104, 10; por. tom I, s. 432 — przyp.
thum.



** Ihidem.

[3] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-691215-1.

[4] Polecitlem wykonac wizerunek
Chrystusa ukrzyZzowanego, ale bez
rany w boku; Chrystusa zywego,
ktory umiera posrod najciezszych
cierpien; i umiera chetnie —
poswiecil sie dobrowolnie — aby
uzyskac nasze zbawienie i naszq
mitosé. Chciatbym, abysmy mogli
spogladac na ten wizerunek
Chrystusa, ktory cierpi peten
pokoju, za ciebie, za mnie, za
wszystkich. Zebysmy mogli
zareagowacd catkowitym
oddaniem, bez targowania sie,
chocébysmy mieli oddac zycie
(Javier Echevarria, Sum. 2814). Na
temat Chrystusa i kaplicy Swietego
Krzyza, por. AGP, P01 1982, s. 1308 i
nr.

[S] AGP, P01 1972, s. 916.



[6] «W tych latach — wspomina
mons. Joaquin Alonso — wiele razy
styszalem, jak twierdzil, ze kwestia
prawna Dziela — jego intencja
specjalna — zeszla na drugi plan;
teraz najpilniejsza potrzeba bylo jak
najusilniej i ze wszystkich swych sit
glosi¢ wszedzie lojalnos¢ wobec
doktryny i moralnosci katolickiej,
jednos¢ z papiezem i poszukiwanie
Swietosci» (Joaquin Alonso Pacheco,
PR, s. 2058).

[7] Javier Echevarria, Sum. 2658.

[8] Insegnamenti di Paolo VI..., 1972,
S. 672.

[9] Ibidem, s. 672-673.

[10] Por. Francisco Vives Unzué, Sum.
7456.

[11] «Wszystko stalo sie
problematyczne - skarzy! sie Pawel
VI - z wnetrza KosSciola, sposrad jego
najukochanszych dzieci, czesto



podnosi sie niepokoj, nietolerancja,
odstepstwo. Sa to czasy

zametu» (Insegnamenti di Paolo VI...,
1971, s. 538).

[12] Por. Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4756.

[13] AGP, P01 1972, s. 57; Javier
Echevarria, Sum. 2607 oraz Alvaro
del Portillo, Sum. 1145. Wypadek ten
mial miejsce w 1971 roku.

[14] Por. José Luis Pastor Dominguez,
Sum. 6066.

[15] WKkrotce po zakonczeniu Soboru
«wymuszona potrzeba zmiany»
przerodzila sie w «niszczgca
samokrytyke», dazac do
«samodestrukcji» (Insegnamenti di
Paolo VI..., 1969, s. 683). Pojawi sie
wowczas tendencja — powiada
Pawel VI— «poddawania w
watpliwos¢ samego istnienia
Kosciota». Struktura Kosciola
uwazana byla za «<nadmierna,



zdeformowana, tymczasowa,
szkodliwa i bezuzyteczng». I dalej
powiada: «poniewaz struktura ta
miala by¢ nieuprawnionag, a
przynajmniej niekonieczna
pochodng autentycznej formuly
kosciola apostolskiego» (Ibidem,
1971, s. 1011).

[16] List do Florencio Sancheza Belli,
w: EF-681216-1.

[17] List, w: EF-700427-2.

[18] Papiez Pawel VI w swych
homiliach, podczas audiencji
papieskich, w przemowieniach, etc.
mowil w jasnych i dosadnych
stowach o kryzysie, przez jaki
przechodzi Kosciol. «Obecny stan
Kosciola — podsumowuje przy
jakiejs$ okazji w 1970 roku — mozna
powiedzied, ze charakteryzuje sie
ogromna agitacja, wieloma
napieciami, nowinkami,
przemianami, dyskusjami, etc. Sg
tacy, ktorzy mowia o dezintegracji



Kosciola i tacy, ktdrzy marza o
wzniesieniu nowego» (Insegnamenti
di Paolo VI..., 1970, s. 724).

[19] Droga, nr 518.

* (fac.) bede stuzyl - przyp. thum.
[20] Ibidem, nr 519.

[21] List, w: EF-480129-2.

* (ac.) moja wina - przyp. thum.

** (lac.) moja wina, moja wina, moja
bradzo wielka wina — przyp. thum.

[22] Wiernosc¢ Kosciotowi, homilia (4
VI 1972); opublikowana w: Kocha¢
Kosciot, Katowice 1994, nr. 23-25, s.
76-79.

[23] Javier Echevarria, Sum. 2660.

[24] O zwigzku miedzy miloscig Boga
i uczuciami rzeczywiscie ludzkimi
mawial, ze kocha Boga tym samym
sercem, ktérym kocha swe dzieci,



poniewaz nie ma innego. Na temat
serdecznosci i delikatnosci jego
mitosci, ktora stawala sie dzieki temu
skuteczna i pociggajaca: por. Juan
Udaondo Barinagarrementeria, Sum.
5054; Teresa Acerbis, PR, s. 1913 oraz
Giuseppe Molteni, Sum. 3839.

[25] AGP, P01 1972, s. 21. Kiedy
zalozyciel Opus Dei styszaljak
obrazano Boga, zwyk} wola¢: Bolg
mnie dusze (Por. Mercedes Morado
Garcia, Sum. 6930).

[26] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
838. Juz od lat— opowiadal
zatozyciel Opus Dei — odkqd
patrzymy na calq te zblizajqcq sie
hekatombe Kosciola Swietego, nie
moge zblizy¢ sie do ottarza, by nie
rozplakac sie jak dziecko.Popsuly
mi sie oczy i musiatem pojsc¢ do
okulisty (AGP, P01 1972, s. 20).

[27] Javier Echevarria, Sum. 2870.

[28] Ibidem, PR, s. 1519.



[29] Por. wstep do streszczenia
historii choroby zalozyciela Opus
Dei, przygotowanej w Klinice
Uniwersytetu Navarry (RHF,
D-15111), wraz ze szczegotowymi
raportami opartymi na
przechowywanej dokumentacji
lekarskiej, zawiera on m.in.
informacje na temat niewydolnosci
nerek: «Caly ten opisany przebieg
wypadkow sprowadza sie do procesu
odnaczyniowego stwardnienia
nerek, przebiegajacego z postepujaca
ich niewydolnoscia, nadci$nieniem
tetniczym oraz zmianami
naczyniowymi, ktére w ostatniej
fazie choroby spowodowal powazne
zaburzenia krazenia, czyli ostateczng
przyczyne smierci ».

* (fac.) niech sie stanie — przyp. thum.
[30] Javier Echevarria, Sum. 3138.

[31] Ibidem, Sum. 2758.



[32] Ibidem, Sum. 2660; Por. takze
Giacomo Barabino, Sum. 4528.

[33] Javier Echevarria, Sum. 2661.

** (fac.) Bog ukryty (por. 1z 45, 15) -
przyp. thum.

* (wl.) Nie moge juz wiecej — (przyp.
thum.)

[34] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 23.

[35] Javier Echevarria, Sum. 2870.

[36] Por. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 26.

[37] Wiernosc¢ Kosciotowi..., s. 32.
[38] Javier Echevarria, Sum. 2659.

[39] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 15.

[40] Maria Begofia Alvarez Irdizoz,
RHF, T-04861, s. 9. Podobne zdania,



dotyczace roznych chwil w 1971
roku, styszal bp Javier Echevarria
(Sum. 2784) oraz José Luis Soria Saiz
(RHF, T-07920, s. 10).

[41] Dzis nie ma dobrej pogody, nie
mozecie pojsc¢ pospacerowac—
niejeden raz powtarzal swoim
dzieciom. —Mpnie to nie
przeszkadza. Smutno mi, gdy
patrze na naszq matke Kosciol, i
podoba sie mi nawet, Ze czasem
sama natura takze si¢ zasmuca.
Ten descz wydaje mi sie ztozony z
tez. Dlaczego wiec sie usmiecham?
Poniewaz jednoczesnie jestem
radosny. Z Bozq pomocq bedziemy
wierni (AGP, P01 1973, s. 311).

[42] Javier Echevarria, Sum. 2754.
[43] Teresa Acerbis, Sum. 4984.
[44] Javier Echevarria, Sum. 2747.

[45] Por. Maria Begofia Alvarez
Irdizoz, RHF, T-04861, s. 20. Marlies



Kicking wspomina, ze jesli chodzi o
Ojca, «modlitwa byla sSrodkiem i
zrodlem tej energii, i ufalt w
szczegolny sposob w modlitwe
numerariuszek pomocniczych» (Sum.
7177).

Swiadectwo pralata Alvaro del
Portillo podkresla to, co juz wczesniej
zostalo powiedziane: «Spedzilem
wiele lat u boku naszego Ojca, i
styszalem, ze stale z calkowitym
przekonaniem powtarza, ze czuje
Swietg zazdros$¢ i wielki szacunek dla
powolania swych corek —
numerariuszek pomocniczych». Choc
Ojciec kochal wszystkich w Dziele ta
sama miltoscig, «pozwalat sobie na
jeden wyjatek, ktorego nie ukrywat:
szczegolnie kochal swoje male
coreczki, jak nazywal numerariuszki
pomocnicze» (AGP, P02 1977, s. 827).

* Tak thumaczy sie lacinskie pojecie
locutiones. Réginald Garrigou —
Lagrange OP uzywa okreslenia stowa



nadprzyrodzone (por. Trzy okresy
zycia wewnetrznego, Niepokalanow
1998, czesc 111, rozdz. 3, ss. 869 — 872).
Pojecie to oznacza stowa pochodzace
od Boga, ktore odciskaja sie mocno
na wladzach wewnetrznych
czlowieka. Takie samo okreS$lenie
stosuje 0. Adolf Tanquerey w ksigzce
Zarys teologii ascetycznej i
mistycznej, Krakow 1949, tom I, nr
1494 - przyp.thum..

[46] AGP, P01 1982, s. 1378.
[47] Ibidem.

[48] List z 25 V 1962, nr 44.

[49] Por. List z 19 II1 1967, nr 3.
[50] Ibidem, nr 5.

[51] Francisco Vives Unzué, Sum.
7471.

[52] AGP, P01 1972, s. 862.



[53] [(fac.) Jezeli B4g z nami, ktoz
przeciw nam? — przyp. ttum..] Por. Rz
8, 31. Por. takze AGP, P01 1982, s.
1248; Javier Echevarria, Sum. 3276;
Ernesto Julia Diaz, Sum. 4245 oraz
Joaquin Alonso Pacheco, Sum. 4934.

[54] Por. Javier Echevarria, Sum.
3275.

* Zalozyciel czesto porownywat swa
dusze do kruchego glinianego
naczynia, ktore wskutek grzechow i
upadkow czesto sie tlucze, stad
odniesienie do klamer. Dzieki
drutowaniu metalowymi klamrami
naczynie znowu nadaje sie do uzytku
(por. Przyjaciele Boga, nr 94) —
przyp.ttum..

* (fac.) Krzycz [na cale gardlo], nie
przestawaj! (Iz 58, 1) — przyp. ttum..

[55] Ibidem. Por. takze Joaquin
Alonso Pacheco, Sum. 4934; Ernesto
Julia Diaz, Sum. 4245 oraz 1z 58, 1.
Teraz juz nie ptacze— mowil przy



jakiejs$ okazji do swych dzieci. —ale
od 6 sierpnia 1970 roku wotatem
bez ustanku: clama, ne cesses! (Iz
58, 1), z zupelnym przekonaniem,
ze Bog tego chce (AGP, P01 1979, s.
983).

[56] Jest to trawestacja tekstu z listu
do Hebrajczykow Hbr 4, 16
[Przyblizmy sie wiec z ufnoscia do
tronu laski, aby$Smy otrzymali
milosierdzie - przyp. ttum.]. Tu
mowi sie o “tronie chwaly”, zamiast
o “tronie laski”. Zalozyciel Opus Dei
ttumaczyl, ze Pani jest tronem
chwaly, ze wzgledu na swoja stalg i
nierozdzielng blisko$¢ mitosci z
Ojcem, Synem i Duchem Swietym. Za
Jej wstawiennictwem kierujemy sie
do Boga, pokornie odwotujac sie do
Jego milosierdzia (Por. Alvaro del
Portillo, Sum. 1130).

Zalozyciel mial zwyczaj uciekac sie
do wstawiennictwa Matki Bozej, a to
zdanie «utwierdzilo go w potrzebie



kierowania sie zawsze do
Niej» (Javier Echevarria, Sum. 3276).

Ojciec polecit don Alvarowi
powiadomic na piSmie cztonkow
Rady o otrzymaniu od Boga tego
zdania. Byl to jedyny raz — jak
pamieta Ernesto Julia Diaz — gdy
zastosowat taka procedure (Por. Sum.
4245).

Por. takze: Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4935; Mario Lantini, Sum. 3741
oraz Blanca Fontan Suanzes, PM, f.
1087.

Interesujaca jest relacja mons.
Juliana Herranza, ktory ustyszal z ust
Ojca o tym naprzyrodzonym
zdarzeniu na kréotko po powrocie z
Caglio. W tym czasie rozpoczely sie
juz prace w Cavabianca (ostatecznej
siedzibie Kolegium Rzymskiego
Swietego Krzyza), a Ojciec poprosil,
by umieszczono tam kamienng
plaskorzezbe, przedstawiajaca
Najswietsza Maryje Panne siedzaca



na tronie i koronowana przez Trojce
Przenajswietszg. U podstawy mialy
by¢ wykute stowa zdania od Boga.
Dopoki oczekiwano na prawne
rozwiazanie problemu
instytucjonalnego Dziela, Ojciec
zasugerowal, by odmawiano je jako
akt strzelisty, aby otrzymac od
Najswietszej Maryi Panny to
rozwigzanie. Jego dzieci czynily to
calymi latami. «Dlatego — wspomina
mons. Julidn Herranz Casado —
wielka byla nasza rado$c i nasza
wdziecznos¢ dla Najswietszej Maryi
Panny, gdy papiez Jan Pawel II (ktory
nic o tym nie wiedzial) podal do
publicznej wiadomosci swa decyzje o
erygowaniu Opus Dei jako pratatury
personalnej 23 sierpnia 1982 roku, w
rocznice otrzymania tego
specjalnego Swiatta od Boga przez
zalozyciela Dziela przed jedenastu
laty» (Sum. 4030).

[57] AGP, P01 1971, s. 498. Na temat
“odkrycia”: José Luis Soria Saiz, RHF,



T-07920, s. 78, zanotowane 10 II 1971
r..

[58] Por. Ernesto Julia Diaz, Sum.
4114.

[59] Na potrzeby ceremonii
Konsekracji, ktora jest odnawiana
kazdego roku w oSrodkach Dziela,
Ojciec utozyt tekst, ktory przekazatl
don Alvarowi z prosha o naniesienie
uwag. Do pierwotnego tekstu dodano
odniesienie do zalozyciela, aby
podkresli¢ wiernos¢, ktora zawsze
powinny okazywac mu jego dzieci.
Ojciec wolal przejs¢ niezauwazony.
Ten sam wzglad na skromnos$c¢ kazat
mu poprosi¢ don Alvaro o odczytanie
tekstu, ktory obecnie brzmi:
«Zachowaj w Twym Dziele zawsze
dary duchowe, ktdre dlan zeslales,
abySmy zgodnie z najukochansza
Twa wolg, nieroerwalnie zjednoczeni
znaszym Ojcem, z Ojcem oraz ze
wszystkimi naszymi bra¢mi, cor
unum et anima una [(fac.) jednym



sercem ijedng duszg — przyp. ttum.],
byli Swietymi i stali sie skutecznym
zaczynem $wieto$ci wsrod ludzi.
Spraw, bySmy zawsze byli wierni
duchowi, ktéry nam poierzyl nasz
zalozyciel, 1 bySmy potrafili
zachowac goi przekazac w calej swej
Bozej integralnosci» (PR, t. XVII,
Documenta, t. 11, Opus Dei
(Consagraciones), s. 17).

Na ten temat por. Alvaro del Portillo,
Sum. 1600.

[60] PR, t. XVII, Documenta, t. II, Opus
Dei (Consagraciones), s. 15.

[61] Ibidem, s. 16.

* (fac.) Krzycz na cale gardlo, nie
przestawaj (Iz 58, 1) — przyp. thum..

* (fac.) Najswietsze i Milosierne Serce
Jezusa, obdarz nas pokojem — przyp.
thum..



[62] Do aktu strzelistego utozonego w
1952 roku z okazji poswiecenia
Dziela NajSwietszemu Sercu Jezusa
don Josemaria dodal stowa “i
milosierne”. Por. José Luis Soria Saiz,
RHF, T-07920, s. 17; AGP, P01 1982, s.
1251.

[63] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 89.

** (lac.) Krzycz na cate gardlo, nie
przestawaj (Iz 58, 1) — przyp. thum..

[64] AGP, P01 1982, s. 1402. Na Boze
Narodzenie 1971 roku Ojciec pisat do
wszystkich swych cérek i synow:
Niech On[Bo6g] i Jego Najswietsza
Matka, Nasza Matka — adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae
[(fac.) Przyblizmy sie z ufnoscia do
tronu chwaly - przyp. ttum.], do
Maryi, ut misericordiam
consequamur|(lac.) abysmy
otrzymali mitosierdzie — przyp. thum.]
— zeslg nam Swiete Boze
Narodzenie i obdarzq nas taskq



oddania, co dzien bardziej
delikatnego i hojnego. Takie jest
pragnienie Pana, i bedzie to takze
wielka radosc dla waszego Ojca,
bysmy duzo sie modlili — clama,
ne cesses! (List, w: EF-711200-2).

[65] Jesus Alvarez Gazapo, Sum. 4498.
Z 12 X1 1971.

[66] Por. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 50; notatka z 4 X 1970.
Por. takze — na temat zwieztosSci
Bozych zdan - Daniel Cummings,
Sum. 6194.

[67] Kochad Kosciot, nr 32 (homilia
Wiernosc¢ Kosciotowi, z 4 VI 1972 r.).

[68] Ibidem, nr 33. Por. takze: Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5937.

[69] Kochad Kosciot, nr 25 (homilia
Wiernosc¢ Kosciotowi, z 4 VI 1972 r.).

[70] Por. Giacomo Barabino, Sum.
4528.



[71] Javier Echevarria, Sum. 2655.
[72] Por. Luigi Tirelli, Sum. 4554.

[73] W owych latach powaznego
kryzysu w Kosciele, pomiedzy
rokiem 19651 1975, Ojciec — jak
wspomina mons. Joaquin Alonso —
«cierpial bardzo, dostrzegajac w tych
wydarzeniach przede wszystkim
brak mitosci do Boga. Styszalem w
tych latach, jak mowit - czesto
publicznie - o bolesnej sytuacji
Kosciola. Jego reakcja — jak powiadat
— bylo starac sie zados$cuczynic,
kochac wiecej. Ta mito$¢ wyrazala
sie na rozne sposoby: zachecat
cztonkéw Opus Dei, by bardziej dbali
o liturgie, o adoracje NajSwietszego
Sakramentu oraz o godnos¢

kultu» (Joaquin Alonso Pacheco, PR,
S. 2211).

[74] W ostatnich latach zycia Ojca
akty ofiarowania sie stawaly sie
coraz czestsze. Blagal Pana, by
przyjal jego zycie i by w zamian za



nie «wylal na Ko$ciol nowy strumien
Swietosci, dobrej doktryny i ducha
nadprzyrodzonego» (Alvaro del
Portillo, Sum. 790). Por. takze: Julidn
Herranz Casado, Sum. 3925; Mario
Lantini, PR, s. 638, etc.

[75] Carmen Ramos Garcia (Sum.
7382) wspomina, ze na kilka godzin
przed Smiercia styszala, jak Ojciec
mowil, Ze jest gotow ofiarowac za
Kosciol i papieza: swoje Zycie i
tysigc innych, jakie miatbym.
Wczesnym rankiem tego dnia (26
czerwca 1975 roku), zalozyciel Opus
Dei polecil Giuseppe Molteniemu,
aby porozmawial z pewnym
rzymianinem, przyjacielem Pawla VI
1 powiadomitl go, ze od lat juz
kazdego dnia ofiarowuje swe zycie
za Kosciot i za papieza (Por. Giuseppe
Molteni, Sum. 3866).

Takze bp Javier Echevarria, ktory byt
obecny przy rozmowie Ojca z
Franciskiem Vivesem i Giuseppe



Moltenim, wspomina, ze «polecil im,
by odwiedzili doktora Piazze,
przyjaciela Ojca Swietego Pawta VI,
ktory wlasnie powiadomit go, Ze sie
zle czuje, aby przekazali mu cale
oddanie Ojca. Zrobily na mnie
wrazenie — wszyscy mieliSmy to
samo odczucie — mito$c i sila, z jaka
mowit zalozyciel Dziela [...] oraz
prostota, z jakg powiedzial, by
przekazali doktorowi Piazzy, ze tego
ranka, jak zawsze, ofiarowal Msze
Swietg za Ko$cidl oraz za osobe
papieza, dodajac, ze z Bozg taska
oddatby chetnie swe zycie za
Wikariusza Chrystusowego» (Sum.
3288).

[76] To Chrystus przechodzi, nr 82
(homilia Walka wewnetrzna, 4 IV
1971).

Poczawszy od tych lat naznaczonych
brakiem wiernosci wobec Kosciota,
naleganie Ojca na walke wewnetrzna
jest stale: Corki i synowie moi—



pisal do swoich dzieci ze Stanow
Zjednoczonych —bqgdZcie wierni, bo
to jest godzina wiernosci.
ProwadZcie dalej waszq walke
osobistq w duchu sportowym,
swiadomi waszej stabosci — niech
nikt nie ufa samemu sobie —i
wiedzqc, ze nasz Ojciec Bog nas
kocha do szalenstwa [...]. Modlcie
sie za naszq Matke Kosciot, ktora
tak bardzo potrzebuje wiernosci w
tych czasach zametu. I modlcie sie
za Ojca, ktory tak Was kocha (List
do jego corek i synéw w Stanach
Zjednoczonych, w: EF-720608-2).

[77] Por. Droga, nr 301.

[78] Na temat szczegolow jego
zachowania — gestow, aktow
strzelistych, etc.— por. Giuseppe
Molteni, Sum. 3832; Javier
Echevarria, Sum. 2018 oraz 2580;
Blanca Fontan Suanzes, Sum. 6978,
etc.



* (lac.) Swieta Maryjo, ucieczko i silo
nasza — przyp. ttum..

[79] AGP, P01 1973, s. 276-277. W
dziecinstwie dom rodzinny
zalozyciela Opus Dei byt dla niego
prawdziwa szkolg. Co wiecej, gdy
wracal do wspomnien z dziecinstwa,
nasuwaty mu sie rozwazania
ekologiczne na temat szacunku dla
dziewiczosci przyrody. W grudniu
1971 roku Ojciec pisal do swego
przyjaciela, rodaka z Barbastro:
Bardzo sie ucieszytem, gdy
przeczytatem to, co mi napisates o
rozwoju naszego kochanego
Barbastro. Ale pozwdl, ze ci
wyznam pewngq troske, cho¢
dobrze wiem, ze wy bedziecie to
mieli bardzo na wzgledzie. Teraz
modnie jest — dlatego, Ze taka jest
smutna rzeczywistos¢ — mowic, ze
nowe fabryki, budowle etc., zwykle
pociqgajq za sobq pewne
zanieczyszczenie atmosfery, pol,
rzek, jesli nie zostanq podjete



odpowiednie srodki, by temu
zapobiec. Wydaje mi sie, ze
musimy myslec o tych rzeczach z
pewnym wyprzedzeniem, aby nasz
region mogl cieszyc sie tq samq
zdrowq atmosferq oraz tymi
samymi czystymi wodami, jakie
zawsze mielismy (List do Manuela
Gomeza Padrdsa, w: EF-711220-1).

[80] Por. List, w: EF-651122-1.
[81] List, w: EF-651130-1.

* (fac.) na okres probny — przyp.
thum.

[82] Pralat Alvaro del Portillo
opowiada anegdote o temat
delikatnosci, z jaka Ojciec traktowat
papieza: kiedy mons. Montini —
pozniejszy Pawel VI — slyszac, ze
zalozyciel Opus Dei przynidst dobre
wiesci do zakomunikowania
papiezowi Piusowi XII, opowiedziat
mu, ze Jego Swigtobliwo$¢ bardzo sie
z tego ucieszy. «Przybywaja tu tylko



zmartwienia i zale» - ttumaczyt
(Alvaro del Portillo, O zatozycielu
Opus Dei. Rozmowa...
przeprowadzona przez Cesare
Cavalleri, Warszawa 2004, s. 15).

To postepowanie zalozyciel Dziela
kontynuowatl w stosunku do
kolejnych papiezy w ciezkich czasach
dla Kosciola, a zwlaszcza w epoce
Pawtla VI. Podczas papieskich
audiencji nie traktowal papieza,
jakby by! chusteczka do otarcia lez, a
przeciwnie, staratl sie podtrzymac go
na duchu dobrymi wiesciami.

[83] Por. list do bpa Angelo
Dell’Acquy, w: EF-660125-1.

[84] List do bpa Angelo Dell’Acquy, w:
EF-660129-1.

[85] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-670708-1. Oficjalna prosbe o
audiencje zlozy} don Alvaro del
Portillo w liscie do pral. Maria



Nasallego Rocca, Kamerlinga Jego
Swigtobliwosci.

[86] List, w: EF-670715-1. «Wszystko,
co pochodzilo od papieza, traktowal,
jak gdyby pochodzilo od samego
Chrystusa» (Ignacio Celaya Urrutia,
Sum. 5938).

[87] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-670715-1.

* (fr.) Poniewaz bardzo kochamy
papieza — przyp.tlum.

[88] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
z Paryza, w: EF-670914-1.

[89] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-671016-2. Homilia wygloszona
podczas tej mszy (8 X 1967)
opublikowana zostata w Rozmowach
z pratatem Escrivd... pod tytulem
Namietnie kochac¢ swiat, (wyd. pol.
Katowice 1993). Pochodza z niej
nastepujace stowa: Bog wzywa was,
abyscie mu stuzyli w miejscu pracy



i podczas spetniania obowiqzkow
cywilnych, materialnych,
swieckich, zycia ludzkiego: w
laboratorium, na sali operacyjnej
w szpitalu, w koszarach, w auli
uniwersyteckiej, w fabryce, w
warsztacie, na polu, w domu i w
calej ogromnej roznorodnosci
miejsc pracy. Bog codziennie czeka
na nas. Zapamietajcie: istnieje cos
Swietego, Bozego, ukrytego w
sytuacjach najbardziej
prozaicznych i kazdy z was ma to
odkryé. Zwyktem mowic¢
studentom i robotnikom, ktorzy
przychodzili do mnie w latach
trzydziestych, ze powinni umiec¢
zmaterializowa¢ zycie duchowe

[...].

Nie ma innej drogi, moje dzieci:
albo bedziemy potrafili spotkacé
Pana w naszym codziennym zZyciu,
albo nie spotkamy Go nigdy
(Rozmowy z pratatem Escrivd..., nr
114).



[90] List, w: EF-671029-1.

[91] Jak powiada w liscie zalozyciel,
chodzi o abpa Sotero Sanza [abp
Sotero Sanz Villalba (1919-1978), od
1977 byl delegatem apostolskim w
Meksyku — przyp. thum.], ktory przy
roznych okazjach atakowat Dzielo.
Przywolal niedawng rozmowe abpa
Sotero Sanza z hiszpanskim
ministrem robdt publicznych,
Federikiem Silva Mufiozem, w ktorej
arcybiskup powiedzial, ze minister
jest osoba bardzo dobrze widziang w
Sekretariacie Stanu, za wyjatkiem
tego, ze nalezy do Opus Dei. Minister
wyjasnil, ze on sam nie nalezy do
Dziela. Poniewaz byt urazony i
zgorszony, Ze w ten sposob traktuje
sie dobrych katolikow, ktorzy stuzg
Kosciolowi, zawiadomil o tym fakcie
swych przyjaciét z Opus Dei.

Abp Sotero Sanz byl nuncjuszem
apostolskim w Chile od 1970 do 1977
roku. W tym czasie z zupeing



szczeroscia przyznal sie, ze byl w
bledzie i ze zmienil zdanie. Kiedy w
1974 roku Ojciec przebywal w
Santiago de Chile, nuncjusz nalegatl
na mozliwos¢ osobistego
poproszenia o wybaczenie, ale don
Josemaria przerwal mu serdecznie,
mowiac: Kochany Sotero,
zapomnijmy o wszystkim, co byto!
(Por. ibidem, przypis 1).

* (fac.) w imie Panskie — przyp. thum.
[92] List, w: EF-671029-1.

[93] Ibidem.

[94] Ibidem.

[95] PR t. XVII, Documenta t. II, Opus
Dei (Consagraciones), s. 12.

[96] Por. listy do kard. Angelo
Dell’Acquy, w: EF-670529-1 oraz
EF-680113-1.

[97] Giovanni Benelli by} zastepca
Sekretarza Stanu do Spraw



Zwyczajnych do chwili, gdy zostat
arcybiskupem Florencji 3 VI 1977 r. i
mianowany kardynalem na
konsystorzu 27 VI 1977 r.. Zmarl 26 X
1982 roku. Gdy tylko zalozyciel
otrzymat informacje o tej nominacji
do Sekretariatu Stanu, napisal do bpa
Benellego z gratulacjami zaufania,
jakie w nim pokladal papiez.
Zobowigzal sie do zlozenia mu
wizyty, aby jeszcze raz przekazac
mu swe wyrazy szacunku i
przyjazni (List do bpa Giovanniego
Benellego, w: EF-670701-4). Na temat
weczesniejszej korespondencji z bpem
Benellim: listy, w: EF-660831-1, z
Avrainville oraz EF-661115-1.

[98] Por. List do Jego Swigtobliwosci
Pawtla VI, w: EF-680712-2.

[99] Listy do abpa Giovanniego
Benelliego, w: EF-690224-2 oraz do
Jego Swigtobliwosci Pawla VI, w:
EF-690224-1.



[100] Por. list Jego Swigtobliwosci
Pawtla VI do zalozyciela Opus Dej, z
26 11 1969, en RHF, D-15106.
Nastepny list zalozyciela Opus Dei do
Pawtla VI to zyczenia
bozonarodzeniowe, przy okazji
ktorych zalozyciel w imieniu
wlasnym i calego Dziela ofiaruje swa
modlitwe i synowskie uczucia
jednosci z osoba papieza.
Por.:EF-691215-3.

[101] Na temat tworzenia sie sieci
podejrzen i niezrozumien por.
Alvaro del Portillo, Sum. 803; por.
takze: Joaquin Alonso Pacheco, Sum.
4699.

[102] List, w: EF-700427-2.

[103] List, w: EF-701110-1. Por. List,
w: EF-701114-1.

[104] Por. List do kard. Angelo
Dell’Acquy, w: EF-671029-1. Wolal
wszystko to znosi¢ niz sprawic
chocCby najmniejszg przykrosc



papiezowli, poniewaz «bdl papieza
stanowil dla niego prawdziwa
agonie» (Giacomo Barabino, Sum.
4528).

* (hiszp.) Escriva escribe —gra stow —
przyp. thum.

[105] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-701110-1.

[106] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
1174 oraz 805.

[107] Por. ibidem, Sum. 805.
[108] List, w: EF-710202-1.

[109] Tymi wiernymi Opus Dei byli:
mons. Salvador Canals Navarrete,
adwokat Antonio Fraile Gonzalez
(ktory znalazl sie w kurii na prosbe
kard. Adeodato Giovanniego Piazzy);
ks. Julidn Herranz Casado (osobiscie
poproszony przez kard. Pietro
Ciriaciego) oraz ks. Julio Atienza
Gonzalez, sekretarz kard. Ildebrando



Antoniuttiego, ktory na jego wniosek
stal sie nizszym urzednikiem kurii
(por. ibidem).

[110] Ibidem.

[111] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
802.

[112] Por. Javier Echevarria, Sum.
2375.

[113] Por. Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4702.

[114] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
802.

[115] Pratat Alvaro del Portillo
opowiada, ze 6wczesny ambasador
Hiszpanii przy Stolicy Swietej,
Antonio Garrigues Diaz-Cafiabate,
Swiadom dzialan abpa Giovanniego
Benelliego, pragnac wyjasnic jego
postawe wzgledem zalozyciela Opus
Dei, zaprosit ich obu na obiad.



Podczas rozmowy zalozyciel Dziela z
prostota zapytal Zastepce Sekretarza
Stanu, czy popeinil jakis blad albo
dzialal w sposob niesprawiedliwy, w
takim przypadku bowiem
natychmiast sie poprawi. Jego
jedynym pragnieniem jest bowiem
stuzba Kosciotowi.

Na abp Benelli odrzekl, Ze nie ma nic
do powiedzenia na ten temat.
Zalozyciel z czystym sumieniem
kogos, kto nie zywi do nikogo urazy,
odpowiedzial z prostota: W takim
razie, dlaczego monsignore nam
dokucza?

Benelli nic nie odpowiedzial. Jednak
z uplywem miesiecy — opowiada
dalej pralat Alvaro del Portillo —
stopniowo korygowal swa postawe,
aby ponownie okazac przywigzanie
do Opus Dei. Por. Alvaro del Portillo,
Sum. 806; por. takze: Julian Herranz
Casado, Sum. 4040 oraz Francesco
Angelicchio, PR, s. 337.



[116] List postulacyjny abpa
Giovanniego Benellego z 3V 1979
(RHF, D-30805). Por. Alvaro del
Portillo, Sum. 806. Staraniem abpa
Benellego w L’Osservatore Romano
ukazatl sie artykul z okazji Smierci
zalozyciela Opus Dei.

[117] «Pamietam — wspomina bp
Javier Echevarria, — ze z Wikariatu
poproszono nas o date erygowania
Osrodka, poniewaz Sekretariat Stanu
chcial poznac¢ najdrobniejsze
szczegoly, dajac nam do zrozumienia,
ze cala sprawa byla wcigz
rozpatrywana, jak gdyby zezwolenie
nie bylo ostateczne» (Sum. 2376).

[118] Sekretariat Stanu, nr protokotu:
208080, 30 X 1972.

[119] List do kard. Jeana Villota, w:
EF-721201-2.

[120] Ibidem.



[121] Alvaro del Portillo, O
zatozycielu..., s. 19; Por. takze: Alvaro
del Portillo, Sum. 787. Bp Javier
Echevarria wspomina, ze ta
odpowiedz zalozyciela Dziela —
zgodnie z tym, co on sam powiedziat
pdzniej — byla zupelnie
automatyczna, tak wielka bowiem
byla jego synowska czeS¢ wobec
papieza (por. Sum. 2363).

[122] Lista jego znajomych
duchownych bylaby bardzo dluga: od
setek hiszpanskich ksiezy, ktérych
poznal w pierwszych latach Dziela az
po dostojnikow Kurii Rzymskiej, z
ktora byl w stalym kontakcie od 1946
roku. Mowa juz byla o jego relacjach
z papiezami: Piusem XII, Janem XXIII
oraz Pawlem VI. Nalezy jednak
wspomniec o jego kontaktach z
pratatami, biskupami, nuncjuszami,
ksiezmi i zakonnikami ze wszystkich
krajow, w ktorych pracowato Opus
Dei. Godna podziwu jest nie tylko
ogromna liczba dusz kaptanskich,



ktore z nim sie kontaktowaly, ale
takze szeroki zakres ich zajec¢ i
godnosci. Poczynajac od Kurii
Rzymskiej i ograniczajac sie jedynie
do wloskich kardynaldw, lista 0sob z
nim zaprzyjaznionych, niektérych
bardzo blisko, jest bardzo dluga,
(por. Alvaro del Portillo, Sum.
795-798). Zalozyciel serdecznie i
czesto kontaktowat sie z
kardynatami Dell’Acqua, Larraong,
Palazzinim, Pizzardo, Antoniuttim,
Parente, Marella, Ottavianim, Baggio,
Traglig, Pignedolim, Marchetti-
Selvaggianim, Violardo, Lavitrano,
Tedeschinim, Tardinim, Piazza,
Schusterem, Cento, Mimmim, Sirim,
Ciriacim, Agagnanianem, etc. Por.
Julian Herranz Casado, Sum. 3925;
Joaquin Alonso Pacheco, Sum. 4698;
José Luis Muzquiz de Miguel, Sum.
5815; Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7111.

[123] Uwaga ta dotyczy takze abpa
Benellego. Por. listy do abpa



Giovanniego Benellego, z Limy, w:
EF-740727-1; z Quito, w: EF-740814-1;
z Caracas, w: EF-740830-1; a takze z
Caracas, w: EF-750210-1.

[124] Alvaro del Portillo, Sum. 1170.
[125] Javier Echevarria, Sum. 2372.

Nieczesto mozna spotkac osoby
wychwalajace administracyjng prace
Kurii. Pratat Escriva skiada taki hoid
w jednym ze listow do swych dzieci,
w ktorym ukazuje im ukrytg prace
calego zastepu Swietych i uczonych
duchownych:

Stuzyli z pokorq Kosciotowi, a ich
stuzba nie niosta ze sobq
osobistego zysku. Nie pragneli
honorow, lecz oddawali sie hojnie
swej duchowej postudze, nie
czekajqc na pochwaty. Serce
napelnia sie radosciq na mysl o
tym ukrytym heroizmie tylu - tak
licznych - swietych dusz, ktore
oddatly swe zycie za Kosciol Bozy,



umocnione dobrq doktryngq i statq
wiernosciq dla Stolicy Apostolskiej
[...]1. Ujrzyjcie ich przy pracy; zyli
ubogo i ubogo umarli; rzqdzili z
mestwem, lecz tagodnie;
wszystkich wystuchiwali,
wszystkimi sie zajmowalli,
decydujqc sprawiedliwie i
stuchajqc rad osob uczonych i
sprawiedliwych (List z 15 VIII 1964,
nr 73).

[126] Apuntes, nr 1703.
[127] Ibidem.

[128] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 25.

* (fac.) Bogu niech beda dzieki! -
przyp. thum.

[129] Ibidem; takze AGP, P01 1972, s.
59.

[130] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 25.



[131] To Chrystus przechodzi, nr 64.
[132] Przyjaciele Boga, nr 52.

[133] AGP, P06, 11, s. 333.

[134] Ibidem, s. 59.

[135] To Chrystus przechodzi, nr 73.

[136] AGP, P01 1972, s. 15; takze AGP,
P01 19609, s. 442. Jesli chodzi o zart na
temat “siedmiu lat”, w ten sposob
tumaczyt go swoim synom: przed
Bogiem musimy stac sie naprawde
dzieémi, odnawiajqc naszq
miodosc¢ kazdego dnia. W historii
Kosciola jest wiele swietych dusz,
ktore wiedzialy, bedqc juz starymi,
jak stawac sie dzieémi na
najrozmaitsze sposoby. Nie wydaje
sie wam logiczne to, co wam
mowie - Ze nie chce miec¢
skonczonych wiecej niz siedem lat?
(AGP, P01 1972, s. 11).

[137] Ibidem, s. 14.



* (fac.) Przyblizmy sie z ufnoscia do
tronu laski, aby$Smy otrzymali
milosierdzie (Heb 4, 16) — przyp.
thum..

** palka — element bielizny
liturgicznej, w formie kwadratowej
kieszonki, usztywnianej tekturka,
stuzacy do nakrywania kielicha -
przyp. thum.

[138] Ibidem, s. 138.
[139] Ibidem, s. 146.
[140] Ibidem, s. 136.
[141] Ibidem, s. 316.

[142] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 26.

[143] AGP, P01 1972, s. 349.
[144] Ibidem, s. 420.

[145] Ibidem, s. 559.



[146] Poza poczatkami zapalenia
ptuc, analizy wykonane w tych
dniach w Klinice Uniwersyteckiej
wskazaly na nadmierne ilosci
mocznika w organizmie. Ten
powazny stan zacza! sie stopniowo
polepszac, a 28 kwietnia 1972 roku
zmiany byly juz “zadowalajgce”.
Ojciec codziennie robit ¢wiczenia
(spacery), a jego waga wynosila 67
kg. Por. historia choroby pratata
Josemarii Escrivy de Balaguera: RHF,
D-15111.

[147] AGP, P01 1972, s. 564.
[148] Ibidem, s. 661.

[149] AGP, P04 1972, 1, s. 81. Alonso
Tostado de Madrigal (1400-1455) byt
wielkim erudyta, teologiem,
filozofem, znawca prawa,
profesorem Uniwerystetu w
Salamance. Zmart jako biskup Avili.
Plodnos¢ jego piora przyczynila sie
do ukucia tego powiedzenia.



[150] Ibidem, s. 81.
[151] AGP, P01 1972, s. 940.
[152] AGP, P04 1972, 1, s. 170.

[153] Por. Florencio Sanchez Bella,
Sum. 7483.

[154] Por. César Ortiz-Echaglie Rubio,
Sum. 6860.

[155] RHF, D-15111, 22 XI 1972.

[156] List do Florencio Sancheza
Belli, w: EF-721210-3.

[157] Por. RHF, D-15111, z 28 XII
1972.

[158] AGP, P04 1972, 1, s. 41.

[159] Por. mowa z 7 X 1972;
publikowana w: Josemaria Escriva de
Balaguer y la Universidad, Pamplona
1993.

[160] AGP, P04 1972, 1, s. 47.



[161] Ibidem, s. 93.
[162] Ibidem, s. 118.

* Tajamar — jest to szkola
ogolnoksztalcaca polaczona ze szkola
sportowq 1 technikum
poligraficznym, potozona w
madryckiej dzielnicy Vallecas. Jest
dzielem korporacyjnym Opus Dei -
przyp. thum..

[163] Ibidem, s. 535.

* Por. Flp 3, 20. Nostra autem
conversatio in coelis est —
przyp.tltum..

** Por. Dz 1, 3. in multis argumentis —
przyp. thum.

[164] Ibidem, s. 225.

[165] Florencio Sanchez Bella
wspomina, ze Ojciec: «Pozwalat sie
wozi¢ wszedzie tam, gdzie
jechalismy. WsiadaliSmy do
samochodu, modlil sie, a zanim



dojechalismy pytat: do kogo
mowimy? I zaczynatl pelen
entuzjazmu» (Sum. 7483).

[166] Jego uwagi na temat mody
damskiej, por. AGP, P04 1972, 1, s.
205.

* memento to chwila ciszy w czasie
pierwszej modlitwy eucharystycznej,
podczas ktorej celebrans modli sie w
konkretnych intencjach — przyp.
thum.

[167] List do Czcigodnej Matki Marii
das Mercés de Jesus OCD, przelozonej
Karmelu w Coimbrze, w:
EF-721214-2.

** Sw. Izabela Portugalska
(1271-1336) — byla corka krola
Aragonii Piotra III i zong krola
Portugalii Dionizego. Po owdowieniu
osiadla w Coimbrze i poswiecila sie
stuzbie ubogim i potrzebujacym w
klasztorze — przyp. thum..



[168] Por. AGP, P01 1975, s. 53. Inni
swieci, ktorych zalozyciel Opus Dei
nazywat “rodakami” to sw. Jozef
Kalasanty oraz Sw. Vicente Ferrer.

*** (port.) kapliczka, w miejscu, gdzie
w 1917 roku ukazala sie Najswietsz
Maria Panna - przyp. ttum.

*x#% Salve [Regina] - (Yac.) Witaj
[Krolowo] - tradycyjna modlitwa
maryjna — przyp. thum.

[169] AGP, P04 1972, 1, s. 315.

* Przy tej okazji Ojciec wykorzystatl

herbowg dewize rodziny Escrivow,

ktora brzmi “alma, calma” — (hiszp.)
dusza, spokoj — przyp. thum..

[170] Ibidem, s. 400.
[171] Ibidem, s. 268.
[172] Ibidem, s. 428.

[173] Ibidem, s. 451. Por. Is. 65, 23.



[174] AGP, P04 1972, 1, s. 450.
[175] Ibidem, s. 837.
[176] Ibidem, s. 827.

* Po hiszpansku stowa te ukladaja sie
w rymowanke “Abadesa, fortaleza” -
przyp. thum..

[177] Ibidem, s. 837.
[178] Ibidem, s. 841.

* IESE - jest jedna z najbardziej
prestizowych uczelni biznesowych w
Europie zachodniej. Zostala zalozona
w 1958 roku w Barcelonie i jest
wydzialem Uniwerystetu Nawarry —
przyp. thum..

[179] Ibidem, s. 604.
[180] Ibidem, s. 605.

[181] Ibidem, s. 606.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-
wielkosc-kosciola/ (06-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-wielkosc-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-wielkosc-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-wielkosc-kosciola/

	Rozdział 23: Świętość i wielkość Kościoła

