
opusdei.org

Rozdział 23: Świętość
i wielkość Kościoła

1. „Boli mnie Kościół”. 2.
Zadanie wprost od Boga. 3. W
Domu Wspólnego Ojca. 4.
„Walczyć z miłości aż do
końca”. 5. „Katechetyczny
wypad” na Półwysep Iberyjski
(1972).

28-08-2018

Świętość i wielkość Kościoła

1. “Boli mnie Kościół”



Po zakończeniu nowenny do
Najświętszej Maryi Panny z
Guadalupe z twarzy Ojca zniknął
wszelki ślad duchowego napięcia,
jakie jeszcze tydzień wcześniej
kazało mu spędzać całe godziny na
kolanach, z oczami utkwionymi w
cudownym wizerunku. Opadło z
niego cierpienie, które go
przepełniało, a przy pożegnaniu
wyraz jego twarzy, spokojnej i
uśmiechniętej, odzwierciedlał spokój
wewnętrzny:

Już o nic więcej Cię nie proszę,
Matko, pozostawiłem w Twoich
dłoniach wszystko to, co ciążyło
mi na duszy, na sercu, na głowie,
na całym mym jestestwie. Jestem
pewien, że mnie wysłuchałaś i
odjeżdżam zadowolony i
spokojny[1].

Od chwili zakończenia pierwszej
części Nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego całe Dzieło modliło się



jednym głosem, podczas gdy Ojciec
przed Bożym Narodzeniem 1969
roku niestrudzenie zachęcał swe
dzieci, by zjednoczyły się z jego
intencjami[2]. Wspierając się
nawzajem, żyli nadzieją, że dzięki
wytrwałej modlitwie osiągną to, o co
prosił Ojciec. Bez wątpienia wypełni
się to, co Pan Bóg zaszczepił w jego
duszy przed wielu laty, u początków
Dzieła, a dokładnie 12 grudnia 1931
roku, w święto Matki Bożej z
Guadalupe, zgodnie ze słowami
psalmu: «Woda toruje sobie drogę
wśród gór»*. Założyciel Opus Dei nie
zapomniał o tej obietnicy, bo jeszcze
w tym samym miesiącu pisał do
jednego ze swych synów: 
osiągniemy to, czego z nadzieją
oczekujemy— inter medium
montium pertransibunt aquae!**—
z Bożą łaską i z mocą
wstawienniczą Najświętszej Maryi
Panny[3].



W maju 1970 roku, podczas swego
pobytu w Meksyku otrzymał
fotografie rzeźby Chrystusa, którą
zamówił u jednego z rzymskich
rzeźbiarzy. Ojcu spodobał się
gipsowy model, a w następnym roku
zamówienie było gotowe. Chodziło o
figurę Chrystusa naturalnej wielkości
z pozłacanego brązu. Miała
wyobrażać Chrystusa jeszcze żywego,
choć przybitego do krzyża i cierniem
ukoronowanego. Miał otwarte oczy,
spoglądał miłośnie na świat. Don
Josemaría zamówił rzeźbę w
przewidywaniu spełnienia się
“wielkiej intencji”, “intencji
specjalnej”, ostatecznego
sformułowania prawnego Opus Dei.
Wedle ówczesnego zamysłu Ojca
wizerunek miał trafić do kaplicy
Świętego Krzyża we wznoszonym
właśnie Kolegium rzymskim, jednym
z możliwych miejsc usytuowania
kościoła prałackiego Opus Dei[4].
Faktem jest, że Ojciec oczyma wiary,
widział już dokonaną prałaturę



personalną. Dostrzegał także bolesne
okoliczności, przez jakie przechodził
Lud Boży; a poruszony
odkupieńczym spojrzeniem
Chrystusa z wysokości Krzyża,
zaofiarował w miłosnym
poświęceniu rezygnację z wejścia do
ziemi obiecanej. Chciał uczynić
ofiarę z ujrzenia za życia spełnienia
swej ostatniej intencji fundacyjnej.
Podczas jednej z medytacji mówił do
swych dzieci:

Minęły czterdzieści cztery lata od
początku, a jeszcze nadal
znajdujemy się na pustyni. Trwało
to dłużej niż pielgrzymka Ludu
wybranego przez półwysep Synaj.
Ale na tej naszej pustyni zakwitły
cudowne kwiaty i wyrosły owoce,
tak, że cała zmieniła się w
orzeźwiającą oazę, choć wydaje
się to wewnętrznie sprzeczne[5].

W zamian czuł wewnętrzną radość
wiedząc, że sprawa instytucjonalna,



jeśli nawet nie jest jeszcze
rozwiązana prawnie, to
przynajmniej jest odpowiednio
przygotowana. Wśród problemów,
które go pochłaniały, sprawa ta
zeszła na dalszy plan,[6].

Pewnego ranka w 1970 roku don
Javier Echevarría zauważył, że Ojciec
jest strapiony i zaniepokojony, jak
ktoś, kogo spotkało wielka przykrość.
Udał się, by odprawiać mszę i zanim
wszedł do kaplicy, westchnął głośno,
jakby zrzucał z piersi wielki ciężar:

— Mój Boże!

— «Co się dzieje, Ojcze?» - zapytał
don Javier.

— To się dzieje..., że boli mnie
Kościół[7].

Przy różnych okazjach Ojciec Święty
wyrażał publicznie żal z powodu
smutnej sytuacji Kościoła, po części
będącej skutkiem «fałszywej i pełnej



nadużyć interpretacji Soboru». Ta
«fałszywa i pełna nadużyć
interpretacja Soboru» oznaczała
«zerwanie z tradycją, także
doktrynalną, aż po odrzucenie
Kościoła przedsoborowego i próbę
dojścia do nowego Kościoła, od
środka niemal zupełnie na nowo
wytworzonego, jeśli chodzi o
strukturę, dogmaty, obyczaje i
prawo»[8]. Po wielokroć Paweł VI
piętnował «brak zaufania» wielu
chrześcijan w stosunku do Kościoła.
Wśród nich nie brakowało niestety
również kapłanów i zakonników.
Bardzo często ostrej krytyce
towarzyszyła agresywność, a
niekiedy rozczarowanie. Papież
piętnował wzorce negatywnego
krytycyzmu, które pojawiały się ze
wszystkich stron, pociągającą
atrakcyjność przemocy, niepokój,
który trawił sumienia,
dostosowywanie się do ateistycznej
socjologii oraz infiltrację ideologii
marksistowskiej, obciążonej cechami



antychrześcijańskimi, takimi jak
nienawiść, rewolucyjność oraz walka
klas. «Nie można — podsumowywał
Paweł VI — nie zdawać sobie sprawy
z poważnych i niebezpiecznych
skutków, jakie niesie to dla Kościoła:
zamęt i cierpienie w sumieniach,
zubożenie ducha religijnego, bolesne
odstępstwa wśród osób
poświęconych Bogu, naruszanie
wierności i nierozerwalności
małżeństwa, osłabienie ruchu
ekumenicznego i niewystarczalność
moralna, by przeciwstawić się
zalewowi hedonizmu»[9].

Złe wiadomości, których nigdy nie
brakowało, docierały do Ojca jak
szczątki rozbitego okrętu wyrzucane
na brzeg morza. O niektórych
tragediach dowiadywał się z prasy.
Około roku 1970 dowiedział się z
periodyków o dwu świętokradczych
rabunkach, dokonanych jeden po
drugim. Złodzieje włamali się do
tabernakulów i rozrzucili po



podłodze komunikanty, a potem
ukradli cyboria[10].

Niestety, wiele z tych
nieprzeliczonych ran zadanych
Mistycznemu Ciału Chrystusa, jakim
jest Kościół, zostało zadanych
rękoma nie obcych, lecz osób, które
powinny Go bronić[11]. Niemało
struktur kościelnych się rozpadło w
oczach, a niejedno środowisko
duchownych powątpiewało w
“tożsamość” kapłana i jego funkcję
ministerialną. Nadużycia popełniane
podczas Mszy Świętej nieraz nie
pozwalały wiernym korzystać z
nieprzebranego skarbca ofiary
eucharystycznej. Pewnego dnia
opowiedziano założycielowi Opus
Dei, co stało się w jednym z
niemieckich kościołów, do którego
chodził na mszę jeden z członków
Dzieła. Opuścił świątynię w trakcie
mszy, nie przyjmując komunii. Był
bowiem przekonany, że nie
uczestniczył w Najświętszej Ofierze.



Kapłan zamiast wypowiedzieć
liturgiczną formułę Konsekracji,
powiedział: «Oto jest moja wspólnota
z Chrystusem»[12].

Przedmioty liturgiczne, wizerunki
święte i konfesjonały składowano w
zakrystiach albo w rupieciarniach
kościelnych. Czasami tabernakulum
przesuwano w najdalszy kąt
kościoła. Wszystkie przejawy
pobożności uważano za przestarzałe
i zbędne dodatki, a wszystko, co
miało jakąś wartość artystyczną,
wyprzedawano za grosze. W ten
właśnie sposób pewnego dnia do
Rzymu dotarła, podarowana Ojcu,
drewniana figura Matki Bożej. Była
to piękna rzeźba, choć nieco
uszkodzona. Mimo radości z tego, że
została przywrócona do potrzeb
kultu, Ojciec nie mógł powstrzymać
bólu na myśl, że wygasała pobożność
wiernych, a przedmiot kultu trafił do
rąk handlarzy. Spoglądając na figurę,
don Josemaría zawołał głosem



przepełnionym bólem: Matko, skąd
Cię wyrzucili![13]. I w akcie
zadośćuczynienia polecił, by u jej
stóp nie zabrakło świeżych kwiatów
do chwili, gdy zostanie całkowicie
odrestaurowana[14].

Tak jak niszczono kościoły, równie
bezceremonialnie traktowano
dogmaty, odrzucano posłuszeństwo i
poddanie należne władzy kościelnej
prawomocnie ustanowionej[15].
Niezliczone były przypadki
występowania ze zgromadzeń
zakonnych, do tego stopnia, że
niektóre klasztory opustoszały
całkowicie. Opróżniło się niejedno
seminarium, porzucano studia
teologiczne. Wreszcie w wielu
miejscach rezygnowano z reżimu
klauzurowego. W tym samym czasie,
w latach 1969 - 1970, Ojciec szukał za
wstawiennictwem Najświętszej
Maryi Panny dobra Kościoła, z
pozoru na poły już zrujnowanego,



odbywając pielgrzymki z
sanktuarium do sanktuarium.

Przy okazji składania życzeń
noworocznych w 1969 roku swym
dzieciom w Hiszpanii pisał:

Nowy rok, w którym musimy
prosić wszyscy razem, by Pan, za
wstawiennictwem swej
Najświętszej Matki, przywrócił
jedność i autorytet temu Bożemu
Kościołowi, który na oczach całego
świata wydaje się być na wpół
zrujnowany. Ale nie jest tak,
ponieważ rządzi nim Duch Święty -
Paraklet[16].

Potwierdzając swą wierność
Kościołowi, Ojciec otwierał od czasu
do czasu serce przed swymi dziećmi i
tymi, którzy mogli go zrozumieć:

Bardzo mnie uradowało— pisał do
kardynała Dell’Acquy —gdy
ujrzałem kolejny raz, że Bóg
pozwolił Jego Eminencji dogłębnie



zrozumieć naszego ducha. I jako
zasadnicze jego punkty - miłość i
lojalność wobec Kościoła Świętego
i papieża oraz zapał apostolski, by
przyprowadzić do Chrystusa
wszystkie dusze. To serdeczne
zrozumienie było i jest dla nas
wielkim pocieszeniem i bodźcem
do mobilizacji, by kochać każdego
dnia bardziej naszą Matkę Kościół
oraz Wikariusza Chrystusowego
na ziemi[17].

* * *

Założyciel Opus Dei dostrzegał
szczególnie jasno straszliwy kryzys,
jaki przechodził Kościół[18]. Jest więc
naturalne, że to powodowało u niego
szczególną troskę. Nie wszyscy
chrześcijanie podzielali jednak ten
niepokój. Zapewne nie wszyscy
zdawali sobie sprawę, w jak
poważnej sytuacji znalazł się Kościół,
nie czuli się weń wszczepieni, nie
uważali Go za Matkę, ani nie



podzielali Jego cierpień, jak dobrzy
synowie.

Założyciel Opus Dei od młodości
głosił czystą miłość, przeciwstawiając
ją indyferencji, oziębłości i
nienawiści: Jakaż to radość móc
powiedzieć z całego serca: kocham
Matkę moją – Kościół Święty![19].

Wyznawał z mocą stałą i heroiczną
lojalność, przeciwstawiając
tchórzostwu, buntowi i nielojalności,
o czym już dawno pisał w Drodze:
Ten okrzyk —”serviam*!”— 
oznacza wolę “służenia”
Kościołowi Bożemu, nawet za cenę
majątku, honoru i życia[20]. Czyż
nie było tak, że zanim obróciła się w
proch wiara znacznej części
chrześcijan, już wcześniej zawiodła
ich lojalność wobec Kościoła?
Ponieważ ludzka cnota wierności jest
w pewien sposób, jak nauczał
założyciel Opus Dei, nierozdzielna od
nadprzyrodzonej cnoty wiary.



Od pierwszej chwili widział potrzebę
rozwijania wspólnie cnót ludzkich i
nadprzyrodzonych. Don Josemaría
uważał, że jest to nadzwyczaj ważne
dla integralnej formacji, jaką starał
się dać duszom w Opus Dei, co
podkreślał, mówiąc do swych córek:

Córki moje, zaszczepcie w sercach
i w głowach was wszystkich ducha
lojalności — która jest subtelną
miłością Chrystusa — która jest
niemal nieznana pomiędzy ludźmi,
nawet wśród tych, którzy mienią
się być chrześcijanami[21].

W 1972 roku wygłosił homilię
poświęconą tym sprawom oraz
obronie doktryny, zatytułowaną 
Wierność Kościołowi. Mówił, kto
tworzy Kościół:

Gens sancta, lud święty, złożony ze
stworzeń ułomnych – ta pozorna
sprzeczność wyznacza jeden z
aspektów tajemnicy Kościoła.
Kościół, który jest Boski, jest także



ludzki, ponieważ uformowany jest
z ludzi i ludzie, my, mamy wady
[...].

Kiedy Pan przyzwala, by słabość
ludzka objawiła się, nasza reakcja
winna być taka sama, jak wtedy
gdy widzielibyśmy naszą matkę
chorą albo źle traktowaną:
powinniśmy kochać ją więcej i dać
jej więcej zewnętrznych i
wewnętrznych dowodów czułości.

Jeżeli kochamy Kościół, nigdy nie
przyjdzie nam do głowy
chorobliwe obarczanie Matki
słabościami niektórych dzieci.
Kościół, Oblubienica Chrystusa,
nie ma powodów do śpiewania
mea culpa*. My – tak: mea culpa,
mea culpa, mea maxima culpa**!
[...].

Nasza Matka jest święta, ponieważ
narodziła się czysta i przez
wieczność pozostanie bez skazy.
Jeśli czasami nie umiemy odkryć



jej pięknego oblicza, przemyjmy
oczy[22].

Cierpienie działało zawsze na Ojca
oczyszczająco. Do tego stopnia
rozjaśniało się jego wewnętrzne
spojrzenie, że miał stałą, wyrazistą i
niemalże namacalną świadomość
straszliwych skutków, jakie niesie ze
sobą rozmywanie się wiary we
współczesnym świecie. Teraz
przyszłość dziejów stanowiła dlań
otwartą księgę, w której można było
czytać o żałosnym zniszczeniu, do
którego będzie zmierzać ludzkość,
jeśli zostaną wypaczone
rzeczywistości nadprzyrodzone. A
gdzieś w tle tych kart otwierała się
czarna czeluść, w której zatracały się
dusze. Cierpienie, które
przygotowywało założyciela Opus
Dei do tych widzeń, było
konsekwencją najintensywniejszej
miłości do Chrystusa i do Jego
Kościoła. Sprawiało, że czuł się
osobiście odpowiedzialny za misję



Kościoła. I nie mógł zrozumieć,
dlaczego wobec wielkiego dzieła
odkupienia chrześcijanie pozostają w
postawie biernej, z opuszczonymi
rękami, obojętni na ogólny upadek.

Myśląc o groźbie potępienia dusz,
Ojciec nalegał na modlitwę: trzeba
się modlić za dusze, za Kościół,
ponieważ chcą powtórnie
ukrzyżować Chrystusa[23]. W
trakcie tych gorzkich wizji
mobilizował całą energię
wewnętrzną, jaką dysponował oraz
całość swego życia uczuciowego,
ponieważ jego dusza uzyskała
niezwykłą i harmonijną zgodność sił
nadprzyrodzonych i ludzkich, co
przekładało się na pełen pasji zapał
apostolski[24]. Ten stopień
panowania nad sobą, nad wszystkimi
swoimi zdolnościami, może stanowić
miarę jego cierpień. Bolały go dusze i
ten dogłębny ból wyciskał mu z oczu
palące łzy: Nigdy nie byłem beksą—
wyznawał swym dzieciom —ale te



łzy były słodkie, paliły mi oczy:
zsyłał mi je Bóg[25].

Ojciec czynił wielkie wysiłki, by nie
pokazać, że jego cierpieniom
towarzyszyły łzy. Jedynie w
intymności z Bogiem otwierał drogę
uldze. Nie mógł powstrzymać łez,
gdy odprawiał mszę oraz podczas
dziękczynienia. Łzawienie było tak
intensywne, że powodowało
poważne podrażnienie oczu.
Zaprowadzono go do okulisty w
obawie, że jest to choroba oczu.
Jednak z medycznego punktu
widzenia nie było tam nic
niepokojącego. Przypuszczalnie
chodziło o Boży dar łez[26].

Don Javier Echevarría, który był
świadkiem tego niezmiernego bólu,
wspomina, że Ojciec miał udręczoną
duszę, «od lat sześćdziesiątych, gdy
zaczęła się wielka dezercja kapłanów
i zakonników na całym świecie. Z
jego ust płynęło nieprzerwanie



przepełnione bólem wołanie. Bolał
go Kościół, jak zwykł był stale mówić;
bolały go dusze, które
sprzeniewierzyły się swemu
powołaniu; bolały go dusze, które
gorszyły się tymi odstępstwami;
bolało go zamieszanie, jakie starali
się wywołać wrogowie Kościoła»[27].

Żadne z wydarzeń dziejących się
wokół Ojca nie pozostawiało go
obojętnym. Jego naturalną
skłonnością było dzielenie cudzych
radości i cudzego bólu. Dzięki miłości
do Boga starał się miłosiernie zbratać
z odczuciami bliźnich. Jeśli
dowiedział się o czyimś cierpieniu,
czuł się także w swym ojcowskim
sercu dotknięty, nawet fizycznie. Te
skutki cierpienia innych były u niego
zjawiskiem zwyczajnym. Miało to
bardzo odległe korzenie, było
bowiem jedną cech
charakterystycznych jego
naturalnego dziedzictwa. Kiedy
następowała jedna z jego



spontanicznych reakcji, nie
przywiązując do niej nadmiernej
wagi, zwykł mawiać do obecnych: 
nie przejmujcie się, to u mnie
rodzinne, ponieważ moja dobra
matka, kiedy zdarzała się tego
rodzaju rzecz, czuła się
natychmiast osobiście
dotknięta[28]. Będąc codziennym
świadkiem tak wielkiej obrazy Pana
Boga, który zapłacił hojnie swą
Krwią za zbawienie ludzkości, nie
mógł pozostać obojętnym.

W tym czasie do dolegliwości
moralnych Ojca dołączyły się także
fizyczne. Cierpienie krążyło między
jego ciałem i duszą niczym w
systemie naczyń połączonych. Około
1970 roku nękany był
dolegliwościami, spowodowanymi
przewlekłą niewydolnością nerek.
Wystąpiły obrzęki stawów
ramiennych i kolanowych z
wysiękami do wewnątrz stawów,
połączone z silnymi bólami, które



ukrywał przed najbliższym
otoczeniem jak tylko potrafił[29]. W
rozmowie ze swymi Custodes (don
Álvarem del Portillo i don Javierem
Echevarríą), mówił im:

To, na co cierpię i co chcę stale
ofiarować Panu, to jest malutko; a
także tamto — moje cierpienie z
powodu Kościoła — które jest
bardzo ważne. W sumie daje to
niezłą mieszankę! Ból fizyczny
kosztuje, ale kosztuje więcej, jeśli
łączy się z bólem moralnym, który
narasta od jakiegoś czasu. Ale
trzeba powiedzieć fiat*!, 
akceptując z dobrym humorem
Wolę Bożą[30].

Niewydolność nerek powodowała u
don Josemaríi coraz silniejsze bóle,
chociaż nie przestawał intensywnie
pracować, przezwyciężając się dzięki
zasobom duchowym. Jestem bardzo
zmęczony — mówił do swych synów
14 grudnia 1970 roku, —a trzymam



się jeszcze na nogach dzięki aktom
strzelistym[31]. Jego dolegliwości
fizyczne, a także cierpienia moralne
koncentrowały się na bardzo
bolesnej trosce o Kościół oraz o
dusze. Można było usłyszeć, jak
wypowiada zdania świetnie oddające
jego odczucia:

Kocham Kościół z całej duszy.
Strawiłem młodość, dojrzałe lata i
starość w Jego służbie. Nie mówię
tego z bólem, ponieważ zrobiłbym
to samo, nawet gdyby mi przyszło
żyć tysiąc razy[32].

Boli mnie sytuacja Kościoła. Ale co
możemy zrobić, trzeba czekać i
prosić Pana, aby skończył ten
potop[33].

Pewnego dnia — 1 listopada 1970
roku — mówił do członków Rady
Generalnej, wyraźnie wzruszony. W
życiu — mówił — zdarzają się
czasem chwile ciemności. Można je
przetrzymać tylko dzięki wierze,



ponieważ Bóg istnieje, choćby był 
Deus absconditus**. Bez wątpienia
Ojciec dźwigał na duszy jakiś
poważny ciężar, ponieważ tego
samego dnia, podczas rozmowy z
Bogiem, jego synowie słyszeli
następujące słowa: Oddaję Ci,
Panie, ostatnie grosze. Non ne
posso più*![34]. Ofiarował wszystko.
Oddał z hojnością, a Bóg obdarzał go
w zamian większym bólem. Don
Javier Echevarría pamięta pewien
komentarz don Josemaríi z 1971
roku:

Nie wiem, co to znaczy, nie mieć
zmartwień. Moje życie było
wypełnione bólem, przeżywanym
w pokoju i z nadprzyrodzoną
radością. Początkowo starałem
się, by tego nie było widać. W
ostatnim czasie, Pan dokłada
ciężaru —i czyni dobrze!, — abym
potrafił z tego skorzystać i by
posłużyło mi to za oczyszczenie, a
także dlatego, że na to zasłużyłem.



Chciałbym umieć wykorzystać to
umartwienie bierne, umieć słodko
kochać Wolę Boga[35].

Nocami spał mało albo prawie wcale,
a jego synowie już wiedzieli
dlaczego. Troska o dusze i wizja
niebezpieczeństw, na jakie były one
wystawione, spędzały mu sen z
powiek. Czuł niepokój[36].

Trzeba było zadośćuczynić za tysiące
odstępstw. Aby zmierzyć się z tak
wielkim ciężarem, trzeba było uciec
się do działania Ducha Świętego,
który towarzyszy Kościołowi także w
chwilach żałoby i ciemności. Także
w wydarzeniach, których czasem
nie rozumiemy, albo które
powodują nasz płacz i ból[37]. Ze
wszystkich stron otoczony przez ból,
fizycznie wyczerpany od tak wielu
modlitw, znajdował się na krawędzi
nieprzebranego żalu:

Zdaję sobie świetnie sprawę —
mówił swoim dzieciom — że nic nie



zyskam smucąc się, ale nie mogę
temu zapobiec: żal mi Kościoła,
żal mi dusz! Przepełnia mnie
smutek, choć w środku odczuwam
pokój, ponieważ wiem, że Pan nie
może zawieść. Wielokrotnie
kończę dzień bardzo zmęczony z
powodu wysiłku ciągłej modlitwy.
Ciągle proszę, ciągle proszę! Z
ufnością, że Pan musi mnie
wysłuchać. Wówczas ciężar tego
zmęczenia staram się przemienić
także w modlitwę i ofiarowuję
Bogu moją nędzę, moje dobre
pragnienia oraz dobry zapał, by
uczynić wiele rzeczy, które
chciałbym dokończyć, czego nie
jestem w stanie, bo po prostu brak
mi fizycznie czasu. Wtedy mówię z
całkowitym oddaniem: Panie, za
Twój Kościół, za wszystkie dusze,
za moje córki i synów, za mnie!
Spójrz na to, że to jest Twój
Kościół, że jesteśmy Twoimi
dziećmi, że te dusze są Twoje! W
ten sposób jestem gotów powtórnie



rozpocząć moją walkę i
modlitwę[38].

Ojciec żył w pełnej gotowości
duchowej. Wyczulony na wszystko,
co działo się na świecie i mogło
wpłynąć na dusze. Ta ciągła
modlitwa i tak obfite łzy niesłychanie
wysubtelniły jego życie wewnętrzne.
Wraz z upływem lat intymność
relacji z Panem w Eucharystii nie
zamieniła się w rutynę. Stale miał
świeżo w pamięci to drżenie, które
odczuwał jako diakon, kiedy po raz
pierwszy dotknął Świętej Hostii. Z tą
delikatnością uczuć odprawił mszę
14 listopada 1970 roku, gdy mówił
Bogu, nie wypowiadając na głos tych
słów: Panie, żebym nie
przyzwyczaił się do tego, że jestem
blisko Ciebie, żebym Cię kochał tak,
jak wówczas, gdy Cię dotknąłem,
drżąc z wiary i miłości[39].

Z całą pokorą i głęboką
wdzięcznością zwracał się do Boga,



naszego Ojca, przy każdej okazji. Gdy
zdarzyło mu się najmniejsze nawet
zaniedbanie, z duszy jego płynęły
prośby o wybaczenie. Przepraszał
nawet za niezamierzone
rozproszenia podczas modlitwy.
Dziękował za wszystkie otrzymane
dobra, także za te, których nie był
świadom, albo za takie, które nie
pozostawiły śladu w jego pamięci. 19
kwietnia 1971 roku założył nowe
buty, a podczas spotkań ze swymi
córkami lub synami tego dnia mówił:
Dziękuję Bogu, bo mnie obuliście,
bo o mnie dbacie, bo dajecie mi
jeść. Dawniej nie dziękowałem za
to wszystko, ale teraz tak,
ponieważ widzę, że wszystkie te
dobra pochodzą od Niego. Dziękuję
także za to, że mam dwie ręce,
dwoje oczu, że jestem
normalny[40].

Don Josemaría stale czuł cierpienie
Kościoła, odczuwał osobiście ciężkie
błędy bez ustanku popełniane przez



ludzi, a ból ten zaczął zaślepiać jego
uczucia. Niekiedy postrzegał świat z
perspektywy swego bólu. Jeśli
pojawiał się jakiś wspaniały i
słoneczny dzień — dzień, jak mawiał,
“zgiełkliwy” — uważał tę
wspaniałość niemal za obrazę
cierpienia Kościoła[41]. Nie chciał się
z tego cieszyć. Natomiast, gdy dzień
był szary i deszczowy, stanowiło to
ulgę dla jego podrażnionych oczu.
Musiał jednak zdecydowanie zmagać
się ze smutkiem, który przepełniał go
i ciągnął w melancholijną otchłań
pesymizmu. Całe życie walczył o to,
by nadal być radosnym, mimo
wszelkich przeciwności,
przestrzegając swe dzieci przed
“wydłużonymi ze smutku twarzami”
i zalecając stały uśmiech, który
tylekroć kosztuje, i to bardzo
kosztuje, służbę Bogu z radością i
także służbę radością wszystkim
innym, dla Niego[42]. Taki był duch
Opus Dei. A z Bożą pomocą Ojciec
potrafił przezwyciężać smutki.



W tym czasie, gdy tak bardzo cierpiał
z powodu zamętu w Kościele, jedna z
jego córek opowiada, że «z dnia na
dzień widać było, że w jego duszy
rośnie nadzieja, pewność, że Bóg nie
przestanie towarzyszyć
prześladowanemu Kościołowi [...].
Zachęcał nas, byśmy byli
optymistami i osobami radosnymi,
ale ten optymizm powinien opierać
się na modlitwie i
zadośćuczynieniu»[43].

Gdy jego dusza zakosztowała goryczy
smutku, natychmiast chwytał się
skały synostwa Bożego i rozmyślał z
optymizmem, że wszystko, co nas
spotyka, bierze się z miłosiernej
Bożej opatrzności. Potem w pełni
powierzał się Mu, oddawał się
zupełnie w Jego ręce. To zawierzenie
nie było słodkim kwietyzmem
uśpionej duszy, lecz gorzką i bolesną
czynnością, jak wyjaśniał swym
synom 11 grudnia 1972 roku:



To kosztuje, ponieważ dusza
używa władz, które Bóg nam dał,
abyśmy wytrwali w drodze. I
nadchodzą chwile, gdy trzeba
abstrahować od pamięci, odrzucić
zrozumienie, nagiąć wolę.
Powtarzam, to trudne, ponieważ
to działanie duszy jest logiczne,
niczym zegar, który ma
mechanizm i zawsze robi tik-tak.
Czasami jest bardzo ciężko,
ponieważ trzeba dobiec
siedemdziesiątki w stanie
rzeczywistego dziecięctwa. Nie
martwię się, czy odgonią ode mnie
muchy, albo czy dadzą mi jeść.
Zrobią to na pewno. Ja oddaję się
całkiem w ramiona mego Ojca,
Boga, uciekam się do mej Matki
Najświętszej, Maryi, i w pełni
ufam, pomimo całej goryczy
drogi[44].

Licząc na modlitwę wszystkich
swych dzieci, czuł się wystarczająco
silny, by podążać naprzód. Wspierał



się zwłaszcza na modlitwie członków
Rady Generalnej oraz członkiń
Asesorii Centralnej. Ufał szczególnie
w skuteczność modlitwy i
umartwienia swych córek –
numerariuszek pomocniczych[45].

2. Zdania wprost od Boga*

Mijał luty roku 1962 roku. Ojciec
podczas spotkania w Kolegium
Rzymskim mówił: Módlcie się, aby
sprawy szły naprzód. Jeśli się uda,
powiem wam, jeśli nie, powiem
wam, że nie wyszło[46]. Nie był
skłonny zdradzić nic więcej. Ale
podczas rozmów z Bogiem nalegał,
aby objawił On odrobinę swej
wszechmocy i miłosierdzia,
rozwiązując sprawę intencji
specjalnej, nadając ostateczny
prawny kształt Opus Dei. Niekiedy,
gdy prowadził medytację dla
członków Rady Generalnej, spoglądał
na tabernakulum i mówił: Panie,
pokaż co potrafisz! Uczyń jedną z



Twych sztuczek! Spraw, żeby było
widać, że to Ty![47]. Nie prosił o cud
w ścisłym słowa tego znaczeniu, ale o
jedną z tych niespodzianek, które dla
chwały Boga wprawiają wszystkich
w osłupienie.

W tych dniach, pod wpływem
nalegań kardynała Ciriaciego,
poprosił Stolicę Świętą o erygowanie
Opus Dei jako prałatury nullius,
ponieważ w praktyce Dzieło nie było
już instytutem świeckim. Prośba nie
została przyjęta. Założyciel przyjął z
pokorą, ale i z rozczarowaniem,
negatywną odpowiedź Stolicy
Świętej, choć nie stanowiła ona dlań
zaskoczenia. Wypełniając złożoną
obietnicę, poinformował swych
synów o niepowodzeniu
przedsięwzięcia i jednocześnie
zachęcił ich, by nie tracili
nadprzyrodzonego punktu widzenia
we wszystkich sprawach. Prosił
także, by nadal modlili się w intencji
specjalnej, “uprzykrzając się” stale



Panu Bogu, z wytrwałością, bez
ustanku, bez przerwy:

Bóg wszelkiej łaski, Ten, który was
powołał do wiecznej swojej chwały
w Chrystusie, gdy trochę
pocierpicie, sam nas udoskonali,
utwierdzi, umocni i ugruntuje (1 P
5, 10). Dlatego mówię każdemu z
was: clama, ne cesses, quasi tuba
exalta vocem tuam (Is 58, 1); 
Krzycz na całe gardło, nie
przestawaj! Podnoś głos twój jak
trąba![48].

Temu wołaniu często towarzyszyły
łzy. Jako założycielowi i jako Ojciec,
to on powinien dbać o duchowe
zdrowie swych dzieci, otwierając im
oczy na to, co się dzieje[49]. Powinni
więc być nadal mocni w wierze,
stanowczy w doktrynie, wierni
magisterium Kościoła. Zachęcał ich w
następujący sposób: W Opus Dei,
powtarzam wam to niestrudzenie,
staramy się zawsze i we



wszystkim sentire cum Ecclesia, 
współodczuwać z Kościołem
Chrystusa, naszą Matką[50].

* * *

Życie Ojca zamieniało się w milczącą
ofiarę całopalną. Bóg pozwalał mu
bardzo z bliska uczestniczyć w
Krzyżu Jego Syna. To poczucie
współuczestnictwa w odkupieniu
uważał za miłosne i ojcowskie
zaproszenie, zaszczyt i pieszczotę
zarazem, prowadzące do jasnego cel,
który Ojciec przyjmował i
błogosławił w duchu
zadośćuczynienia: przy moich
siedemdziesięciu latach —
wyznawał, —przy tych wszystkich
ciosach, jakie na mnie spadły,
postrzegam to wszystko jako
oczyszczenie, ponieważ jestem
nędznikiem[51].

W tym kontekście trzeba by zapytać,
czy należy w życiu założyciela Opus
Dei wyróżniać pewne etapy,



ponieważ całe jego życie było jednym
wielkim procesem oczyszczenia. Od
dzieciństwa wystawiony był na ból,
na obecność śmierci oraz
niepowodzenia ekonomiczne
rodziny. Potem przez całe lata
przechodził niezliczone
przeciwności, upokorzenia, poważne
trudności, prześladowania oraz
wszelkiego rodzaju cierpienia.
Mówiąc krótko, jego życie usiane
było cierpieniami, które po ludzku
rzecz biorąc były nie do zniesienia.
Nigdy się nie skarżył. Rzeczywiście
zadziwiająca wydaje się jego
zdolność wytrzymywania tak
wielkiego bólu ze spokojem i z
radością. Jakieś zasoby wewnętrzne
trzymały go na nogach, nie
pozwalając mu załamać się pod
ciężarem nieszczęść, poddać się w
obliczu przeciwności, ani cofnąć się
przed zagrożeniami. Ta
nadprzyrodzona energia pochodziła
bez wątpienia z jego świadomości
synostwa Bożego. Miłość



zatriumfowała w pełni nad bólem,
ponieważ nawet to, co wydaje nam
się złe, przychodzi od Boga dla
naszego dobra:

Nie zapominajcie, że jeśli Pan nam
zsyła radość, to dlatego, że nas
kocha, a jeśli zsyła nam jakiś ból,
to aby sprawdzić, czy my go
kochamy[52].

* * *

Minęło osiem lat od uroczystej
inauguracji Soboru Watykańskiego
II. Osiem lat od chwili, gdy w 1962
roku napisał do swych dzieci,
prosząc by bez ustanku i bez
wytchnienia modliły się za Kościół i
za Dzieło. Teraz, 8 maja 1970 roku,
na tydzień przed wyjazdem na
pielgrzymkę do Meksyku, usłyszał
jasno w duszy głos Pana: Si Deus
nobiscum, quis contra nos?[53] To
zdanie przyniosło don Josemaríi ulgę
w jego bólu, a także pewność co do
Bożej mocy, ponieważ ramię Boga



jest niezwyciężone. On nie
przegrywa bitew, ani nie przestaje
wspomagać swoich synów.

Po powrocie z Meksyku Ojciec
spędził kilka tygodni w Premeno,
miejscowości położonej na brzegu
jeziora Mayor na północy Włoch,
odpoczywając i pracując. Rankiem 6
sierpnia 1970 roku don Javier
Echevarría udał się jak zwykle, by
służyć Ojcu do mszy i zastał go przed
ołtarzem, pogrążonego w modlitwie.
W jego duszy brzmiały jeszcze słowa
pocieszenia, przez które Bóg dawał
mu do zrozumienia, jak miłe było mu
niestrudzone wołanie w intencji
Kościoła i Dzieła, i jak bardzo było
Mu drogie[54]. Kilka lat później
Ojciec opowiadał o tym podczas
spotkania, nie wspominając w ogóle,
że ta historia dotyczy niego samego:

Była sobie dusza, która
przechodziła przez okres wielkiego
cierpienia — nie jest to żadna



święta dusza, jest taka sama jak
wasze, ma wzloty i upadki, musi
zakładać sobie klamry, wiele
klamer*— a kiedy się tego nie
spodziewała, gdy modliła się
bardzo w pewnej intencji, która się
jeszcze nie zdarzyła, usłyszała w
głębi serca: clama, ne cesses*! Ta
dusza nie chce niczego słuchać:
cierpi. Ale usłyszała: módl się
dalej, głośno, dzielnie. Nie
przestawaj się modlić, wysłucham
cię. Clama, ne cesses![55].

Ojciec rzadko opowiadał o takich
nadprzyrodzonych wydarzeniach.
Tego rodzaju wydarzeń nie wyciągał
na światło dzienne, chyba że uznał to
za konieczne dla dobra Dzieła oraz
swych dzieci. Na skutek tego
niewiele wiadomo o wielu
nadzwyczajnych łaskach, jakie
otrzymał. Ale mamy informacje o
niektórych z nich, takich jak ta
otrzymana 23 sierpnia 1971 roku.
Spędzał kilka dni w Caglio, małej



wiosce w pobliżu Como, na północy
Włoch. Tego ranka, po odprawieniu
mszy i dziękczynieniu czytał gazetę,
gdy poczuł, że bardzo wyraźnie i z
niepowstrzymaną siłą na jego duszy
wyciska się zdanie pochodzące od
Boga: Adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae ut misericordiam
consequamur [56]. Przybliżmy się z
ufnością do tronu chwały, abyśmy
otrzymali miłosierdzie.

Do owych zdań z 1970 roku, które tak
bardzo pomogły mu w
nieprzerwanej modlitwie za Kościół,
doszło wkrótce nowe “odkrycie”:
działanie, wlanie Ducha Świętego
podczas mszy. Dzięki temu
poszerzyła się wizja apostolska Ojca i
mógł kontemplować, jak – dzięki
hojności Bożej – stał się możliwy 
rozkwit Opus Dei w duszach
wszelkich ras, języków i
narodów[57]. Don Josemaría nie był
zwolennikiem proponowania jakichś
szczególnych nabożeństw, ale odczuł



potrzebę, by cała rodzina Opus Dei
wspólnie dokonała pewnego
Poświęcenia. Ofiarował Dzieło
Duchowi Świętemu, aby zawsze było
wiernym narzędziem w służbie
Kościołowi[58].

W dzień Zielonych Świątek, 30 maja
1971 roku, o 12.30, dokonał
Konsekracji Opus Dei Duchowi
Świętemu w kaplicy Rady
Generalnej. Za ołtarzem wielki
podświetlony witraż przedstawiał
scenę Zesłania Ducha Świętego.
Podczas ceremonii don Álvaro
odczytał tekst Konsekracji[59].
Zawierał on prośbę o dary Ducha
Świętego, aby jeden po drugim
zesłane one zostały wiernym Dzieła:
dar rozumu, dar mądrości, dar
umiejętności oraz dar rady, dar
bojaźni Bożej i dar męstwa, «aby
czynił nas pewnymi w wierze,
stałymi w walce i wiernie trwającymi
w Dziele Bożym». I wreszcie dar
pobożności, «który daje nam



poczucie naszego synostwa Bożego,
radosną i nadprzyrodzoną
świadomość bycia dziećmi Boga, a –
w Jezusie Chrystusie – braćmi
wszystkich ludzi»[60].

Nie zabrakło także prośby w intencji
Ludu Bożego i jego pasterzy, których
sytuacja stała się przyczyną tylu łez:

«Prosimy Cię, abyś zawsze
wspomagał Twój Kościół, a w
szczególny sposób Papieża, aby nas
prowadził słowem i przykładem, i
osiągnął życie wieczne razem z
powierzoną mu trzodą; prosimy też,
by nigdy nie zabrakło dobrych
pasterzy i abyśmy wszyscy wiernie
służyli Ci świętym życiem i pełnią
wiary, i doszli do chwały Nieba»[61].

Te łzy bólu z miłości przyniosły ze
sobą cały deszcz łask. Owo clama, ne
cesses* rozbudziło w duszy Ojca
nowego ducha czuwania, który
utrzymywał go w gotowości, zawsze
oddanego Bogu. Każde takie zdanie



od Boga było krokiem naprzód,
stopniem wzwyż na schodach,
milczącą grą między Bogiem i duszą.
Słowa wyryte w jego duszy,
wypalone ognistymi literami,
niezatarte, otwierały nieoczekiwane
drogi miłości.

Pod natchnieniem Ducha Świętego
szukał schronienia w Najświętszym
Sercu Jezusa, w tabernakulum
Bożego Miłosierdzia. Kiedy na
początku września 1971 roku
powrócił z Caglio, zalecił swoim
synom, by powtarzali często akt
strzelisty: Cor Iesu Sacratissimum et
Misericors, dona nobis pacem*![62].
Tak, krok za krokiem, Ojciec
odkrywał przed swymi dziećmi
cząstkę działania Ducha Świętego w
jego duszy. Prowadzili oni na ten
temat dokładne notatki, po
medytacjach lub spotkaniach, na
których ujawniała się jakaś kolejna
interwencja duchowa. W
październiku 1971 roku, na przykład,



mówił im o akcie zawierzenia, jaki
napisał:

Panie, Boże mój! Na Twe ręce
składam przeszłość,
teraźniejszość i przyszłość, to co
małe i to co wielkie, to co nieliczne
i to co obfite, to co doczesne i to co
wieczne[63].

Następnie, z namysłem, komentował
te słowa: Aby zdobyć się na taki akt
zawierzenia, trzeba zrzucić
własną skórę.

Zdania pochodzące od Boga
pwodowały, że Ojciec żył w
oderwaniu. Wkrótce po clama, ne
cesses** mówił z całą prostotą swym
dzieciom: jestem ciągle zwrócony
ku Bogu, jestem bardziej poza
ziemią niż na ziemi[64]. Boże słowa
nadawały nowy kurs jego życiu
wewnętrznemu, prowadząc go
nowymi drogami Miłości, ku
miłosiernym uczuciom Serca
Jezusowego. Ale Ojciec mimo to



narzekał, że jego odpowiedź na łaskę
jest niewystarczająca: W każdym
innym zawodzie— wołał z
poruszeniem —po tylu latach
byłbym już mistrzem. W miłości do
Boga jestem ciągle
czeladnikiem[65].

Boże zdania były niczym krótkie
dotknięcia łaski, które ożywiały jego
duszę i podtrzymywały go w walce z
przygnębieniem. Były drobnymi
pociągnięciami pędzla Boskiego
artysty, które skłaniały założyciela
Dzieła do heroicznej odpowiedzi. W
tym czasie Ojciec miał bardziej niż
wystarczające doświadczenie, by
docenić to nie dające się pomylić
“coś” obecne w słowach
pochodzących od Boga. Opisywał, że
w jego indywidualnym przypadku
zdanie od Boga wyróżniało się tym,
że było krótkie, konkretne, nie było
go słychać... i nie szukało się
go[66].



* * *

Często ludziom wydaje się, że mogą
obyć się bez Boga, że nic im nie staje
na przeszkodzie, by odwrócić się do
Niego plecami i żyć na własny
rachunek. Oszukują się!— mówił
założyciel Opus Dei. —Chociaż tego
nie wiedzą, leżą jak paralityk z
Owczej Sadzawki: niezdolni
poruszyć się w stronę wód, które
zbawiają, w stronę nauki, która
napełnia radością duszę[67]. Nie
zdają sobie sprawy, że noszą w duszy
pustkę smutku i duchowego
porzucenia. Zdarzają się także
chrześcijanie, którzy wiedząc, że są
w Kościele, są już
usatysfakcjonowani. Z pewnością, 
być w Kościele to już jest dużo, ale
to nie wystarcza. Winniśmy być
Kościołem, ponieważ nasza Matka
nigdy nie może być nam obca,
daleka naszym najgłębszym
myślom[68].



Bez wątpienia ci, którzy myślą i
zachowują się w ten sposób nie
dotknęli nadprzyrodzonej
rzeczywistości Kościoła, Jego
tajemnicy. Być może postrzegają go
jako ludzką strukturę, a nie
instytucję o Boskim pochodzeniu. Nie
dostrzegają niewidzialnej jedności
między Ludem Bożym a jego Głową,
którą jest Chrystus, Oblubieniec i
uświęciciel Jego Mistycznego Ciała.
Być może zapominają o słabościach
natury ludzkiej, o istnieniu we
wnętrzu Kościoła ludzi z
niedostatkami i nędzami oraz o tym,
że Kościół jest także rządzony przez
ludzi, choć wspiera ich Duch Święty.
Postrzegają te sprawy jedynie z
ziemskiej perspektywy, z dołu,
powierzchownie, nie zwracając
uwagi na uświęcającą tajemnicę
Kościoła, która — jak woła założyciel
Opus Dei — sięga życia wiecznego
dla zbawienia ludzi:



Święty! Święty! Święty! Ośmielamy
się śpiewać Kościołowi,
wspominając hymn na cześć
Trójcy Przenajświętszej. Ty jesteś
Święty, Kościele, Matko moja,
ponieważ założył Cię Syn Boży,
który jest Święty; jesteś Święty,
ponieważ jest z Tobą Duch Święty,
przebywający w duszach
wiernych, by zbierać dzieci Ojca,
które zamieszkają w Kościele
Triumfującym, Wiecznej
Jerozolimie[69].

Naprzeciw nędzy właściwej każdemu
człowiekowi jawi się miłosierna
wielkość Kościoła, który po przyjęciu
nas do swego wnętrza na skutek
chrztu uświęca nas swą matczyną
troską. Jego wielkość przejawia się w
kapłańskiej władzy, pochodzącej od
Chrystusa oraz w zbawczym
pośrednictwie pomiędzy Bogiem i
ludźmi, który w Kościele się
uwiecznia.



Ojciec żył w ciągłej kontemplacji
niewysłowionej tajemnicy Kościoła.
Cierpiał, widząc jak niektórzy
chrześcijanie w głupi sposób
rozrywają Jego jedność. Kochał
Kościół do szaleństwa, ponieważ był
On powodem, dla którego żył i
przyczyną istnienia Opus Dei.
Pragnął Opus Dei właśnie dlatego, by
służyło Kościołowi. Gdyby żył w
okresie prześladowań i musiał
poprzez męczeństwo zaświadczyć o
wierności Kościołowi, byłby
szczęśliwy[70]. Kochał Kościół ze
wszystkich sił. Często wyznawał to
swoim dzieciom:

Dzieci moje, dobro Kościoła ponad
wszystko! Wiary Kościoła stale i
ciągle trzeba bronić swoim
życiem, we wszystkich
okolicznościach[71].

Ojciec cierpiał z powodu rozdarć w
Kościele, miał wrażenie, jakby ktoś
siłą wyrywał kamienne bloki ze ścian



katedry. Miał ochotę ucałować z
miłością te kamienie i umieścić z
powrotem na swoim miejscu[72]. Dla
Ojca była to naprawdę sprawa
miłości[73]. Kościół, zraniony i
umęczony, prosił swe dzieci o
wierność. Potrzebował wierności
swych dzieci. A najlepszym
sposobem zadośćuczynienia było
kochać lepiej i bardziej. Pierwszym
środkiem zaradczym miało być
uczynienie przez Ojca ofiary z jego
życia za Kościół i za papieża. Czynił
to stale każdego dnia[74]. Tak też
uczynił rano 26 czerwca 1975 roku.
Podczas mszy Ojciec prosił w intencji
Kościoła i papieża, odnowił na kilka
godzin przed śmiercią ofiarowanie
swego życia oraz tysiąca żyć, jakie
miałby[75]. Zachowało się kilka
potwierdzających to świadectw.

* * *

- Co robić? – pytał Ojciec sam siebie
po tysiąckroć. Co można poradzić na



tak wielki bunt i pogardę, z jaką
ludzie odnoszą się do Kościoła? Jak
powstrzymać ten zalew, który zmiata
wiarę, obyczaje i pobożność, żywe od
tysięcy lat?

Widział jasno, że Kościół
potrzebował wsparcia wszystkich
chrześcijan. Tak więc w Niedzielę
Palmową roku 1971 wygłosił homilię,
zachęcając wiernych, by byli bardziej
wierni nauce Chrystusowej. Wszyscy
są do tego zobowiązani. Nikt nie
powinien uważać się za zwolnionego
z tego obowiązku.

Ojciec głosił “wojnę o pokój”:

Ta gwałtowność — mówił — nie
jest jednak gwałtownością wobec
innych; jest to męstwo w
zwalczaniu własnych słabości i
nędz, dzielność, by nie ukrywać
osobistych niewierności; odwaga,
by wyznawać wiarę, również
wtedy, gdy środowisko jest
nieprzychylne[76].



Ojciec głosił wewnętrzną batalię
przeciwko egoizmowi, zmysłowości i
pysze. Ponieważ ten, kto nie walczy,
zawsze będzie wystawiony na
wszelkiego typu zniewolenie: przez
władzę albo przez pieniądze, przez
próżność lub przez cielesność.
Jedynym sposobem, by zbliżyć się i
stanąć przed miłosiernym obliczem
Pana, była modlitwa, wysiłek, by być
bliżej Niego. W krytycznych chwilach
historii ludzkości nie było innego
wyjścia, jak błaganie skruszonych
wiernych oraz wstawiennictwo
świętych za grzesznikami. Nigdy
wcześniej nie była tak prawdziwa
przestroga założyciela Opus Dei,
zapisana na kartach Drogi:

Oto sekret - Oto głośny sekret:
przyczyną kryzysów w świecie jest
brak świętych[77].

W ten sposób wracał do punktu
wyjścia, początkowego tematu jego
nieustannego nauczania:



powszechnego powołania do
świętości.

Zadaniem Ojca, jako pasterza Dzieła,
było duchowe prowadzenie tej
cząstki Ludu Bożego, przede
wszystkim poprzez własny przykład.
Dla tych, którzy mieszkali wraz z nim
wspaniałą lekcją wiary była jego
pobożność, a szczególnie żywa
miłość do Jezusa w Najświętszym
Sakramencie, która emanowała z
jego działań, gestów i słów, podczas
nawiedzeń kaplicy, odprawiania
mszy, procesji eucharystycznych lub
innych ceremonii liturgicznych[78].

Następnie uczył innych sam dbając o
kwestie doktrynalne. Starał się, by
wierni Opus Dei, a także ci, którzy
zbliżali się do apostolstwa Dzieła
mogli zyskać o ugruntowane kryteria
dotyczące oceny wartości książek
pojawiających się na rynku,
orientacje ideologiczną nowych
publikacjii ich autorów. Czuwał



wreszcie gorliwie nad wypełnianiem
norm pobożności, udzielaniem
sakramentów, dbałością o kult oraz
intensywną pracą duszpasterską
kapłanów Dzieła, stosując wszelkie
nadzwyczajne środki, by zadbać o
wierność swych dzieci.

Wobec zagrożenia, na jakie były
narażone dusze, Ojciec wziął na
siebie odpowiedzialność za
utrzymanie w zdrowiu wiernych
Opus Dei. Podjął działania
pozytywne. Uzbrojony w pewność,
jaką daje wiara, podążył naprzód, nie
cofnął się. Trzeba było oczyścić
świat. Jako Boże stworzenie świat nie
był zły, ale ludzie czynili go złym. Był
świadom, że zwrócenie Bogu
czystego świata wymagało
gigantycznej operacji oczyszczenia,
we wszystkich aspektach i trwającej
całymi latami. W związku z tym
chrześcijanin, zapominając o słodkiej
nostalgii wobec przeszłości, musiał



iść pod prąd i wal pośród świata, by
nie zostać otrutym.

Ojciec zwykł mówić o łodzi i sieciach:
łodzi Piotrowej, sieciach
Chrystusowych oraz do misji
dwunastu Apostołów, których Pan
uczynił “rybakami ludzi”. Prowadząc
medytację, rozmawiając podczas
spotkań ze swymi córkami lub
synami, używał tej czy innej
przenośni ekologicznej. W tym
okresie zaczęły podnosić się głosy w
obronie przyrody, głosy protestu
przeciwko niebezpieczeństwu
wyginięcia niektórych gatunków
zwierząt lub roślin, zanieczyszczeniu
atmosfery oraz wód. Kobiety i
mężczyźni w Opus Dei pogrążeni byli
w działaniach apostolskich –
łowieniu i służbie duszom. Do nich
stosował przypowieść ekologiczną:

Przypuśćmy, że któraś z tych ryb, z
tych ludzi, widząc to, co się dzieje
na świecie oraz wewnątrz



Kościoła Bożego, widząc to morze,
które wydaje się być pokryte
nieczystościami i te rzeki, pełne
odrażającego brudu, gdzie nie
można znaleźć ani pożywienia,
ani tlenu, gdyby te ryby myślały — 
a przecież myślą, bo mają one
duszę — mogłoby im przyjść do
głowy, żeby powiedzieć: dość,
wyskakuję i w nogi! Nie warto tak
żyć. Schronię się na brzegu, tam
trochę odetchnę, złapię troszkę
tlenu. Dość!

Nie, dzieci moje; my musimy dalej
być w tym zepsutym świecie, w tym
morzu o mętnych wodach; w tych
rzekach, które płyną przez wielkie
miasta i przez malutkie wioski,
których wody nie dają
wzmocnienia ciału, ani nie gaszą
pragnienia, ponieważ są trujące.
Dzieci moje, pośrodku ulicy, wśród
świata powinniśmy zawsze starać
się stworzyć wokół siebie
rozlewisko czystej wody, żeby



przypłynęły inne ryby, i wszyscy
razem będziemy powiększać to
rozlewisko, oczyszczając rzekę,
przywracając wodom morza ich
czystość.

Nie dopuszczajcie do siebie nigdy
jakiegokolwiek zniechęcenia.
Odwagi! Płyńcie pod prąd. Jak?
Wzywając pomocy Najświętszej
Panienki, Macierzyńskiego i
Najczystszego Serca Maryi: Sancta
Maria, refugium nostrum et
virtus*!, jesteś naszą ucieczką i
naszym męstwem. Bądźcie
spokojni. Nie chciejmy odejść ze
świata. Nie chciejmy skracać dni,
choćby nam się bardzo dłużyły,
choćbyśmy widzieli, że ci, którzy
są w stanie, wcale nie oczyszczają
wód, lecz uczestniczą w
zatruwaniu rzek, w wypuszczaniu
trujących substancji do wnętrza
największych mórz, które nie są w
stanie uwolnić się od całego tego
zła [...].



O to właśnie proszę, w swoim i
waszym imieniu, po wielokroć
Pana Boga. Żeby ten świat, który
On stworzył, a który my ludzie
upodlamy, wrócił do tego stanu, w
jakim wyszedł on spod Jego rąk:
piękny, bez skazy, przedpokój
Raju[79].

3. W Domu Wspólnego Ojca

Podczas wizyty papieża w Ośrodku
Elis 21 listopada 1965 roku można
było zauważyć cześć założyciela
Opus Dei dla Wikariusza
Chrystusowego, ponieważ don
Josemaría nie był w stanie ukryć, że
jest wyraźnie poruszony obecnością
Ojca Świętego. Jego
rozemocjonowanie zdradzały kartki
papieru, które drżały mu w rękach,
gdy odczytywał słowa powitania.
Następnego dnia składał
podziękowanie Jego Świątobliwości,
którego obecność fizyczna w
pomieszczeniach Ośrodka oraz 



odczucie tak wielkiej bliskości i
ciepła Jego Ojcowskich uczuć były
dla wszystkich szczególnym
powodem otuchy i radości[80].

Jeszcze w tydzień później
zachowywał tak żywe i poruszające
wspomnienie o tym szczęśliwym
wydarzeniu,że czuł przemożną
potrzebę podziękowania biskupowi
Angelo Dell’Acquie, Zastępcy
Sekretarza Stanu, za jego udział w
przygotowaniu tej wizyty.

Powiadam Księdzu Biskupowi, z
całą braterską ufnością— pisał —
że w trakcie całej wizyty, gdy
miałem wielki zaszczyt
towarzyszyć Jego Świątobliwości,
ani przez moment nie opadły moje
emocje. Jestem — jak miałem już
okazję powiedzieć Waszej
Ekscelencji — biednym
grzesznikiem, ale Bogu dzięki,
obdarzonym silną wiarą i wielką
miłością do Jezusa Chrystusa, Jego



Kościoła i Jego Wikariusza.
Dlatego ogarnęło mnie
wewnętrzne wzruszenie, gdy
znalazłem się tak blisko słodkiego
Chrystusa na ziemi. A w tych
okolicznościach w sposób
szczególny, ponieważ do tego
wszystkiego trzeba dodać wielkie
uczucie, jakie żywię do Jego
Świątobliwości.

Rzeczywiście, w tych chwilach
wróciło do mnie wspomnienie,
któremu towarzyszyło żywe
uczucie wdzięczności za wielką
delikatność, jaką miał dla mnie
Ojciec Święty przez tyle lat.
Przypomniałem sobie zwłaszcza,
że wówczas to mons. Montini
starał się, by Świętej Pamięci Jego
Świątobliwość Pius XII, udzielił mi
audiencji. Wtedy po raz pierwszy
mogłem rozmawiać z papieżem!

Wielkie wzruszenie, jakiego
doznawałem podczas tego



spotkania było możliwe dzięki
niemu, jak mu potem
powiedziałem. Opowiadam to
wszystko, ponieważ wiem, że w ten
sposób Wasza Ekscelencja będzie
mógł lepiej zrozumieć mnie, i nie
będzie zdziwiony, gdy wyznam, że
odczuwam wielką — świętą — 
zazdrość, ponieważ W[asza]
E[kscelencja] ma szczęście
widywać często Ojca Świętego i
rozmawiać z nim[81].

Gdy tylko zamknięty został Sobór,
podjęto wszelkiego typu reformy: w
sferze organizacji kościelnej,
duszpasterstwa, liturgii. Reformy
często przeprowadzane były ad
experimentum* albo bez należytego
upoważnienia Stolicy Świętej lub
biskupów. Powstała przy tej okazji
sprzeczność pomiędzy praktykami,
jakie zaczęły się rozpowszechniać w
pewnych środowiskach a
dyspozycjami władz kościelnych,
doprowadzała do zamętu. Jak



zauważył Paweł VI, gdy był jeszcze
Zastępcą Sekretarza Stanu za czasów
Piusa XII, do papieża natychmiast
docierały złe wieści, a nikt nie dbał o
to, by docierały doń dobre[82]. Don
Josemaría starał się więc skorzystać z
każdej okazji, by uradować Ojca
Świętego, wyrażając na piśmie –
bezpośrednio lub poprzez Zastępcę
Sekretarza Stanu, bpa Dell’Acquę,
swe całkowite i synowskie oddanie
stolicy Świętego Piotra. Pragnął dać
upust swoim uczuciom stałego
nabożeństwa do papieża. O ile to
było możliwe, starał się go pocieszyć
i pozwolić mu zapomnieć o
lekceważeniu, z jakim był on
traktowany w niektórych
środowiskach. Przedstawiać mu
sprawy obiektywne i przekazywać
wiadomości apostolskie, które go
ucieszą, oddalając odeń smutek.

Na prośbę bpa Dell’Acquy założyciel
Opus Dei przesłał do Sekretariatu
Stanu swoją opinię na temat



rozmaitych kwestii, myśląc o służbie
Kościołowi i duszom. Taki jest
kontekst obszernej korespondencji,
jaka miała miejsce pomiędzy
założycielem Opus Dei i zastępcą
Sekretarza Stanu. Nie licząc
oczywiście bliskiej przyjaźni, jaka ich
obu łączyła.

Jednak ten pośredni kontakt z
papieżem, uzupełniony o kilka
osobistych listów do Pawła VI, nie
wystarczał mu. Założyciel pragnął
osobistego spotkania twarzą w
twarz. Pragnął usłyszeć głos papieża,
spojrzeć mu w twarz, znaleźć się u
jego boku. Jednak zdarzało się, że
gdy uzyskiwał audiencję, był tak
szczęśliwy, że mijał jej czas, a don
Josemaría nie zdołał przedstawić
wszystkich spraw, które przygotował
do poruszenia podczas rozmowy.

W grudniu 1965 roku wydania Drogi
osiągnęły dwa miliony egzemplarzy.
Z tej okazji wydana została edycja



specjalna — po hiszpańsku —
przeznaczona dla bibliofilów.
Dochód z jego sprzedaży miał być
przeznaczony na rzecz społecznego
dzieła korporacyjnego Opus Dei w
Sewilli. Założyciel chciał ofiarować
papieżowi pierwszy egzemplarz i
chciał to uczynić osobiście, jako
dziękczynienie Bogu i jako szczere
świadectwo swego zupełnego i
synowskiego oddania dla Wikariusza
Chrystusa na ziemi[83].

Audiencja przygotowana przez bpa
Dell’Acquę odbyła się 25 stycznia
1966 roku. Cztery dni później don
Josemaría dziękował za nią listownie
i opowiadał swe wrażenia:

Nie może sobie Jego Ekscelencja
nawet wyobrazić głębokiej radości
i wzruszenia, jakich doświadczam
zawsze, gdy pozwala mi się
rozmawiać z Jego
Świątobliwością. Dzięki składam
Bogu za miłość i wielką cześć, jaką



mnie obdarzył w stosunku do
papieża. Nie jestem w stanie
przyzwyczaić się do tych
szczęśliwych spotkań, choć zawsze
jestem bardzo szczęśliwy, jak
dziecko, które rozmawia ze swoim
Ojcem. Myślę, że dopiero po jakimś
miesiącu stałych rozmów z Ojcem
Świętym mógłbym z większą
swobodą wyrazić to wszystko, co
czuję w środku[84].

Minęło półtora roku od tego
spotkania z Pawłem VI, a założyciel
poprosił o nową audiencję, aby móc
wręczyć papieżowi pamiątkowe
medale Ośrodka Elis. W
rzeczywistości, jak sam przyznaje,
pragnął skorzystać z okazji i
porozmawiać z Ojcem Świętym
wyłącznie o rzeczach, które dadzą
mu pocieszenie i radość[85].

Audiencja miała miejsce 15 lipca
1967 rano. Tego samego dnia po
południu, z sercem przepełnionym



radością, dziękował listownie za
pośrednictwo Angelowi Dell’Acquie,
swemu staremu przyjacielowi,
niedawno mianowanemu
kardynałem. W miarę jak pisał, list
napełniał się światłem i radością:

Być przyjętym przez Wice-
Chrystusa na ziemi stanowi dla
mnie zawsze najcudowniejszy
podarunek od Pana, jest powodem
wielkiego pocieszenia oraz silnym
impulsem dla mej duszy i dla
pracy apostolskiej całego Opus
Dei[86].

Potem don Josemaría skorzystał z
chwili ofiarowania Ojcu Świętemu
medali pamiątkowych z jego wizyty
w Ośrodku Elis w 1965 roku, aby
przy okazji opowiedzieć mu o
owocnej pracy apostolskiej swych
córek i synów. Wiedział, jak wiele dla
papieża znaczą dobre nowiny,
ponieważ pośród codziennych,
przygniatających trosk, jakie



nakładają nań jego największa
misja oraz niestrudzony zapał
apostolski, okazują się one
promyczkiem radości. Pisał też:

Eminencjo, dzięki cudownej
audiencji z dzisiejszego ranka
poczułem się wynagrodzony za te
wszystkie cierpienia, z jakimi Pan,
w swej miłosnej Opatrzności, 
pozwolił mi się spotkać w ciągu
ostatnich 40 lat. Wszystko to
zawdzięczam Waszej Eminencji.
Może Eminencja być pewien, że
tak, jak każdego dnia modlę się za
Kościół Boży i za papieża, także
codziennie podczas swej modlitwy
pamiętam o Waszej Eminencji.

Modlić się, to jedyne co mogę
zrobić. Moja biedna posługa dla
Kościoła do tego się ogranicza. Za
każdym razem, gdy rozważam
moje ograniczenia, czuję, że
przepełnia mnie siła, ponieważ
wiem i czuję, że to Bóg czyni



wszystko, interweniując ze Swoją
siłą, aby dawać siłę takim małym
stworzeniom jak ja, które nie mają
nic i które są niczym[87].

Na początku września 1967 roku
założyciel Opus Dei przebywał w
Castel d’Urio — ośrodku
rekolekcyjnym położonym w pobliżu
Como, na północy Włoch. Wyruszył
stamtąd w podróż, której celem były
odwiedziny w niektórych ośrodkach
Dzieła i zajęcie się sprawą ekspansji
Dzieła na północ Europy. Po
przyjeździe do Paryża napisał do
kardynała Dell’Acquy, aby
potwierdzić, że jego modlitwa za
zdrowie Ojca Świętego jest stała, a
sądząc z przebiegu choroby, jest
nadzieja na szybkie wyzdrowienie
papieża. Przy okazji opowiada
kardynałowi pewną anegdotę, która
zajmuje większą część listu.
Wykorzystał tę okazję, aby wywołać
uśmiech na ustach chorego.



Założyciel Dzieła opowiada, że
przejeżdżając przez Avignon, wysiadł
wraz z don Álvaro na przeciwko
Pałacu Papieskiego, by rozprostować
nogi,. Natknęli się tam na trzech
drabów, żołnierzy Legii
Cudzoziemskiej, całkiem pijanych,
którzy widząc księży w sutannach,
zaczęli się zbliżać. Byli widocznie w
fazie podniecenia uczuć
filantropijnych i religijnych,
ponieważ wszyscy trzej jednocześnie,
głośno zwracając się do don Álvara
zaczęli dopytywać się o zdrowie
papieża: Parce que nous aimons
beaucoup le Pape* - oświadczyli mu z
całkowitą powagą. Don Álvaro
uspokoił ich i zachęcał, by modlili się
za Ojca Świętego. Przyrzekli to
czynić, po czym udali się chwiejnym
krokiem w dalszą drogę.

Don Josemaría zakończył list, prosząc
kardynała, by zechciał przekazać
naszemu wspólnemu Ojcu wyrazy
synowskiego oddania z jego



strony, pełne modlitwy i
miłości[88]. Miłość założyciela
Dzieła do papieża miała głębokie
korzenie teologiczne. Poza
osobistymi zaletami obecnego
papieża, czy był nim Pius XII, Jan
XXIII, czy Paweł VI, dostrzegał w nim
Wikariusza Chrystusowego oraz
wspólnego Ojca wszystkich
chrześcijan. Jednak poza względami
teologicznymi, uczucia te miały
wymiar głęboko ludzki, czego
dowiodła postawa założyciela Opus
Dei wobec bolesnych wydarzeń, jakie
go czekały w zbliżających się latach.

* * *

Pomiędzy spotkaniem z legionistami
w Avignonie a powrotem don
Josemaríi do Rzymu minął dokładnie
miesiąc. W tym czasie założyciel
Dzieła zajęty był apostolskimi
wizytami w kilku państwach.
Następnie udał się do Hiszpanii, aby
jako Wielki Kanclerz Uniwersytetu



Nawarry przewodniczyć ceremonii
nadania tytułów doktora honoris
causa sześciu osobom oraz drugiemu
zgromadzeniu Przyjaciół
Uniwersytetu Nawarry, a 8
października 1967 roku odprawił
Mszę Świętą w kampusie
uniwersytetu w obecności
trzydziestu tysięcy osób przybyłych z
różnych miejsc w Hiszpanii i z
innych państw. Ojciec był zmęczony
po kilku tygodniach wysiłku, ale
ponieważ miał dużo obowiązków
duszpasterskich, szybko doszedł do
siebie. Miał przed sobą imponującą
manifestację wiary i miłości do
Kościoła Świętego, a także (choć
wstydzę się o tym mówić) miłości
do mnie, który jestem
grzesznikiem miłującym Jezusa
Chrystusa[89].

Z Hiszpanii wrócił do Rzymu, gdzie
odpoczął kilka dni i spotkał się z
kardynałem Dell’Acquą, u którego
znalazł szczere kapłańskie



zrozumieniedla problemów, które
go martwiły. Skłoniło go to do
chwycenia za pióro i braterskiego
zwierzenia się kardynałowi. (Ileż to
razy sytuacja była zupełnie inna –
zwykle to założyciel Dzieła musiał
pocieszać zastępcę Sekretarza Stanu i
mu doradzać!) Wahał się nieco,
zanim zaczął pisać, ponieważ nie
chodziło o błahą sprawę. Jeśli miał
wątpliwości, to nie ze strachu, że jego
opinię okażą się bezpodstawne (miał
na to wystarczająco dożo dowodów),
ale dlatego, że znał samego siebie.
Ojciec zwykł nadto jasno
wypowiadać prawdę. Dlatego zrobił
sobie chwilę przerwy i przemyślał
powagę swych stwierdzeń, zanim
przelał je na papier 29 października
1967 roku:

Niech Eminencja mi wybaczy te
moje zwierzenia. Jestem zawsze
szczery, spokojny i radosny.
Jednak łuk nie może być wiecznie
napięty, dlatego odczuwam żywą



potrzebę podzielenia się z kimś
bólem, który ciąży na mojej duszy
od tylu już lat. Proszę mi wierzyć
Eminencjo, że nie przesadzam,
ponieważ jest wiele bolesnych
faktów, o których zwykle milczę.

Z drugiej strony, W[asza]
E[minecja] dobrze mnie już zna. I
myślę, że także Ojciec Święty wie,
że mówię zupełnie szczerze, bez
goryczy i resentymentów, że
staram się mówić o sprawach
jasno i z miłością. To właśnie
miłość Chrystusa pcha mnie do
tego, by bronić Dzieła Bożego,
które On powierzył w moje ręce, a
także apostolskiego, skutecznego,
świętego i cichego życia moich
dzieci[90].

List ten przepełniony był goryczą, nie
dlatego, że chodziło o kolejne
pomówienia, ale dlatego, że tym
razem insynuacje pochodziły od
pewnego Asesora Kurii, który tak



wyrazi swą opinię, jak gdyby był to
oficjalny osąd Sekretariatu Stanu[91].

Czy nie uważa Eminencja— pyta w
dalszej części listu, —że już pora,
aby — in nomine Domini*— 
skończył się ten absurdalny
sprzeciw, bez żadnej przyczyny (bo
cóż żeśmy złego zrobili?) i zupełnie
możliwy do uniknięcia, ponieważ
pochodzi z Domu Wspólnego Ojca?
[92].

Stara się w swych rozważaniach
wytłumaczyć, że istnieje pewna
liczba która nie zna, teoretycznie i
praktycznie, ducha i apostolstwa
Opus Dei:

Wyobrażam sobie, że z ludzkiego 
punktu widzenia przyczyna takich
działań leży w fakcie, że osoby te
nie wiedzą — nie mieści im się to w
głowie, — kim jest świecki. Nie
rozumieją, co to znaczy pracować
bez własnych ambicji w służbie
Kościoła Świętego, nie mieszając



go do tego, korzystając ze świętej
wolności, którą cieszy się każdy
świecki na polu działania, które
doń należy, na mocy faktu, że
został ochrzczony, że jest zwykłym
wiernym. Mają takie wyobrażenie
o świeckim, że chcąc mu okazać, że
go kochają, natychmiast robią z
niego... diakona[93].

Dalej pisze w tonie zwierzeń:

Staram się wciąż każdego dnia
lepiej kochać i służyć Kościołowi.
Wczoraj, myśląc o tym podczas
odprawiania Mszy Świętej,
płakałem słodkimi i gorzkimi
zarazem łzami: kiedy byłem
młody, działo się to często, ale
teraz już od kilku lat się to nie
zdarzało. Proszę się nie obawiać,
Eminencjo, wszystkie bolesne
fakty, które przedstawiłem, nie
przeszkadzają temu, że stale
wzrasta nasza miłość do Kościoła
Świętego i do papieża. Jak



Ekscelencja wie, ostatnio odbyłem
podróż. Nie chodziło o szukanie
poklasku, ale o to, by służyć
Kościołowi i zbawiać dusze[94].

Na koniec przekazał kardynałowi, że
w tekście Konsekracji Dzieła
Najświętszemu Sercu Jezusa, której
corocznie dokonuje w święto
Chrystusa Króla wraz ze wszystkimi
swymi córkami i synami, powtarzane
są następujące słowa: «Wzbudź w
nas gorącą miłość do Kościoła i
papieża, która wyrazi się w dziełach
służby»[95].

* * *

Gdy prałat Escrivá skarżył się
kardynałowi Angelo Dell’Acquie na
bardzo smutną sytuację, ten już od
kilku miesięcy nie sprawował funkcji
zastępcy Sekretarza Stanu do Spraw
Zwyczajnych, przekazując ją swemu
następcy, biskupowi Giovanniemu
Benellemu[96]. Nowy zastępca był
wcześniej radcą w nuncjaturze w



Madrycie, został konsekrowany na
biskupa 11 września 1966 roku,
mianowany pro-nuncjuszem
apostolskim w Senegalu i Delegatem
Apostolskim na Afrykę Zachodnią, i
niemal natychmiast w czerwcu 1967
roku odwołany do Rzymu, do
Sekretariatu Stanu[97].

Odejście Dell’Acquy i przyjście
Benellego oznaczało dla założyciela i
dla historii całego Dzieła coś więcej
niż zwykłą zmianę aktorów.
Zachodziła także zmiana
scenariusza, zastosowanie nowych
procedur i nowej polityki. Co się
tyczy Dzieła, atmosfera znacznie się
oziębiła. Po pierwsze znikł kanał
komunikacji, istniejący w czasach
Dell’Acquy. W rezultacie informacje
na temat Opus Dei nie docierały już z
taką łatwością do papieskich uszu.
Przedłużały się także opóźnienia
powodowane przez Kurię Rzymską,
jeśli chodzi o erygowanie Fakultetu
Teologii Uniwersytetu Nawarry.



Mijały miesiące, założyciel Opus Dei
czuł, że powinien osobiście
przekazać papieżowi wiele
wiadomości na temat pracy
apostolskiej realizowanej przez
członków Opus Dei, a także kroków
podejmowanych w celu rozwiązania
kwestii instytucjonalnej.
Jednocześnie nie zaniedbywał
periodycznego okazywania swego 
synowskiego i niezachwianego
oddania Stolicy Piotrowej oraz
zapewniania o gorących modlitwach
swych dzieci[98]. Ponieważ nikt nie
miał zamiaru ułatwiać mu spotkania
z papieżem, w grudniu 1968 roku
zdecydował się poprosić o nie za
pośrednictwem Prefekta Pałacu
Apostolskiego. Ale mijały kolejne
tygodnie, a o audiencji papieskiej nic
nie było wiadomo. Tak więc, 24
lutego 1969 roku don Josemaría
zwrócił się na piśmie do abpa
Benellego, prosząc o pomoc w
uzyskaniu audiencji u Jego
Świątobliwości. Do pisma załączony



był list do Pawła VI, w którym prałat
Escrivá wyrażał swą przemożną
potrzebę okazania papieżowi
głębokiej czci i wdzięczności[99].

W następnym tygodniu otrzymał
odręczny list Ojca Świętego z
wyrazami ojcowskiej wdzięczności
za ten dowód synowskiej miłości
oraz pociechy, jaką były dla niego
dobre wieści na temat pracy
apostolskiej Opus Dei[100]. O
audiencji nie było jednak ani słowa.

Wiosną 1969 roku don Josemaría
dowiedział się, że stworzona została
Komisja specjalna, mająca za zadanie
zmianę statutów Opus Dei.
Roztropna i szybka interwencja
założyciela Opus Dei pozwoliła
zażegnać to niebezpieczeństwo. Ale
zniknięcie tej komisji nie oznaczało
zmiany na lepsze stosunku
niektórych osób w Kurii do Opus Dei.
Nadal trwało przeciąganie działań,
nieomylny znak, że nie był to



stosowny moment do podjęcia
jakiejkolwiek inicjatywy w kwestiach
instytucjonalnych.

Niestety uprzednie wydarzenia nie
stanowiły wyizolowanych epizodów.
Dzięki komentarzom niektórych
dostojników kościelnych prałat
Escrivá dowiedział się, że wokół jego
osoby powstaje próżnia (o czym
papież nie wie), która zmienia się w
krąg wrogości[101].

W oficjalną niełaskę popadli również
ci, którzy okazywali sympatię
założycielowi Opus Dei,
wdzięcznemu za oznaki lojalności ze
strony wielu osób. 27 kwietnia 1970
roku pisał do kardynała Dell’Acquy:

Bardzo się uradowałem, widząc,
kolejny raz, że Bóg obdarzył
Eminencję łaską zrozumienia
naszego ducha, a wraz z nim jego
zasadniczych punktów – miłości i
stałej lojalności wobec Kościoła
Świętego oraz papieża, a także



zapału apostolskiego, by
zaprowadzić do Chrystusa
wszystkie dusze. To serdeczne
zrozumienie stanowiło i stanowi
dla nas potężny bodziec i
pocieszenie, aby kochać każdego
dnia bardziej naszą Matkę Kościół
i Wikariusza Chrystusowego na
ziemi.

Głęboko mnie poruszyło męstwo, z
jakim W[asza] E[minencja]
wykorzystuje każdą sposobność,
by głosić prawdę na temat naszego
Dzieła - i nie pozostaje mi nic
innego, jak wyrazić swą
najwyższą wdzięczność. Pełni
Eminencja w ten sposób wielką
służbę dla Kościoła, ale — 
sprawiedliwość wymaga, bym to
powiedział — w obecnych
okolicznościach jest to służba
heroiczna[102].

Wydaje się, że istotnie okoliczności
były tak poważne, by określać



lojalność ze strony kardynała jako
heroiczną. Wydaje się to
niewiarygodne, ale fakty mówią
same za siebie. Sytuacja był z
pewnością bardzo poważna, skoro
założyciel objeżdżał sanktuaria
Maryjne w Hiszpanii i Portugalii w
poszukiwaniu pomocy z niebios.

W kilka dni po napisaniu tego listu
Bóg rozbudził duszę założyciela
Dzieła głośnym wołaniem: Si Deus
nobiscum, quis contra nos? Jeśli Bóg z
nami, któż przeciwko nam? A 6
sierpnia 1970 roku - kolejnym
ożywczym przesłaniem: Clama, ne
cesses! Krzycz na całe gardło, nie
przestawaj!

Kiedy kardynał Dell’Acqua został
mianowany kardynałem
wikariuszem Rzymu, założyciel
pospieszył z gratulacjami. Pragnął się
z nim zobaczyć, ale — jak pisał 10
listopada 1970 roku — w obecnych
okolicznościach moja obecność w



jego gabinecie na Lateranie może
w jakiś sposób stać się powodem
trudności dla Jego Eminecji[103].

Poza tym, aby oszczędzić smutnych
wieści Jego Świątobliwości, a także z
powodu wielkiej miłości, jaką żywił
dla Kościoła, wolał milczeć, jak to
czynił przez niemal czterdzieści
lat[104]. Narzucił sobie dobrowolne
milczenie, ale nie trwał w zupełnej
bierności. Modlił się i pracował nad
apostolską formacją dusz:

Jeśli o mnie chodzi — pisał do
kardynała —stale modlę się i
pracuję, przede wszystkim piszę,
ponieważ, jak Eminencja dobrze
wie, od wielu lat, z miłości do
Kościoła i do dusz, Escrivá de
Balaguer zachowuje ścisłe
milczenie... ale Escrivá pisze*!
[105].

* * *



Od chwili zmiany, jaka miała miejsce
w Sekretariacie Stanu latem 1967
roku założyciel Dzieła nie widział się
z papieżem. Jego prośby o audiencję
nie docierały do uszu Pawła VI.
Niektóre osoby w Rzymie
rozpuszczały wieści, że Opus Dei było
źle widziane. Był to czysty wymysł,
ale pogłębiał klimat nieufności, jaką
nieliczni żywili wobec don Josemaríi
i Dzieła[106].

W kontekście tych wydarzeń don
Josemaría otrzymał pismo od
kardynała Jeana Villot. Nosiło ono
datę 25 stycznia 1971 roku. Proszono
w nim, by założyciel przekazał
Sekretariatowi Stanu nazwiska
wszystkich członków Opus Dei,
którzy pracowali w Kurii Rzymskiej.
Wówczas już, dzięki informacjom od
różnych zaprzyjaźnionych
kardynałów, założyciel zdawał sobie
sprawę, że otrzymali oni dość
szokujące zalecenie, by nie
promować na żadne stanowisko



kościelne wiernych Opus Dei. Sucha
prośba kardynała Villota, bez
jakichkolwiek szerszych wyjaśnień,
była zapewne spowodowana
kłamliwymi pogłoskami
rozpuszczanymi przez pewne
nieodpowiedzialne osoby. Opus Dei
— mówiono — stara się kontrolować
zarządzanie Kościołem. Było
oczywiste, że rozpętało się polowanie
na czarownice[107].

(Być może Bóg pozwolił, by naciski
osób trzecich wyzwoliły u kardynała
zapał w służbie Kościoła. Jednak
widziane z wyższej perspektywy,
bolesne zgrzyty w stosunkach
międzyludzkich są środkiem, jakimi
niekiedy posługuje się Bóg, by
wygładzać – coraz bardziej – dusze
swoich świętych).

Don Josemaría odpowiedział
kardynałowi Villotowi w starannie
przygotowanym liście. Jego nagłówek
jest oficjalny i grzeczny:



Rzym, 2 lutego 1971.

Otrzymałem list Eminencji z 25
stycznia. Z najwyższą
przyjemnością spieszę
odpowiedzieć na prośbę, z którą
się do mnie zwrócono, choć chodzi
o dane znajdujące się już od
dłuższego czasu w posiadaniu
Stolicy Świętej.

Faktycznie, wszyscy członkowie
Opus Dei, którzy pełnią funkcje w
Kurii Rzymskiej są jako tacy
dobrze znani, ponieważ, podobnie,
jak jakikolwiek inny członek
Dzieła, nigdy nie ukrywali swej
przynależności do naszego
Stowarzyszenia i objęli swe
stanowiska na wyraźną prośbę
samej Stolicy Świętej, która jest
więc świadoma ich przynależności
do Dzieła, zanim uzyskali
nominacje[108].

Następowało tu wyszczególnienie
odpowiednich danych: nazwisko



wiernego, zajmowane stanowisko,
nazwisko kardynała, który wnosił o
zatrudnienie ich w kurii etc. Lista
była krótka[109]. W sumie cztery
osoby miały stałe stanowiska, a
cztery czy pięć innych pracowało od
czasu do czasu jako konsultorzy
Świętych Kongregacji czy Komisji.

Na koniec następowały uwagi
sugerujące, że przyczyna
zamieszania leży w machinacjach
czynionych przez wąską grupę
oszczerców Opus Dei:

Mając pewność, że wyczerpująco
odpowiedziałem na prośbę Waszej
Eminencji, pozostaję do zupełnej
dyspozycji, jeśli chodzi o wszelkie
dalsze wyjaśnienia. Myślę, przy
tym wszystkim, że nie będzie to
konieczne, ponieważ zarówno
członkowie Opus Dei, jak i
korporacyjne działania
apostolskie przez nich
prowadzone w służbie dusz i



Kościoła są dobrze znane wszędzie
i przez wszystkich. Poza tym,
ponieważ tego rodzaju prośby nie
są częste, kiedy nadarzy się
okazja, by spotkać się z Jego
Eminencją, pozwolę sobie
opowiedzieć Mu kilka anegdot,
które być może wyjaśnią, skąd
mogła się wziąć tego rodzaju
prośba[110].

Wcześniej, przed tym wydarzeniem,
kardynał Villot okazywał zawsze
serdeczność i sympatię w stosunku
do Opus Dei[111]. Podobny był
przypadek abpa Benellego, który
przez lata, pełniąc funkcje w
Hiszpanii, Francji i Senegalu,
utrzymywał serdeczną przyjaźń z
założycielem Dzieła[112]. Jednak
wkrótce po swych nominacjach do
Sekretariatu Stanu, obaj zaczęli
okazywać większy chłód,
przechodząc od serdeczności do
pewnej niechęci. Don Josemaría nie
zmienił swego stosunku do nich, nie



żywiąc do nikogo najmniejszej bodaj
urazy, modląc się za tych, którzy
czynili mu trudności. Starał się
poznać przyczyny dziwnego
zachowania się obu dygnitarzy,
gotów poprawić się w tym, w czym
zbłądził. Wszystko na próżno. Szukał
dialogu, ale spotykał się z
milczeniem.

Można sobie wyobrazić kilka
różnych przyczyn takiego
niechętnego zachowania w stosunku
do Opus Dei. Był to czas zaburzeń
posoborowych oraz napięć
doktrynalnych. Nie można się więc
dziwić, że jasność idei, jakie głosił
założyciel Dzieła, rozwój apostolstwa
Opus Dei oraz odmienne spojrzenie
na misję świeckiego chrześcijanina w
życiu Kościoła, złożyły się na
nieuzgadnialną teologalną wizję
historii[113]. Chcąc zrozumieć tak
gwałtowne zmiany postawy, trzeba
bez wątpienia szukać sedna sprawy
gdzie indziej. Wyjaśnieniem jest fakt,



że abp Benelli, pragnąc przysłużyć
się Kościołowi, uważał, że powinien
interweniować w sprawach polityki
hiszpańskiej, w której – jak się
wydawało – trwał czas delikatnej dla
Kościoła zmiany[114]. Punkt
dotyczący wolności świeckich w
sprawach doczesnych już w
przeszłości wywoływał wiele
nieporozumień i był dla założyciela
Dzieła źródłem przykrości. To
najbardziej logiczna hipoteza,
pozwalająca wyjaśnić nowe
zachowanie abpa Benellego, który
nigdy nie wyjawił prałatowi Escrivie
przyczyn swojego zachowania[115].

(Z upływem czasu znikła
podejrzliwość skierowana przeciwko
Opus Dei i pojawiła się w to miejsce
szczera serdeczność, jak dowodziły
tego fakty. Gdy tylko abp Benelli
dowiedział się o śmierci don
Josemaríi, udał się, wyraźnie
poruszony, by pomodlić się przy jego
cielesnych szczątkach. Będąc już



kardynałem i arcybiskupem
Florencji, prosił Ojca Świętego, w
liście z 3 maja 1979 roku, o wszczęcie
procesu beatyfikacyjnego prałata
Escrivy. Jego przedwczesna śmierć
nie pozwoliła mu na uczestnictwo w
tym procesie. Jednak w
przywołanym tu liście zawarł
następujące zdania: «Moje
wspomnienie o założycielu Opus Dei
jest wspomnieniem o mężu
cnotliwym, ożywianym wielką
miłością do Kościoła. Zawsze
wydawał mi się bardzo zdecydowany
w chwilach, gdy trzeba było szukać
dobra Kościoła i dusz, okazując
całkowitą wierność w wykonywaniu
zaleceń Stolicy Świętej, w stosunku
do której żywił bezwarunkowy
szacunek». Kończył następującymi
słowy: «Rozmyślając o tych
sprawach, myślę, że byłoby stosowne
rozważyć możliwość
zaproponowania osoby prałata
Escrivy jako wzoru cnót
chrześcijańskich dla kapłanów i



świeckich, rozpoczynając proces jego
beatyfikacji»[116]).

Przez długie lata trwały uprzedzenia
i nękanie ze strony niektórych osób
w Kurii. Zasiany został brak
zaufania, utrudniane były prace
apostolskie, starano się też
upokorzyć założyciela Dzieła[117].
Nowy smutny epizod miał miejsce
jesienią 1972 roku. Założyciel, który
spędził właśnie dwa miesiące na
podróży apostolskiej po Hiszpanii i
Portugalii, po powrocie znalazł
“ściśle poufny” list z datą 30
października 1972 roku. Było to
pismo od kardynała Villota, który
prosił założyciela Opus Dei, by ten go
«wyraźnie zapewnił», że ani prawo
szczególne, ani praktyka Opus Dei
«nie łączą się ze zobowiązaniem lub
zwyczajem (ze strony członków), by
przedstawiać przełożonym lub
innym upoważnionym osobom
spraw, z którymi zapoznali się w
służbie Kościoła lub Stolicy



Apostolskiej w ogólności»[118] , a
szczególnie w pewnych organach
kościelnych.

Założyciel Opus Dei natychmiast
zapewnił pisemnie kardynała, że ani
prawo, ani praktyka Opus Dei w
żadnym wypadku nie niosą z sobą,
ani bezpośrednio, ani pośrednio,
niebezpieczeństwa jakiegokolwiek
pogwałcenia tajemnicy
zawodowej. Korzystam z tej
okazji, by zapewnić, że duch i
ascetyka Opus Dei sprzyjają
postępowaniu wręcz
przeciwnemu[119].

Prośba ta dotykała bezpośrednio
kwestii czci kapłańskiej, o którą tak
starannie dbał don Josemaría od
chwili swych święceń. Wydawało się,
że pismo świadomie poddaje ją w
wątpliwość. Założyciel zareagował
ostro, choć jego odpowiedź była
spokojna, utrzymana w tonie
nadprzyrodzonym i pełna



łagodności. Znając prostotę jego
charakteru można się było
spodziewać wypowiedzi podobnej do
tej zawartej w następnych
paragrafach listu:

Nie będę skrywał przed Eminencją
— oświadczał, — że ton zapytania
rozbudził w mej duszy uczucie
zaskoczenia i zrozumiałego bólu,
zrodzonego wyłącznie — proszę mi
wierzyć — z wielkiej miłości, jaką
żywię w stosunku do Kościoła,
któremu od tylu już lat wyłącznie
poświęcam swoje życie (ufam, że
nie na darmo). Bólu zrodzonego
także z mojej pewności co do
dobrego ducha, z jakim moje
dzieci służą mu wszędzie, często w
warunkach po ludzku rzecz biorąc
trudnych i niewdzięcznych. Jednak
jednocześnie mogę Eminencję
zapewnić, że Pan, wierne wsparcie
w mej słabości, natychmiast
pomógł mi, podnosząc mnie na



duchu, także dzięki wspomnieniu,
które stanowi motyw mojej prośby.

I zaraz pisze dalej:

Byłbym zobowiązany, Eminencjo,
gdyby Eminencja zechciał
powiadomić Ojca Świętego, że
wczoraj wróciłem z długiej,
dwumiesięcznej podróży.
Codziennie – przez całe długie
godziny – nie robiłem nic innego,
jak głosiłem do wielu tysięcy osób
wszelkiej kondycji społecznej, że
dziś bardziej niż kiedykolwiek
trzeba, by wzmocnili i rozwinęli w
swych sercach miłość do Kościoła i
do papieża, fundamentu i
strażnika jedności i prawdy, jako
następcy Świętego Piotra. W ten
sposób robiłem po prostu to, co, z
Bożą pomocą, robię od 1925 roku,
od chwili mych święceń
kapłańskich[120].

* * *



Wraz z upływem czasu naciski
stopniowo słabły. Wreszcie, 25
czerwca 1973 roku założyciel Opus
Dei uzyskał audiencję u papieża
Pawła VI. Ostatnią w życiu. Papież
powitał go serdecznie. Minęło pięć
lat od ostatniego ich spotkania:

— Dlaczego Ksiądz nie odwiedza
mnie częściej? – poskarżył się papież.

Zapadła krępująca cisza, którą
założyciel przerwał pośpiesznie,
opowiadając o rozwoju Dzieła przez
te wszystkie lata na pięciu
kontynentach. Od czasu do czasu
Paweł VI mu przerywał i spoglądając
nań z podziwem wołał:

— «Ksiądz jest świętym».

— Nie, nie. Wasza Świątobliwość
mnie nie zna, jestem tylko biednym
grzesznikiem.

— «Ależ tak. Ksiądz jest świętym» –
upierał się papież.



Zmieszany i zawstydzony założyciel
Opus Dei starał się skierować te
pochwały w innym kierunku: — Na
tej ziemi jest tylko jeden święty:
Ojciec Święty[121].

Podobnego zdania na temat świętości
założyciela byli ci, którzy go znali:
kardynałowie, biskupi i prałaci,
nuncjusze i doradcy, kurialiści i
urzędnicy, teologowie i
kanoniści[122]. Mimo że jego
zdecydowana postawa nie zawsze
była przez wszystkich zrozumiała, w
tym wypadku nie miało to znaczenia.
Sami jego oponenci najbardziej cenili
go i szanowali, uważając za Bożego
człowieka, za człowieka
świętego[123]. Miał silny charakter,
ale jednocześnie był uprzejmy i
ujmujący w stosunku do innych. Do
niego przychodzono po radę lub
pocieszenie. Wszystkich traktował z
miłością i serdecznością, czy byli
wysokimi dostojnikami kościelnymi,
czy podwładnymi.



Widział w papieżu “Wspólnego
Ojca”, a Watykan był dla niego
“domem Wspólnego Ojca, a nie
anonimową administracyjną
centralą”[124]. Był wielkim obrońcą
Kurii Rzymskiej przez całe swoje
życie. Kryje się w niej— mawiał — 
wiele pracy, wiele poświęcenia,
wiele świętości, które przez
większość ludzi pozostają
niezauważone[125].

4. “Walczyć z miłości aż do końca”

Wśród Zapisków wewnętrznych don
Josemaríi znajduje się jedna luźna
notatka. Prawdopodobnie pochodzi z
31 grudnia 1932 roku. Zawiera kilka
refleksji na temat życia i upływu
czasu. Jest to, bez wątpienia,
konspekt medytacji lub pogadanki.
Brzmi tak:

1932. Koniec roku. Zakończenie
roku skłania do poważnych i
owocnych refleksji, które, co jest



dla nas ważne, nie powinny zostać
zmarnowane.

Jesteśmy tu przejazdem... jak
kometa... jak woda w rzece... A
jeszcze nas to nie przekonuje!
Znikł rok, jeszcze jeden więcej rok
życia? Rok mniej![126].

Te nierozwinięte, urwane zdania
mówią o upływie życia i jego
niepowstrzymanym i
niezawracalnym biegu. Jest to rzecz
banalna, ale przez to, nie mniej
prawdziwa. Następują potem
dywagacje na temat upływu życia
ziemskiego oraz ostatniej chwili, gdy
pozbawieni zostaniemy cielesnej
powłoki. Taka bowiem jest kolej
rzeczy: nieubłagany upływ czasu.
Życie jest podróżą. Wszyscy – bez
wyjątku – skończymy na przystanku
“śmierć”:

Spójrzcie, jak zbliża się koniec...
Jak fale, jedna za drugą, rozbijają
się o brzeg, jak liście spadają jeden



po drugim... Najpierw jeden,
potem drugi, potem kolejny... i wy,
i ja. — Nasza ojczyzna: Niebo[127].

Od tego momentu do nocy 31
grudnia 1971 roku upłynęło wiele lat,
gdy Ojciec, głęboko pogrążony w
Bogu, przemyśliwał nad biegiem
dziejów. Nie rozmyślał o wspaniałym
wydarzeniu założenia Dzieła, ale o
sytuacji, w jakiej znajdował się
wówczas Kościół. Widać było, że
Ojciec jest zmęczony, bardzo
zmęczony. To nie kwestia lat,
myślę, że to kwestia miłości[128] -
mówił do swych synów z Rady
Generalnej, którzy słuchali go w
milczeniu.

Była to wspaniała noc. Do Villi Tevere
docierał dźwięk kolęd śpiewanych
przez alumnów Kolegium
Rzymskiego, zgromadzonych w
salonie Kolegium, po drugiej stronie
ogrodu. Ojciec zaczął powoli mówić,
niczym w wewnętrznym monologu.



Starał się w kilku słowach ująć
wszystkie uczucia z całego
kończącego się roku. Tego samego
dnia zredagował notatkę ze swymi
przemyśleniami. Zanotował zdanie
podsumowujące jego przemyślenia.
Wyjął notatnik z kieszeni i odczytał: 
Takie jest nasze przeznaczenie na
ziemi: walczyć z miłości aż do
końca. Deo gratias*![129].

Potem mówił im o swym bólu i
miłości do Kościoła Świętego, który
doświadczał długiego okresu udręki.
O tej sytuacji mówił następującymi
słowy: Nie możemy się tym nie
interesować. Wyrzekliśmy się
ziemskiej miłości, by zbawiać
dusze. Mamy większy obowiązek i
większe prawo![130].

Pokrótce rzucił okiem na rok 1971,
bowiem aż za dobrze wiedział,
jakimi sprawami zajmował się w
ciągu ostatnich lat, a także o swojej
sprawie. Lecz nie pozwalając



opanować się zniechęceniu,
zdecydował się rozpocząć nowe
życie, czyste i hojnie oddane w
ofierze Panu. Nie chodziło tu
właściwie o zmianę życia. Raczej o
potwierdzenie swego pragnienia
służby. Czynił to nie z powodu
przełomu lat, ale raczej dlatego, że
każdy dzień jest równie dobry, aby
służyć Bogu. Mówił, że całe życie
wciąż rozpoczynał na nowo, sklejając
fragmenty życia wewnętrznego,
czyniąc akty skruchy, rzucając się ze
skruchą w ramiona Boga jak syn
marnotrawny powracający do domu
Ojca, ponieważ życie ludzkie jest w
pewnym sensie ciągłym
powracaniem do domu naszego
Ojca. Powracaniem poprzez
skruchę[131].

Tegoż samego dnia odbył więc
spowiedź generalną i przygotował
się, by rozpocząć nowe życie w
służbie Kościoła. W ten sposób
zmienił hiszpańskie powiedzenie



“Nowy rok, nowe życie” w hasło na
rok 1972: Nowy rok, nowa walka.
Jeden rok to zbyt krótki czas na to, by
zmienić świat. Ale Ojciec nie był
pesymistą. Nie myślał wyłącznie o
upływającym czasie. Dobra wola, by
ulepszyć życie wewnętrzne, z
pomocą łaski Bożej uczyniłaby te
dwanaście miesięcy w
nadprzyrodzony sposób płodnymi:

Czas jest skarbem, który ucieka,
wymyka się, przecieka nam przez
palce jak woda pomiędzy głazami.
Minął dzień wczorajszy i
dzisiejszy dzień mija. Wkrótce
jutro odmieni się w jeszcze jedno
wczoraj. Trwanie życia jest
bardzo krótkie. Ale ileż w tej małej
przestrzeni można dokonać z
miłości do Boga![132].

Kościół potrzebuje wiernych synów,
którzy zadośćuczynią za tych, którzy
nie byli lojalni. Don Josemaría
poświęcił się więc zaszczepianiu w



duszy osób, z którymi się spotykał i
w duszach swych dzieci miłości do
Kościoła oraz obowiązku
zadośćczynienia za wiele obraz, jakie
popełniano. Tą drogą mieli zbliżać
się ku świętości. Mieli walczyć
przynajmniej na polu ascetycznym,
aby zwalczyć wady i polepszyć swe
życie, ponieważ — jak tłumaczył
Ojciec — świętość polega na tym, że
ma się wady i się z nimi walczy, ale
umrzemy z wadami[133].

Szukał współpracy ze strony swych
synów i córek. Stale zachęcał
członków całego Dzieła do
zdecydowanych wysiłków w życiu
wewnętrznym, kończył rok
objeżdżając miasta hiszpańskie i
portugalskie, wygłaszając katechezy
do zgromadzonych tłumów.

* * *

Wstał świt 1 stycznia 1972 roku.
Ojciec, gotowy stanąć do walki od
samego ranka, odczytał swym synom



z Kolegium Rzymskiego notkę, którą
poprzedniego wieczora przeczytał
członkom Rady Generalnej: Takie
jest nasze przeznaczenie na ziemi:
walczyć z miłości aż do końca. Deo

Wy, dzieci moje, walczyć będziecie
zawsze, i także ja będę się starał
walczyć zawsze, aż do ostatniej
chwili mego życia. Jeśli nie
walczymy, to znaczy, że nie jest z
nami dobrze. Na ziemi nie możemy
nigdy mieć tego spokoju
wygodnisiów, którzy się
zaniedbują, bo wiedzą, że
przyszłość jest pewna. Niczyja
przyszłość nie jest pewna, w tym
sensie, że możemy być zdrajcami
Naszego Pana, naszego powołania
i naszej wiary[134].

Musieli walczyć, aby nie dać usidlić
się grzechowi i aby zyskać pokój,
który jest konsekwencją walki, jaką
chrześcijanin powinien prowadzić 
przeciwko wszystkiemu, co w jego



życiu nie jest z Boga: przeciwko
pysze, zmysłowości, egoizmowi,
powierzchowności, ciasnocie
serca[135].

Ojciec głosił te idee prowadząc
medytację albo spotykając się ze
swymi dziećmi, podczas rozmowy
albo podczas udzielania porad
duchowych. Mówił im o walce i
wymagał od nich walki w ich
wewnętrznym życiu.

Na początku 1972 roku, w miarę jak
zbliżał się 9 stycznia, dzień jego
urodzin, Ojciec wyznawał w żartach,
że zaraz skończy “siedem lat”. Żart
ten miał przypominać wieczystą
duchową młodość chrześcijanina
oraz drogę duchowego dziecięctwa,
na którą wkroczył jakiś czas temu.
Wówczas, z pełną świadomością,
jaką daje bliskość z Bogiem, mówił: 
Josemaría: tyle lat, tyle oślich
porykiwań[136]. Członkowie Rady
Generalnej podarowali mu maleńką



płaskorzeźbę z białego marmuru.
Przedstawiała Dobrego Pasterza
trzymającego na ramionach
odnalezioną owieczkę, z psem u nogi
i skórzaną torbą przewieszoną przez
pierś oraz laską pasterską. U jego
stóp znajdowała się dedykacja po
łacinie, dołączona przez don Álvaro:
«9 stycznia 1972: naszemu Ojcu, w
siedemdziesiątą rocznicę urodzin. Z
miłością»[137].

Jego córki z ogromnym zapałem
przez tydzień przygotowywały
wyszywany złotem ornat, zszywając
go z fragmentów starych szat
liturgicznych. Na ornacie
przedstawiona została róża oraz
napis, związany z osobistymi
wspomnieniami Ojca: Adeamus cum
fiducia ad thronum gloriae, ut
misericordiam consequamur*. A na
palce**, którą przygotowały
specjalnie na ten dzień, można było
przeczytać: Bonus Pastor, jak
podziękowanie całego Dzieła za jego



wysiłki Ojca i duszpasterza.
Rzeczywiście, w tej godzinie walki i
wypaczeń myślał o zdrowiu
duchowym swoich dzieci:

Nie chcę, aby moje dzieci zagubiły
się na tej pustyni pozbawionej
wody, w jaką wydaje się być
przemieniony dziś Kościół, w
którym wysychają źródła
sakramentów. Pomimo tej
jałowości i suszy, jest w Kościele
Chrystusowym wiele oaz pokoju,
obfitujących w wodę i świeżą
strawę dla dusz. Jednym z takich
zakątków pełnych zieleni jest Opus
Dei, a to, czy będzie takie nadal,
zależy od każdego z nas[138].

W południe 9 stycznia Kolegium
Rzymskie uczestniczyło we mszy,
którą Ojciec odprawił w kaplicy
Najświętszej Maryi Panny Królowej
Pokoju. Po przeczytaniu Ewangelii
skierował do obecnych krótką
homilię, rozwijając ewangeliczną



przypowieść o dwu ludziach, którzy
przyszli modlić się do świątyni:

Ani wy, ani ja— mówił im — nie
możemy modlić się jak faryzeusz.
Powinniśmy modlić się jak celnik:
Panie, nie jestem godzien, by być
tu, ale Cię kocham. Panie, nie
jestem godzien Twej łaski, ale Ty
mnie nią szczodrze obdarzasz i
dlatego jestem duszą modlitwy.
Panie, nie jestem godzien być w
Twoim Kościele, ale pragniesz,
bym wspierał nieco moim czystym
życiem, moją wiarą, moją nadzieją
i miłością Twój Kościół
Święty[139].

Intencje, w jakich odprawiał mszę,
były te, co zawsze: Kościół, Papież,
Dzieło[140].

Przez cały rok Ojciec stale zwracał
uwagę na kwestie publiczne i sprawy
znajdujące się na widoku wszystkich.
Dlatego czasami jego słowa były
niezwykle mocne. Mówił na



przykład, że Ciało Mistyczne, Kościół,
wydaje się być “trupem w stanie
zupełnego rozkładu”. Ale bez chwili
wahania, z wiarą i optymizmem
uspokajał swych synów: Nie bójcie
się, powiedziałem, że wydaje się
być trupem, ponieważ to Ciało –
Kościół – jest nieśmiertelne: Duch
Święty wpiera Kościół i ożywia go
w niewysłowiony sposób[141].

Rzeczywiście, to co się działo było
smutne, bardzo smutne. Nie
wystarczy — mówił im Ojciec —
załamywać rąk albo obserwować
chłodno bieg wydarzeń wewnątrz
Kościoła, jakby były przedmiotami
badań archeologicznych,
kwestiami o znaczeniu jedynie
historycznym. Nie! To są ciosy
prosto w Serce Chrystusa[142].
Dlatego też trzeba zadośćczynić,
głosić prawdę i wyciągać rękę do
chwiejących się. Wszystko to z
wielką miłością, nie tracąc przy tym
spokoju.



Nadchodził powoli czas świąt
rodzinnych Opus Dei. 14 lutego
przypadała rocznica założenia sekcji
żeńskiej Dzieła oraz Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. Tego
dnia, tak jak przy okazji podobnych
świąt, założyciel Opus Dei czuł się
zakłopotany. Uznając swą małość
względem Boga, doświadczał
wewnętrznego wstydu.

19 marca obchodzone było święto
Świętego Józefa, na ten dzień
przypadały też imieniny Ojca. Pośród
powszechnej radości nie zapomniał
zalecać swym synom, by walczyli
rzeczywiście zjednoczeni, ramię w
ramię, z optymizmem. Rzeczywiście
— zachęcał ich —czasami wydaje
się, że jedna bitwa jest przegrana,
ale możecie być pewni, że Chrystus
nie przegra tej wojny[143].

W następnych dniach przypadał
Wielki Tydzień. Wówczas, zgodnie ze
zwyczajem, który zrodził się z



inicjatywy niektórych członków
Dzieła, do Rzymu zjeżdżały się setki
dziewcząt i chłopców przybyłych z
różnych krajów do serca Kościoła
powszechnego. W Wielką Środę 1972
roku przyjął ich na audiencji papież.
Podczas tego tygodnia uczestniczyli
też w kilku spotkaniach z Ojcem. Nie
omieszkał przypomnieć im o
konieczności walki, jeśli kochają
pokój. Ponieważ pokój duszy jest
skutkiem wojny: Nie wierzę w
pacyfistów, którzy nie walczą z
samymi sobą od wewnątrz.
Ponieważ, chcemy czy nie chcemy,
wszyscy musimy wziąć udział w
tej wojnie wewnętrznej, osobistej,
ciągłej[144].

Zaraz po Wielkanocy don Josemaría
udał się w podróż, choć był lekko
przeziębiony. Zatrzymał się w
Lourdes, aby pomodlić się u
Najświętszej Maryi Panny, ponieważ
myślał, żeprzejeżdżać tamtędy i się
z Nią nie przywitać byłoby



dowodem braku wychowania
[145]. Do Pampeluny przyjechał 6
kwietnia po południu. W Klinice
Uniwersyteckiej zrobiono mu
badania. Miał początki zapalenia
płuc i dość wysoką gorączkę[146]. Na
spotkaniach ze studentami
uniwersytetu zachęcał ich, by byli
“ludźmi walki”, gotowymi walczyć
przez całe swe życie. Ponieważ
podczas wojny można przegrać jedną
bitwę, dwie, trzy... Nie ma to
znaczenia, jeśli zwycięży się w
ostatniej. Jednak w życiu
wewnętrznym — które jest także
wojną — lepiej jest nie przegrać
żadnej bitwy, ponieważ nie wiemy,
kiedy przyjdzie nam umrzeć[147].

14 kwietnia przybył do Madrytu.
Zatrzymał się przy Diego de León, i
jak tylko miał wolną chwilkę, spotkał
się ze studentami Centrum Studiów.
Mówił im o wojnie i pokoju, o walce i
o ostatniej bitwie. Radził im:



— Każdego dnia będę wam mówił
o tym samym, ponieważ jest to coś,
co bardzo zapadło mi w
duszy[148].

* * *

Lipiec i sierpień Ojciec spędził w
Civennie nad jeziorem Como, w
podalpejskiej części Włoch, wśród
gór. Klimat tam był umiarkowany.
Stosował się do zaleceń lekarzy.
Ćwiczył. Spacerował codziennie
wzdłuż brzegów jeziora lub
odwiedzał sąsiednie miejscowości.
Odpoczywał z piórem w ręku. Mógł
spokojnie powiedzieć: Napisałem
więcej niż sam Tostado![149].

W Castello di Urio, domu położonym
na brzegu jeziora Como, młodzi
studenci z Dzieła odbywali kurs
naukowy i formacyjny. Ojciec nie
mógł ich nie odwiedzić. I oczywiście
wspomniał o sytuacji Kościoła. W
tym samym czasie trwała Olimpiada
w Monachium. Od czasu do czasu



Ojciec miał okazję oglądać zawody w
telewizji. Zwrócił uwagę na skoki o
tyczce. W pamięci utkwił mu
lekkoatleta, który po nieudanym
skoku zawracał ze spuszczoną głową,
ponownie skoncentrowany, aby
przystąpić do kolejnej próby. Wysiłek
towarzyszący zawodom sportowym
porównywał do życia wewnętrznego,
choć nie odpowiadał mu ten rodzaj
kultu, jakim niektórzy otaczali
ludzkie ciało i ów “święty ogień”,
płonący podczas igrzysk. Nie był
przeciwnikiem sportu, choć widok
ceremoniału olimpijskiego rozbudził
w nim ból na myśl o nadużyciach
liturgii, jakie szerzyły się w Kościele.
Skarżył się: Teraz, gdy tyle
ceremonii świeckich, wojskowych,
akademickich, pełno jest gestów
liturgicznych, a jednocześnie
odmawia się kultu Panu[150]. A
wraz ze słabnięciem Kościoła
ubożeje świat.



Trzeba wystąpić w obronie Kościoła,
prosił Ojciec młodych ludzi w
Castello di Urio. Sam Pan powiedział:
«przyszedłem, by przynieść nie
pokój, lecz wojnę ». Ojciec opowiadał,
jaką bronią dysponuje Dzieło:

Od samego początku głosiłem, że
jedyną naszą bronią w Opus Dei
jest modlitwa: modlić się od rana
do wieczora. A teraz powtarzam
to samo. Módlcie się! Bardzo tego
brakuje. Módlcie się, ponieważ
kryzys, jaki dotknął świat,
spowodowany jest tym, że w
Kościele przestano się modlić[151].

5. “Katechetyczny wypad” na
Półwysep Iberyjski (1972)

Jasne było, że Ojciec nie był
usatysfakcjonowany, że w ciągu
ostatnich miesięcy miał okazję
mówić zaledwie do kilkuset
chłopców i dziewcząt. Z ilościowego
punktu widzenia stanowili bardzo
niewielki odsetek w tej krytycznej



dziejowej chwili, gdy diabeł siał
niezgodę na całym świecie i wielu z
tych, którzy powinni głosić prawdę
pełnym głosem, trwali z
zamkniętymi ustami. Ignorancja i
brak wykształcenia religijnego były
główną przyczyną błędów w
myśleniu i postępowaniu. Naglącym
problemem było więc poruszenie
całych rzesz ludzkich, szerzenie
doktryny, gdzie się tylko da, aby
przeciwstawić się królującemu
wszędzie pomieszaniu pojęć.

W Civennie latem 1972 roku
dojrzewał plan działań apostolskich.
Kiedy kilka tygodni później ktoś
zapytał don Josemaríę publicznie,
jakie jest jego największe
zmartwienie, Ojciec bez wahania mu
odpowiedział:

Nie mam w zwyczaju mieć
zmartwień. Zajęć natomiast wiele:
jedno po drugim. Nie noszę przy
sobie zegarka, ponieważ go nie



potrzebuję, gdy kończę bowiem
jedną rzecz, zaczynam następną, i
już... Jednak wielkim zajęciem
mojego życia i mojej duszy jest
miłość do Kościoła, ponieważ jest
on Matką, która ma tyle
nielojalnych dzieci, okazujących
czynami, że Jej nie kochają. Ty i ja
powinniśmy bardzo kochać
Kościół i papieża[152].

Ojciec postanowił rozpocząć nowy,
jak to nazywał, “katechetyczny
wypad”[153]. Ale pomimo
optymizmu, z jakim do niego się
przygotowywał, przy realizacji planu
wszelkie kalkulacje zawiodły. Tłumy
publiczności na wszelkich
spotkaniach przekroczyły
najśmielsze oczekiwania
organizatorów. Okazało się, że liczba
spotkań i pojemność pomieszczeń, w
jakich się one miały odbywać, są
niewystarczające. Projekt zakładał
przejazd z północy na południe przez
Półwysep Iberyjski z postojami w



tych miejscach, gdzie mogli
zgromadzić się ludzie pozostający w
kontakcie z pracami apostolskimi
Opus Dei[154]. Rozpoczął od
Pampeluny, ponieważ musiał wziąć
udział, jako Wielki Kanclerz
Uniwersytetu Nawarry, w ważnej
uroczystości akademickiej, jaka
miała mieć miejsce na początku
października.

Nie wzięto jednak pod uwagę stanu
zdrowia Ojca. W jego historii
choroby z tych dni, obok wyników
badań znajdują się także suche
komentarze, zrozumiałe nawet dla
profanów w branży medycznej: «9 X
72 widzieliśmy go w Pampelunie. Jest
naszym zdaniem w dobrym stanie».
(Były to początkowe dni „wypadu”.)
W ostatnich dniach swego pobytu w
Hiszpanii don Josemaría miał
zrobione kolejne badania i z tego
okresu pochodzi kolejna nota: «22 XI
72 widzieliśmy go w Barcelonie. Ma
zapalenie błony śluzowej nosa oraz



zapalenie krtani. Pod innymi
względami czuje się bardzo dobrze,
pomimo bardzo intensywnego rytmu
pracy, jakiemu był poddany w ciągu
ostatnich dwu miesięcy»[155].

Ojciec miał średnio trzy lub cztery
spotkania dziennie, każde z wysoką
frekwencją, wielokrotnie z udziałem
kilku tysięcy osób. Stale przyjmował
też niewielkie grupki osób i rodziny,
które odwiedzały go o
najróżniejszych porach dnia. W
sumie ponad sto pięćdziesiąt tysięcy
osób wysłuchało jego katechez. Ta
podróż apostolska wystawiła na
prawdziwą próbę odporność
fizyczną Ojca. Ponieważ jednak się
nie skarżył, w żaden sposób nie
wspominał o swoim stanie zdrowia,
ani nie dawał najmniejszych oznak
fizycznego wyczerpania, wszyscy
zgadzali się, że Ojciec, tak
uśmiechnięty, tak sprawny i tak
bardzo gotów na to, co konieczne, nie
był w złym stanie zdrowia. Aby



jednak dowiedzieć się choć trochę o
jego prawdziwym stanie fizyczny,
wystarczy przeczytać to, co napisał
do konsyliariusza w Hiszpanii z
Rzymu, dziesięć dni po zakończeniu
“wypadu”: Przypuszczam, że jesteś
bardzo zmęczony po tym
strasznym wysiłku ostatnich dwu
miesięcy podróży po całym
półwyspie[156]. Sugerował mu, by
odpoczął pewien czas w jakimś
spokojnym miejscu.

Nie przyszło mu nawet na myśl, żeby
samemu odpocząć. Po powrocie do 
Villa Tevere znalazł na stole pismo od
kardynała Villota, który prosił o
potwierdzenie, że osoby z Opus Dei,
które pracują w Stolicy Świętej,
zachowują tajemnicę służbową. W
przeciwieństwie do optymizmu,
jakim tchnie informacja medyczna z
listopada, w cztery tygodnie później
pojawiają się nieoczekiwane
symptomy i informacje: wysokie OB,
spadek ilości czerwonych krwinek,



niewydolność nerek, skłonność do
podwyższonego poziomu mocznika
we krwi etc.[157]. Chociaż z
opóźnieniem, organizm płacił za
nieograniczony wysiłek podczas tego
apostolskiego przedsięwzięcia. Może
nie w dramatyczny sposób, ale
poprzez utratę rezerw życiowych.

* * *

4 października Ojciec przyjechał do
Pampeluny z Francji, gotów do
rozpoczęcia swego apostolskiego
“wypadu”. Po drodze był w Lourdes i
oddał swą katechetyczną podróż pod
opiekę Matki Najświętszej. Pierwsze
wielkie spotkanie miało miejsce 6
października w sali konferencyjnej w
Pampelunie. Od tej chwili radość,
jaka przenikała do otoczenia,
prostota i serdeczność tonu Ojca,
który gotów był odpowiadać na
wszelkiego typu pytania, czyniły z
tych spotkań wydarzenia
prawdziwie rodzinne. 



Przyjechałem, żeby porozmawiać
o tym, o czym będziecie chcieli –
zaczął. – Nie będę wam prawił
kazań. No, zobaczymy, czy się
ruszycie i wy sami wskażecie
tematy, które was interesują[158].
I po przełamaniu pierwszych lodów
posypały się pytania: «Ojcze, po czym
poznaje się powołanie do Opus Dei?»
- pytał pewien młody chłopiec;
«Ojcze, co mamy przekazać naszym
rodzicom?» - zwracała się doń młoda
dziewczyna; «Ojcze, jest nas tu cała
grupa ludzi ze wsi»...

7 października przewodniczył
akademickiej uroczystości wręczenia
doktoratów honoris causa trzem
znanym profesorom: Paulowi
Ourliac z Tuluzy, markizowi de
Lozoya z Uniwersytetu Madryckiego
i Erichowi Lettererowi z Tübingi. W
pełnej gali, pośród strojów
akademickich, w trakcie
ceremoniału, który odbywał się po
łacinie, wręczono im insygnia



doktorskie: biret, pierścień, księgę i
dyplom. Akt został zwieńczony
mową Wielkiego Kanclerza
uniwersytetu[159].

W tych dniach odbywało się także
Zgromadzenie Ogólne
stowarzyszenia Przyjaciół
Uniwersytetu Nawarry. Ojciec
spotkał się z nimi, aby podziękować
im za współpracę i wsparcie
materialne, bez których Uniwersytet
nie mógłby istnieć. Przywitał się z
profesorami, woźnymi,
sprzątaczkami i personelem
administracyjnym. A w niedzielę, 8
października, miał spotkanie z
członkami Dzieła oraz wielką liczbą
współpracowników z Nawarry i
przyległych regionów. Ojciec miał
wrażenie, że są oni zatroskani tym,
co się dzieje na świecie i w Kościele:

Czyż nie jest prawdą, że jeśli
wierny przychodzi do kapłana, to
szuka umocnienia, światła i rady?



Wielokrotnie idą złaknieni, z
dobrą wolą, z pragnieniem, by im
pomóc pójść dalej, a nie znajdują
ani rady, ani umocnienia, ani
wiary. Znajdują tylko mgłę i
zwątpienie. A ja nie chcę myśleć, że
tak będzie. Nie chcę! Prośmy
wszyscy razem, by tak nie się nie
działo[160].

10 października wyjechał do Bilbao i
ulokował się w ośrodku
rekolekcyjnym Islabe, gdzie
przyjmował odwiedziny małych
grup, chociaż jeszcze w dniu
przyjazdu miał spotkanie ze spora
grupą księży. Ojciec otworzył przed
nimi swe serce. Mówił im długo o
wielu problemach aktualnej
rzeczywistości duszpasterskiej, o
liturgii i – przede wszystkim – o
miłości, jaką powinni okazywać
wszystkim swym braciom,
kapłanom, na całym świecie:



Zawsze nam mówiono, że kapłan
nie zbawia się ani nie potępia się
sam [...]. Więc zbawiajmy
kapłanów, co jest zobowiązaniem
wynikającym ze sprawiedliwości. 
A nie zbawimy ich, jeśli sami
będziemy najeżeni: trzeba ich
traktować z miłością, trzeba się
przezwyciężać. Nie możemy
formować jakiejś grupki, ale
otwierać się, w ten sposób - z
ramionami otwartymi jak na
krzyżu. Niech zobaczą, że
kochamy ich czynami![161].

Z radością przypomniał o swym
pobycie w parafiach wiejskich, zaraz
po święceniach kapłańskich w
Saragossie. Padł przed wszystkimi
zgromadzonymi tam kapłanami na
kolana, aby odebrać od nich wspólne
błogosławieństwo przed
pożegnaniem się.

W szkole Gaztelueta zebrały się setki
matek i ojców uczniów. Mówił im o



kształtowaniu ich dzieci oraz o pracy
edukacyjnej rodziców. Ponieważ —
powtarzał im — nie wystarczy
sprowadzić dzieci na świat,
zwierzęta też to robią. Trzeba je
formować i przygotowywać ich
wiarę. W tym celu, opowiadał im to,
co nieco wcześniej powiedział mu
pewien chłopiec:

Ojcze, mam przyjaciela, który pyta
dlaczego nas uczą od dziecka
religii katolickiej, mówi, że
powinni nas uczyć wszystkich
religii... Ja mu odpowiedziałem ze
szczerością: synu mój, powiedz
temu przyjacielowi, że w takim
razie, gdy się urodził, matka
powinna mu podać – wybaczcie –
nie pierś, lecz także lucernę,
słomę, kaszę... i do tego jeszcze
pierś, żeby sobie wybrał[162].

W Madrycie przebywał od 13 do 30
października. W szkołach i
akademikach uczestniczył w



spotkaniach, rano i wieczorem.
Najliczniejsze z nich miały miejsce w
sali konferencyjnej Instytutu
Tajamar, w Vallecas*. Za czasów II
Republiki don Josemaría często
odwiedzał tę dzielnicę, aby
odwiedzać chorych, spowiadać dzieci
i ocierać łzy wielu nieszczęśników. W
wiele lat potem jego synowie zaczęli
uczyć malców z tej dzielnicy; a teraz
stara zagroda, która służyła za aulę
szkoły, została zastąpiona przez
nowoczesne budynki instytutu,
których mogły im pozazdrościć
najlepsze szkoły Madrytu. Ogromna
sala konferencyjna Tajamaru okazała
się niewystarczająca dla tłumów,
które tutaj się zebrały. Te odbywane
w wielkim ścisku spotkania Ojciec
nazywał “spotkaniami rodzinnymi”,
ponieważ w ich trakcie rozmawiano,
to jest zadawano pytania i słuchano
odpowiedzi. Był to system, który jako
ksiądz stosował zawsze do katechezy
dzieci: pytania i odpowiedzi.



Ojciec nie głosił kazania, lecz po
prostu rozmawiał z publicznością,
choćby składała się z tysięcy osób.
Jego słowa i jego obecność sprawiały,
że tłum zmieniał się w maleńką
grupkę. A gdy potem pełna skupienia
cisza zamieniała się w burzliwe
owacje, Ojciec się skarżył: Biliście
brawo, a to mi się nie podoba.
Ponieważ ludzie, gdyby nas
widzieli, pomyśleliby, że tu jest
tłum, a w rzeczywistości jesteśmy
jedną rodziną, rodziną bardzo
zjednoczoną[163].

Zazwyczaj te spotkania rozpoczynały
się kilkoma słowami Ojca na jakiś
aktualny temat, albo komentarzem
do jednej z jego ostatnich lektur
duchowych. W przeddzień wyjazdu z
Madrytu, gdy tylko wszedł na salę w
Tajamarze, oświadczył zebranym: O
was i o mnie święty Paweł
powiada, że nasza rozmowa
powinna toczyć się w niebiosach*,
i to właśnie teraz zamierzamy



robić. Odpowiadając na jedno z
pierwszych pytań, zalecał im
rozważać życie Naszego Pana:

Pomyśl o jego trzech latach życia
publicznego. Pomyśl o jego Męce, o
Krzyżu, który był największym
upokorzeniem. Pomyśl o śmierci
Chrystusa, o Jego
Zmartwychwstaniu. Pomyśl o tych
spotkaniach Pana, zwłaszcza po
Jego Zmartwychwstaniu, gdy [...] 
mówił o wielu sprawach, o
wszystkim, o co Go pytali Jego
uczniowie**. Tu naśladujemy to
po trosze, ponieważ wy i ja
jesteśmy uczniami Pana i
pragniemy wymienić się
wrażeniami. Odbywamy rodzinne
spotkanie. Pomyśl o Jego
Wniebowstąpieniu[164].

Ojca przywożono i odwożono z
jednego miejsca na drugie, ze
spotkania na spotkanie. Podczas
przejazdów zwykł pytać: do kogo



mówimy?[165]. A dowiedziawszy się,
czy chodzi o młodzież, rodziny, czy
też grupy ludzi w różnym wieku,
różnego stanu i różnych zawodów,
układał w głowie to, co ma im do
powiedzenia. Jednak zazwyczaj
zachowywał się spontanicznie,
polecając się Duchowi Świętemu,
zanim zaczął odpowiadać na pytania.
Ojciec nie tracił czasu na ogólniki.
Mówił jasno na każdy temat
związany z Bogiem. Np. gdy
komentował fakt, że niektóre kobiety
chodzą skąpo ubrane, ponieważ
uważają, że odsłaniając się “złapią”
męża, Ojciec dodawał dowcipnie, że
jedyne co w rzeczywistości mogą
złapać to przeziębienie[166].

Czekano na niego w Portugalii. 30
października przyjechał do Porto. W
tych dniach zamieszkał w Quinta de
Enxomil, domu rekolekcyjnym,
położonym na obrzeżach miasta.
Ojciec czuł się szczęśliwy, ale
żałował, że nie mówi po portugalsku.



Przez dom przewijały się grupy osób,
te niewielkie i te złożone z setek
osób, które przybyły z Porto,
Coimbry i z innych miast: z Bragi,
Lamego i Viseu. Rankiem 2 listopada
pojechał do Coimbry. Tam zatrzymał
się, by w karmelu Świętej Teresy
spotkać się z siostrą Łucją, której w
Fatimie ukazała się Matka Boża.
Ojciec powiedział Czcigodnej Matce
Przełożonej klasztoru: tak don
Álvaro, jak i ja od wielu już lat
każdego dnia podczas Mszy
Świętej czynimy memento*w
intencji tej ukochanej wspólnoty, a
szczególnie w intencji siostry
Łucji, która była narzędziem,
którym posłużył się Pan, aby Opus
Dei rozpoczęło swą pracę w
Portugalii[167].

Ich spotkanie trwało niemal dwie
godziny. Przed odjazdem siostra
Łucja wręczyła im ulotki po
hiszpańsku propagujące modlitwę
różańcową, z prośbą, by rozdali je



podczas swej podróży po Hiszpanii.
Stamtąd Ojciec pojechał, aby odbyć
inną ze swych zwyczajowych wizyt
w dawnym klasztorze Świętej Klary,
gdzie zachowała się srebrna urna z
prochami św. Izabeli Portugalskiej**.
Odwołując się do swego
aragońskiego pochodzenia, don
Josemaría zwracał się do niej czule,
pukając kilkakrotnie w grobowiec i
nazywając ją swoją rodaczką -
Izabelą Aragońską. Przy okazji
powierzył jej pracę Dzieła w
Portugalii[168].

Następnie kontynuował podróż do
sanktuarium w Fatimie. Przybył tam
o czwartej po południu. Natychmiast
rozproszone grupy oczekujących go
niecierpliwie osób skupiły się wokół
niego. Nie weszli do bazyliki,
ponieważ odprawiana była tam
msza. Na polecenie Ojca odmówili
różaniec przy pierwszej stacji Drogi
Krzyżowej. Gdy skończyli, weszli do
wnętrza bazyliki. Potem Ojciec



skierował się do capelinha*** i
wszyscy razem odmówili Salve****,
zanim udali się w dalszą drogę do
Lizbony.

Następnego dnia, 3 listopada, odbył
pierwsze spotkanie z małżeństwami
w sali Club Xénon. Pomimo
wyczerpującego trybu życia, jaki
prowadził w ostatnich tygodniach,
Ojciec czuł się szczęśliwy, nawet
odmłodniały. Zapewniał swych
słuchaczy, że w czasie, gdy z nimi
rozmawiał, modlił się. Widać było, że
utrzymywał ich wszystkich w
obecności Bożej i że wszyscy
doświadczali tego, co do nich mówił
jako namacalnej rzeczywistości: że
Opus Dei jest znakomitym
miejscem, by w nim żyć i by w nim
umrzeć, bez strachu przed życiem
i bez strachu przed śmiercią[169].
Rano i wieczorem, bez przerwy, stale
głosił swą katechezę, aż do 6
listopada, gdy wieczorem pojechał na



lotnisko w Lizbonie i odleciał do
Sewilli.

W Sewilli Ojciec spotkał się z
wieloma swymi córkami i synami.
Ale z tysiącami osób, które przybyły,
by wysłuchać jego katechezy, spotkał
się w Pozoalbero, ośrodku
rekolekcyjnym znajdującym się w
pobliżu Jerez de la Frontera. Do tego
celu przystosowano obszerny teren
przyległy do domu i otwarty z jednej
strony na ogród. W swoim czasie
była tu szopa na narzędzia rolnicze i
tłocznia do wina. Zewnętrzne patio
osłonięte wielkim płóciennym
dachem nadal nazywano „Tłocznią”.
Osłonięto je nie z powodu gorąca, ale
dlatego że tydzień wcześniej, gdy
Ojciec znajdował się w Portugalii,
nad Andaluzją rozszalały się deszcze
znad Atlantyku. Na ścianie
znajdującej się w głębi umieszczono
transparent ze słowami: Zawsze
wierni, zawsze radośni, pełni
ducha i spokoju* (Były to słowa



toastu, jaki wygłosił Ojciec właśnie w
Pozoalbero 2 października 1968
roku). Spod tego transparentu miał
mówić Ojciec, przechadzając się po
obszernej estradzie, która wznosiła
się nad tłumem najrozmaitszych
ludzi, przybyłych z całej południowej
części Hiszpanii.

Pewnego dnia, podczas jednego ze
spotkań młody chłopak zapytał don
Josemaríę wprost o to hasło. Co miały
znaczyć słowa pełni ducha i spokoju?
Jak stosować to do kontaktów z
Bogiem?:

Oznacza to, że trzeba mieć odwagę
i iść powoli. Przez tego ducha i
spokój chcę powiedzieć właśnie:
bądź odważny, bez pośpiechu[170].

Pytania były najróżniejsze: o
znaczenie bólu, o zapał do pracy, o
chorobę, o bunt dzieci. Na twarzy
Ojca na zmianę przeplatał się
uśmiech i powaga. Czasami, mimo że
nie prosili go o to, Ojciec z całą



prostotą otwierał przed nimi swą
duszę. Uczył ich, jak on sam modli
się, powtarzając im to, co właśnie w
Pozoalbero nabierało szczególnego
wydźwięku, odwołując się do
wysiłku tych, którzy wyciskali
winogrona w tłoczni:

Spoglądam na siebie nie ze swego
wnętrza, lecz jakbym stał ponad
sobą, sam siebie poniżam. I łajam
się, i to porządnie: ty jesteś
niczym, nic nie jesteś wart, nic nie
możesz, nic nie wiesz, nic nie
masz... A jednak jesteś
tabernakulum Trójcy
Przenajświętszej, ponieważ Duch
Święty znajduje się wewnątrz
naszej duszy w stanie łaski,
sprawiając, że nasze życie nie jest
życiem zwierzęcia, ale życiem
dziecka Bożego[171].

Ktoś zapytał, co czuje, gdy widzi
zgromadzonych tyle swoich dzieci,
skoro przed laty mógł się doliczyć



tylko tuzina członków Dzieła. To
przypomniało mu o “pierwszych
godzinach” założenia. Teraz Ojcu
zdawało się, że ogląda kolorowy film,
i że dotychczas widział tylko filmy
nieme:

Mówiłem wam, słyszeliście już to
wielokrotnie i to w chwilach
bardzo ciężkich, żebyście marzyli,
a rzeczywistość przerośnie wasze
marzenia. Czy to nie jest prawda?
Mówiłem wam to, gdy było was
niewielu. Teraz powtarzam wam
znowu to samo: miejcie marzenia,
a zawsze rzeczywistość je
przerośnie[172].

13 listopada Ojciec pojechał do
Walencji, gdzie przebywał aż do 20
tego samego miesiąca. Nie tracąc
czasu, następnego dnia po swym
przyjeździe do La Lloma, ośrodka
rekolekcyjnego położonego w
pobliżu miasta, ponownie podjął swą
katechezę.



Przypomniał sobie owe pierwsze
wyjazdy do Walencji, swoje spacery
po plaży z kilkoma chłopcami
Świętego Rafała. Gdy cały naród
pogrążony był w chaosie, gdy
wszystko się chwiało w tym 1936
roku, Ojciec trwał niezmiennie w
swych nadziejach i czynił
przygotowania do ekspansji Dzieła
na Walencję i Paryż. Potem nadeszła
wojna domowa i podróże w okresie
powojennym... Pamiętał swoje
pierwsze rekolekcje w Burjasot, a
także “Klitkę”, ciasne mieszkanko,
gdzie z wysoką gorączką, wstrząsany
dreszczami, przeleżał cały dzień,
owinięty w stare zasłony; i
wydrukowanie “Drogi” w Walencji w
1939 roku. Minęło ponad trzydzieści
lat, ale wspomnienia te nadal były
bardzo żywe w jego duszy.

Przy samym wejściu do La Llomy na
wielkim kufrze leżał egzemplarz
“Drogi”. Na pierwszej jego stronie
Ojciec napisał: Electi mei non



laborabunt frustra. Valentiae, 14-
XI-1972[173]. Moi wybrani nie będą
się trudzić na próżno. Był jeszcze
młody. Miał niewiarygodną zdolność
wzbudzania apostolskiego
entuzjazmu, natychmiastowej
reakcji, by nie spoczywać na laurach.
Jego życie wewnętrzne stale i żywo
się rozwijało. Jego wspomnienia
apostolskie nie obumierały w
próżnym samozadowoleniu, lecz
przeradzały się w dziękczynienie.

17 listopada poświęcił ołtarz w
akademiku La Alameda. Tam też
pozostawił dokument, w którym
pisał:

Jakże bardzo pragnąłem — już
bardzo dawno temu i przez długi
czas — by Opus Dei przybyło do
tego miasta: aż Pan szczodrze
pozwolił swemu słudze, aby i tu
miał córki i synów; po powrocie do
Walencji niezliczone akty
dziękczynienia dla Boga



wypełniały moje serce, jako
szczęśliwego Ojca...[174].

* * *

Równolegle z otwartymi spotkaniami
katechetycznymi dla ludzi świeckich,
Ojciec nawiedzał także niektóre
klasztory klauzurowe w miastach,
przez które przejeżdżał. Także
zakonnice chciały go słuchać.
Wystarczającym powodem było to,
że wspierały one swa modlitwą pracę
apostolską Dzieła na całym świecie.
Zwróciła Ojcu na to uwagę opatka
klasztoru San José de Alloz w
Nawarrze. Ksiądz z najwyższą
przyjemnością przyjął zaproszenie,
ponieważ żywił wielką miłość do
dusz, które poświęciły swe życie
Bogu za klauzurą. Dlatego mówił do
karmelitanek w Kadyksie:

Wiele jest zgromadzeń i
klasztorów na całym świecie,
które zjednoczone są z nami tego
rodzaju duchową unią. Pozwalają



nam korzystać ze swych dóbr
duchowych, których jest tak wiele,
a my czynimy je uczestnikami
naszej pracy apostolskiej. Dlatego
czuję się wśród was, jak brat
między siostrami[175].

Rozpoczął odwiedziny w klasztorach,
udając się na spotkanie do cystersek
do Alloz. Na wstępie, chcąc
wytłumaczyć im, że wierni Opus Dei
nie są zakonnikami, powiedział, na
czym polega powołanie do Opus Dei: 
jest to specjalne powołanie od
Boga; dlatego — ciągnął Ojciec — nie
powiem, że wam zazdroszczę,
ponieważ moje powołanie to
kontemplacja pośrodku ulicy[176].
W dalszej części spotkania zwrócił
im uwagę na niebezpieczeństwo
osłabienia dyscypliny zakonnej,
podkreślając z energią: Matko
Opatko, męstwo! Męstwo! Męstwo!
Opatko, męstwo*. Pośród łez i
śmiechu mniszki kontynuowały
rozmowę z Ojcem.



Przejeżdżając przez Madryt nie mógł
przynajmniej nie zajrzeć do
augustynek bosych z Patronatu
Królewskiego Świętej Izabeli, w
którym był kiedyś rektorem. Sam
kościół spłonął, ale klasztor, ołtarz i
balustrada przed prezbiterium
rozbudziły w kapłanie bardzo
osobiste wspomnienia.

Wcześniej Ojciec odbył długie
spotkanie w Karmelu w Coimbrze.
Potem w Pozoalbero, pozostając
niemal w izolacji i mając czas
całkowicie wypełniony wizytami i
spotkaniami, znalazł jednak chwilę,
aby 10 listopada zrobić krótki wypad
do Kadyksu i odwiedzić klasztor
karmelitanek bosych. Odwiedził
także podczas swego pobytu w La
Lloma jeszcze jeden Karmel w Puzol,
położony w środku gaju
pomarańczowego. Gdy wchodził do
klasztorów, witał się wypowiadając
komplement i zdanie podziękowania
dla zakonnic za ich miłość do



Kościoła: Jesteście skarbcem
Kościoła:

Kościół wysechłby bez was, i nie
moglibyśmy powiedzieć:
zaczerpnijcie z radością wody ze
źródeł Zbawiciela. To właśnie tu
czerpiecie wodę Boga, abyśmy
mogli przemienić suchą ziemię w
ogród pełen drzew
pomarańczowych. Bez waszej
pomocy nic byśmy nie zrobili. 
Dlatego przychodzę, aby wam
podziękować [...]. Po tysiąckroć
bądźcie błogosławione![177].

Jego ostatnia rozmowa z
zakonnicami miała miejsce w
klasztorze klarysek w Pedralbes, w
Barcelonie. Kiedy Ojciec wszedł do
kościoła, po nawie niósł się radośnie
powitalny głos organów. W
rozmównicy, znajdującej się obok
kaplicy Najświętszego Sakramentu,
wyznał zakonnicom, że znalazł się tu,
by się samemu uczyć, a nie nauczać.



Słuchały go w zupełnej ciszy, gdy
mówił: Nie zabraknie wam
powołań, jeśli będziecie rozpalone
Miłością, jeśli nie będzie
wygodnictwa, ponieważ Miłość
czyni wielkie cuda[178]. Czas
upłynął błyskawicznie. Rozmowa z
Ojcem była bardzo miła, a od czasu
do czasu zakonnice wybuchały
szczerym śmiechem. Na pożegnanie
ksiądz prosił je, na miłość Boga, o
jałmużnę modlitwy za niego, aby był
dobry i wierny w tych czasach
nielojalności.

* * *

20 listopada, w dzień przyjazdu don
Josemaríi do Barcelony, oczekiwały
go tłumy Katalończyków, a także
ludzi z innych części Hiszpanii, a
nawet ludzie, którzy przyjechali z
zagranicy. Spotkania trwały
nieprzerwanie przez dziesięć dni: w
szkołach sportowych, audytoriach,
ośrodkach rekolekcyjnych, szkołach



ogólnokształcących i rolniczych. Swe
pierwsze kroki Ojciec skierował do
Najświętszej Maryi Panny Łaskawej,
patronki miasta.

Zagadnienie pracy i zapału, by jak
najwięcej czasu przeznaczać na
interesy, stały się dla założyciela
Opus Dei punktem wyjścia do
nauczania o uświęcaniu pracy i
biznesu. Chciał przekazać ludziom z
tego uprzemysłowionego regionu, że
wielokrotnie ich wysiłek nie jest
prawdziwie chrześcijański, ponieważ
skierowany jest wyłącznie na
pieniądze, umotywowany niskimi
celami. Jedno ze spotkań, podczas
których zajął się właśnie tym
tematem odbyło się w audytorium
Instytutu Studiów Wyższych nad
Przedsiębiorczością (IESE)*. Sala
wypełniona była wykładowcami i
przedsiębiorcami, finansistami i
biznesmenami. Kiedy Ojciec pojawił
się na estradzie, w ręku trzymał
książkę z papierowymi zakładkami.



Zaraz po powitaniu przyznał się
zgromadzonym do absolutnej
ignorancji w kwestiach finansowych:
kiedy widzę trzy grosze, dostaję
mdłości. Niektórzy — mówił do
obecnych — patrzą na was z
niechęcią, a inni szemrają z
powodu tego, że pracujecie w
biznesie. Ale to Pan poleca waszą
pracę. Jezus opowiada rzeczy
bardzo zabawne[179].

Powiedziawszy te słowa, Ojciec
otworzył książkę. Był to Nowy
Testament. Ojciec otworzył go
dziewiętnastym rozdziale ewangelii
Świętego Łukasza. Zamożny
człowiek, zanim udał się w podróż do
dalekich krajów, powierzył pewną
ilość pieniędzy swoim sługom, aby
nimi zarządzali, a po jego powrocie
zwrócili mu je przynajmniej z
odsetkami. Czy nie na tym polegają
interesy? Skromne interesy, z
gatunku takich, które nie bardzo
chcecie prowadzić. Ale ostatecznie



to też są interesy. I Pan je
pochwala. A ja nie mam wyjścia,
tylko muszę też was
pochwalić[180].

I Ojciec ciągnął dalej, przedstawiając
interesy, o których jest mowa w
Ewangeliach. Teraz święty Mateusz, 
który znał się bardzo dobrze na
forsie, mówi o ukrytym skarbie.
Człowiek, który go odkryje, chowa go
ponownie i natychmiast sprzedaje
wszystko, co ma, aby kupić tę ziemię.
Jest to pewny interes.

W następnym fragmencie święty
Mateusz opowiada przypowieść o
cennej perle; gdy zobaczył ją kupiec
pięknych pereł, aż podskoczyło w
nim serce. Sprzedaje wszystko, co ma
i ją kupuje, ponieważ wie, że nie jest
możliwe, by znalazł w życiu inną,
równie cenną perłę.

Dalej święty Mateusz powiada o
innym interesie: łowieniu ryb. Jest to
niezbyt dobry interes, ponieważ sieć



rybacka zagarnia wszelkiego rodzaju
ryby, te dobre i te złe. Te ostatnie
trzeba odrzucić.

Ojciec dowcipnie skomentował te
przypowieści. Ale zaraz spoważniał,
aby dokonać podsumowania:

Pan pochwala wasze interesy. Ale
jeśli nie włożycie miłości, odrobiny
chrześcijańskiej miłości, jeśli nie
dodacie pragnienia spodobania się
Bogu, to tracicie czas[181].

Z Ewangelią w ręku mówił dalej,
wskazując na trudności w
prowadzeniu interesów, na
nielegalną konkurencję... Co
przeszkadza człowiekowi interesu
poświęcić się życiu prawdziwie
chrześcijańskiemu? Czy nie jest to
czasami strach i względy ludzkie?
Wydawało się, że Ojciec ma na
wszystko odpowiedź. Odnalazł
kolejny cytat i wytłumaczył im
historię Zacheusza, który był
człowiekiem bogatym i niskiego



wzrostu. Zacheusz, nie bojąc się
ośmieszenia, wspiął się na drzewo,
by zobaczyć Jezusa...

Ojciec posiadał “dar języków”, dzięki
któremu był rozumiany przez ludzi
wszelkiego typu. Bóg obdarzył go
łaską tego szczególnego daru, tak
potrzebnego w ramach charyzmatu
komuś, kto ma głosić powszechne
powołanie do świętości poprzez
wykonywanie wszelkiego typu
godziwej pracy.

[1] Javier Echevarría, Sum. 2404.

[2] Por. list do jego córek z
życzeniami na Boże Narodzenie, w:
EF-691220-2. Taką samą treść miał
też list do jego synów.

* Ps 104, 10; por. tom I, s. 432 – przyp.
tłum.



** Ibidem.

[3] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-691215-1.

[4] Poleciłem wykonać wizerunek
Chrystusa ukrzyżowanego, ale bez
rany w boku; Chrystusa żywego,
który umiera pośród najcięższych
cierpień; i umiera chętnie — 
poświęcił się dobrowolnie — aby
uzyskać nasze zbawienie i naszą
miłość. Chciałbym, abyśmy mogli
spoglądać na ten wizerunek
Chrystusa, który cierpi pełen
pokoju, za ciebie, za mnie, za
wszystkich. Żebyśmy mogli
zareagować całkowitym
oddaniem, bez targowania się,
choćbyśmy mieli oddać życie
(Javier Echevarría, Sum. 2814). Na
temat Chrystusa i kaplicy Świętego
Krzyża, por. AGP, P01 1982, s. 1308 i
nr.

[5] AGP, P01 1972, s. 916.



[6] «W tych latach — wspomina
mons. Joaquín Alonso — wiele razy
słyszałem, jak twierdził, że kwestia
prawna Dzieła — jego intencja
specjalna — zeszła na drugi plan;
teraz najpilniejszą potrzebą było jak
najusilniej i ze wszystkich swych sił
głosić wszędzie lojalność wobec
doktryny i moralności katolickiej,
jedność z papieżem i poszukiwanie
świętości» (Joaquín Alonso Pacheco,
PR, s. 2058).

[7] Javier Echevarría, Sum. 2658.

[8] Insegnamenti di Paolo VI..., 1972,
s. 672.

[9] Ibidem, s. 672-673.

[10] Por. Francisco Vives Unzué, Sum.
7456.

[11] «Wszystko stało się
problematyczne - skarżył się Paweł
VI - z wnętrza Kościoła, spośród jego
najukochańszych dzieci, często



podnosi się niepokój, nietolerancja,
odstępstwo. Są to czasy
zamętu» (Insegnamenti di Paolo VI...,
1971, s. 538).

[12] Por. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4756.

[13] AGP, P01 1972, s. 57; Javier
Echevarría, Sum. 2607 oraz Álvaro
del Portillo, Sum. 1145. Wypadek ten
miał miejsce w 1971 roku.

[14] Por. José Luis Pastor Domínguez,
Sum. 6066.

[15] Wkrótce po zakończeniu Soboru
«wymuszona potrzeba zmiany»
przerodziła się w «niszczącą
samokrytykę», dążąc do
«samodestrukcji» (Insegnamenti di
Paolo VI..., 1969, s. 683). Pojawi się
wówczas tendencja — powiada
Paweł VI— «poddawania w
wątpliwość samego istnienia
Kościoła». Struktura Kościoła
uważana była za «nadmierną,



zdeformowana, tymczasową,
szkodliwą i bezużyteczną». I dalej
powiada: «ponieważ struktura ta
miała być nieuprawnioną, a
przynajmniej niekonieczną
pochodną autentycznej formuły
kościoła apostolskiego» (Ibidem,
1971, s. 1011).

[16] List do Florencio Sáncheza Belli,
w: EF-681216-1.

[17] List, w: EF-700427-2.

[18] Papież Paweł VI w swych
homiliach, podczas audiencji
papieskich, w przemówieniach, etc.
mówił w jasnych i dosadnych
słowach o kryzysie, przez jaki
przechodzi Kościół. «Obecny stan
Kościoła — podsumowuje przy
jakiejś okazji w 1970 roku — można
powiedzieć, że charakteryzuje się
ogromną agitacją, wieloma
napięciami, nowinkami,
przemianami, dyskusjami, etc. Są
tacy, którzy mówią o dezintegracji



Kościoła i tacy, którzy marzą o
wzniesieniu nowego» (Insegnamenti
di Paolo VI..., 1970, s. 724).

[19] Droga, nr 518.

* (łac.) będę służył – przyp. tłum.

[20] Ibidem, nr 519.

[21] List, w: EF-480129-2.

* (łac.) moja wina – przyp. tłum.

** (łac.) moja wina, moja wina, moja
bradzo wielka wina – przyp. tłum.

[22] Wierność Kościołowi, homilia (4
VI 1972); opublikowana w: Kochać
Kosciół, Katowice 1994, nr. 23-25, s.
76-79.

[23] Javier Echevarría, Sum. 2660.

[24] O związku między miłością Boga
i uczuciami rzeczywiście ludzkimi
mawiał, że kocha Boga tym samym
sercem, którym kocha swe dzieci,



ponieważ nie ma innego. Na temat
serdeczności i delikatności jego
miłości, która stawała się dzięki temu
skuteczna i pociągająca: por. Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5054; Teresa Acerbis, PR, s. 1913 oraz
Giuseppe Molteni, Sum. 3839.

[25] AGP, P01 1972, s. 21. Kiedy
założyciel Opus Dei słyszał,jak
obrażano Boga, zwykł wołać: Bolą
mnie dusze (Por. Mercedes Morado
García, Sum. 6930).

[26] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
838. Już od lat— opowiadał
założyciel Opus Dei — odkąd
patrzymy na całą tę zbliżającą się
hekatombę Kościoła Świętego, nie
mogę zbliżyć się do ołtarza, by nie
rozpłakać się jak dziecko.Popsuły
mi się oczy i musiałem pójść do
okulisty (AGP, P01 1972, s. 20).

[27] Javier Echevarría, Sum. 2870.

[28] Ibidem, PR, s. 1519.



[29] Por. wstęp do streszczenia
historii choroby założyciela Opus
Dei, przygotowanej w Klinice
Uniwersytetu Navarry (RHF,
D-15111), wraz ze szczegółowymi
raportami opartymi na
przechowywanej dokumentacji
lekarskiej, zawiera on m.in.
informacje na temat niewydolności
nerek: «Cały ten opisany przebieg
wypadków sprowadza się do procesu
odnaczyniowego stwardnienia
nerek, przebiegającego z postępującą
ich niewydolnością, nadciśnieniem
tętniczym oraz zmianami
naczyniowymi, które w ostatniej
fazie choroby spowodował poważne
zaburzenia krążenia, czyli ostateczną
przyczynę śmierci ».

* (łac.) niech się stanie – przyp. tłum.

[30] Javier Echevarría, Sum. 3138.

[31] Ibidem, Sum. 2758.



[32] Ibidem, Sum. 2660; Por. także
Giacomo Barabino, Sum. 4528.

[33] Javier Echevarría, Sum. 2661.

** (łac.) Bóg ukryty (por. Iz 45, 15) –
przyp. tłum.

* (wł.) Nie mogę już więcej – (przyp.
tłum.)

[34] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 23.

[35] Javier Echevarría, Sum. 2870.

[36] Por. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 26.

[37] Wierność Kościołowi..., s. 32.

[38] Javier Echevarría, Sum. 2659.

[39] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 15.

[40] María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, s. 9. Podobne zdania,



dotyczące różnych chwil w 1971
roku, słyszał bp Javier Echevarría
(Sum. 2784) oraz José Luis Soria Saiz
(RHF, T-07920, s. 10).

[41] Dziś nie ma dobrej pogody, nie
możecie pójść pospacerować—
niejeden raz powtarzał swoim
dzieciom. —Mnie to nie
przeszkadza. Smutno mi, gdy
patrzę na naszą matkę Kościół, i
podoba się mi nawet, że czasem
sama natura także się zasmuca.
Ten descz wydaje mi się złożony z
łez. Dlaczego więc się uśmiecham?
Ponieważ jednocześnie jestem
radosny. Z Bożą pomocą będziemy
wierni (AGP, P01 1973, s. 311).

[42] Javier Echevarría, Sum. 2754.

[43] Teresa Acerbis, Sum. 4984.

[44] Javier Echevarría, Sum. 2747.

[45] Por. María Begoña Álvarez
Iráizoz, RHF, T-04861, s. 20. Marlies



Kücking wspomina, że jeśli chodzi o
Ojca, «modlitwa była środkiem i
źródłem tej energii, i ufał w
szczególny sposób w modlitwę
numerariuszek pomocniczych» (Sum.
7177).

Świadectwo prałata Álvaro del
Portillo podkreśla to, co już wcześniej
zostało powiedziane: «Spędziłem
wiele lat u boku naszego Ojca, i
słyszałem, że stale z całkowitym
przekonaniem powtarza, że czuje
świętą zazdrość i wielki szacunek dla
powołania swych córek –
numerariuszek pomocniczych». Choć
Ojciec kochał wszystkich w Dziele tą
samą miłością, «pozwalał sobie na
jeden wyjątek, którego nie ukrywał:
szczególnie kochał swoje małe
córeczki, jak nazywał numerariuszki
pomocnicze» (AGP, P02 1977, s. 827).

* Tak tłumaczy sie łacińskie pojęcie 
locutiones. Réginald Garrigou –
Lagrange OP używa określenia słowa



nadprzyrodzone (por. Trzy okresy
życia wewnętrznego, Niepokalanów
1998, część III, rozdz. 3, ss. 869 – 872).
Pojęcie to oznacza słowa pochodzące
od Boga, które odciskają się mocno
na władzach wewnętrznych
człowieka. Takie samo określenie
stosuje o. Adolf Tanquerey w książce 
Zarys teologii ascetycznej i
mistycznej, Kraków 1949, tom II, nr
1494 – przyp.tłum..

[46] AGP, P01 1982, s. 1378.

[47] Ibidem.

[48] List z 25 V 1962, nr 44.

[49] Por. List z 19 III 1967, nr 3.

[50] Ibidem, nr 5.

[51] Francisco Vives Unzué, Sum.
7471.

[52] AGP, P01 1972, s. 862.



[53] [(łac.) Jeżeli Bóg z nami, któż
przeciw nam? – przyp. tłum..] Por. Rz
8, 31. Por. także AGP, P01 1982, s.
1248; Javier Echevarría, Sum. 3276;
Ernesto Juliá Díaz, Sum. 4245 oraz
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4934.

[54] Por. Javier Echevarría, Sum.
3275.

* Założyciel często porównywał swą
duszę do kruchego glinianego
naczynia, które wskutek grzechów i
upadków często się tłucze, stąd
odniesienie do klamer. Dzięki
drutowaniu metalowymi klamrami
naczynie znowu nadaje się do użytku
(por. Przyjaciele Boga, nr 94) –
przyp.tłum..

* (łac.) Krzycz [na całe gardło], nie
przestawaj! (Iz 58, 1) – przyp. tłum..

[55] Ibidem. Por. także Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4934; Ernesto
Juliá Díaz, Sum. 4245 oraz Iz 58, 1. 
Teraz już nie płaczę— mówił przy



jakiejś okazji do swych dzieci. —ale
od 6 sierpnia 1970 roku wołałem
bez ustanku: clama, ne cesses! (Iz
58, 1), z zupełnym przekonaniem,
że Bóg tego chce (AGP, P01 1979, s.
983).

[56] Jest to trawestacja tekstu z listu
do Hebrajczyków Hbr 4, 16
[Przybliżmy się więc z ufnością do
tronu łaski, abyśmy otrzymali
miłosierdzie – przyp. tłum.]. Tu
mówi się o “tronie chwały”, zamiast
o “tronie łaski”. Założyciel Opus Dei
tłumaczył, że Pani jest tronem
chwały, ze względu na swoją stałą i
nierozdzielną bliskość miłości z
Ojcem, Synem i Duchem Świętym. Za
Jej wstawiennictwem kierujemy się
do Boga, pokornie odwołując się do
Jego miłosierdzia (Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 1130).

Założyciel miał zwyczaj uciekać się
do wstawiennictwa Matki Bożej, a to
zdanie «utwierdziło go w potrzebie



kierowania się zawsze do
Niej» (Javier Echevarría, Sum. 3276).

Ojciec polecił don Álvarowi
powiadomić na piśmie członków
Rady o otrzymaniu od Boga tego
zdania. Był to jedyny raz — jak
pamięta Ernesto Juliá Díaz — gdy
zastosował taką procedurę (Por. Sum.
4245).

Por. także: Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4935; Mario Lantini, Sum. 3741
oraz Blanca Fontán Suanzes, PM, f.
1087.

Interesująca jest relacja mons.
Juliána Herranza, który usłyszał z ust
Ojca o tym naprzyrodzonym
zdarzeniu na krótko po powrocie z
Caglio. W tym czasie rozpoczęły się
już prace w Cavabianca (ostatecznej
siedzibie Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża), a Ojciec poprosił,
by umieszczono tam kamienną
płaskorzeźbę, przedstawiającą
Najświętszą Maryję Pannę siedzącą



na tronie i koronowaną przez Trójcę
Przenajświętszą. U podstawy miały
być wykute słowa zdania od Boga.
Dopóki oczekiwano na prawne
rozwiązanie problemu
instytucjonalnego Dzieła, Ojciec
zasugerował, by odmawiano je jako
akt strzelisty, aby otrzymać od
Najświętszej Maryi Panny to
rozwiązanie. Jego dzieci czyniły to
całymi latami. «Dlatego — wspomina
mons. Julián Herranz Casado —
wielka była nasza radość i nasza
wdzięczność dla Najświętszej Maryi
Panny, gdy papież Jan Paweł II (który
nic o tym nie wiedział) podał do
publicznej wiadomości swą decyzję o
erygowaniu Opus Dei jako prałatury
personalnej 23 sierpnia 1982 roku, w
rocznicę otrzymania tego
specjalnego światła od Boga przez
założyciela Dzieła przed jedenastu
laty» (Sum. 4030).

[57] AGP, P01 1971, s. 498. Na temat
“odkrycia”: José Luis Soria Saiz, RHF,



T-07920, s. 78, zanotowane 10 II 1971
r..

[58] Por. Ernesto Juliá Díaz, Sum.
4114.

[59] Na potrzeby ceremonii
Konsekracji, która jest odnawiana
każdego roku w ośrodkach Dzieła,
Ojciec ułożył tekst, który przekazał
don Álvarowi z prośbą o naniesienie
uwag. Do pierwotnego tekstu dodano
odniesienie do założyciela, aby
podkreślić wierność, którą zawsze
powinny okazywać mu jego dzieci.
Ojciec wolał przejść niezauważony.
Ten sam wzgląd na skromność kazał
mu poprosić don Álvaro o odczytanie
tekstu, który obecnie brzmi:
«Zachowaj w Twym Dziele zawsze
dary duchowe, które dlań zesłałeś,
abyśmy zgodnie z najukochańszą
Twą wolą, nieroerwalnie zjednoczeni
z naszym Ojcem, z Ojcem oraz ze
wszystkimi naszymi braćmi, cor
unum et anima una [(łac.) jednym



sercem i jedną duszą – przyp. tłum.],
byli świętymi i stali się skutecznym
zaczynem świętości wśród ludzi.
Spraw, byśmy zawsze byli wierni
duchowi, który nam poierzył nasz
założyciel, i byśmy potrafili
zachować goi przekazać w całej swej
Bożej integralności» (PR, t. XVII, 
Documenta, t. II, Opus Dei
(Consagraciones), s. 17).

Na ten temat por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 1600.

[60] PR, t. XVII, Documenta, t. II, Opus
Dei (Consagraciones), s. 15.

[61] Ibidem, s. 16.

* (łac.) Krzycz na całe gardło, nie
przestawaj (Iz 58, 1) – przyp. tłum..

* (łac.) Najświętsze i Miłosierne Serce
Jezusa, obdarz nas pokojem – przyp.
tłum..



[62] Do aktu strzelistego ułożonego w
1952 roku z okazji poświęcenia
Dzieła Najświętszemu Sercu Jezusa
don Josemaría dodał słowa “i
miłosierne”. Por. José Luis Soria Saiz,
RHF, T-07920, s. 17; AGP, P01 1982, s.
1251.

[63] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 89.

** (łac.) Krzycz na całe gardło, nie
przestawaj (Iz 58, 1) – przyp. tłum..

[64] AGP, P01 1982, s. 1402. Na Boże
Narodzenie 1971 roku Ojciec pisał do
wszystkich swych córek i synów: 
Niech On[Bóg] i Jego Najświętsza
Matka, Nasza Matka — adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae
[(łac.) Przybliżmy się z ufnością do
tronu chwały – przyp. tłum.], do
Maryi, ut misericordiam
consequamur[(łac.) abyśmy
otrzymali miłosierdzie – przyp. tłum.]
— ześlą nam Święte Boże
Narodzenie i obdarzą nas łaską



oddania, co dzień bardziej
delikatnego i hojnego. Takie jest
pragnienie Pana, i będzie to także
wielka radość dla waszego Ojca,
byśmy dużo się modlili — clama,
ne cesses! (List, w: EF-711200-2).

[65] Jesús Álvarez Gazapo, Sum. 4498.
Z 12 XI 1971.

[66] Por. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 50; notatka z 4 X 1970.
Por. także – na temat zwięzłości
Bożych zdań - Daniel Cummings, 
Sum. 6194.

[67] Kochać Kościół, nr 32 (homilia 
Wierność Kościołowi, z 4 VI 1972 r.).

[68] Ibidem, nr 33. Por. także: Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5937.

[69] Kochać Kościół, nr 25 (homilia 
Wierność Kościołowi, z 4 VI 1972 r.).

[70] Por. Giacomo Barabino, Sum.
4528.



[71] Javier Echevarría, Sum. 2655.

[72] Por. Luigi Tirelli, Sum. 4554.

[73] W owych latach poważnego
kryzysu w Kościele, pomiędzy
rokiem 1965 i 1975, Ojciec — jak
wspomina mons. Joaquín Alonso —
«cierpiał bardzo, dostrzegając w tych
wydarzeniach przede wszystkim
brak miłości do Boga. Słyszałem w
tych latach, jak mówił - często
publicznie - o bolesnej sytuacji
Kościoła. Jego reakcją – jak powiadał
– było starać się zadośćuczynić,
kochać więcej. Ta miłość wyrażała
się na różne sposoby: zachęcał
członków Opus Dei, by bardziej dbali
o liturgię, o adorację Najświętszego
Sakramentu oraz o godność
kultu» (Joaquín Alonso Pacheco, PR,
s. 2211).

[74] W ostatnich latach życia Ojca
akty ofiarowania się stawały się
coraz częstsze. Błagał Pana, by
przyjął jego życie i by w zamian za



nie «wylał na Kościół nowy strumień
świętości, dobrej doktryny i ducha
nadprzyrodzonego» (Álvaro del
Portillo, Sum. 790). Por. także: Julián
Herranz Casado, Sum. 3925; Mario
Lantini, PR, s. 638, etc.

[75] Carmen Ramos García (Sum.
7382) wspomina, że na kilka godzin
przed śmiercią słyszała, jak Ojciec
mówił, że jest gotów ofiarować za
Kościół i papieża: swoje życie i
tysiąc innych, jakie miałbym.
Wczesnym rankiem tego dnia (26
czerwca 1975 roku), założyciel Opus
Dei polecił Giuseppe Molteniemu,
aby porozmawiał z pewnym
rzymianinem, przyjacielem Pawła VI
i powiadomił go, że od lat już
każdego dnia ofiarowuje swe życie
za Kościół i za papieża (Por. Giuseppe
Molteni, Sum. 3866).

Także bp Javier Echevarría, który był
obecny przy rozmowie Ojca z
Franciskiem Vivesem i Giuseppe



Moltenim, wspomina, że «polecił im,
by odwiedzili doktora Piazzę,
przyjaciela Ojca Świętego Pawła VI,
który właśnie powiadomił go, że się
źle czuje, aby przekazali mu całe
oddanie Ojca. Zrobiły na mnie
wrażenie — wszyscy mieliśmy to
samo odczucie — miłość i siła, z jaką
mówił założyciel Dzieła [...] oraz
prostota, z jaką powiedział, by
przekazali doktorowi Piazzy, że tego
ranka, jak zawsze, ofiarował Mszę
Świętą za Kościół oraz za osobę
papieża, dodając, że z Bożą łaską
oddałby chętnie swe życie za
Wikariusza Chrystusowego» (Sum.
3288).

[76] To Chrystus przechodzi, nr 82
(homilia Walka wewnętrzna, 4 IV
1971).

Począwszy od tych lat naznaczonych
brakiem wierności wobec Kościoła,
naleganie Ojca na walkę wewnętrzną
jest stałe: Córki i synowie moi—



pisał do swoich dzieci ze Stanów
Zjednoczonych —bądźcie wierni, bo
to jest godzina wierności.
Prowadźcie dalej waszą walkę
osobistą w duchu sportowym,
świadomi waszej słabości — niech
nikt nie ufa samemu sobie —i
wiedząc, że nasz Ojciec Bóg nas
kocha do szaleństwa [...]. Módlcie
się za naszą Matkę Kościół, która
tak bardzo potrzebuje wierności w
tych czasach zamętu. I módlcie się
za Ojca, który tak Was kocha (List
do jego córek i synów w Stanach
Zjednoczonych, w: EF-720608-2).

[77] Por. Droga, nr 301.

[78] Na temat szczegółów jego
zachowania — gestów, aktów
strzelistych, etc.— por. Giuseppe
Molteni, Sum. 3832; Javier
Echevarría, Sum. 2018 oraz 2580;
Blanca Fontán Suanzes, Sum. 6978,
etc.



* (łac.) Święta Maryjo, ucieczko i siło
nasza – przyp. tłum..

[79] AGP, P01 1973, s. 276-277. W
dzieciństwie dom rodzinny
założyciela Opus Dei był dla niego
prawdziwą szkołą. Co więcej, gdy
wracał do wspomnień z dzieciństwa,
nasuwały mu się rozważania
ekologiczne na temat szacunku dla
dziewiczości przyrody. W grudniu
1971 roku Ojciec pisał do swego
przyjaciela, rodaka z Barbastro: 
Bardzo się ucieszyłem, gdy
przeczytałem to, co mi napisałeś o
rozwoju naszego kochanego
Barbastro. Ale pozwól, że ci
wyznam pewną troskę, choć
dobrze wiem, że wy będziecie to
mieli bardzo na względzie. Teraz
modnie jest — dlatego, że taka jest
smutna rzeczywistość — mówić, że
nowe fabryki, budowle etc., zwykle
pociągają za sobą pewne
zanieczyszczenie atmosfery, pól,
rzek, jeśli nie zostaną podjęte



odpowiednie środki, by temu
zapobiec. Wydaje mi się, że
musimy myśleć o tych rzeczach z
pewnym wyprzedzeniem, aby nasz
region mógł cieszyć się tą samą
zdrową atmosferą oraz tymi
samymi czystymi wodami, jakie
zawsze mieliśmy (List do Manuela
Gómeza Padrósa, w: EF-711220-1).

[80] Por. List, w: EF-651122-1.

[81] List, w: EF-651130-1.

* (łac.) na okres próbny – przyp.
tłum.

[82] Prałat Álvaro del Portillo
opowiada anegdotę o temat
delikatności, z jaką Ojciec traktował
papieża: kiedy mons. Montini —
późniejszy Paweł VI — słysząc, że
założyciel Opus Dei przyniósł dobre
wieści do zakomunikowania
papieżowi Piusowi XII, opowiedział
mu, że Jego Świątobliwość bardzo się
z tego ucieszy. «Przybywają tu tylko



zmartwienia i żale» - tłumaczył
(Álvaro del Portillo, O założycielu
Opus Dei. Rozmowa...
przeprowadzona przez Cesare
Cavalleri, Warszawa 2004, s. 15).

To postępowanie założyciel Dzieła
kontynuował w stosunku do
kolejnych papieży w ciężkich czasach
dla Kościoła, a zwłaszcza w epoce
Pawła VI. Podczas papieskich
audiencji nie traktował papieża,
jakby był chusteczką do otarcia łez, a
przeciwnie, starał się podtrzymać go
na duchu dobrymi wieściami.

[83] Por. list do bpa Angelo
Dell’Acquy, w: EF-660125-1.

[84] List do bpa Angelo Dell’Acquy, w:
EF-660129-1.

[85] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-670708-1. Oficjalną prośbę o
audiencję złożył don Álvaro del
Portillo w liście do prał. Maria



Nasallego Rocca, Kamerlinga Jego
Świątobliwości.

[86] List, w: EF-670715-1. «Wszystko,
co pochodziło od papieża, traktował,
jak gdyby pochodziło od samego
Chrystusa» (Ignacio Celaya Urrutia, 
Sum. 5938).

[87] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-670715-1.

* (fr.) Ponieważ bardzo kochamy
papieża – przyp.tłum.

[88] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
z Paryża, w: EF-670914-1.

[89] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-671016-2. Homilia wygłoszona
podczas tej mszy (8 X 1967)
opublikowana została w Rozmowach
z prałatem Escrivá... pod tytułem 
Namiętnie kochać świat, (wyd. pol.
Katowice 1993). Pochodzą z niej
następujące słowa: Bóg wzywa was,
abyście mu służyli w miejscu pracy



i podczas spełniania obowiązków
cywilnych, materialnych,
świeckich, życia ludzkiego: w
laboratorium, na sali operacyjnej
w szpitalu, w koszarach, w auli
uniwersyteckiej, w fabryce, w
warsztacie, na polu, w domu i w
całej ogromnej różnorodności
miejsc pracy. Bóg codziennie czeka
na nas. Zapamiętajcie: istnieje coś 
świętego, Bożego, ukrytego w
sytuacjach najbardziej
prozaicznych i każdy z was ma to
odkryć. Zwykłem mówić
studentom i robotnikom, którzy
przychodzili do mnie w latach
trzydziestych, że powinni umieć
zmaterializować życie duchowe
[...].

Nie ma innej drogi, moje dzieci:
albo będziemy potrafili spotkać
Pana w naszym codziennym życiu,
albo nie spotkamy Go nigdy
(Rozmowy z prałatem Escrivá..., nr
114).



[90] List, w: EF-671029-1.

[91] Jak powiada w liście założyciel,
chodzi o abpa Sotero Sanza [abp
Sotero Sanz Villalba (1919-1978), od
1977 był delegatem apostolskim w
Meksyku – przyp. tłum.], który przy
różnych okazjach atakował Dzieło.
Przywołał niedawną rozmowę abpa
Sotero Sanza z hiszpańskim
ministrem robót publicznych,
Federikiem Silvą Muñozem, w której
arcybiskup powiedział, że minister
jest osobą bardzo dobrze widzianą w
Sekretariacie Stanu, za wyjątkiem
tego, że należy do Opus Dei. Minister
wyjaśnił, że on sam nie należy do
Dzieła. Ponieważ był urażony i
zgorszony, że w ten sposób traktuje
się dobrych katolików, którzy służą
Kościołowi, zawiadomił o tym fakcie
swych przyjaciół z Opus Dei.

Abp Sotero Sanz był nuncjuszem
apostolskim w Chile od 1970 do 1977
roku. W tym czasie z zupełną



szczerością przyznał się, że był w
błędzie i że zmienił zdanie. Kiedy w
1974 roku Ojciec przebywał w
Santiago de Chile, nuncjusz nalegał
na możliwość osobistego
poproszenia o wybaczenie, ale don
Josemaría przerwał mu serdecznie,
mówiąc: Kochany Sotero,
zapomnijmy o wszystkim, co było!
(Por. ibidem, przypis 1).

* (łac.) w imię Pańskie – przyp. tłum.

[92] List, w: EF-671029-1.

[93] Ibidem.

[94] Ibidem.

[95] PR t. XVII, Documenta t. II, Opus
Dei (Consagraciones), s. 12.

[96] Por. listy do kard. Angelo
Dell’Acquy, w: EF-670529-1 oraz
EF-680113-1.

[97] Giovanni Benelli był zastępcą
Sekretarza Stanu do Spraw



Zwyczajnych do chwili, gdy został
arcybiskupem Florencji 3 VI 1977 r. i
mianowany kardynałem na
konsystorzu 27 VI 1977 r.. Zmarł 26 X
1982 roku. Gdy tylko założyciel
otrzymał informację o tej nominacji
do Sekretariatu Stanu, napisał do bpa
Benellego z gratulacjami zaufania,
jakie w nim pokładał papież.
Zobowiązał się do złożenia mu
wizyty, aby jeszcze raz przekazać
mu swe wyrazy szacunku i
przyjaźni (List do bpa Giovanniego
Benellego, w: EF-670701-4). Na temat
wcześniejszej korespondencji z bpem
Benellim: listy, w: EF-660831-1, z
Avrainville oraz EF-661115-1.

[98] Por. List do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-680712-2.

[99] Listy do abpa Giovanniego
Benelliego, w: EF-690224-2 oraz do
Jego Świątobliwości Pawła VI, w:
EF-690224-1.



[100] Por. list Jego Świątobliwości
Pawła VI do założyciela Opus Dei, z
26 II 1969, en RHF, D-15106.
Następny list założyciela Opus Dei do
Pawła VI to życzenia
bożonarodzeniowe, przy okazji
których założyciel w imieniu
własnym i całego Dzieła ofiaruje swą
modlitwę i synowskie uczucia
jedności z osobą papieża.
Por.:EF-691215-3.

[101] Na temat tworzenia się sieci
podejrzeń i niezrozumień por.
Álvaro del Portillo, Sum. 803; por.
także: Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4699.

[102] List, w: EF-700427-2.

[103] List, w: EF-701110-1. Por. List,
w: EF-701114-1.

[104] Por. List do kard. Angelo
Dell’Acquy, w: EF-671029-1. Wolał
wszystko to znosić niż sprawić
choćby najmniejszą przykrość



papieżowi, ponieważ «ból papieża
stanowił dla niego prawdziwą
agonię» (Giacomo Barabino, Sum.
4528).

* (hiszp.) Escrivá escribe –gra słów –
przyp. tłum.

[105] List do kard. Angelo Dell’Acquy,
w: EF-701110-1.

[106] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
1174 oraz 805.

[107] Por. ibidem, Sum. 805.

[108] List, w: EF-710202-1.

[109] Tymi wiernymi Opus Dei byli:
mons. Salvador Canals Navarrete,
adwokat Antonio Fraile González
(który znalazł się w kurii na prośbę
kard. Adeodato Giovanniego Piazzy);
ks. Julián Herranz Casado (osobiście
poproszony przez kard. Pietro
Ciriaciego) oraz ks. Julio Atienza
González, sekretarz kard. Ildebrando



Antoniuttiego, który na jego wniosek
stał się niższym urzędnikiem kurii
(por. ibidem).

[110] Ibidem.

[111] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
802.

[112] Por. Javier Echevarría, Sum.
2375.

[113] Por. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4702.

[114] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
802.

[115] Prałat Álvaro del Portillo
opowiada, że ówczesny ambasador
Hiszpanii przy Stolicy Świętej,
Antonio Garrigues Díaz-Cañabate,
świadom działań abpa Giovanniego
Benelliego, pragnąc wyjaśnić jego
postawę względem założyciela Opus
Dei, zaprosił ich obu na obiad.



Podczas rozmowy założyciel Dzieła z
prostotą zapytał Zastępcę Sekretarza
Stanu, czy popełnił jakiś błąd albo
działał w sposób niesprawiedliwy, w
takim przypadku bowiem
natychmiast się poprawi. Jego
jedynym pragnieniem jest bowiem
służba Kościołowi.

Na abp Benelli odrzekł, że nie ma nic
do powiedzenia na ten temat.
Założyciel z czystym sumieniem
kogoś, kto nie żywi do nikogo urazy,
odpowiedział z prostotą: W takim
razie, dlaczego monsignore nam
dokucza?

Benelli nic nie odpowiedział. Jednak
z upływem miesięcy — opowiada
dalej prałat Álvaro del Portillo —
stopniowo korygował swą postawę,
aby ponownie okazać przywiązanie
do Opus Dei. Por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 806; por. także: Julián Herranz
Casado, Sum. 4040 oraz Francesco
Angelicchio, PR, s. 337.



[116] List postulacyjny abpa
Giovanniego Benellego z 3 V 1979
(RHF, D-30805). Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 806. Staraniem abpa
Benellego w L’Osservatore Romano
ukazał się artykuł z okazji śmierci
założyciela Opus Dei.

[117] «Pamiętam — wspomina bp
Javier Echevarría, — że z Wikariatu
poproszono nas o datę erygowania
Ośrodka, ponieważ Sekretariat Stanu
chciał poznać najdrobniejsze
szczegóły, dając nam do zrozumienia,
że cała sprawa była wciąż
rozpatrywana, jak gdyby zezwolenie
nie było ostateczne» (Sum. 2376).

[118] Sekretariat Stanu, nr protokołu:
208080, 30 X 1972.

[119] List do kard. Jeana Villota, w:
EF-721201-2.

[120] Ibidem.



[121] Álvaro del Portillo, O
założycielu…, s. 19; Por. także: Álvaro
del Portillo, Sum. 787. Bp Javier
Echevarría wspomina, że ta
odpowiedź założyciela Dzieła —
zgodnie z tym, co on sam powiedział
później — była zupełnie
automatyczna, tak wielka bowiem
była jego synowska cześć wobec
papieża (por. Sum. 2363).

[122] Lista jego znajomych
duchownych byłaby bardzo długa: od
setek hiszpańskich księży, których
poznał w pierwszych latach Dzieła aż
po dostojników Kurii Rzymskiej, z
którą był w stałym kontakcie od 1946
roku. Mowa już była o jego relacjach
z papieżami: Piusem XII, Janem XXIII
oraz Pawłem VI. Należy jednak
wspomnieć o jego kontaktach z
prałatami, biskupami, nuncjuszami,
księżmi i zakonnikami ze wszystkich
krajów, w których pracowało Opus
Dei. Godna podziwu jest nie tylko
ogromna liczba dusz kapłańskich,



które z nim się kontaktowały, ale
także szeroki zakres ich zajęć i
godności. Poczynając od Kurii
Rzymskiej i ograniczając się jedynie
do włoskich kardynałów, lista osób z
nim zaprzyjaźnionych, niektórych
bardzo blisko, jest bardzo długa,
(por. Álvaro del Portillo, Sum.
795-798). Założyciel serdecznie i
często kontaktował się z
kardynałami Dell’Acquą, Larraoną,
Palazzinim, Pizzardo, Antoniuttim,
Parente, Marellą, Ottavianim, Baggio,
Traglią, Pignedolim, Marchetti-
Selvaggianim, Violardo, Lavitrano,
Tedeschinim, Tardinim, Piazzą,
Schusterem, Cento, Mimmim, Sirim,
Ciriacim, Agagnanianem, etc. Por.
Julián Herranz Casado, Sum. 3925;
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4698;
José Luis Múzquiz de Miguel, Sum.
5815; Fernando Valenciano Polack, 
Sum. 7111.

[123] Uwaga ta dotyczy także abpa
Benellego. Por. listy do abpa



Giovanniego Benellego, z Limy, w:
EF-740727-1; z Quito, w: EF-740814-1;
z Caracas, w: EF-740830-1; a także z
Caracas, w: EF-750210-1.

[124] Álvaro del Portillo, Sum. 1170.

[125] Javier Echevarría, Sum. 2372.

Nieczęsto można spotkać osoby
wychwalające administracyjną pracę
Kurii. Prałat Escrivá składa taki hołd
w jednym ze listów do swych dzieci,
w którym ukazuje im ukrytą pracę
całego zastępu świętych i uczonych
duchownych:

Służyli z pokorą Kościołowi, a ich
służba nie niosła ze sobą
osobistego zysku. Nie pragnęli
honorów, lecz oddawali się hojnie
swej duchowej posłudze, nie
czekając na pochwały. Serce
napełnia się radością na myśl o
tym ukrytym heroizmie tylu – tak
licznych – świętych dusz, które
oddały swe życie za Kościół Boży,



umocnione dobrą doktryną i stałą
wiernością dla Stolicy Apostolskiej
[...]. Ujrzyjcie ich przy pracy; żyli
ubogo i ubogo umarli; rządzili z
męstwem, lecz łagodnie;
wszystkich wysłuchiwali,
wszystkimi się zajmowali,
decydując sprawiedliwie i
słuchając rad osób uczonych i
sprawiedliwych (List z 15 VIII 1964,
nr 73).

[126] Apuntes, nr 1703.

[127] Ibidem.

[128] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 25.

* (łac.) Bogu niech będą dzięki! –
przyp. tłum.

[129] Ibidem; także AGP, P01 1972, s.
59.

[130] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 25.



[131] To Chrystus przechodzi, nr 64.

[132] Przyjaciele Boga, nr 52.

[133] AGP, P06, II, s. 333.

[134] Ibidem, s. 59.

[135] To Chrystus przechodzi, nr 73.

[136] AGP, P01 1972, s. 15; także AGP,
P01 1969, s. 442. Jeśli chodzi o żart na
temat “siedmiu lat”, w ten sposób
tumaczył go swoim synom: przed
Bogiem musimy stać się naprawdę
dziećmi, odnawiając naszą
młodość każdego dnia. W historii
Kościoła jest wiele świętych dusz,
które wiedziały, będąc już starymi,
jak stawać się dziećmi na
najrozmaitsze sposoby. Nie wydaje
się wam logiczne to, co wam
mówię - że nie chcę mieć
skończonych więcej niż siedem lat?
(AGP, P01 1972, s. 11).

[137] Ibidem, s. 14.



* (łac.) Przybliżmy się z ufnością do
tronu łaski, abyśmy otrzymali
miłosierdzie (Heb 4, 16) – przyp.
tłum..

** palka – element bielizny
liturgicznej, w formie kwadratowej
kieszonki, usztywnianej tekturką,
służący do nakrywania kielicha –
przyp. tłum.

[138] Ibidem, s. 138.

[139] Ibidem, s. 146.

[140] Ibidem, s. 136.

[141] Ibidem, s. 316.

[142] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s. 26.

[143] AGP, P01 1972, s. 349.

[144] Ibidem, s. 420.

[145] Ibidem, s. 559.



[146] Poza początkami zapalenia
płuc, analizy wykonane w tych
dniach w Klinice Uniwersyteckiej
wskazały na nadmierne ilości
mocznika w organizmie. Ten
poważny stan zaczął się stopniowo
polepszać, a 28 kwietnia 1972 roku
zmiany były już “zadowalające”.
Ojciec codziennie robił ćwiczenia
(spacery), a jego waga wynosiła 67
kg. Por. historia choroby prałata
Josemaríi Escrivy de Balaguera: RHF,
D-15111.

[147] AGP, P01 1972, s. 564.

[148] Ibidem, s. 661.

[149] AGP, P04 1972, I, s. 81. Alonso
Tostado de Madrigal (1400-1455) był
wielkim erudytą, teologiem,
filozofem, znawcą prawa,
profesorem Uniwerystetu w
Salamance. Zmarł jako biskup Avili.
Płodność jego pióra przyczyniła się
do ukucia tego powiedzenia.



[150] Ibidem, s. 81.

[151] AGP, P01 1972, s. 940.

[152] AGP, P04 1972, I, s. 170.

[153] Por. Florencio Sánchez Bella, 
Sum. 7483.

[154] Por. César Ortiz-Echagüe Rubio,
Sum. 6860.

[155] RHF, D-15111, 22 XI 1972.

[156] List do Florencio Sáncheza
Belli, w: EF-721210-3.

[157] Por. RHF, D-15111, z 28 XII
1972.

[158] AGP, P04 1972, I, s. 41.

[159] Por. mowa z 7 X 1972;
publikowana w: Josemaría Escrivá de
Balaguer y la Universidad, Pamplona
1993.

[160] AGP, P04 1972, I, s. 47.



[161] Ibidem, s. 93.

[162] Ibidem, s. 118.

* Tajamar – jest to szkoła
ogólnokształcąca połączona ze szkołą
sportową i technikum
poligraficznym, położona w
madryckiej dzielnicy Vallecas. Jest
dziełem korporacyjnym Opus Dei –
przyp. tłum..

[163] Ibidem, s. 535.

* Por. Flp 3, 20. Nostra autem
conversatio in coelis est –
przyp.tłum..

** Por. Dz 1, 3. in multis argumentis –
przyp. tłum.

[164] Ibidem, s. 225.

[165] Florencio Sánchez Bella
wspomina, że Ojciec: «Pozwalał się
wozić wszędzie tam, gdzie
jechaliśmy. Wsiadaliśmy do
samochodu, modlił się, a zanim



dojechaliśmy pytał: do kogo
mówimy? I zaczynał pełen
entuzjazmu» (Sum. 7483).

[166] Jego uwagi na temat mody
damskiej, por. AGP, P04 1972, I, s.
205.

* memento to chwila ciszy w czasie
pierwszej modlitwy eucharystycznej,
podczas której celebrans modli się w
konkretnych intencjach – przyp.
tłum.

[167] List do Czcigodnej Matki Marii
das Mercês de Jesus OCD, przełożonej
Karmelu w Coimbrze, w:
EF-721214-2.

** Św. Izabela Portugalska
(1271-1336) – była córką króla
Aragonii Piotra III i żoną króla
Portugalii Dionizego. Po owdowieniu
osiadła w Coimbrze i poświęciła się
służbie ubogim i potrzebującym w
klasztorze – przyp. tłum..



[168] Por. AGP, P01 1975, s. 53. Inni
święci, których założyciel Opus Dei
nazywał “rodakami” to św. Józef
Kalasanty oraz św. Vicente Ferrer.

*** (port.) kapliczka, w miejscu, gdzie
w 1917 roku ukazała się Najświętsz
Maria Panna – przyp. tłum.

**** Salve [Regina] - (łac.) Witaj
[Królowo] – tradycyjna modlitwa
maryjna – przyp. tłum.

[169] AGP, P04 1972, I, s. 315.

* Przy tej okazji Ojciec wykorzystał
herbową dewizę rodziny Escrivów,
która brzmi “alma, calma” – (hiszp.)
dusza, spokój – przyp. tłum..

[170] Ibidem, s. 400.

[171] Ibidem, s. 268.

[172] Ibidem, s. 428.

[173] Ibidem, s. 451. Por. Is. 65, 23.



[174] AGP, P04 1972, I, s. 450.

[175] Ibidem, s. 837.

[176] Ibidem, s. 827.

* Po hiszpańsku słowa te układają się
w rymowankę “Abadesa, fortaleza” –
przyp. tłum..

[177] Ibidem, s. 837.

[178] Ibidem, s. 841.

* IESE – jest jedną z najbardziej
prestiżowych uczelni biznesowych w
Europie zachodniej. Została założona
w 1958 roku w Barcelonie i jest
wydziałem Uniwerystetu Nawarry –
przyp. tłum..

[179] Ibidem, s. 604.

[180] Ibidem, s. 605.

[181] Ibidem, s. 606.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-
wielkosc-kosciola/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-wielkosc-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-wielkosc-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-23-swietosc-i-wielkosc-kosciola/

	Rozdział 23: Świętość i wielkość Kościoła

