opusdei.org

Rozdzial 22: Epoka
Soboru
Watykanskiego I1

1. Zycie codzienne. 2. Sobor
(1962-1965). 3. Lata
posoborowe. 4. Ostatni
romantyk. 5. Tytul markiza
Peralty. 6. ,,Faktycznie nie
jestesSmy instytutem Swieckim”.
7. Nadzwyczajny Kongres
Generalny (1969-1970).

28-08-2018

Epoka Soboru Watykanskiego II

1. Zycie codzienne



Zasadniczym zajeciem Ojca w latach
szeScdziesiatych byly sprawy
zarzadzania i rozwoju Opus Dei.
Zalozyciel byt po czesci pozbawiony
pomocy ze strony don Alvaro, ktéry
nie byl w pelni dyspozycyjny,
poniewaz uczestniczyl w
przygotowaniach Soboru
Watykanskiego II. Ojciec musiatl
ograniczy¢ wyjazdy z Rzymu, lecz
jego zamkniecie w Villa Tevere nie
przeszkadzalo mu $ledzic krok za
krokiem zagadnien zwigzanych z
Soborem. Zycie plynelo mu bez
wiekszych zmian, Scisle
podporzadkowane rozkladowi dnia.
Byl tak zajety, ze poza aktami
poboznosci i godzinami pracy, ktore
1aczyly sie u niego w jedno,
pozostawal mu tylko wolny czas na
posilki, zawsze jak najkrotsze oraz
na spotkania ze swymi dzie¢mi i
przyjmowanie odwiedzin.

Rozpoczynatl dzien od aktu
strzelistego. Aby zamanifestowac



swoja gotowos$c¢ do shuzby, gdy tylko
sie budzil, klekal na podlodze,
calowal ja, mowiac: Serviam*!
Nastepnie czynil znak krzyza na
czole, na ustach i na piersi i
odmawial modlitwe: «Wszystkie
moje mysli, wszystkie moje stowa i
wszystkie czynnosci tego dnia,
ofiarowuje Tobie, Panie, oraz moje
cale zycie z milo$ci»[1]. Niekiedy
okolicznos$ci sprawialy, ze ten
pierwszy akt ascetyczny byl sie dlan
wysitkiem prawdziwie
heroicznym[2]. Don Josemaria
doskonale znatl ciezar ciala
wyczerpanego ze zmeczenia oraz
ogromny wysilek, jaki kosztowato
padniecie na ziemie bez wahania,
bez jakichkolwiek ustepstw dla
lenistwa. Wystarczylo mu
przypomniec sobie Madryt jego
miodosci, gdy docieral wieczorem do
domu tak wyczerpany, ze potem nie
byl w stanie sie podnies¢. Teraz za$
godzina pobudki zastawala go
prawie rozbudzonego, cho¢ nie z



powodu braku zmeczenia. Jeszcze
przed Switem rzucail sie w wir pracy.
Porzadkowat codzienne sprawy,
przygotowywal notatki i rozdzielat
zadania, aby zaoszczedzi¢ odrobine
czasu rano. Niejednej nocy spedzat
cate godziny na czuwaniu przed
Jezusem w Najswietszym
Sakramencie, na emporze, na ktora
wchodzilo sie z jego gabinetu wprost
do kaplicy. Ale w 1968 roku lekarze
przepisali mu co najmniej siedemi
po61 godziny wypoczynku, poniewaz
cierpial na bezsennosc. Nie
pozwalano mu wiec opuszczac tozka
przed godzing, o ktdrej
zawiadamiano go, Ze moze juz
wstac[3].

Naprzeciw jego 16zka byl
wymalowany na kafelkach taki oto
napis: «Oddal, Panie, ode mnie to, co
mnie oddala od Ciebie!». Bezsenne
noce przyblizaly go jednak do Pana.
Pozwalaly mu trwac w
dziekczynieniu za wszelkie



otrzymane od Niego laski,
przeznaczy¢ dtuzszy czas na
przygotowanie sie do odprawiania
Mszy Swietej, czuwac nad snem
swych dzieci i towarzyszy¢ tym, u
ktorych na innych kontynentach
trwal akurat dzien. W razie gdyby
przyszta mu do glowy jakas mysl,
miat zawsze na nocnym stoliku
papier i oldéwek w zasiegu reki.

Pewnej nocy, okolo czwartej nad
ranem, wezwal jednego ze swych
synow, ktory byl jego osobistym
lekarzem. Lewa lydka zesztywniala
mu w silnym skurczu. Nie bylo to nic
powaznego, ale zapewne nie
pozwalalo mu zasnac przez czas
dtuzszy. Po zaradzeniu skurczowi,
poprosit lekarza, by chwile z nim
zostal.

— Ojcze, nie spales? — zapytal go
tamten.

— Nie, moj synu, ptakatem -
odpowiedzial don Josemaria[4].



Ciezar swiadomosci, ze jeden z jego
synow chce opuscic¢ Dzielo nie
pozwalal mu zasnac.

Jego sypialnia nie byla zbyt obszerna.
Sam ja wybratl i nie zamierzat sie
przeprowadzac. Byt to pokoj
przechodni, majacy jakie$ dziesiec
metrow kwadratowych, znajdujacy
sie na skraju domu. Podloga
wylozona byla niebieskimi i biatymi
ptytkami, a meble byly proste i
skromne. Zelazne 6zko, stolik nocny,
stol i krzesto oraz drewniany fotel,
lampa stojgca i taboret. U wezglowia
16zka wisial na Scianie rozaniec
zrobiony z grubych ziarenek,
umieszczono tam kafelki z napisem:
«lesus — Christus — Deus — Homo*».
Byl tam takze obraz Swietej Rodziny
oraz Krucyfiks[5]. Obok wezglowia
znajdowatl sie dzwonek, ktory
nakazano mu zamontowac zanim
wyleczyt sie z cukrzycy. Nadal
dzialal, choc¢ Ojciec nie mial potrzeby
nikogo budzi¢, teraz, gdy cieszyl sie



stosunkowo dobrym zdrowiem. Ale,
jak mowil: - Nie chce umrzec bez
Ostatniego Namaszczenia[6].

Ojciec byl nadzwyczajnie
punktualny, jesli chodzi o wstawanie.
Nie mniej dbat o to, by pozostawi¢ w
porzadku rzeczy, ktorych uzywat.
Gdy skonczy! sie ubierac, wycierat
dokladnie podioge i umywalke z
wody, wlosow i resztek mydla. Potem
wietrzy! pokoj i umieszczal wszystko
na swoim miejscu, aby zaoszczedzic¢
czasu osobie sprzatajacej.
Zaskakujaca byla takze dbalos¢, z
jaka starat sie przedtuzy¢ zywotnosc
ubran. Starsza z jego dwu sutann,
jakie mial przez dtuzszy czas, z
powodzeniem shuzyla mu przez
dwadzies$cia lat. Jej stanu
wspominata Encarnita Ortega: «Miat
polatana sutanne, ktorej zwykle
uzywal. Natomiast gdy przyjmowat
gosci zakladal inng, lepsza. Jestem
tego naocznym swiadkiem, a kiedys$
nawet policzylam kawaiki, ktore



skladaly sie na te sutanne. Bylo ich
siedemnascie»[7].

kK K

Ze swego pokoju kierowat sie ku
kaplicy, gdzie odbywal modlitwe
mys$lna. Potem odprawial Msze
Swietg, najistotniejszy moment dnia.
Stosunkowo czesto odprawial msze
prywatne, w tak zwanej “kaplicy
Ojca”, pod wezwaniem Trdjcy
Przenajswietsze;j. (Jesli kto§ mowit
mu o “jego kaplicy”, natychmiast go
poprawial: Nie mam zadnej mojej
kaplicy: to jest kaplica Ojca,
poniewaz ja tu jestem
przejsciowol8].) Podczas gdy sie
przebieral w szaty liturgiczne, robigc
to z wielkim skupieniem, pograzony
byl w myslach na temat tej
najistotniejszej chwili. Poniewaz, jak
ttumaczyl swym synom w Wielki
Czwartek 1960 roku, Msza Swieta jest
darem Tréjcy Swietej dla Kosciola,
centrum i korzeniem catego zycia



duchowego chrzescijaninaoraz
celem wszystkich sakramentow|9].

Santiago Escriva de Balaguer,
bratanek zalozyciela Opus Dej,
opowiada o tym pewna anegdote.
Jeszcze jako dziecko, podczas zabawy
wszed! do zakrystii. Chciat cos
opowiedzie¢ swemu wujowi. Ale
kaplan, ktdry przebieral sie wlasnie,
aby odprawia¢ msze, spojrzal nan i
rzek}l: Dziecko, teraz jestem
Chrystusem[10]. Stlowa te zrobily na
nim ogromne wrazenie.
Uczestnictwo we mszy odprawianej
przez Ojca pozwalalo zrozumiec
gleboki sens tych stow. Wszystkie
Swiadectwa zwracaja uwage, ze przy
oltarzu w don Josemarii zachodzila
cudowna przemiana — bez zadnych
dziwactw. Od czasu, gdy studenci,
stuzacy mu do mszy w koSciele
Patronatu Chorych wracali do
zakrystii ze }zami w oczach, az po
ostatnie dni jego zycia, zapal Ojca
nigdy nie ostabl. Wrecz przeciwnie,



stawal sie moze jeszcze bardziej
intensywny, w ciggu tych
czterdziestu lat, ze mszy na msze, z
dnia na dzien. Zblizajac sie do
oltarza, az caly drzal z
niecierpliwosci i mitosci: Podchodze
do ottarza z pragnieniem—
wyznawal swoim dzieciom. —i nie
tyle ktade na Nim swe rece, co
obejmuje go z czutosciq i catuje
niczym zakochany, ktorym
przeciez jestem: zakochanym![11].

Wiedzial, ze dziala w bozym
otoczeniu. Miedzy Aniotami, ktorzy
adoruja Trojce Przenajswietsza, w
towarzystwie Najswietszej Maryi
Panny i wszystkich swietych,
obecnych w jakis sposdb podczas tej
catopalnej ofiary powszechnego
odkupienia. A kiedy pozdrawiat
stowami Dominus vobiscum*, nawet
jesli byl sam z ministrantem, mowit
to do catego Kosciota, do
wszystkich ziemskich stworzen, do
calego stworzenia, takze do



ptakow i do ryb[12]. Wowczas
bowiem don Josemaria
reprezentowat Jezusa Chrystusa,
wiecznego Kaplana:

Msza Swieta — powtarzal — jest
dziataniem BoZzym, trynitarnym,
nie ludzkim. Kaptan, ktory jq
odprawia wypelnia zamiary Pana,
uzyczajqc swego ciala i glosu. Nie
dziata jednak w imieniu wtasnym,
lecz in persona Christi, w Osobie i
w imie Chrystusa[13].

Z miloscig zachowywal rubryki
liturgiczne** i trwal pograzony w
Swietym misterium. Sposob w jaki
czytal Ewangelie, jego sposob
klekania, calowania oltarza, a nawet
po prostu skionienie glowy tchnety
wielka poboznoscig, ukazujac wielki
szacunek i wiare celebransa[14].
Byly okresy, jak wspomina bp Alvaro
del Portillo, gdy odprawianie Mszy
Swietej wyczerpywalo go caltkowicie.
Zmeczenie bralo sie z pelne;j



identyfikacji z cierpigcym
Chrystusem, z uczestnictwa w
cierpieniach Kalwarii. Konczyt! zlany
potem, wycienczony, jakby dokonat
nadludzkiego wysitku fizycznego[15].
Dzwigal na swych plecach, po
kaplansku, ciezar catego Opus Dei. W
offertorium, gdy ofiarowywat Hostie
Swietq, umieszczal na patenie
choroby i trudnosci swych corek i
synow oraz catego Swiata. Ponownie
przypominatl sobie o potrzebach
materialnych i duchowych
wszystkich, ktorzy skladali sie na
wielka rodzine Dziela, odmawiajac
podczas modlitwy w intencji
zyjacych, swoje “wyliczanki”: prosit
w intencji swoich corek i swoich
synow, za rodzicow wszystkich
swych dzieci, za rodziny swych cérek
i swych synow, i za wszystkich tych,
ktorzy w ten czy w inny sposob
zblizyli sie do Dziela, czy to Zeby
mu zaszkodzié, czy to aby mu
pomoc. Gdy chcieli pomoc, aby im
podziekowad, a gdy chcieli



zaszkodzié, aby im wybaczy¢ z
catlego serca, aby Bog wbaczyt
mi[16].

K ok Sk

Po zakonczeniu mszy i
dziesieciominutowym
dziekczynieniu, szed} na Sniadanie.
Skiadalo sie ono z odrobiny kawy z
mlekiem, ktdra zawsze pil zimna
oraz z kawaika bulki lub ciasta.
Potem kilka minut przeznaczal na
lekture gazety. Zwyk! byl dzieli¢ sie
stronami gazety z don Alvarem, a po
ich przeczytaniu wymieniali sie
nimi. Problemy Kos$ciola i Swiata, o
ktorych donosila prasa, sklanialy go
do modlitwy za dusze. Opieral glowe
na otwartej prawej dloniiz
zamknietymi oczami, spokojnie
zatapial sie w modlitwie. To zjawisko
zatapiania sie w kontemplacji
podczas lektury gazety pochodzilo z
dawnych czasow, z pierwszych lat
pobytu w Madrycie (jak wiadomo z



lektury jego Zapisek wewnetrznych) i
poglebilo sie w ostatnich latach
zycia[17]. Jednak nie bujat w
oblokach. Interesowat sie, czy bedzie
strajk pracownikow ustug,
komunikacji czy zaopatrzenia oraz
zawiadamial swoje corki z
administracji, aby braly pod uwage
mozliwe od}aczenie gazu,
elektrycznosci czy zamkniecie
sklepow i targow[18].

Potem, badz w kaplicy, badz w
gabinecie, odczytywal brewiarz i
przez kilka minut czytal Nowy
Testament, z ktorego czesto wyciggal
jakie$ zdanie, ktére odnotowywatl na
potrzeby kazan badz lub modlitwy.

Pracowal zawsze w gabinecie don
Alvaro, zaczynajgc od spraw zarzadu
Dziela, o ktére modlit sie w obecnosci
Bozej, proszac o oswiecenie i pomoc
Ducha Swietego. W ciggu tych godzin
pracy nigdy nie znajdowatl sie daleko
od oltarza, wznosit swoje serce ku



Bogu, dziekujac mu za taski
otrzymane podczas porannej
Komunii. W ten sposob przedluzat
poranng msze do poludnia, gdy
odmawial Aniot Panski i zaczynal
przygotowywac sie do mszy w dniu
nastepnym/[19].

Gdy konczyly sie sprawy zwigzane z
zarzadzaniem, przychodzila pora na
poczte. Oddzielnie przegladatl listy w
sprawach zarzgdzania i listy osobiste
—od jego dzieci, przyjaciot i
znajomych. Don Alvaro zapewnia, ze
Ojciec nie przeczytal zadnego listu
nie pomodliwszy sie za osobe, ktdra
go napisatla albo za rozwigzanie
problemu, ktory ja do tego
sklonii[20].

Nastepnie przyjmowal odwiedziny,
ktore skladali mu ludzie z calego
Swiata w poszukiwaniu pocieszenia
albo porady duchowej. Do 1958 roku
przyjmowat wizyty nie tyko w Villa
Tevere, lecz takze w Villa Sacchetti,



sasiednim osrodku dla kobiet z
Dzieta[21]. Kwadrans przewidziany
na kazda wizyte przedtuzat sie, gdy
to bylo konieczne. Aby jednak jak
najlepiej wykorzystac ten czas pod
wzgledem nadprzyrodzonym, Ojciec
przygotowywat sie, by do tych ludzi
mowic tylko o Bogu. Przed
spotkaniem wypowiadal werset
psalmu: «Pone, Domine, custodiam
ori meo»[22], a nastepnie nie
zaprzestawal polecac
odwiedzajgcego opiece jego Aniola
Stroza[23]. Jako pamigtke Ojciec
zwykl byl wreczac im rozaniec, «aby
go zuzyli na modlitwie », albo
pamigtkowy medalik Dziela. Jego
goscie ze swego pobytu w Rzymie
wywozili przede wszystkim cenne
porady dla swych dusz.

O pierwszej dwadzieScia odmawiat
wraz z cztonkami Rady Generalnej
Preces Dziela; o wpot do drugiej
zasiadal do obiadu. Przez cale lata —
nawet po wyleczeniu z cukrzycy—



musial by¢ na diecie. Jego dieta
jednak nie miala w sobie nic
skomplikowanego. W jadalni
towarzyszyli mu jego dwaj kustosze,
don Alvaro oraz don Javier
Echevarria. Don Josemaria zwyk}
jadac odrobine warzyw z kilkoma
kroplami oliwy i szczyptg soli, a na
drugie danie troche miesa lub ryby,
zwyKkle pieczonej bez dodatkow. Jadi
tylko odrobinke chleba i nie pijal
wina, z wyjatkiem Swiat. Kolacja byla
jeszcze 1zejsza niz obiad. Jad} zupe
lub jarzyny z kawalkiem sera, albo
omlet oraz jaki$ owoc[24]. To, co byto
wspolne positkom porannym i
wieczornym, krzyz dodany do
kazdego dania, czyli umartwienie
towarzyszace wszystkim positkom:
odwlekanie napicia sie wody i nie
komentowanie jakosci potraw. Jad}
odrobine mniej tego, co mu
smakowato lub odrobine wiecej tego,
co mu zbytnio nie odpowiadalo[25].
Jesli do stotu zasiadali zaproszeni
goscie, jego rados¢ i mita z nim



rozmowa koncentrowaly uwage
gosci, ktorzy nie zauwazali wcale, jak
mato nakladat sobie Ojciec.

Po wyjsciu z jadalni nawiedzat
PrzenajsSwietszy Sakrament, a z
kaplicy kierowat sie do salonu, gdzie
spotykal sie na polgodzinnej, czasem
nieco diuzszej, rozmowie ze swymi
synami z Rady Generalnej. Ten
zwyczaj, ktéry przypominal rodzinne
spotkania przy stole, byt okazjga do
opowiedzenia wydarzen calego dnia,
planéw apostolskich oraz zabawnych
anegdotek.

Potem oddawat sie lekturze
duchowej. Gustowal w klasycznych
traktatach. Nastepnie, bez
odpoczynku ani sjesty, wracat do
pozostawionej rano pracy. Za
dwadziescia pigta wypijat filizanke
kawy, szklanke wody lub zjadat
owoc. W drugiej czesci popotudnia
odbywat polgodzinng medytacje i
odmawial przypadajaca na ten dzien



czeSc rézanca. (Pozostate dwie zdazyt
juz odmowic¢ w trakcie dnia)[26].

Bywaly dni, gdy Ojciec o tej porze
zuzyljuz cala swa energie z powodu
nocnej bezsennosci oraz intensywnej
porannej pracy i nie byl w stanie
znies¢ juz ciezaru zmeczenia. Jego
kustosze pamietajg, co im w takich
chwilach mawiak:

Wczoraj wieczorem, poniewaz
bytem juz bardzo zmeczony,
poszedlem sie pomodlic. Bylem w
kaplicy i powiedziatem Panu: oto
jestem, niczym wierny pies u nog
ukochanego pana; nie mam nawet
tyle sil, Zeby powiedziec Ci, zZe Cie
kocham, Ty juz to widzisz![27].

Potem pracowal, az do kolacji.
Normalnie ogladal wiadomosci w
telewizjii dzialo sie z nim co$
podobnego, jak podczas poranne;j
lektury gazet. Wydarzenia zawsze
prowadzily go ku Bogu, aby modlic¢
sie za Jego Kosciot i prosic o



zaradzenie ludzkim nedzom|[28]. Po
wiadomosciach wracat do pracy.

kK K

Milczaca dyspozycyjnos¢ Ojca wobec
potrzebujacych pozostawata
niezauwazalna, byla poswieceniem
czynionym w milczeniu. Jest to bez
watpienia jeden z najbardziej
przyjemnych aspektow jego osoby.
Nigdy nie zostawil kogo$
opuszczonego swojemu losowi[29].
Do wszystkich wyciggal pomocna
dion, duchowo lub materialnie: do
tych, ktorzy go odwiedzali,
opowiadajgac mu o swoich bdlach i
radosciach oraz do tych, ktérzy don
pisali, otwierajac przed nim swoje
serce. Ojciec odpowiadal na
otrzymywane listy, wskazujac
zawsze na jakie$ rozwiazanie lub
piszac kilka stdw otuchy. Wolnos¢, z
jaka wszystkie jego dzieci mogly do
niego don pisa¢, prowadzita do
jeszcze wiekszego zacie$nienia



wewnetrznych wiezi w Opus Dei. W
kazdym razie zawsze byl na biezaco,
jesli chodzi o wazne wydarzenia
dotyczace jego dzieci oraz ich rodzin:
choroby, urodziny lub Smierc
ukochanych os6b. Widzac zawsze
dusze za papierami, Ojciec dostrzegatl
je takze w obliczu nieszczescia.

Teraz, gdy Dzielo sie tak bardzo
rozrosto i zwielokrotnila sie ilos¢
pracy zwigzanej z kKierowaniem nim,
codzienna praca Ojca miala
odmienny niz dawniej charakter. Z
jednej strony znajdowaly sie opinie,
procedury i decyzje, to jest oficjalne
dokumenty. Z drugiej szczegolowa
korespondencja. Ojciec zdawal sobie
z tego dokladnie sprawe, gdy w 1963
roku pisal do dyrektoréw Komisji w
Hiszpanii:

Kiedy do was pisze, widze, ze
odkqd metodycznie podeszlismy
do sprawy zarzqdzania — co jest
tatwiejsze i bezpieczniejsze —, a



wiec od wielu juz lat, nasze listy
nie mogq juz miec tego samego
nastroju, co na poczqtku.
Poniewaz problemy duchowe i
materialne staly sie proza
administracyjna, napiszcie mi
jakas anegdotke zawsze, gdy
piszecie cos do mnie, abym poczul
ten wdziek - poezje - waszych prac
apostolskich. Dobrze, ze chociaz
jak mnie widzicie, opowiadacie mi
tyle mitych rzeczy. Bog wam
poblogostawi!

Modlcie sie za mnie, proscie Pana i
jego Najsw. Matke, aby mnie
uczynili dobrym i wiernym:
semper ut iumentum™*![30].

Dzielo rozrosto sie bardzo szybko.
Wraz z tym nieuchronnie przybyto
papierkowej roboty, choc¢ Ojciec
walczyl, by ograniczyc¢ ja do
minimum. Zamiast o tym, co
nazywat “prozg administracyjng”
lubit stuchac o inicjatywach



apostolskich i widzied, jak jego dzieci
angazowatly sie w nowe przygody,
niosac ducha Opus Dei w
niespodziewane miejsca i sytuacje.
Posrod tego skutecznego
codziennego urzedowania odczuwat
pragnienie “poezji apostolskiej”. Ale
zmienily sie nie tylko sprawy
zwigzane z samym zarzadzaniem
Dzieltem. Odszukawszy dawne
papiery, Ojciec odczul namacalnie
zmiane czasow:

Poniewaz dawniej— pisal —
pisatem wszystko recznie, albo na
jakiejs mniej lub bardziej
archaicznej maszynie do pisania,
a nawet w tym przypadku
poprawki nanositem recznie. A
teraz od lat piecdziesiqtych, mniej
wiecej, uZywam tasmy
magnetofonowej lub dyktafonu i
ostatnio nie zostawiam swego
charakteru pisma. To lepsze,
szybsze i wygodniejsze dla mnie,
pracowac w ten sposob. Mowie,



przynoszq mi skopiowane z
podwdjnym odstepem na maszynie
to, co powiedziatem, a tasma jest
wielokrotnego uzytku. Wychodzi
to nawet taniej[31].

Skladajac wszystkim swym corkom i
synom zyczenia Bozonarodzeniowe
w 1966 roku, Ojciec powrdcit do tych
rozwazan:

Dzielo rozrasta sie z roku na rok;
praca sie zwielokrotnia i jest
coraz wiecej dusz, ktore
wspolpracujqg w tych zadaniach
apostolskich. Wraz z tym
rozrostem, zachowajcie zawsze
naszq rodzinnqg atmosfere — wiez
jednosci[32].

Widocznym dowodem wzrostu byly
takze naplywajace zewszad
gratulacje, ktorych Ojciec kazdego
roku otrzymywat coraz wiecej. Ze
swej strony, aby podtrzymywac
“rodzinng atmosfere”, od 1960 roku
Ojciec zwyk! byt sklada¢ swoim



dzieciom zyczenia z okazji
czterdziestych urodzin. Jest to istotny
krok na drodze ku dojrzatosci w
zyciu kazdego czlowieka. Z drugiej
jednak strony mija wtedy juz
miodos¢. W ten sposob, piszac do
swoich corek, musiat uciec sie do
innych wybiegow. Nie jest latwo
prawi¢ komplementy nie poruszajac
sprawy wieku. Skladal wiec zyczenia
niewielu z nich i1 z wielka
delikatnoscig, odejmujac im lat:

Jak widzisz — pisze do jednej z nich
—czynimy wyjqtek i do ciebie
docierajq te zdania, aby uczci¢
Twq mltodosé. W nastepnym roku
bedziesz znowu skonczysz
trzydziesci dziewiec lat. Wy, corki
moje, zawsze w koncu
wygrywacie[33].

Ze swymi synami nie musiat by¢ taki
ostrozny. Mial wiecej swobody, by
pisac o tej sprawie i jego listy z
zyczeniami utrzymane byly w



bardzo réznym tonie, w zaleznosci
od tego, co adresat uznawatl za
konieczne:

Tysiqckrotne zyczenia z okazji
twych czterdziestu wiosen: teraz
zaczyna sie twoja mtodosc[34]. A
do innych:

Jak by na to nie patrzec,
czterdziesci lat to niewiele: dwa
razy dwadziescia.

Tysiqgckrotne zyczenia z okazji
twego swieta, a poniewaz wiem, Ze
ty — jak my wszyscy — zawsze
bedziesz mtody: ad Deum, qui
laetificat iuventutem™![35].

Tysiqckrotne zyczenia, poniewaz
sie starzejesz — 40! — i potrafites
spedzic pierwszq mltodosc na
stuzbie z Bozym wdziekiem[36].

Nie zapomnialem dzis pomodli¢
sie specjalnie za ciebie, poniewaz



jestes juz starszym panem —
czterdziesci lat![37].

Ja niemal uwazam, zZe tez mam
czterdziesci lat: dwadziescia i
dwadziescia, poniewaz zaczqtem
moje Opus Dei, jak miatem 26, a
teraz mam 62, to w koncu te same

cyfry[38].

I tak cale tuziny listow.

K ok Sk

Ostatnia czes¢ dnia byla dla Ojca
szczegolnie wyczerpujaca, choé
wykorzystywat czas pracy az do w
pot do dziesiatej, gdy spotykatl sie z
cztonkami Rady na wieczornej
rozmowie. Punktualnie o dziesigtej
robil w kaplicy rachunek sumienia i
udawat sie w ciszy do pokoju.

Zanim sie potozyl, rozciggniety na
ziemi odmawial psalm 50,Miserere*.
Tym psalmem konczyt dzien, ktory
rozpoczynal porannym Serviam**.



Potem, zgodnie ze zwyczajem
zapoczatkowanym w latach wojny
domowej, na kolanach, z ramionami
wyciggnietymi jak na krzyzu,
odmawiat przed obrazkiem
Najswietszej Maryi Panny trzy
“zdrowaski czystosci”, proszac o te
cnote dla wszystkich w Dziele, w
Kosciele i na Swiecie.

W kieszeni swej pizamy trzymat
krzyzyk, aby calowac go w nocy.
Przed polozeniem sie skrapial }6zko
woda Swiecong. Kiedy przebiegal
mysla caly dzien, z bolem
wspominajac bledy, czynil
podsumowanie: pauper servus et
humilis***. Jakze mala byl rzecza.
Potem jego mysl biegla ku Komunii
Swietej dnia nastepnego i zanim
nadszed! sen, powierzatl siebie Panu
w krotkiej i prostej modlitwie «Jezu,
zdaje sie na Ciebie, ufam Tobie,
spoczywam w Tobie ».

2. Sobor (1962-1965)



Na poczatku pazdziernika 1958 roku
obiegla Swiat wiadomosc, Ze papiez
jest ciezko chory i przebywa w swej
rezydencji w Castelgandolfo. Pius XII
oddal ducha o swicie 9 pazdziernika.
Zalozyciel Opus Dei $ledzil z bliska i z
gorycza postepy choroby,
ofiarowujac niestrudzenie modlitwy
do Pana i polecajac swym dzieciom,
aby wykorzystaly chorobe papieza,
by modli¢ sie jeszcze bardziej za
Wikariusza Chrystusowego i by¢
zjednoczonymi z Bogiem.
Przypominat sobie z mitoscig drobna
i uprzejma postac papieza Pacellego,
ktory udzielit Opus Dei w 1950 roku
ostatecznej papieskiej aprobaty. Z
dusza przepeiniong bdélem don
Josemaria by} obecny na uroczyscie
odprawianych papieskich
egzekwiach: przejsciu feretronu
ulicami Rzymu, milczacym
kondukcie thumoéw za ciatem,
pogrzebie w krypcie Sw. Piotra i
pozniejszej zalobnej nowennie[39].
Pogrzeb odbyl sie 19 pazdziernika.



Msze Requiem odprawit kardynat
Tisserant w obecnosci Kolegium
Kardynalskiego. (Zza zelaznej
kurtyny mogt przyby¢ do Rzymu
jedynie kardynat Wyszynski;
brakowalo za$ Stepinaca i
Mindszenty’ego™).

Gdy zwolano juz konklawe, by
wybrac¢ nowego papieza, zalozyciel
Opus Dei niestrudzenie powtarzat
swoim synom: papieza kochajmy,
zanim przyjdzie, jak powinny
dobre dzieci[40]. Krazyty plotki na
temat tego, kto bedzie nastepnym
papiezem. Wymieniano nastepujace
wiloskie nazwiska: Ottaviani, Ciriaci,
Lercaro, Siri, Ruffini, Masella™*...
Listy kandydatow byly coraz diuzsze:
Roncalli, Tisserant, Agaganian®...
Kazdy mdgl znalez¢ odpowiednie dla
siebie nazwisko. 25 pazdziernika
zamKknely sie wrota konklawe. Przez
trzy dni, rano i wieczorem, ludzie
przychodzili na plac Swietego Piotra,
aby zobaczyc z rozczarowaniem



czarny dym z kominka kaplicy
sykstynskiej. 28 pazdziernika 1958
roku, o piatej po potudniu z komina
buchnely kleby nieokreslonego,
szarego dymu. Nagle podniost sie
krzyk ludzi zgromadzonych na placu:
“fumata bianca**!”.

Ci, ktorzy pozostali w domach,
Sledzili przebieg wydarzen w radiu
lub w telewizji. W tej samej chwili,
nie czekajgc na ogloszenie nazwiska
wybranej osoby, zalozyciel zaczal sie
modli¢ za niego na kolanach:
Oremus pro Beatissimo Papa
nostro™**: Dominus conservet eum
et vivificet eum... Niech Bog go
strzeze i wspiera, niech mu
btogostawi tu na ziemii uwolni go
od wrogow...

WKkrotce kardynatl protodiakon,
stojac na balkonie “loggii” Sw. Piotra,
oglosit po tacinie: «<Annuntio vobis
gaudium magnum: habemus Papam
[...], cardinalem Roncalli****».



Zalozyciel Opus Dei, bardzo
poruszony, przyjat pierwsze
blogostawienstwo, jakiego Jan XXIII
udzielit thumom na placu oraz tym,
ktorzy Sledzili wszystko w
telewizji[41].

Jan XXIII byt czlowiekiem lagodnego
charakteru i pelnym optymizmu.
Zdolny i silny, pomimo tego, ze
zblizal sie juz do osiemdziesiatki.
Niski i mocno zbudowany, obdarzony
byt zdrowym rozsadkiem rodem ze
wsi. Przez wiele lat byl sekretarzem
biskupa Bergamo. W 1925 roku
zostal mianowany wizytatorem
apostolskim w Bulgarii. Jego
naturalno$c i mile usposobienie
ulatwialy mu zadanie i kontakty z
wladzami niechetnymi Rzymowi. W
1934 roku zostal delegatem
apostolskim w Turcji, znajdujacej sie
pod surowym laickim rezimem
Kemala Atatiirka. Nielatwe byly tez
jego stosunki z generalem
Metaxasem i metropolitg



prawostawnym Damaskinosem w
Grecji. W 1945 roku przejat
nuncjature w Paryzu, wraz z gorzkim
zadaniem ostabienia naciskow, jakim
poddawani byli niektorzy biskupi,
ktorym zarzucano kolaboracje z
Niemcami i od ktorych zadano
zrzeczenia sie ich funkcji. W 1953
zostal mianowany kardynatem, a
wKkrotce potem patriarchg Wenecji.
Waéwczas mogt ustysze¢ o Dziele i
odwiedzil w Hiszpanii niektore
akademiki, dzieta korporacyjne Opus
Dei[42].

Ku powszechnemu zaskoczeniu, 25
stycznia 1959 roku, podczas
ceremonii w bazylice Swietego Pawla
Jan XXIIT oglosit zgromadzonym
kardynatom decyzje zwolania
Soboru Ekumenicznego. Mysl ta, z
tego co wyjasnil Ojciec Swiety, miala
istotng inspiracje z wysoka i -
uzywajac poetyckiego okreslenia —
zrodzila sie “niczym kwiat
niespodziewanej wiosny”[43].



Zalozyciel Opus Dei natychmiast
dojrzal w Boza inspiracje
papieskiego ogloszenia. «Pamietam
bardzo dobrze — powiada bp Alvaro
del Portillo, — z jakg radoscia i
rozemocjonowaniem przyjat
informacje o zwotaniu soboru»[44].

Nieco pdzZniej, 17 maja 1959 roku,
ukonstytuowala sie komisja wstepna
Soboru pod przewodnictwem kard.
Tardiniego, ktéry w czerwcu w liScie
do wszystkich kardynalow,
biskupow, pratatow, przelozonych
zakonow, uniwersytetow oraz
wydzialow teologicznych prosit o
sugestie i tematy, ktore miaty by¢
poruszone na Soborze. W tym czasie
utworzone zostaty komisje i
sekretariaty przygotowawcze
soboru. Dzieki tym przygotowaniom,
rok pozniej, gdy nadeszly propozycje
i sugestie, o ktore proszono, zaczeto
badac¢ odpowiedzi w celu
przygotowania schematow, ktore



mialy by¢ przedstawione Ojcom
soborowym.

Minely niemal trzy lata od
pierwszego ogloszenia soboru w
styczniu 1959 roku, gdy w Boze
Narodzenie roku 1961 Ojciec Swiety
oficjalnie zwolal Sobor na 1962
rok[45]. Wsrod celdw, jakie stawiano
przed tym wielkim zgromadzeniem
ekumenicznym, byly umocnienie
wiary Kosciola, okazanie jego
jednosci i zywotnosci oraz ulatwienie
zjednoczenia chrze$cijan
niekatolikow z Rzymem.

11 pazdziernika 1962 roku, podczas
wielkiej uroczystosci w Bazylice
Watykanskiej, w obecnosci Ojcow
soborowych, obserwatorow i wladz
cywilnych Ojciec Swiety odczytal
mowe inauguracyjna. Jego mysl byla
jasna i zdecydowana. Odbycie sie
Soboru, pomimo glosow o0sob
lekliwych i pesymistycznych, ktore
«w czasach wspoitczesnych nie widza



niczego poza wykroczeniami i
ruing», jest historycznie wiasciwe.
Jego zasadniczym celem jest
ustrzezenie i skuteczniejsze
nauczanie swietego depozytu
doktryny chrzescijanskiej. Sobor —
ciggnat papiez — chce przekazac te
doktryne czysta i nienaruszona,
poniewaz jest ona wspolnym
dziedzictwem wszystkich ludzi. Ze
wzgledu na jednos¢, o ktorg Chrystus
prosit dla swojego KoSciola, jego
obowigzkiem jest doprowadzenie do
jednosci wielkiej rodziny
chrzescijanskiej.

Sesje soborowe otwieratly sie w
optymistycznej atmosferze,
zrodzonej z wystapienia papieza,
ktory nie zgadzatl sie z prorokami
nieszczes¢, przepowiadajacymi
zawsze fatalne wydarzenia, jak
gdyby zaraz mial nastapi¢ koniec
Swiata. Z pewnoscig nie bylo tak zle,
ale narody podzielone byly na
wrogie bloki. Z jednej strony



demokracje, z drugiej komunistyczne
totalitaryzmy. W tej sytuacji nie bylo
latwych rozwigzan. Starcia byly
permanentne, a Swiat siedzial na
beczce prochu, poniewaz trwat juz
nuklearny wyscig zbrojen. Dowodem
tego byla nota, niemal ultimatum,
ktora w pazdzierniku 1962 roku, to
jest w chwili rozpoczecia obrad
soborowych, Stany Zjednoczone,
zablokowawszy wyspe, wystosowatly
do wiadz Kuby, zgdajac usuniecia
zainstalowanych na wyspie wyrzutni
rakietowych. Od tej chwili stalo sie
oczywiste, ze pokoj na swiecie jest
niepewny i ze zagrozenie uzycia
broni atomowej moze jedynie
utworzy¢ rownowage strachu. Z
drugiej strony, trzeba bylo miec
bardzo silnie zaszczepiong wiare, ze
Kos$ciot wyjdzie bez uszczerbku z
agresywnej kampanii rozpetanej
przez ideologie marksistowska na
calym sSwiecie.



W jaki sposob zalozyciel Opus Dei
zareagowal na zwolanie Soboru?
Jaka role odegral? W soborze
zwolanym przez Jana XXIII widziat
przede wszystkim wplyw Ducha
Swietego, ktory odnawia i umacnia
swoj Kosciol. Oczekiwal ze skrywang
radoscia, Ze wraz z ta odnowg
potozone zostang fundamenty pod
upowszechnienie sie na caly swiat
przestania o powszechnym
powolaniu do Swietosci, ktore glosit
od 1928 roku[46]. Byl z gory
przekonany, ze Vaticanum II wyda
hojny owoc dla dobra Kosciola. Z
mysla o nadprzyrodzonym
powodzeniu tego wielkiego
przedsiewziecia, Ojciec Swiety
zaapelowatl do wiernych, aby modlili
sie w intencji szczesliwego przebiegu
soboru, a jego pragnieniem bylo, aby
tej wspolnej modlitwie “towarzyszyla
dobrowolna pokuta, ktora uczyni ja
milszg Bogu i podniesie jej
skutecznosc¢”[47]. Zalozyciel Opus Dei
czuwal i udzielal odpowiednich



wskazowek, aby modlitwy 1
umartwienia wszystkich cztonkow
Opus Dei nigdy nie brakowato, od
fazy przygotowawczej soboru, az do
jego zakonczenia, a nawet
pozniej[48]. Pragnatl takze, aby
papiez czul, ze ta modlitwa mu
towarzyszy. Z tego powodu czynit
starania, aby Ojciec Swiety zostal
powiadomiony, Zze Opus Dei sie
modli nieustannie za Jego
najukochanszq osobe i za Jego
intencje[49], a w dzien urodzin Jana
XXIII (25 listopada 1962), wkrotce po
uroczystym otwarciu soboru, pisat
do sekretarza papieza:

Prosze ponownie, aby zechciat
ksigdz wyrazi¢ Ojcu Swietemu
mojq wielkq radosc i optymizm w
zwiqzku z Soborem
Ekumenicznym, oraz przekazad,
jak wiele modlitwy i umartwien
ofiarowujq na catym swiecie
cztonkowie Opus Dei w intencji
tego wielkiego zgromadzenia



Kosciola, zwolanego przez papieza
Jana[50].

Osobisty wkilad zalozyciela Opus Dei
w Vaticanum II polegal przede
wszystkim na diugiej 1 intensywnej
modlitwie w jego intencji. Z
najwiekszg zwiezloscia i prostota
pisal o tym do swych dzieci pod
koniec Soboru: Corki i synowie moi
— pisal do nich —znacie mitosé, z
jakaq sledzitem przez te lata prace
Soboru, wspolpracujqc z nim
poprzez mojq modlitwe, a takze
niejeden raz poprzez osobistq
prace[51]. Tak wiec od pierwszej
chwili uznal to przedsiewziecie za
wlasne i szukal jak
najskuteczniejszego sposobu
wsparcia wtedy, gdy sobor byl
jeszcze tylko projektem. Studiowat
uwaznie dokumenty i alokucje
papieskie. Niestychanie sie ucieszyl,
gdy dowiedziatl sie, ze papiez
zamierza nadac pracy zgromadzenia
charakter pastoralny. Spotkanie w



Rzymie Ojcow soborowych,
przybylych ze wszystkich stron
Swiata byloby nadzwyczajnym
wsparciem dla misji
ewangelizacyjnej Kosciola dzieki
wymianie doSwiadczen. Zalozyciel
widzial w soborze impuls duchowego
odnowienia dla wszystkich
chrzescijan. Zywil tez nadzieje, ze
otworza sie Sciezki prawne dla
nowych drog duchowosci, a takze dla
nowych form zycia
chrzescijanskiego, m.in. dla Opus
Dei[52].

List kardynata Tardiniego z proshg o
sugestie i tematy dla soboru,
skierowany do wszystkich wladz
koscielnych i akademickich znalaz}
szybko odpowiedz ze strony
zalozyciela Opus Dei, ktory
zorganizowal komisje roboczg w
Villa Tevere w celu przygotowania
tematow do prac
przedsoborowych[53]. Jednocze$nie
prosil na wszystkie strony o



modlitwy, mobilizowal ludzi do
modlitwy i do dzialania. W Dziele nie
byto zbyt wielu ludzi
doswiadczonych w tych sprawach.
Opus Dei bylo instytucjg dopiero
rodzaca sie. Jednak Ojciec ofiarowat
wszystko, co mogl, sam pozostajac z
nawalem pracy, poniewaz niejeden z
jego bezposrednich
wspolpracownikow musial na jakis
czas porzucic swe dotychczasowe
zajecia. To niewazne, moi synowie
— mowil do swoich dzieci. —Tego
zZyczyl sobie Ojciec Swiety.
Powinnismy zawsze stuzyc¢
Kosciotowi tak, jak Kosciot
pragnie, by mu stuzono([54]. W
poczatkowej fazie prac Sekretarz
Generalny Opus Dei, don Alvaro del
Portillo, peinit funkcje
przewodniczacego Komisji
Przygotowawczej ds. Swieckich.
Nastepnie zostal czlonkiem jeszcze
innej, podobnej komisji. W koncu
zostal mianowany sekretarzem
Komisji ds. Dyscypliny



Duchowienstwa i Ludu
Chrzescijanskiego, a poza tym pelnit
funkcje konsultora trzech innych
komisji soborowych[55].

Zalozyciel Dziela osobiscie nie bratl
bezposrednio udzialu w pracach
Soboru. Z racji bycia zwierzchnikiem
Instytutu Swieckiego magt by¢
nominowany ojcem soborowym.
Wydawalo sie jednak, ze przyjecie
tego rodzaju nominacji, przy tak
uroczystej okazji, oznaczaloby
milczaca akceptacje Owczesnego
statusu prawnego Opus Dei.
Zalozyciel Opus Dei juz od lat prosit o
rewizje kanonicznych ram,w jakie
zostalo ujete Dzielo. To usytuowanie,
ktore jego zdaniem mialto charakter
prowizoryczny, nie pozwalato mu
przyjac godnosci Ojca Soborowego i
w Kurii Rzymskiej zrozumiano jego
argumenty. Wobec tego pratat Loris
Francesco Capovilla, zgodnie z
zyczeniem Jana XXIII, zaprosit go do
udzialu w soborze w charakterze



eksperta[56]. Zalozyciel podziekowal
za sugestie 1 wyjasnil, dlaczego
wolalby nie przyjmowac tej
propozycji, pozostawiajgc ostateczng
decyzje w rekach papieza. W soborze
uczestniczyli niektorzy biskupi,
ktorzy wywodzili sie z
duchowienstwa Opus Deli, np.
Ignacio de Orbegozo, pratat Yauyos w
Peru oraz Luis Sanchez-Moreno,
biskup pomocniczy Chiclayo, a takze
biskup pomocniczy Porto, Alberto
Cosme do Amaral, ksigdz
przylaczony Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza. Ale
wklad don Josemarii w Sobor miatl
tez inny charakter i obszerny zasieg.
Wielokrotnie udzielal porad i
wskazowek, o ktdre czesto go
proszono[57].

kK K
Trwal jeszcze okres przygotowaweczy

do soboru w atmosferze wzglednego
spokoju, gdy don Josemaria poczutl



potrzebe otwarcia serca przed Janem
XXIII. Data audiencji zostala
wyznaczona na 5 marca 1960 roku.
Rozmowa miala bardzo serdeczny
przebieg. Papiez, bedac czlowiekiem
milym i otwartym, zachecal do
zwierzen, czego nie przewidywat
chlodny oficjalny protokotl. Jednak
zatozyciel Opus Dei byl nadmiernie
poruszony, jak to sie dzialo zawsze,
gdy znajdowat sie w obliczu Ojca
Swietego, “Wicechrystusa”[58]. To
radosne zdenerwowanie
powodowalo u niego drzenie rgk i
glosu. Z calym synowskim zaufaniem
opisal papiezowi prace apostolska
Opus Dei na calym Swiecie oraz
nieodpowiednig forme prawng, jaka
miato Dzielo. Prosit o rozwigzanie
tego problemu. Papiez na razie nic
mu nie mogt obiecac, poza
odestaniem jego sprawy do Kurii, jak
tylko Sobdr zakonczy obrady[59].

Papiez, milo zaskoczony
spontanicznoscia, nie pozhawiong



jednak szacunku, z jaka pratat
Escriva zwracat sie do niego,
wspomnial o powszechnosci
apostolstwa prowadzonego przez
Opus Dei:

— Ojcze Swiety— zapewnil go don
Josemaria. —w naszym Dziele
zawsze wszyscy ludzie, katolicy i
niekatolicy, znajdq przyjazne
miejsce dla siebie. Nie nauczylem
sie ekumenizmu od Waszej
S’wiqtobliwos’ci. On rozesmiat sie,
wzruszony, poniewaz wiedzial, ze
juz w 1950 roku Stolica Swieta
zezwolila Opus Dei na
przyjmowanie jako
stowarzyszonych
wspotpracownikow takze
niekatolikow, a nawet
niechrzescijan[60].

(Jan XXIII peinil misje
dyplomatyczne w krajach, ktore
tradycyjnie, w wyniku schizmy, nie
byly zwigzane z Rzymem. Wsrod



celow soboru papiez zawart takze
zjednoczenie z “bracmi
odlaczonymi”. Papiez wiedzial takze,
ze Stolica Swieta zezwolita Opus Dei
na przyjmowanie jako
wspolpracownikow osob, ktore nie
byly katolikami, ani nawet
chrzescijanami. Wypowiedz
zalozyciela Opus Dei podczas
audiencji nie mogla wywotlac innego
efektu, niz ojcowski Smiech)[61].

Po zakonczeniu audiencji, do
biblioteki, gdzie Ojciec Swiety
rozmawiat z zalozycielem Opus Deli,
wszed} don Alvaro. Zrobili sobie
zdjecie z papiezem: po lewej don
Alvaro, po prawej don Josemaria, w
stroju pralata domowego Jego
Swigtobliwosci, ze wzruszeniem na
twarzy, Swiadomy, Ze znajduje sie u
boku Namiestnika Chrystusa.

W roku 1960 zaltozyciel Opus Dei
musiat odby¢ wiele dtugich podrozy
poza Rzym. Od 25 kwietnia do 9 maja



przejechal Wilochy, Hiszpanie,
Francje i Niemcy. Potem dwa
miesigce spedzil w Anglii i jeszcze tej
samej jesieni otrzymal doktorat
honoris causa Uniwersytetu w
Saragossie oraz tytul honorowego
obywatela Pampeluny.

Dla tych, ktérzy byli zaangazowani w
przygotowywanie soboru, miesigce
te minely w okamgnieniu. Takze
zycie pratata Escrivy uptywalto
szybko. Jak zawsze poswiecat sie cala
dusza sprawie zarzadzania Dzielem
oraz Sledzil z bliska jego rozwoj w
innych panstwach. Najbardziej
jednak zajmowala go kwestia
instytucjonalna, to jest sprawa
ostatecznego nadania formy prawnej
odpowiedniej do natury i ducha
Opus Dei, co wcigz jeszcze nie bylo
zalatwione. Uroczyste otwarcie
soboru zostalo wyznaczone na jesien
1962 roku. Trudno byto myslec o
mozliwosci rozmowy z Janem XXIII
podczas uroczystosci soborowych.



Poprosil wiec o prywatna audiencje
u Jego Swigtobliwosci, ktéra ustalono
wKkrotce. 27 czerwca 1962 roku mogt
zrzucic z serca ciezar swoich trosk.
Twarza w twarz z papiezem
rozmawiat o duchu i apostolstwie
Opus Dei i, podobnie jak na audiencji
z 1960 roku, ukazaly papiezowi
pamiec¢ nowe horyzonty, ktore dzieki
nim otwieraly sie przed Kosciotem.

Kilka dni pozniej, gdy wspomnienie
rozmowy z Ojcem wszystkich
chrzescijan bylo jeszcze Swieze, don
Josemaria pisat do swych dzieci, aby
dzielily z nim wzruszenie tej
niezapomnianej audiencji. Pisal, ze
z racji swej funkcji kilkakrotnie
mialem zaszczyt i szczescie videre
Petrum?*, ale moge was zapewnic,
Ze to ostatnie spotkanie z
Wikariuszem Chrystusa miato
szczegolne znaczenie dla Dziela.
Zobowigzany byl do zachowania
dyskrecji o szczegotach poruszane;j
sprawy, ale mogt opowiedzied, ze



nawet najdrobniejsze szczegoly tej
audiencji zachowal w serdeczne;j
pamieci: nie tylko dzien i godzine,
ale takze jego uwazne i pelne
dobroci, ojcowskie spojrzenie,
delikatne gesty rqk, serdeczne
ciepto glosu, powaznq i szczerq
radosc odbijajqcq sie na jego
obliczu [...]. Ma nas wszystkich w
swym sercu. Zna nas i rozumie
doskonale[62].

Naturalnie don Josemaria nie
upublicznil szczegotow swej
prywatnej rozmowy z Janem XXIII,
ale mozna na ten temat cos
wywnioskowac, przygladajac sie
dalszym stosunkom, jakie mieli
sekretarz osobisty papieza, pralat
Loris Francesco Capovilla i pratat
Escriva. 30 czerwca 1962, trzy dni po
audiencji, zalozyciel Dziela pisal do
ksiedza sekretarza, zawiadamiajac
go o pragnieniu Jego Swigtobliwosci,
by spotkal sie z jego sekretarzem —
wlasnie pralatem Capovillg. To jest



przyczyna — powiada, — dla ktorej
pozwalam sobie prosic Jego
Wielebnosc¢ o spotkanie, na ktorym
poza przyjemnosciq poznania
Ksiedza, wypelnie czcigodne
zalecenie Ojca Swietego, aby
przekazac na rece Waszej
Wielebnosci dokumenty odnoszqce
sie do Opus Dei[63].

Spotkanie odbylo sie, a w odpowiedzi
na pozniejszy list, 21 lipca 1962 roku
zalozyciel Opus Dei pisat do bpa
Capovilli o szybkosci, z jakq Ojciec
Swiety zrozumiat ducha i cel
istnienia Opus Dei. Jest to
poszukiwanie Zycia w
ewangelicznej doskonatosci oraz
prowadzenie apostolstwa przez
kazdego w swoim miejscu pracy, w
swym wltasnym zawodzie, bez
stawania sie zakonnikami,
chociaz cztonkowie Opus Dei
bardzo kochajq i szanujq tych,
ktorzy w Kosciele w ten sposob
stuzq Bogu[64].



Te komentarze rzucaja Swiatlo na
wzniosty ton optymizmu
przepeiniajgcy list okdlny napisany
do wszystkich oSrodkéw Opus Dei z
okazji audiencji papieskiej w
czerwcu 1962 roku. By¢ moze
zalozyciel ujrzal zielone Swiatlo dla
zakonczenia prawnego iter* Opus
Dei. Jednak nie czekal bezczynnie na
koniec soboru. Ten, kto by
podejrzewat zalozyciela Dziela o
bezczynnos$¢, wykazalby sie
nieznajomoscig jego charakteru i
energii. Gdy tylko wrocil z Londynu,
gdzie spedzit kilka tygodni,
natychmiast zaczal szuka¢ nowej
okazji do spotkania z pralatem
Capovillg, aby powiedzie¢ mu to, co
na pismie trudno jest
przekazac[65]. Postepujac w ten
sposob, stosowat sie do wskazowek
otrzymanych od Jego Swigtobliwosci.

Jesienig 1962 roku odbyla sie
pierwsza sesja soboru, ktdra zostala
zamKknieta 8 grudnia. Obrady



przebiegaly niespiesznie. Trzeba
bylo zmieni¢ regulamin i zawiesic
sesje az do wrzes$nia nastepnego
roku.

Przed Bozym Narodzeniem Ojciec
pisal do pralata Capovilli list z
zyczeniami Swigtecznymi:

Przewielebny i ukochany Ksieze
Pratacie!

Nie uwazam, by byto stosowne
prosié o audiencje u Ojca Swietego
i nie chciatbym tez krasc¢ cennego
czasu Ksiedza Pratata, dlatego
wysylam te kilka linijek i pokornie
prosze o przekazanie Jego
Swiqgtobliwosci mych synowskich
Zyczen, ktorym towarzyszy ciqgla
modlitwa oraz umartwienia moje i
wszystkich moich dzieci w Opus
Dei w intencji jego czcigodnej i
umitowanej Osoby[66].

Pragnat uzyskac ponowna audiencje,
zanim rozpocznie sie kolejny etap



prac soborowych. Poczekat kilka
miesiecy, i przy okazji przesylania
jakich$ wydawnictw dolaczyl do nich
w nawiasie notatke, ktora mowila
dostownie: (tak bardzo chciatbym
sie zobaczyc z Jego
Swiqgtobliwosciq)[67].

Nie bylo to juz jednak mozliwe.
Papiez zmarl 3 czerwca 1963, po
dlugiej agonii, podczas ktorej jego
wielka odpornosc¢ fizyczna stawiala
silny opor chorobie.

kK K

Ponownie odby! sie uroczysty
pogrzeb. Na zwolanym po raz
kolejny konklawe papiezem wybrany
zostal kardynal Montini, ktory
przyjal imie Pawla VI. 21 czerwca
1963 roku zatozyciel Opus Dei wystat
telegram do kardynala Cicognaniego,
Sekretarza Stanu Jego
Swigtobliwosci, wyrazajgc gorace
oddanie papiezowi i nadzieje na
owocny pontyfikat[68]. Kilka dni



pozniej don Josemaria pisat do
pratata Capovilli, sktadajgc na jego
rece kondolencje z powodu $Smierci
Jana XXIII, i pocieszajac go, ze Pawel
VI bedzie kontynuowat droge,
otwartg przez nieodzalowanego
papieza. Ponadto — pisal —
kardynat Montini (nowy papiez)
byt pierwszq przyjaznq osobaq,
ktorq spotkatem po przyjezdzie do
Rzymu w odlegltym juz 1946
roku[69].

Kilka dni wczesniej trafilo do rak
zalozyciela Opus Dei sporo
dokumentéw dotyczacych historii
Dziela ijego zalozenia. Don Leopoldo
Eijo y Garay wystal je z Madrytu do
swego umilowanego don Josemarii.
Patriarcha przeczuwal bowiem, ze
zbliza sie godzina, w ktorej bedzie
musial rozstac sie z tym Swiatem.
Zalozyciel listownie pytal go: Moze
wkrotce bedziemy mieli Waszq
Ekscelencje w Rzymie?[70]. Don
Leopoldo nie mogt juz na to



odpowiedzie¢. Zmart w ciggu kilku
tygodni.

Mozesz sobie wyobrazid, jaki
czutem zal — pisal don Josemaria do
biskupa pomocnicznego Madrytu —
poniewaz zawsze naprawde go
kochatem. Choc jestem pewien, ze
Bog nagrodzi w Niebie jego dlugie i
owocne kaplanstwo, sktadam
ofiary w intencji wiecznego
odpoczynku jego duszy i mam
nadzieje, Ze spotka go wielka
nagroda za wizje nadprzyrodzonq
i odwage, jakq, gdy byto to
konieczne, hojnie dzielit sie z Opus
Dei i ze mnq, grzesznikiem[71].

29 wrzesnia 1963 Pawel VI otworzyt
druga sesje soborowa. W grudniu ja
zamknal, a w pierwszych dniach
1964 roku odbyt pielgrzymke do
Ziemi Swietej. Po powrocie, 24
stycznia, przyjal na prywatne;j
audiencji zalozyciela Opus Dei.
Podczas dlugiej rozmowy siegneli do



wspdllnych wspomnien, trosk i
radosci, do przyjazdu do Rzymu
pratata Escrivy i jego prawnych
zabiegow w Kurii. Na tym temacie
zalozyciel Dziela sie skupil, poniewaz
sprawa nie zostala jeszcze
ostatecznie rozwigzana. Po
zakonczeniu audiencji wreczyt
Pawlowi VI list, w ktorym wyrazal, z
jak wielkim szacunkiem i
wdziecznoscia spotyka sie jego osoba
w Opus Dei. Oto jego fragment:

Pamietajqc o wielkiej dobroci,
jakg Wasza Swiqtobliwosé okazat
Dzietu i jego pokornemu
zatozycielowi, a takze o radach,
uprzejmosci i wsparciu, tak
szczodrze udzielanych od
odlegtego juz 1946 roku, gdy
Wasza Swigtobliwos¢ zajmowat
stanowisko Zastepcy Sekretarza
Stanu, nizej podpisany sktada do
stop Wlaszej] Swigtobliwosci to,
co uwaza za istote ducha i
duszpasterstwa Opus Dei:



pragnienie stuzby Kosciotowi, w
taki sposob, w jaki sam Kosciot
pragnie, by Mu stuzono. Oto
program, ktory przyswiecat
zawsze dziatalnosci kaptanskiej
nizej podpisanego, w ciqgu
trzydziestu szesciu lat istnienia
Opus Dei[72].

Wybiegajac mysla ku swom dzieciom
z Yauyos oraz w calym Peru, don
Josemaria pisal do pralata Ignacio
Marii de Orbegozo, streszczajac
najbardziej wzruszajaca czesc
rOZMOWY:

Ojciec Swiety przyjql mnie przed
kilkoma dniami na dtugiej i
serdecznej audiencji- trwajqcej
ponad trzy kwadranse.
Rozmawiatem z nim o wszystkim z
najwiekszq ufnosciq, ktorq daje mi
mitosc do Piotra, jakq Pan zestal
do mego serca. Kilka razy mnie
usciskatl, wzruszyt sie
wspominajqc dawne dziejeija



takze rozkleilem sie.Na koniec
powiedziatem mu, zZe przyszedt ze
mngq Alvaro, i przywolat go, aby
wspomniec te wszystkie spotkania,
jakie miat z waszym bratem od ‘46
roku. Papiez powiedziat do
Alvara: “sono diventato vecchio™”.
A wasz brat odpowiedziat mu,
wzruszajqc jeszcze raz Ojca
Swietego: “Santita, e diventato
Pietro”*. Zanim sie pozZegnalismy,
obdarzeni dtugim i serdecznym
btogostawieristwem
przeznaczonym dla obu sekcji, dla
kazdego z cztonkow, dla kazdego
dziela, dla kazdej intencji, zechciat
zrobic sobie z nami dwa zdjecia,
mruczqc pod nosem do Alvaro:
“Don Alvaro, Don Alvaro...”[73].

Serdeczne przyjecie, jakie zgotowat
don Josemarii papiez Pawel VI,
skionilo go do wyznania, dotychczas
osobistego i niewypowiedzianego,
spraw, ktore spoczywaly skrywal na
dnie serca, kierujac sie jedynie troska



0 dobro dusz. Chodzi tu o dluga
pisemna informacje datowang na 14
czerwca 1964 roku[74]. Bylo to
synowskie zwierzenie czynione
wobec papiez, nie przeznaczone do
upublicznienia. Latem 1964 roku
opuscit Rzym, a 15 sierpnia pisal do
bpa Dell’Acquy, proszac o nowa
audiencje u Pawla VI. Papiez przyjat
go 10 pazdziernika. Na tej audiencji
don Josemaria powrocit do
nurtujacych go kwestii[75].

Niejednokrotnie don Josemaria byt
gleboko poruszony dowodami
delikatnosci ze strony papieza[76]. W
liscie do konsyliariusza w Hiszpanii,
przezywajac powtornie audiencje,
pisal: — Jakze czulem sie
wynagrodzony za tyle spraw, ktore
ofiarowalem in laetitia*Panu
przez tych trzydziesci siedem lat!
[77].

kK K



Od poczatku zaltozyciel Opus Dei
Sledzit krok za krokiem przebieg
soboru. Choc osobiscie nie brat
udziatu w pracach soborowych, jego
wspolpraca byla szczegdlnie cenna i
nielatwa do zastgpienia. Po
uzgodnieniu z Prezydencja i
Sekretariatem Soboru, czy moze
rozmawiac z ojcami soborowymi,
zawsze z zachowaniem tajemnicy
urzedu, dostarczal im materiaty
studyjne i robocze[78]. Przeznaczal
na to codziennie pewna ilos$¢ czasu,
rozpoczynajac od tych ojcow
soborowych, ktorzy byli cztonkami
Opus Dei. «KKazdego wieczora
rozmawial z nami przez godzine —
opowiada jeden z nich — pomagajac
nam, doradzajac i objasniajac
omawiane kwestie»[79].

Zalozyciel mial szerokga, uniwersalna
i gleboka wizje spraw Kosciola na
Swiecie. Pochodzila ona nie tylko z
lektur i poznania intelektualnego, ale
przede wszystkim z doSwiadczen



zebranych podczas diugiego pobytu
w Hiszpanii, we Wloszech i w Anglii,
a takze z doswiadczen zarzadzania
osrodkami Opus Dei, znajdujacymi
sie w ponad dwudziestu panstwach.
To bogate doswiadczenie
duszpasterskie sklaniato do
konsultacji z zalozycielem Dziela
miedzy innymi kardynala Siriego,
ktory pragnal rozszerzyc swe
doswiadczenia diecezjalne na pole
ekumeniczne soboru[80].

Niektorzy hierarchowie znali juz
zalozyciela Dziela. Wielu innych
zostalo mu przedstawionych podczas
soboru. Jednych wiod}a ciekawosc,
by wystuchac jego opinii o jakiej$
sprawie poruszanej na sesjach.
Innych kierowalo don pragnienie
znalezienia odpowiedniej
odpowiedzi na problemy laikatu.
Wszyscy byli pod wrazeniem jego
wspanialego daru rady oraz
nadprzyrodzonego zmystu, z jakim
podchodzil do spraw[81]. Mita z nim



rozmowa oraz sposob, w jaki kreslit
w duszach perspektywy przyszlosci
Kosciola przyciggaly coraz wiecej
gosci do Villa Tevere. Joaquin Mestre,
owczesny sekretarz arcybiskupa
Walencji, mons. Olaechei, wspomina,
ze wielokrotnie odprowadzat
arcybiskupa Olaechee do centralnej
siedziby Opus Dei i widzial «jak
trudno byto zliczy¢ biskupow, ktérzy
wchodzili i wychodzili z tego domu, i
jak niejednokrotnie musieli czekac
na swoja kolej, by porozmawiac z
zalozycielem»[82].

Wielu z tych ojcéw soborowych, cho¢
nawet sami o tym nie wiedzieli,
szukalo ciepla plynacego z jego
towarzystwa i pokoju, jaki jego
obecnos¢ wprowadzala do duszy.
Kardynatowi Frangois Marty’emu
pozostato bardzo uduchowione
wspomnienie Z rozmow z
zalozycielem Dziela: wspomnienie
czlowieka, ktory rozmawiat tylko o
Bogu. «Chwila rozmowy z nim —



mowil — przypominata chwile
modlitwy» [83].

Pewnego dnia w tym okresie do Villa
Tevere trafila grupa hierarchow
francuskojezycznych, miedzy innymi
— jak powiada mons. Julian Herranz
— owczesny arcybiskup Reims,
kardynal Francois Marty, a takze
biskup Liege, Guillaume Marie van
Zuylen, biskup Saint-Claude, Claude
Constant Marie Flusin, biskup
Angers, Henri Mazerat i Willy Onclin,
dziekan wydziatu prawa
kanonicznego Uniwersytetu w
Louvain, a jednoczesnie ekspert
kilku komisji soborowych. Podczas
rozmowy poruszono temat
apostolstwa Swieckich. Jeden z
hierarchow powtorzyt dosc
popularng wéwczas w kregach
soborowych opinie, ze zadaniem
Swieckich jest ozywianie w duchu
chrzescijanskim struktur porzadku
doczesnego, nalezacego tego sSwiata,
aby je przeksztalcac.



Don Josemaria, bardzo
zdecydowanie i z uroczym
usmiechem, wtracit sie:

Jesli majq dusze kontemplacyjnaq,
Ekscelencjo! Bo jesli nie, nie
przeksztatcq niczego, raczej sami
zostangq przeksztatceni. I zamiast
schrystianizowac swiat,
chrzescijanie zostanq
zeswiecczeni[84].

Don Josemaria wywieral wplyw na
ojcow soborowych, ktorzy go
odwiedzali przede wszystkim jako
autorytet moralny. «Chociaz nie
spotykalem go w miejscach
odbywania sie sesji — opowiada
mons. Hervas — [...] jednak jego
duchowa obecnos¢, pelna
poszanowania dla postepowania
ojcow soborowych, nie narzucajaca
zadnego punktu widzenia, byla
wyrazna i miala wielkie znaczenie
dla nas, ktorzy brali udziat w tym
wielkim zgromadzeniu»[85].



Zalozyciel spodziewatl sie bardzo
wiele po Soborze. Oczekiwal
umocnienia wiary i moralnosci,
dostosowania dzialalnosci
apostolskiej do dzisiejszych potrzeb,
ale przy zachowaniu tego, quod
semper, quod ubique, quod ab
omnibus creditum est*, to jest
nienaruszalnego depozytu wiary,
uksztaltowanego w historii
Kosciola[86]. Modlit sie, by umocnit
sie autorytet papieza i stale nalegatl
na koniecznos¢ poszanowania w
calej rozciaglosci papieskiego
autorytetu. Przeczuwal, nawet zanim
pojawily sie krytyczne stanowiska w
ramach debat soborowych, ze
nastapig ataki na prymat Stolicy
Apostolskiej, w oparciu o rzekoma
koniecznos$¢ dostosowania struktur
hierarchii koscielnej do
nowoczesnego rozumienia
demokracji Swieckiej. Te
przewidywania, oparte na tym, ze
czasom, w ktorym odbywaja sie
sobory ekumeniczne zwykle



towarzysza zaburzenia, wkrotce
zaczely sie sprawdzac[87].

Jego bicie na alarm bylo stosunkowo
wczesne, bo zawartl je juz w liscie do
swych dzieci z 2 pazdziernika 1963,
datowanym w dniu otwarcia drugiej
sesji soboru. Byla to uwaga
przeznaczona dla wszystkich
cztonkéw Opus Dei:

Znacie bardzo dobrze, corki i
synowie moi ukochani, mojq
troske i niepokoj z powodu
zamieszania doktrynalnego -
teoretycznego i praktycznego -
jakie sie szerzy wszedzie w coraz
wiekszym stopniu. Zamieszanie to
jest zawinione przez rozmaite
okolicznosci naszych czasow,
takze przez pewne bledne
interpretacje, tendencyjne
insynuacje i fatszywe informacje,
ktore przy okazji Soboru
Watykarnskiego II docierajq do
uszu wszystkich[88].



W prasie i innych Srodkach
komunikacji spolecznej zycie soboru
prezentowano z pogwaiceniem
rzeczywistosci, przekazujac do
wiadomosci publicznej (i do
wiadomosci samych ojcow
soborowych) znieksztalcong wizje
prac, jakie byly prowadzone.
Komentarze debat soborowych
prowadzono wedle kaprysu
dziennikarzy, ktorzy dopatrywali sie
strategicznych podzialow w zwyklej
rozbieznos$ci zdan, zajmowania
pozycji przed dalszymi starciami,
potyczek miedzy tym, co nowe i tym,
co stare, tym, co tradycyjne i tym, co
nowoczesne. W sumie
przedstawiano dialektyczna
interpretacje przebiegu soboru, w
ktérej dzialanie Ducha Swietego
miatlo trzeciorzedne znaczenie.
Zalozyciela Dziela bardzo bolatlo, ze
takze niektdre katolickie media
informacyjne czynily komentarze
pozbawione w ogole perspektywy
nadprzyrodzonej, w duchu ideologii



potepionych przez magisterium
Kosciota[89].

Trzecia sesja soboru trwatla od 14
wrzes$nia do 21 listopada 1964 roku.
Juz wczesniej — w lutym i sierpniu
1964 roku - don Josemaria napisat
dwa listy do swoich dzieci, w ktorych
poruszat te zagadnienia[90]. Trwaly
wszelkiego typu naciski na ojcow
soborowych, by zmienili decyzje
dotychczasowego magisterium w
sprawach wykraczajacych poza
program prac. Krazyly takze plotki,
ktore powodowaly zamieszanie i
lamaly tajemnice urzedowsq.
Propagowano “otwarcie sie na Swiat”
oraz “dostosowanie do potrzeb dnia
dzisiejszego” struktur i instytucji
Kosciola bez zadnego rozeznania
dziedzin. W jednym z listow z 1964
roku zalozyciel Dzieta odnosi sie do
niecierpliwych i przesadnych
reformistow, ktorzy sq
chorobliwie uczuleni na zasade
autorytetu[91]. Jednoczesnie



wyraza zal, ze wyrost nowy legion
improwizowanych reformatorow,
nawet wsrod kleru i zakonnikow,
ktorzy w dotkliwie infantylny sposob
staraja sie zmienia¢ zwyczaje i
instytucje z powodu pogoni za
zmiang. Zaslepieni— pisal zalozyciel
Opus Dei — postepem we
wspolczesnym swiecie, nie
docierajqc do gtebszych wartosci
ani lepszych oznak naszych
czasow, pedzq gorqczkowo
naprzod ze szkodq dla swych dusz,
powodujq, ze ich prace sq
bezptodne, a na twarzach wrogow
Kosciota lub panstwa wywotujq
tylko ironiczny usmiech|[92].

Bardzo wczes$nie, juz w 1963 roku,
zaczelo kietkowa¢ w duszach wielu
0jcow soborowych subtelne i stale
rosnace poczucie niezadowolenia,
spowodowane Krytyka spoza
Watykanu oraz zmianami celow i
planow wyznaczonych pierwotnie
soborowi na takie, ktorym niektorzy



nie chcieli sie poddac. Sesje stawaty
sie coraz trudniejsze do ogarniecia,
wyczuwalo sie delikatng i prawie
niedostrzegalng manipulacje,
wspierang przez prase i radio spoza
soboru. Zaniepokojony sytuacja
0g0lng, chcac uniknad
powazniejszego zla, Pawel VI
zdecydowat sie przyspieszy¢
zakonczenie soboru. Zakomunikowat
to swym najblizszym
wspotpracownikom, m.in. biskupowi
Dell’Acquie[93]. Zgadzajac sie z tym
rozsadnym sposobem postepowania,
23 kwietnia 1964 roku, zalozyciel
Opus Dei pisal do papieza Pawla VI:

Osmielam sie wyznac¢ Waszej
Swiqtobliwosci bolesne uczucia
niepokoju, ktore ogarniajq mnie,
gdy obserwuje, jak obecny Sobor
Ekumeniczny, z ktorego Duch
Swiety ma zebraé wielki owoc dla
swego Kosciola Swietego, stal sie
okazjq do wytworzenia sie stanu
powaznego zaniepokojenia —



powiedziatbym nawet
zamieszania — w duszach
duszpasterzy i ich owieczek:
kaptanow, seminarzystow i
wiernych [...]. Pragngtbym na
koniec dodaé, Ojcze Swiety, ze
modle sie, Ze cate Opus Dei modli
sie za Waszq Czcigodnaq i
Ukochanq Osobe i w Waszych
intencjach, aby sobor mogt sie
wkrotce zakoniczy¢ oraz w intencji
ogromnych zadan, jakie bedzie
trzeba zrealizowac po soborze[94].

14 wrze$nia 1965 rozpoczat sie
ostatni etap Soboru Watykanskiego
II. W kilka dni potem, 4
pazdziernika, Pawel VI wyglosit
przemowienie do Narodow
Zjednoczonych. Po powrocie do
Rzymu wydat kilka dekretow i
deklaracji. Proces soborowy zblizal
sie do konca. Zanim jeszcze ukazaly
sie ostatnie dokumenty, zatozyciel
zachecal swe dzieci, by zwarly
szeregi wokol papieza. BgdZcie



bardzo blisko papieza, il dolce
Cristo in terra*, sledZcie
codziennie jego nauczanie,
medytujcie nad nim na waszej
modlitwie, broncie go waszym
stowem i waszym piorem|95].

Posrod osobistych rozczarowan
papieza oraz braku oddania ze
strony niektdrych osob, zalozyciel
Opus Dei staratl sie dostarcza¢ mu
informacji, ktore moglyby go
ucieszy¢. Swiadom tego, Pawel VI
chcial publicznie okazac uczucie,
jakie zywil do Opus Dei i jego
zalozyciela. Brakowalo jeszcze kilku
tygodni do uroczystosci zakonczenia
soboru, wyznaczonej na 8 grudnia
1965 roku, gdy papiez wyrazit
zyczenie wczesniejszego otwarcia
Osrodka ELIS. Bylo to centrum
dzialalnosci spotecznej o charakterze
edukacyjnym, przeznaczonej dla
mlodziezy robotniczej, usytuowane
w rzymskiej dzielnicy Tiburtino.
Projekt powstal wiele lat wczesniej,



gdy Jan XXIII zdecydowat sie
przeznaczyc¢ srodki zebrane z okazji
osiemdziesigtych urodzin Piusa XII
na prace spoleczne oraz powierzy¢
ich realizacje i zarzgdzanie Opus
Dei[96].

Bp Dell’Acqua sprecyzowal, ze
zyczeniem papieza bylo, aby
inauguracja odbyla sie podczas
jednej z sesji Soboru Watykanskiego
II. Dzieki temu ojcowie soborowi
mogliby odwiedzi¢ osrodek i doceni¢
troske papieza o warstwy spoleczne
najbardziej potrzebujace wsparcia
religijnego i zawodowego, a takze
przekonac sie o uczuciu, jakie papiez
zywil do Opus Dei[97].

21 listopada Pawel VI zainaugurowat
parafie oraz przylegle budynki.
Ojciec Swiety w przemdéwieniu
wygloszonym w budynku Osrodka
ELIS, w cieplych stowach
podziekowatl tym, ktorzy
doprowadzili do realizacji projektu,



«jeszcze jednego dowodu mitosci do
Kosciola». Ze swej strony,
odpowiadajac na przemowienie
papieskie, zalozyciel Opus Dei
przyblizy} pokroétce historie
powstania Osrodka oraz jego funkcje
stuzby na rzecz mlodziezy, ktdora
nauczy sie tutaj, ze uswiecona i
uswiecajqca praca jest zasadniczq
czesciq powotania
chrzescijanskiego[98].

Zalozyciel Opus Dei odczytywal te
stowa z widocznym wzruszeniem,
Swiadom obecnosci Wikariusza
Chrystusowego. Takze Pawel VI byl
gleboko wzruszony i — zanim opuscit
Osrodek - zawolal do
zgromadzonych: «Qui tutto e Opus
Dei» (Tu wszystko jest Opus Dei)[99].
Usciskal don Josemarie, otoczony
innymi ludzmi.

Uroczysta ceremonia zamkniecia
soboru odbyla sie 8 grudnia 1965
roku.



3. Lata posoborowe

Zakonczenie soboru oznaczato
wytchnienie dla wszystkich ksiezy,
teologow i ekspertow, ktorzy od lat
intensywnie pracowali w komisjach
Vaticanum II. Teraz, gdy don Alvaro
odzyskat swobode ruchéw, Ojciec, po
kilku latach skrepowania, postanowit
odby¢ podroéz apostolska do Grecji.
Od wielu lat pragnal rozpoczac tam
prace Opus Dei.

Opuscili Neapol 26 lutego 1966 roku.
Poniewaz nie przyjechali do Grecji
jako turysci, odbyli jedynie krotki
spacer po Partenonie, nie wydajac
pieniedzy na pamigtki, ani nie
poswiecajac wiecej czasu zwiedzaniu
zabytkow. Mysdli i stowa zalozyciela
nieustannie zwracone byly ku
przyszlej pracy apostolskiej, jaka
mieli rozwija¢ w tym kraju[100].
Weszli do kilku kosciotow. Kilka
kobiet modlilo sie w péimroku.
Pustka i osamotnienie wzbudzaty



smutek. W Atenach i w Koryncie
odwiedzili miejsca, gdzie zgodnie z
tradycja nauczal Sw. Pawel Apostot.
Don Josemaria pragnat tylko zblizy¢
sie duchowo do Apostota. Do tego
stopnia uzbroil sie w jego ducha
modlitwy, ze 10 marca z ojcowska
szczeros$cia pisat z Aten do swych
synow z Rady Generalnej:

Juz konczy sie ta podroz, ktora bez
waqtpienia stanowi prehistorie
Dziela na tych terenach.

Modlimy sie — czasami chciatbym
sie mniej modlicé, ale jest to
konieczne — wspominamy Was i
myslimy o przyszlej pracy — Dziele
Boga - ktorq bedzie trzeba
wykonac na tym skraju Morza
Srédziemnego: nie bedzie to ani
zbyt latwe, ani zbyt trudne[101].

Poprzedniego dnia znalaz! sie na
Przesmyku Korynckim, ktorego
widokiem i pejzazem nie chciatl sie
delektowadc, za wyjatkiem kilku



minut, gdy zgodzil sie porzucic¢ swa
prace w kajucie statku, by wejs¢ na
poklad[102]. Ten stalty duch
wewnetrznego skupienia, ktorym
stale zy! Ojciec w tej podrozy, byt w
znacznej mierze zwiazany z bdélem,
jaki wywolywaly u niego ataki na
papieza. 14 marca znalaz} sie z
powrotem w Rzymie, a miesiac
pozniej zwierzal sie biskupowi
Dell’Acquie, ze podczas tej krotkiej
podrdzy po Grecji, praktycznie
rzecz biorqc, nic innego nie robit
poza modlitwq za Wikariusza
Chrystusowego[103].

Ogolne wrazenie, jakie zalozyciel
Opus Dei wyni6st z tej podrdzy byto
takie, Ze mozliwos$ci rozpoczecia
pracy w Grecji sq bardzo
ograniczone. Owczesny klimat
spoteczny i religijny nie sprzyjat
rozpoczeciu dzialalnos$ci apostolskie;j
na szerszg skale. Jak w kazdym
miejscu na ziemi, takze w Grecji
Opus Dei rozwineloby sie dzieki



modlitwie, umartwieniu i pracy.
Jednak poki okolicznosci nie
poprawiag sie, rozsadek nakazywatl
zachowanie spokoju. Nie byt to
jeszcze odpowiedni czas, aby
rozpoczac dzialalno$¢ Opus Dei w
Grecji[104]. Po powrocie do Rzymu
Ojciec przemyslat wszystko i
uporzadkowat informacje. Nastepnie
sporzadzil krotka notatke dla bpa
Dell’Acquy, aby poinformowac go o
materii, ktéra moglaby by¢
interesujaca dla papieza[105].

Inna sprawg, nad ktora zastanawial
sie zalozyciel Opus Dei, byla pilna
potrzeba stworzenia Wydzialu
Teologicznego na Uniwersytecie
Nawarry. Nie odkladal tego na
pdzniej, po powrocie do Rzymu. Juz z
Aten pisal do swego przyjaciela,
arcybiskupa Walencji - Marcelino
Olaechei, przewodniczgcego Komisji
ds. Seminariow Konferencji
Episkopatu Hiszpanii. Przestal mu
list polecony, poniewaz nie miat



zaufania do funkcjonowania poczty i
prosit o jak najszybsza odpowiedz:

Pisze do Ksiedza Biskupa ten list,
proszqc, aby zechciat w swej
zZyczliwosci zdradzi¢ mi, jak stojq
sprawy wydziatu teologicznego
Uniwersytetu Nawarry.
Ucieszyloby mnie, z racji mego
ducha ksiedza diecezjalnego, aby
sie to dokonato - tak czy siak sie
bowiem jakos dokona -przy
sympatii ze strony Czcigodnych
Kolegow Waszej Eminencji, ktorym
ma przeciez stuzyc to dzielo.

Wczoraj bytem w Koryncie i
serdecznie powierzylem Panu
wszystkie sprawy mego
Arcybiskupa Walencji, zwlaszcza
modlitem sie do sw. Pawla, w
miejscu, ktore wedle tradycji byto
jego trybunq[106].

Cztery dni pdzniej arcybiskup
Walencji zakomunikowat oficjalnie
zalozycielowi Opus Dei, ze



Zgromadzenia Plenarne Konferencji
przyjelo projekt nowego wydziatuy,
przy szczerym zadowoleniu ze
strony biskupow[107]. Inicjatywa
pratata Escrivy, Wielkiego Kanclerza
Uniwersytetu Nawarry, zrodzila sie z
jego wielkiej mitosci do Kosciola oraz
z pragnienia, aby jak najszybciej
wprowadzi¢ w zycie zalecenia
Soboru. W efekcie, soborowa
deklaracja na temat edukacji
(Gravissimum educationis) przyjeta
28 pazdziernika 1965 roku stanowita,
ze katolickie uniwersytety, ktore nie
maja wydziatu teologicznego,
powinny miec przynajmniej instytut
lub katedre teologii, aby poglebiac
badania i promowac dialog z bra¢mi
odlgczonymi[108]. Zalozyciel Opus
Dei, ktory zdawal sobie sprawe z
zamieszania doktrynalnego, jakie
panowato w latach soboru,
natychmiast zastosowat sie do
soborowej deklaracji. 22 listopada
1965 roku wszyscy biskupi prowincji
pampelunskiej wniesli do Wielkiego



Kanclerza prosbe, aby zwrdcit sie do
Stolicy Swietej o ustanowienie
rzeczonego wydziatu[109]. Wielki
Kanclerz, postepujac rozwaznie,
zdecydowat sie poprosi¢ o wyrazenie
opinii wszystkich biskupow
hiszpanskich. Dopiero za zgoda
episkopatu hiszpanskiego
zaangazowal sie w przedsiewziecie,
ktore mialo stac sie nadzwyczaj
trudne. 20 kwietnia 1966 roku
zalozyciel Opus Dei skierowat do
Ojca Swietego prosbe o kanoniczne
erygowanie wydzialu
teologicznego[110].

Odpowiedz Kurii Rzymskiej
odkladata rozwigzanie sprawy[111].
Minelo p6t roku. W grudniu
zgromadzenie plenarne Konferencji
Episkopatu Hiszpanii ponownie
zwrdcilo sie do Stolicy Swietej o
erygowanie wydziatu teologicznego
w Pampelunie[112]. Podanie to don
Josemaria zlozyl w Swietej
Kongregacji ds. Seminariow i



Uniwersytetow 27 grudnia[113].
Odpowiedz ze strony Kurii, cho¢ nie
odmowna, byla jednak niejasna i
uzalezniala ostateczng decyzje od
nowego zbadania sprawy, «aby ta
Swieta Dykasteria mogla by¢
odpowiednio poinformowana co do
rzeczywistych mozliwosci Opus Dei,
zwlaszcza jesli chodzi o
wykladowcow, ktdrzy muszg podotac
tak wymagajacemu zadaniu»[114]. W
tym momencie wiadomo juz bylo, ze
projekt podlega obstrukcji.
Zalozycielowi Opus Dei nie pozostalo
nic innego, jak da¢ wiare tym
informacjom, skoro pochodzity od
samych biskupow. Informacje 1
dowody byly w pelni wiarygodne. 2
marca 1967 roku opisywal wiec w
liscie do bpa Dell’Acquy sprawe
erygowania Wydzialu Teologicznego.
Wielki Kanclerz powiada, ze do jego
uszu dotarty pogloski na temat
dziatan i naciskow, jakby za
wszelkq cene chciano uniknqc
powolania Wydziatu. W liscie, a



takze poprzez noty i dokumenty don
zalgczone, zalozyciel Opus Dei
dowodzi, ze istnieje nie dajgca sie
wyjasnic obstrukcja projektu
zalecanego przez sobor, ktorego
zyczy sobie takze episkopat
hiszpanski. Zalozyciela czul, ze
lekcewazy sie jego zdanie i ze
przypiera sie go do muru. Dal temu
wyraz w postscriptum listu do bpa
Del’Acquy, proszac go o wybawienie
Z tej opresji:

Rzeczywiscie znajduje sie w
niezrecznej sytuacji, poniewaz z
jednej strony nie moge dawac do
zZrozumienia episkopatowi
hiszpanskiemu, Ze nie mam
zamiaru spetnic jego zyczenia. Z
drugiej zas strony, nie jestem w
stanie udzielic¢ biskupom
odpowiedzi (choc koniecznie
trzeba ich powiadomic, ze
czekamy, az nadejdq wskazowki ze
strony Stolicy Swietej), z czego
mogliby wywnioskowag, ze ich



decyzja powotania do zZycia
nowego wydziatu nie zostata
dobrze przyjeta[115].

K ok Sk

Od chwili zakonczenia soboru nie
brakowalo zalozycielowi zawodow i
rozczarowan. Nie brakowalo mu
takze pracy i rozmaitych zajec.
Dodatkowo pod koniec kwietnia 1966
roku w Rzymie mial miejsce Kongres
Generalny Opus Dei.

Stopniowo, wraz z nadejsciem lata,
upaly stawaly sie coraz wieksze,
lekarze zalecali wiec Ojcu
odpoczynek. Latwo bylo o tym
mowic, on sam byl gotow sie do tego
zastosowac i zalecic¢ go wszystkim
wokol, ale nigdy nie udawato mu sie
zrealizowac tej rady w praktyce.
Tego lata— pisal do swego brata
Santiago i jego zony Yoyi w lipcu
1966 roku — nie mam innego
wyjscia: bede musial troche
odpoczqd, poniewaz nie udato mi



sie to od ponad trzech lat, chociaz
wyjezdzatem z Rzymu[116].

RzeczywiScie czes¢ lata w 1964 roku
spedzil w Elorrio, miasteczku w
Kraju Baskow, skad w sierpniu pisatl
do swych synow:

W tym chtodnym i wilgotnym
zakaqtku codziennie spacerujemy —
nie uwierzycie - przez ponad dwie
godziny. Juz wtopilismy sie w
tutejszy pejzaz, znajq nas
wiesniacy, krowy i psy, ktore juz
prawie na nas nie szczekajq.

Mysle, ze po tym mniszym
zamknieciu, ktoremu bylismy
przez lata, wbrew temu, co jest
przewidziane w Dziele —mea
culpa*! — oraz wbrew zdrowemu
rozsqdkowi, jesli w Rzymie
wykroimy takze chwile, by
codziennie pospacerowad,
bedziemy zdrowsi i bedziemy
mogli lepiej stuzy¢ Panu w Jego
Opus Dei. Juz wy mi pomozecie



wypelnic to trudne postanowienie.
Do tego samego zmusimy don
Alvara, dla ktorego to jest
konieczny lek[117].

Upaty lipca 1965 roku Ojciec spedzit
pracujac w Cafaggiolo w poblizu
Florencji, w miejscu zwanym “I1
Trebbio”. Mieszkal w starym domu
nalezacym do pewnej staruszki.
Dom, polozony na uboczu, nie miat
telefonu. Do tej “Sredniowieczne;j
mysiej nory” (tak nazywatl dom, stary
i pozbawiony kontaktu ze Swiatem)
zabral ze sobg listy oraz dokumenty
przygotowane do druku. Jesli
wychodzit z domu, zeby
rozprostowac nogi, wowczas okreslat
“Il Trebbio” bardziej pochlebnie jako
“toskanski zakatek”. Ale mimo
wszystko, sadzac z tego, co pisal do
swego brata Santiago, zawsze w
koncu pokonywat go nawat pracy:

Wtasnie przyjechatem do Rzymu:
mam mndstwo pracy, ale mam



nadzieje, Ze z Bozq taskq ( chociaz
nie odpoczywatem w ogole tego
lata, poniewaz bylo mnostwo
zachodu), podotam temu
wszystkiemu - jak dobry
osiotek[118].

Latem 1966 roku ponownie zaszy! sie
w “toskanskim zakatku”, gdzie
pracowat od 14 lipca do 17 sierpnia,
bez chwili przerwy, z wyjatkiem
krotkiego pobytu w Rzymie pod
koniec lipca. 17 sierpnia wrocit do
Villa Tevere, aby natychmiast
wyruszy¢ w podroz do Paryza. Zanim
wyjechal z Rzymu, napisal do ojca
Arrupe*, Generala Towarzystwa
Jezusowego, obiecujac, ze bedzie
polecal Panu prace najhlizszej sesji
Kongregacji Generalnej Towarzystwa
Jezusowego. Nie byly to czcze stowa
kurtuazji, nie wynikaly tez ze
zwyklej grzecznosci. Zyczyl jezuitom
wielu owocow duchowych. W tej
intencji— pisal do Generala — z



wielkq radosciq polecitem
odprawic sto Mszy Swietych[119].

W Avrainville, w poblizu Paryza,
spedzil kilka dni. Odwiedzil
Couvrelles, osrodek konferencyjny i
rekolekcyjny, prowadzony przez
niektorych cztonkow Opus Dei,
niedaleko Soissons. Potem spedzit
kilka tygodni w Hiszpanii: w Klinice
Uniwersyteckiej w Pampelunie
zrobiono mu calosciowe badania, a
podczas jego pobytu w Saragossie
arcybiskup Pedro Cantero, dawny
przyjaciel, sprawil mu radosc
zapraszajac go do odprawienia mszy
przy oltarzu, gdzie otrzymat tonsure,
a takze do wspdlnej modlitwy do
Matki Bozej w bazylice Pilar[120]. 7
pazdziernika 1966 roku wzigl udziat
W uroczystosci nadania mu
honorowego obywatelstwa
Barcelony, ktory to tytul rada miejska
przyznata mu jeszcze w 1964 roku.
Dwa lata pdzniej mogla odbyc sie
uroczystosc, skromna i niepubliczna,



jak tego zyczyl sobie pralat Escriva
de Balaguer. Burmistrz miasta, José
Maria de Porcioles, zwrdcit sie do
zalozyciela Opus Dei nastepujacymi
stowy:

«Barcelona jest Wam wdzieczna,
Ksieze Pralacie, ze za posSrednictwem
Waszego Opus Dei — w ktérym
poklada nadzieje tak wiele
barcelonskich serc — powstaly dziela
o tak wielkim znaczeniu, jak Instytut
Wyzszych Studiow nad
Przedsiebiorstwem (IESE)*, ktory
cleszy sie miedzynarodowym
uznaniem, akademiki Darsena i
Monterols»... (tu nastepowala lista
osrodkow i instytucji edukacyjnych
wszelkiego typu), «ktore
odzwierciedlaja wielka troske
spoteczna »[121].

Na te stowa, powstrzymujac
wzruszenie wywolane dawnymi
wspomnieniami, zalozyciel Opus Dei
odpowiedzial w nastepujacy sposob:



Nie raz datem dowod mej mitosci
do Barcelony, ktora teraz ma
charakter w petni synowski. Gdy
kiedys zostanie napisana historia
Opus Dei, na jej stronach znajdq
sie — ilez wspomnien przychodzi mi
teraz do gtowy! - wydarzenia,
ktore miaty miejsce w tym
hrabiowskim miescie, wsrod was i
w cieniu Najswietszej Maryi Panny
Nieustajqgcej Pomocy[122].

12 pazdziernika Ojciec wrdcil do
Rzymu. Wsrod listow z
podziekowaniami za opieke, jakiej
doswiadczyl podczas swej podrozy,
jest jeden skierowany do doktora
Ortiz de Landazuri, ktory wraz z
innymi lekarzami przeprowadzit
badania i analizy, konieczne dla
dalszego jego leczenia.

Po moim powrocie do Rzymu pisze
do Ciebie tych kilka zdan, aby
jeszcze raz wyrazic mojq
wdziecznosc¢ dla Ciebie i dla calej



wspaniatej ekipy Kliniki
Uniwersytetu Nawarry. Prosze,
przekaz to wszystkim. Raduje
mnie wasza troskliwoscé, wasze
oddanie i wasza kompetencja[123].

W historii choroby pacjenta w klinice
odnotowano postepujaca
niewydolnos$¢ nerek, nadci$nienie
tetnicze oraz zmiany naczyniowe. 26
wrzes$nia 1966 roku przekazano mu
odpowiednie zalecenia. W kilka
tygodni pozniej, 2 grudnia, lekarze
Kliniki Uniwersyteckiej dostali z
Rzymu informacje, ze tendencja do
nadci$nienia oraz pocukrzycowe
objawy metaboliczne ulegly
normalizacji[124].

K ok Sk

W 1962 roku, gdy podczas prac
przygotowawczych do Soboru
postanowiono zajac sie blizej
zagadnieniem duchowosci i
apostolstwa Swieckich, zalozyciel
Opus Dei pisal z nadzieja: Gdybyscie



widzieli, jak sie raduje, ze Sobor
zajmie sie tymi zagadnieniami,
ktore od roku 1928 wypetniajq
nasze zycie![125]. I z cala pewnoscia
duch i apostolstwo Opus Dei
odcisneto gleboki slad na pracach
Soboru[126].

Przy blizszym poznaniu doktryny
ozywiajacej dokumenty Vaticanum II,
w ktérych powtarzane jest
tradycyjne nauczanie w odnowionej
formie zaskakuje, z jakg wiernoscia
nauczanie zatozyciela Opus Dei jest
zgodne z tekstami oficjalnymi.
Doktryna ta, ktéra przed trzydziestu
paru laty niektorzy uznawali za
bezpodstawnag i heretycka, teraz
zyskala charakter oficjalny.

Stanowilo ja przede wszystkim
powszechne powolanie do swietosci,
ktore zalozyciel wyrazil na pismie
wiele lat wczesniej, aby unikna¢
niedomowien:



Swietos¢ nie jest sprawq
przeznaczongq dla
uprzywilejowanych. To wszystkich
wotla Pan, to od wszystkich
oczekuje Mitosci, od wszystkich,
gdziekolwiek by byli, wszystkich,
jakikolwiek nie bytby ich stan, ich
zawod i zajecie[127].

Dokladna paralela tego stwierdzenia
znajduje sie w Konstytucji
dogmatycznej o Kosciele (Lumen
Gentium, 40 i 41), ktora powiada: «dla
wszystkich jasne jest, ze wszyscy
chrzescijanie, jakiegokolwiek stanu i
zawodu powotani sg do peini zycia
chrzescijanskiego i do doskonatosci
mitosci [...].». To znaczy, ze «<wszyscy
tedy chrzescijanie beda z dnia na
dzien coraz bardziej uswiecac sie w
warunkach swego zycia, posrod
swych obowigzkdéw czy okolicznosci
zycia, jesli z wiarg przyjmuja
wszystko z reki Ojca niebieskiego i
wspoldzialaja z wola Boza,
ujawniajgc takze w sthuzbie doczesnej



przed wszystkimi te mitos¢, ktora
Bog Swiat umilowal».

Pan — jak powiada takze dekret o
postudze i zyciu kaplanskim
(Presbyterorum Ordinis, 2112) —
sprawil, ze cale Jego Cialo Mistyczne
uczestniczy w namaszczeniu
Duchem Swietym: «wszyscy wierni
staja sie Swietym i krolewskim
kaplanstwem». A prezbiterzy, ktorzy
w wyniku sakramentu stanu
utozsamiajg sie z Chrystusem
Kaplanem, i ktdrzy otrzymali dar
taski poprzez chrzest, «moga i sg
zobowiazani dazyc¢ do doskonatosci».

Mozna odnalez¢ w tych stowach
Slady jego mlodzienczej aktywnosci
posrod kaplanow diecezjalnych, a
takze troske o kierownictwo
duchowe swieckich, mezczyzn i
kobiet, by przekazac im ideal zycia
kontemplacyjnego, z «dusza
kaplanska» 1 «mentalnoscia
Swiecka». To pragnienie podkreslal



zatozyciel Opus Dei w liscie z 11
marca 1940 roku:

Wszyscy wiec jestesmy powotani,
aby stanowic czesc tej Bozej
jednosci. Z duszq kaplanskaq,
czyniqc ze Mszy Swietej centrum
naszego Zycia wewnetrznego,
pragniemy byc¢ wraz z Jezusem
pomiedzy Bogiem i ludZmi[128].

Nawet te slowa dekretu, ktore
nazywaja Msze S'Wietal centrum et
radix* stanowia dostowne echo stow
zalozyciela, ktory powtarzal, ze msza
jest centrum i korzeniem zycia
wewnetrznego[129].

Sobodr zarysowuje rowniez znaczenie
i tozsamosc laikatu. Trzeba bylo
uznac, ze — w ramach odkupienczej
funkcji powierzonej Kos$ciotowi,
ewangeliczna misja wiernych
nabiera szczegolnych cech.
Powolanie chrzescijanskie jest — z
samej swej natury — powotaniem do
apostolowania. Ta specyficzna misja



wypelniana jest poprzez
«apostolstwo pracy». Oczywiste jest
wiec, ze — jak stwierdza dekret
Apostolicam actuositatem, nr 2 —
«wlasciwoscig stanu ludzi swieckich
jest zycie wsrdd Swiata i spraw
doczesnych, dlatego wzywa ich Bog,
by ozywieni duchem
chrzescijanskim, sprawowali niczym
zaczyn swoje apostolstwo w
Swiecie».

Jakaz inna mogta by¢ inspiracja
dekretu, jesli nie przekonania pralata
Escrivy de Balaguera, ktory jeszcze w
1932 roku pisat:

Trzeba odrzucic przesqd, ze
zwykli wierni mogaq jedynie
ograniczyc¢ sie do wspierania
duchowienstwa w apostolstwie
koscielnym. Apostolstwo swieckich
nie musi by¢ zawsze czesciq
apostolstwa hierarchicznego: do
nich takze nalezy zobowiqzanie
czynienia apostolstwa [...].



I to nie dlatego, ze otrzymali misje
kanoniczngq, ale poniewaz
stanowiq czesc¢ Kosciota[130].

Takze w Konstytucji duszpasterskiej
0 KoSciele w Swiecie wspoiczesnym
(Gaudium et Spes) mozna odczué
Swiezy powiew: nowe i
optymistyczne spojrzenie na kryzys
historycznego rozwoju ludzkosci.
Kosciol nie powinien opuszczac
civitas terrena*, odrzucajac jego
kulture i technike. Wrecz przeciwnie,
glosi godnosc osoby ludzkiej
stworzonej na obraz Boga, i naklada
na chrzes$cijanina obowigzek
zaangazowania sie w sprawy Swiata.

Na soborze wskazane zostalo takze
(Gaudium et Spes, 34), w jaki sposob
praca sytuuje sie w ramach planu
Bozego: «ogromny wysilek, przez
ktory ludzie staraja sie w ciggu
wiekow poprawi¢ warunki swego
bytowania, wziety sam w sobie
odpowiada zamierzeniu Bozemun».



Polecenie zawarte w ksiedze Genesis,
aby czlowiek poddal swej wladzy
rzeczy ziemskie, podporzadkowujac
je Stworcy — mowi dalej dokument
soborowy — «Dotyczy (...) zwyklych
codziennych zajec».

Jakiez bylo szczeScie pratata Escrivy,
gdy widzial, jak sobdr oglasza w
najbardziej uroczystej formie, ze
Kosciol nie odrzuca swiata, w
ktorym zyje, ani jego postepu i
rozwoju, ale rozumie go i
kocha[131]. Teologiczne powtorne
dowartos$ciowanie pracy — punktu
spotkania Boga z zyciem zwyklego
chrzescijanina — postuzy jako
naglosnienie przestania Opus Dei:

Czytajqgc dekrety Soboru
Watykanskiego II widzimy jasno,
Ze znaczqcq czesc tej odnowy
stanowito wtasnie ponowne
dostrzezenie wartosci codziennej
pracy i godnosci powotania



chrzescijanina, ktory zyje i
pracuje w swiecie.[132].

Jakaz byla jego rados¢, gdy
magisterium uznalo oficjalnie to, co
on nazywat Bozymi drogami na
ziemi:

Jednq z moich najwiekszych
radosci byto widzied, jak Sobor
Watykanski II proklamowat
otwarcie boskie powotlanie
laikatu. Bez zadnego
samochwalstwa musze
powiedzied, ze odnosnie tego, co
dotyczy naszego ducha, Sobor nie
przedtozyt zaproszenia do zmian
lecz, wprost przeciwnie,
potwierdzit to, czcym — dzieki
Lasce Bozej — zylismy i czego
nauczalismy od tylu lat[133].

Wraz z tym radosnym przestaniem
rozbrzmiewaja takze stowa bolu. W
chwili zamkniecia Vaticanum II
zalozyciel przestrzegal swych synow:



Sobor sie konczy: wielokrotnie
powiedziano, Ze bedzie to jego
ostatnia sesja. Kiedy list, ktory do
was teraz pisze, trafi do waszych
rgk, rozpocznie sie juz okres
posoborowy, a moje serce wzdraga
sie, przeczuwajqc, Ze moglby on
byc¢ okazjq do nowych ran na ciele
Kosciota.

Lata, ktore nastepujq po soborze,
sq zawsze latami bardzo
istotnymi, ktore wymagajq
postuszenstwa dla zastosowania
podjetych decyzji, ktore wymagajq
takze statosci w wierze, ducha
nadprzyrodzonego, mitosci do
Boga i do Kosciota Bozego,
wiernosci Biskupowi Rzymu[134].

Jako czlowiek przewidujacy i
odpowiedzialny, Ojciec z gory
postanowil zadbac o duchowe
zdrowie swoich dzieci. Juz wczes$niej
wskazal im normy postepowania z
dzielami autorow podejrzanych o



odchylenia doktrynalne: stosowac sie
kryteriow Konstytucji Dogmatyczne;j
Dei Verbum, Soboru Watykanskiego
IT; kierowac sie podstawowymi
zasadami doktryny Swietego
Tomasza z Akwinu oraz byc¢
wiernymi i postusznymi nauczaniu
Kosciola i papieza[135].

W miare jak promulgowane byly
konstytucje i dekrety soborowe,
zalozyciel Opus Dei zachowywat
postawe zdecydowanej zgody i
glebokiego postuszenstwa[136]. W
przypadku, gdy dyspozycje
pozostawialy margines swobody,
jako Ojciec i Pasterz Opus Dei zalecatl
rozwigzania, ktore najbardziej
sprzyjaly poboznemu zyciu jego
cztonkow([137].

Wyczulony zmyst liturgiczny chronit
go przed naduzyciami i ekscesami,
jakie popekniali w dziedzinie kultu ci,
ktorzy zmieniali dowolnie lex
orandi*, forsujac zapisy dokumentow



soborowych i nie biorgc pod uwage,
ze liturgia zawsze musi sprzyjac
skupieniu, adoracji i poboznosci.
Bolaly go szczegolnie wybryki
zwigzane ze sprawowaniem Swietej
Ofiary Mszy, wokot ktdrej obracato
sie cale zycie chrzescijanskie. Kiedy
tylko zaczely sie te naduzycia,
nakazywal swym dzieciom,:

Trzeba jednoczyc ten
nieprzeliczony Lud w kulcie
liturgicznym, uczqc go —
pozostajqgc zawsze wiernym nauce
Kosciola i temu, co Hierarchia
prawomocnie postanawia —
kochaé Msze Swietq, nie
rozmywajqc glebokiego sensu
liturgii w prostym symbolizmie
wspolnotowym. Poniewaz w
liturgii powinno sie dokonywac
tajemne, osobiste spotkanie
czlowieka z jego Bogiem, w dialogu
oddania czci, dziekczynienia,
prosby i zadoscuczynienia[138].



Jego dusza kaptanska zauwazala
kazdga, nawet najmniejszg zmiane w
rubrykach Ordo Missae. 24
pazdziernika 1964 roku, w liscie do
swych synow w Hiszpanii napisanym
z okazji audiencji, jaka odbyl u
papieza dwa tygodnie wczesniej, nie
mogt powstrzymac westchnienia
skargi:

Jeszcze raz zmieniajq nam liturgie
Mszy Swietej. Przy mych niemal
szescdziesieciu trzech latach
staram sie z pomocq Javiego byc¢
postusznym Matce Kosciotowi w
najdrobniejszych szczegotach,
chociaz nie moge zaprzeczyd, ze
bolg mnie pewne niepotrzebne
zmiany. Ale bede zawsze z
radosciq postuszny [139].

W kilka miesiecy pdzniej ponownie
pisal do Hiszpanii: Oto staram sie
odprawiac Msze Swietq z uwagq
wlasciwq dla prymicjanta [...]. Jak
wspaniale jest takze na ziemi



nauczyc sie by¢ postusznym i
chciec by¢ postusznym![140]. W
miare uptywu lat przybywalo mu
Bozych wspomnien, ktore
wyznaczaly poszczegolne czesci jego
mszy. Ozywiajac je, pozwalal
wybrzmie¢ w swej duszy aktowi
uwielbienia i dziekczynienia[141].

Byt to czas, w ktorym narastat
powazny kryzys wewnatrz samego
Kosciola. Ocene tego zjawiska
zalozyciel Opus Dei zawart w
wypowiedzi z 1967 roku, okreSlajac
sytuacje Kosciola jako “pozytywna”, a
zarazem “delikatng”:

Jest bez wqtpienia pozytywna,
gdyz bogactwo doktrynalne
Soboru Watykariskiego II
postawito caly Kosciot — caty
kaptanski Lud Bozy — w obliczu
nowego, budzqcego wielkie
nadzieje etapu odnowionej
wiernosci boskiemu celowi
zbawienia, ktory mu zostatl



powierzony. Jest jednoczesnie
delikatna, gdyz wnioski
teologiczne, do ktorych sie doszio,
nie majq charakteru
abstrakcyjnego, czy tez
teoretycznego — wybaczcie mi to
wyrazenie — lecz chodzi o teologie
bardzo zywotng, to znaczy z
natychmiastowymi,
bezposrednimi zastosowaniami
duszpasterskimi, ascetycznymi i
dyscyplinarnymi, dotykajqcymi
najzywotniejszych poktadow zycia
wewnetrznego i zewnetrznego
spolecznosci chrzescijanskiej[142].

Byl to rzeczywiscie delikatny
moment w zyciu Kosciola, chociaz
postanowienia soboru miaty
charakter wylacznie duszpasterski.
Niektore osoby dokonywaty
interpretacji tekstow poza ich
kontekstem, nie zwazajac na
tradycyjne zrodla Kosciola. Czyniono
tak w poszukiwaniu nowosci jako
narzedzia odnowy koscielnej,



dzialania te wywolaly jednak
powszechne zamieszanie w
materiach wiary i moralnosci.
Szukajgc usprawiedliwienia tego
zametu doktrynalnego odwolywano
sie do wyimaginowanego “ducha
Soboru”, opartego na arbitralnych
sagdach modnych pradow pseudo-
teologicznych. Owi reformatorzy
stroili sie w piorka obozu postepu,
okreslajac mianem zacofanych i
niereformowalnych tych, ktorzy ich
nie popierali i trzymali sie
magisterium katolickiego. (Takze
wsrod tych ostatnich znajdowali sie
tacy, ktorzy nie dopuszczali
mozliwosci rozwoju lub wzrostu). Jak
mozna bylo przewidziec, zalozyciel
nie uniknal oskarzen o paternalizm,
integryzm, tryumfalizm i innych tego
rodzaju atakow stownych[143].
Wobec tak niesprawiedliwych
okreslen zareagowal energicznie,
chcac wyjasnic pojecia: Integryzm,
progresizm! Ja lubie zachowywac



nienaruszony skarb wiary i
postepowacd w jej rozumieniu[144].

W innym miejscu i innych
okolicznosciach wracitby zapewne
do swego starego zwyczaju
milczenia, przebaczania, modlitwy 1
stuzby. Ale nie mogl milczed, gdy
falszowano Prawde, niszczono
doktryne Kosciola i siano niezgode
posrod ludu chrzescijanskiego. Aby
utrzymac swoje dzieci silne w wierze
oraz wybawic je z krélujacego
wowczas zametu doktrynalnego,
wystal do nich obszerny list, z data
19 marca 1967 roku. Oto pierwsze
stowa tego listu: Fortes in fide*,
takimi was widze, corki i synowie
moi najukocharnsi, mocnymi w
wierze, dajgcymi poprzez to Boze
mestwo swiadectwo waszej wiary
we wszystkich srodowiskach na
Swiecie[145]. A nieco poOzniej pisal:

Musze Wam powiedzied, od razu
na poczqtku, ze ten dokument ma



charakter czysto duszpasterski.
Ma zamiar nauczyc¢ Was, jak
strzec i bronic¢ skarbu doktryny
katolickiej, powiekszajqc jej
nadprzyrodzone owoce w waszych
duszach oraz w spoleczenstwie, w
ktorym zyjecie. Nikt nie bedzie
mogl zgodnie z prawdq powiedziec
- poniewaz ostrzegamy Was przed
tym, aby wspolczesne otoczenie nie
naruszylo waszej wiary - Ze jestem
integrystq lub progresistq, Ze
jestem reformatorem albo
reakcjonistq. Kazde z tych
okreslen byloby niesprawiedliwe i
fatszywe. Jestem kaplanem Jezusa
Chrystusa, ktory kocha jasnq
doktryne wyrazonq za pomocq
precyzyjnych okreslen, ktorych
znaczenie jest dobrze znane, ktory
czciidziekuje Bogu za wszystkie
wielkie kroki ludzkiej mqdrosci,
poniewaz pozwalajg nam — jesli
sq w rzeczywistosci naukowymi —
zblizy¢ sie do Stworcy[146].



Ten dlugi dokument jest utrzymany
w tonie spokojnym i pelnym nadziei.
Konczy sie on nastepujacymi
stowami:

Te ciezkie czasy ming, jak to
zawsze miato miejsce w
przesztosci. W Kosciele nigdy nie
brakowato chorob i chorych [...].

Radosni! Optymisci! Bog jest z
nami! Dlatego codziennie napetnia
mnie nadzieja. Cnota nadziei
pozwala nam spojrzec na zycie
takie, jakim ono naprawde jest:
piekne, Boze[147].

Choc¢ nalezy silnie podkreslic
poczynione szkody i zamieszanie
doktrynalne, niemozliwe jest
okreslenie ich smutnych
konsekwencji. Don Josemaria
rozmawiatl kilkakrotnie z
kardynaltem Josephem Hoffnerem o
kryzysie, przez ktory przechodzit
Kosciol, prowadzac z nim diugie 1
powazne dyskusje. Kardynat



wspomina o swym zaskoczeniu
nadprzyrodzong nadzieja pralata
Escrivy, ktdry zapewnial, ze «tego sie
nie boi, ani nawet kryzysu
tozsamosci niektorych kaplanow i
zakonnikow, poniewaz Pan i Duch
Swiety zyja i dzialaja w
Kos$ciele»[148].

Czas mijal, a sytuacja sie nie
polepszala. W 1972 roku, siedem lat
po zamknieciu soboru, papiez Pawel
VI publicznie wyrazal w imieniu
wielu chrzes$cijan swe
niezadowolenie. Czyz nie
spodziewano sie, ze po zakonczeniu
soboru zably$nie wspaniale stonice
nad historia Kosciota? «Nadszed}
natomiast — mowil papiez w jednej
ze swych homilii — pochmurny
dzien, burze, mgly, uporczywe
poszukiwania i niepewnosc¢»[149]. A
jakby tego bylo malo — ciagnat —
«cos ponadnaturalnego zjawilo sie na
Swiecie, z intencjg, by zaburzyc i
zniweczyC¢ owoce Soboru



Ekumenicznego». W tym czasie
Ojciec sie modli} i stosowal Srodki
nakazywane przez roztropnosc, aby
Opus Dei pozostalo wierne doktrynie
Chrystusowej i nieskazone
dolegliwo$ciami, jakie pojawily sie w
znacznej czesci ludu Bozego.

K ok Sk

Zamieszanie doktrynalne, ktore
mialo miejsce, stanowilo najbardziej
oczywisty dowad, ze chrzescijanie
potrzebuja solidnej formacji
religijnej i naukowej. W oczach
Wielkiego Kanclerza Uniwersytetu
Nawarry konieczne bylo jak
najszybsze utworzenie wydziatu
teologicznego, zintegrowanego z
pozostatymi istniejgcymi kierunkami
1 wydzialami, poniewaz

Poglebienie wiedzy religijnej jest
fundamentalnq potrzebq
czlowieka. Kto tej wiedzy nie
posiada, nie jest w petni
uksztattowany. Dlatego religia



winna by¢ obecna na
uniwersytecie; i winna by¢
wykltadana na wysokim poziomie
naukowym; to musi by¢ dobra
teologia. Uniwersytet, na ktorym
religia jest nieobecna, jest uczelniq
kalekq, gdyz ignoruje podstawowy
wymiar osoby ludzkiej, ktory nie
wyklucza pozostatych —
przeciwnie - zqda ich[150].

Naleganie Wielkiego Kanclerza, aby
zainaugurowac wydzial teologiczny
stalo sie natarczywe. Caly wysilek
napotykal na nieokreslone trudnosci,
ktore oddalaly osiggniecie celu.
Trwalo to juz ponad rok. W tym
czasie wszyscy biskupi hiszpanscy
domyslali sie, kto poprzez swoje
wplywy oraz wypowiedzi
wstrzymywatl realizacje pragnienia,
wielokrotnie wyrazanego wobec
Stolicy Swietej, aby erygowac
wydzial teologii w Pampelunie[151].
Piszgc do bpa Dell’Acquy, zalozyciel
w delikatny sposéb Opus Dei



wskazuje, kto odpowiada za
obstrukcje: okreslona osoba, ktorej
zachowanie nie wydaje sie by¢
rozsqdne[152].

Widzac, ze odpowiedzi Swietej
Kongregacji nie maja charakteru
ostatecznego, a raczej przedluzaja
cala sprawe, ze wzgledu na
wymagane dodatkowe informacje
lub kolejne warunki do spelnienia,
Wielki Kanclerz wpad! na inne
rozwigzanie: dlaczego by nie
poprosic o zezwolenie ad
experimentum*, by moc rozpoczac
studia teologiczne w ten sposob?
Byloby to oczywiscie rozwigzanie
prowizoryczne, ale dzieki niemu nie
trzeba bylo rezygnowac z planow jak
najszybszego utworzenia wydziatu.
Don Alvaro, postepujac zgodnie z
zaleceniami Ojca, w liScie z 31 marca
1967 roku zaproponowat biskupowi
Garrone erygowanie wydziatu ad
experimentum[153]. Minely dwa
miesiace bez odpowiedzi, ponowit



wiec naleganie, poniewaz zblizaly sie
wakacje letnie i trzeba byto poczynic
odpowiednie przygotowania[154].

Nadeszta w koncu oczekiwana
odpowiedz Swietej Kongregacji, w
liscie z 19 czerwca, podpisanym
przez kardynala Pizzardo. Byla
bardzo madrze zredagowana i, nie
zawierajac wypowiedzi sie w kwestii
zasadniczej, pozostawiata mozliwosc
rozpoczecia zajec z teologii, a w
stosownym momencie zbadania
mozliwos$¢ kanonicznego erygowania
wydziatu. Jednak po tych
wyjasnieniach nastepowalo zdanie
dwuznaczne: «Trzeba dodaé, ze
delikatne okolicznosci lokalne
doradzaja nam nie wypowiadac sie
w ogole na temat oficjalnego
rozpoczecia dzialania
wydzialu»[155]. W kazdym razie w
wylacznej gestii Wielkiego Kanclerza
pozostawiano decyzje o rozpoczeciu
zaje¢, kluczowa dla pdzniejszego
otwarcia wydziatu teologicznego.



WKkrotce zalozyciel odkryl, na czym
polegaly owe tajemnicze «delikatne
okolicznosci lokalne», ktore byty
aluzja do jakichs$ zakulisowych
oszczerczych dzialan. Rzeczywiscie,
kilku ksiezy diecezji oskarzylo w
Stolicy Swietej arcybiskupa
Pampeluny o to, ze bez konsultacji z
kapitula scedowal pewne dobra na
rzecz Uniwersytetu Nawarry. W
liscie don Alvaro del Portillo do
kardynata Garrone z sierpnia 1967
roku podnoszona jest sprawa
falszywosci oskarzen pod adresem
zarowno biskupa, jak i wladz
uniwersyteckich: «pozwalam sobie
poinformowac jeszcze raz Jego
Eminencje — pisze don Alvaro — ze
Uniwersytet Nawarry nigdy nie
prosil i nie otrzymat ani pesety, ani
metra kwadratowego ziemi od
Najwielebniejszego Arcybiskupa
Pampeluny»[156].

Wszystko zdawalo sie wskazywac, ze
zostala usunieta ostatnia przeszkoda



na i tak juz wyboistej drodze. Tak
jednak nie bylo. Dekret kanonicznie
erygujacy Wydziat Teologiczny
Uniwersytetu Nawarry trafit do
Wielkiego Kanclerza dopiero 13
listopada 1969[157].

4. Ostatni romantyk

Trudnosci, jakie napotkato Dzielo w
latach szescdziesigtych nie braly sie
jedynie z oporu jednej okreslonej
osoby, ani nawet jakiej$ konkretnej
grupy. Zalozyciel stanal wobec
roznorakich trudnosci, jak to czesto
ma miejsce w przypadku instytucji o
historycznym znaczeniu. (Mowiac o
przeciwnosciach i trudnosciach,
trzeba miec takze na uwadze dobre
przyjecie, z jakim spotykalo sie
przestanie Opus Dei na Swiecie oraz
szybka ekspansje jego dzietl
apostolskich w wielu panstwach).
Trwaloby zbyt dlugo, gdybySmy
chcieli szczegotowo omawiac te
przeciwnosci. Niektore z nich zostaly



juz wspomniane przy okazji
omawiania Soboru. Inne natomiast
powstaly na skutek silnych naciskow
na polu politycznym. Zalozyciel
Dziela musial bardzo uwazac na
nowe intrygi, zbudowane na
podstawie poglosek i klamstw, ktore
od czasu do czasu narastalty wokot
Dziela. Te znieslawiajgce dzialania,
ktore zostaly zapoczatkowane w
Hiszpanii, bardzo szybko rozlaty sie
takze na inne kraje. Jednak
zalozyciel Opus Dei byt juz do tak
przyzwyczajony tych przeciwnosci,
ze zamiast pozbawiac go spokoju,
raczej zabieraly mu czas, chociaz nie
pozbawialy go radosci. Przyzwyczail
sie dostrzegac w tych atakach reke
Boga, ktdry postugiwat sie nimi jako
narzedziem duchowego
polerowania. Dlatego tez w czasie
trwania jednej z tych kampanii pisat
z calym spokojem do swych dzieci:

Nigdy nie zaprzestalismy
dostrzegac¢ znamion interwencji



Bozej Opatrznosci, gdy zdarzajq
sie okresowo te potoki blota, z
czestotliwosciq, ktora pozwala
dostrzec niezbyt czystq reke
niektorych swietych mezow oraz
ich koryfeuszy...

Btogostawiony niech bedzie Bog!
Kiedy Nil wystepuje z brzegow,
wraca wkrotce do swego koryta —
wszystko wraca zwyciesko do
swych brzegow — a zatopione pola
pozostajq suche i uzyznione[158].

Jego dzialanie nie sprowadzalo sie do
wymiany ciosow z tymi, ktorzy go
obrazali. Byla to walka poprzez
mitos$¢ oraz rozsiewanie pokoju i
radosci:

Na catym swiecie — pisal dalej —
otaczajq nas modlitwy, mitosé
oraz materialna pomoc milionow
serc. I Piotr — Piotr! — spoglada
na nas ze szczegolng mitosciq.



Naprzod: pobozni, pracowici,
uczeni, apostolscy bez czynienia
wyjqtkow, zaniescie milosc¢ tam,
gdzie nie ma milosci. W ten sposob
Najswietsza Panienka, Nasza
Matka, nadal bedzie sie
usmiechad, patrzqc na to
bezbrzezine morze, ktorym jest
Dzieto Jej Syna — Opus Dei —a my
bedziemy mogli siac pokdj i radosc¢
pomiedzy wszystkimi ludzmi,
takze pomiedzy tymi, ktorzy wcale
nie pragnq miec wielkiego serca —
biedacy! — od bieguna do bieguna
tworzqc dla Jezusa to dzieto
wylqgcznie nadprzyrodzone,
duchowe, apostolskie[159].

Jesli pomina¢ okolicznosci
historyczne, ktore zawsze maja
charakter przejsciowy, wydaje sie, ze
W Sposob nieunikniony powtorzylo
sie to samo, co miato miejsce
weczesniej. Nowosc¢ ducha Opus Dei i
jego zapatl apostolski Scieraly sie
gwaltownie ze skostniatymi



schematami tradycjonalistycznymi.
Przestanie Opus Dei niosto ze soba
wysitek uSwiecenia dziatan
rodzinnych, zawodowych i
obywatelskich, a nawet politycznych,
a to zakladalo autentyczng odnowe
mentalnosci chrzescijan. Jeszcze
wiekszy, jesli weZzmie sie pod uwage
sytuacje polityczng 6wczesnej
Hiszpanii.

W tych nieuniknionych starciach, w
owych kampaniach oczerniajgcych
nie brakowalo niekiedy
zacietrzewienia, partykularyzmow
oraz zlej woli. W ostatecznym
rozrachunku - nedzy ludzkiej, jaka
kazdy wierny chrzescijanin powinien
znosi¢ z mitoscig. W takich
przypadkach rada zalozyciela Opus
Dei byla nastepujaca: zrozumiec, ze
nas nie rozumiejq[160]. Postawa
lagodna i wielkoduszna, gotowa do
wybaczania bledéw, Chrystusowe
milosierdzie, zar6wno wobec tych,
ktorzy sg naszymi bracmi, jak i



wobec wrogow Kosciola, ktorzy
staraja sie ponownie zepchna¢
chrzescijan do katakumb.

Nie robmy z igly widel— tlumaczyl
zalozyciel Dziela — zrozumialejest,
Ze nieprzyjaciele Boga i Jego
Kosciola nas nie kochajq. I jest
takze zrozumiale, ze mimo
wszystko my ich kochamy: caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu*![161].

Niekiedy ustnie, innym razem na
pisSmie zalozyciel niestrudzenie
powtarzal swym dzieciom o
wolnosci. Przyczyng, dla ktorej tyle
im mowit o wolnosci byta zapewne
dziwaczna atmosfera panujaca w
Hiszpanii podczas tak dlugiego
panowania rzadow autorytarnych.
Jednak natarczywosc¢ pralata Escrivy
nie wynikala wylgcznie z aktualne;j
sytuacji jednego konkretnego
panstwa. Jego doktryna odznaczala



sie zalozycielska glebig. Stad z takim
uporem powracat do tego tematu:

Niestrudzenie bede powtarzat,
dzieci moje— mowil w 1954 roku —
Ze jednq z oczywistych cech ducha
Opus Dei jest umitowanie wolnosci
i wyrozumiatosc¢: w tym co ludzkie,
chce zostawi¢ wam w spadku
umitowanie wolnosci i dobry
humor[162].

Trzymal wysoko wzniesiony
sztandar wolnosci i lubil nazywac sie
ostatnim romantykiemoraz
zakochanym w wolnosci[163].
Goraco jej pragnal, poniewaz bez niej
mitos$¢ nie moze sie wyrazic¢. Byt z
calego serca wdzieczny Bogu, ze
pozwolil mu przezywac wielkq
przygode wolnosci[164]. Uczy! tej
wolnosci swe dzieci, jak tylko
przychodzily do Dziela. Postepowal z
nimi jak kaczka z kaczetami: kaczki
pozwalajaq, Zeby ich mtode
poruszaly sie z calq



niezaleznosciq, dyskretnie nad
nimi czuwajqc, aby nauczyly sie
korzystac ze swej wolnosci: aby
jak najszybciej zaczety ptywac
samodzielnie[165].

Jak zakochany bohater romantyczny,
pragnal umrzec. I tak umart. Jego
zycie to byla ciagla walka o wolnos¢
ducha, poniewaz tylko taka wolnosc
osobista czyni czlowieka zdolnym
do tego, by byc¢ godnym lub
niegodnym, by przebaczac lub
zachowac uraze, by nienawidzic
lub kochac[166]. Poza tym ten
drogocenny dar wolnosci, ktory
zalozyciel Opus Dei stawil tyle razy,
okazywatl sie niezbedny, poniewaz
tam, gdzie nie byto wolnosci
dlawione byly apostolskie dzialania
Opus Dei. Oto wolnoscé i zwiqzana z
niq odpowiedzialnosc sq drugq
strona aktywnosci swieckiej, takze
w sferze apostolskiej[167].



Wolnos¢, jako zasadnicza cecha
duchaOpus Dei, byla wpisana od
1928 roku w forme zycia i
apostolstwa jego cztonkow. 7
sierpnia 1931 roku, kiedy jako mlody
ksigdz wznidst Swietg Hostie podczas
mszy, zrozumiat dzieki tasce
zalozycielskiej, zebedq Bozy
mezZczyzni i kobiety, ktorzy
wzniosq Krzyz z naukami
Chrystusa na szczyt wszelkiej
ludzkiej aktywnosci... I
zobaczytem triumfujqcego Pana,
ktory przyciqgat do Siebie
wszystkie rzeczy[168] - dodawal.
Jednak torowanie drogi
wywyzszeniu Chrystusa we
wszystkich ludzkich dzialaniach
wymagalo najpierw wymazania
falszywych koncepcji w dzialaniach
apostolskich znacznej wiekszosci
katolikow.

Czesto zdarza sie, nawet wsrod
katolikow, ktorzy wydajq sie
odpowiedzialnymi i poboZznymi,



btqd myslenia, Ze sq powotani
jedynie do wypelniania swych
obowiqzkow rodzinnych i
religijnych, ledwie chcq stuchac o
swych obowiqgzkach
obywatelskich. Nie chodzi o
egoizm: to po prostu jest brak
formacji[169].

Z drugiej strony, dla przeciwwagi
obowiazkéw wilasciwych kazdemu
obywatelowi, zalozyciel Opus Dei
bronil energicznie prawa katolikow
do aktywnego udzialu w zyciu
publicznym. Tych, ktorzy poswiecali
sie dzialalnos$ci w partiach
politycznych, w administracji lub w
rzadzie, ostrzegal, ze czynia to na
wlasng odpowiedzialnosc. Zasada ta
zostala okreslona juz na samym
poczatku. Don Josemaria zapisal, ze
w polityce kazdy z czlonkow Dziela
jest osobiscie wolny, wobec tego jest
jedynym odpowiedzialnym za
wlasne dzialania: Dyrektorzy Dzieta
nie mogq nigdy narzucic¢ swoim



braciom poglgdow politycznych
lub zawodowych, jednym stowem -
doczesnych[170] zaznaczal w sposob
zdecydowany.

Do tych, ktérzy wybrali polityke jako
powolanie zawodowe, skierowat
nastepujace stowa:

Podobnie jak wszyscy inni
czltonkowie Dzieta w swych
zajeciach doczesnych, gdy
dzialacie na tym polu, czynicie to
nie mieszajqc w to waszej kondycji
katolikow czy cztonkow Dziela, nie
postugujqc sie Kosciotem ani
Dzietem: poniewaz wiecie, Ze nie
mozecie mieszac Kosciota Bozego
ani Dzieta w sprawy przygodne

[...]

Wy, ktorzy odnalezliscie
powolanie do polityki, pracujcie
bez strachu. Wiedzcie, ze
gdybyscie tak nie czynili,
zgrzeszylibyscie zaniechaniem.
Pracujcie z powagq zawodowaq,



stosujqc sie do technicznych
wymagan waszego zawodu, ze
spojrzeniem skierowanym ku
chrzescijanskiej stuzbie wszystkim
ludziom w waszym kraju i z myslq
0 zgodzie pomiedzy
narodami[171].

Opus Dei pozostawalo wiec poza
polityka: Wolnosé, dzieci moje. Nie
oczekujcie nigdy, ze Dzielo wam da
jakis wskazowki w sprawach
doczesnych[172]. I nie poprzestajac
na tej i wielu innych poradach,
zastosowat Srodki praktyczne.
Nakazal, by Opus Dei samo nigdy nie
posiadato pism, dziennikow ani
wlasnych wydawnictw, poza
Biuletynem Oficjalnym Pralatury
(Romana). Nie chcial, by dzialo sie to,
co tylekroc zdarza sie w panstwach i
w partiach politycznych: ze
dwudziestu zuchwalcow narzucac
sie bedzie wszystkim[173].

K ok Sk



Prawo swobodnego wyboru i
dzialania politycznego, jakim
powinien cieszyc sie kazdy obywatel,
nie zawsze bylo szanowane, jak to
mialo miejsce w owczesnej
Hiszpanii. Rezim gen. Franco mial
swoje korzenie w hiszpanskiej
wojnie domowej (1936-1939) i opierat
sie na zalozeniu
usprawiedliwiajacym wladze
osobista i autorytarna. Gdy w 1957
roku Franco by} zmuszony odnowic
sklad rzadu[174], zmieni}l
reprezentacje sit politycznych, ktore
skladaly sie na Ruch Narodowy:
falangistow, tradycjonalistow
karlistow, chrzescijanskich
demokratéw — frankistow,
monarchistow oraz wprowadzil,
podobnie jak we wszystkich
poprzednich rzgadach, osoby, ktore
cieszyly sie jego zaufaniem ze
wzgledu na swoje kompetencje
zawodowe, wchodzac w sklad
wysokich kadr administracji
panstwa[175]. Celem zmiany byla



analiza i wszczecie reform
spotecznych, politycznych,
administracyjnych i gospodarczych,
ktorych - zdaniem Franco -
potrzebowal narod. Jednoczes$nie
nowy rzad byl odzwierciedleniem
podstawowych idei jednosci
narodowej, politycznej i spolecznej,
ktore ksztaltowaly myslenie Szefa
Panstwa, a jednoczesnie
uniemozliwialy pluralizm polityczny
1 spoleczny[176].

Jednym z celow nowego rzadu byla
integracja gospodarki hiszpanskiej ze
strukturami S$wiata zachodniego.
Konsultacje z Miedzynarodowym
Funduszem Walutowym oraz z OECD
ukazaly koniecznos$c realizacji planu
stabilizujacego oraz podjecia
srodkow liberalizujacych wiasciwych
dla gospodarki rynkowej. Operacja
ta, przeprowadzona przez ministra
skarbu, Mariano Navarro Rubio, oraz
ministra handlu, Alberto Ullastresa,
cieszyla sie aprobatg wiekszosci



ekonomistow. Plan stabilizacyjny
zostal przyjety w lipcu 1959 roku.
Dwa lata pdzniej rozpoczely sie
badania, ktére doprowadzity do
przyjecia planow rozwoju
ekonomicznego, ktdre okazaly sie
skuteczne.

Obecnos$¢ w rzadzie hiszpanskim
cztonkéw Opus Dei —Navarro Rubio
1 Ullastresa — wywotlalo
najrozmaitsze komentarze w
srodowiskach politycznych i
spolecznych. Srodowiska zwigzane z
Ruchem Narodowym nazwaly ich
technokratami — w negatywnym
znaczeniu tego stowa[177]. Pod tym
pojeciem starali sie zakodowac ich
przynaleznosc¢ do Opus Dei oraz
politycznie ich zdyskwalifikowac.
Przede wszystkim trzeba zaznaczyc,
ze zostali oni ministrami z woli
Franco, ktéry sprawowal catkowita
wladze w panstwie, a takze dlatego,
ze przyjeli nominacje opierajac sie
na wolnosci decyzji. Przynaleznos¢



do Opus Dei nie warunkowatla ich
decyzji w sferze politycznej, cho¢
musiata mie¢ wplyw na poziom
zawodowy i1 na wrazliwo$¢ moralna,
potrzebne do sprawowania ich
funkcji. Podobnie jak pozostali
koledzy w rzadzie, takze
katolicy[178], starali sie podejmowac
decyzje w sprawach politycznych i
spolecznych w zgodzie z wlasnym
sumieniem i byli Swiadomi, ze ich
dzialania polityczne powinny
odzwierciedlac¢ wiare, jaka
wyznaja[179].

Kilku $wiadkow opowiada, ze
pewien kardynatl,, dowiedziawszy sie
o nominacji Alberto Ullastresa na
stanowisko ministerialne, chciat
zlozyc gratulacje zalozycielowi z
powodu tej radosnej nowiny. Nie
dano mu nawet dokonczy¢ zdania.
Pralat Escriva de Balaguer uciat
zdecydowanym glosem: Ani mnie to
ziebi, ani grzeje, nie obchodzi mnie
to. Wszystko mi jedno, czy jest



ministrem, czy zamiataczem ulic.
Jedyne, co mnie interesuje to to,
czy uswieca sie w swej pracy[180].

Sukces planu stabilizacyjnego
stworzyl warunki do wprowadzenia
w zycie dwu planow rozwoju[181].
Jednoczesnie, w roku 1962, podniosty
sie pogloski o zmianach w rzadzie z
powodu koniecznos$ci stawieniu
czola wyzwaniom, jakie stwarzato
istnienie spoleczenstwa coraz
bardziej Swiadomego swych praw
politycznych i spotecznych[182]. W
trakcie kryzysu rzadowego[183] do
zalozyciela Opus Dei doszly
informacje, ze niektére Srodowiska
w hiszpanskim zyciu politycznym
uznaja Dzielo za grupe polityczna.
Wobec tego rodzaju poglosek
Sekretariat Generalny Opus Dei
wydat komunikat, w ktorym znajduje
sie nastepujacy fragment:
“Czlonkowie Opus Dei cieszg sie
zupelng wolnoscia w mysleniu i
dzialaniach politycznych, podobnie



jak jakikolwiek inny obywatel-
katolik. W Stowarzyszeniu sa osoby
majace rozne, nawet catkowicie
przeciwstawne idee polityczne, a
Opus Dei nie ma nic wspolnego ani z
zastugami, ani z bledami
popelnionymi przez jego cztonkow w
ich osobistym postepowaniu. Jest
wiec jasne, ze Opus Dei nie jest
zwigzane z zadng osoba, rezimem,
czy tez idea polityczna”[184].

Zalozyciel Dziela przyjmowal wiele
wizyt przedstawicieli wladz,
zarowno cywilnych, jak i
koscielnych. Wszyscy pytali go:
dlaczego Opus Dei nie zajmuje
okreslonej postawy politycznej, chcac
dowiedziec sie, czego sie trzymac;
dlaczego nie udziela swym dzieciom
wskazowek lub zalecen na tym polu.
A zalozyciel niezmiennie
odpowiadal, ze

Cztonkowie Opus Dei prowadzq
Dziatalnosé politycznqg w sposob



catkowicie swobodny, angazujqc
sie tak, jak uznajq za stosowne.
Dlatego tez dziatajq z osobistq
odpowiedzialnosciq, tak jak im to
dyktuje ich sumienie
chrzescijanskiego obywatela, nie
pozwalajqc, by mieszano
kogokolwiek w decyzje, ktore
kazdy podejmowat osobiscie[185].

Wywierano don Josemarie z réznych
stron naciski, aby sklonit czionkow
Opus Dei do wycofania si¢ z rzadu.
Ale on powtarzal, ze gwalcenie czy
tez ograniczanie wolnosci
jakiegokolwiek z jego dzieci nie
lezalo w jego mozliwoSciach. Jesli
chodzi o autorytatywne wypowiedzi
na temat jakiegokolwiek rezimu
politycznego, to z punktu widzenia
doktrynalnego wypowiadanie sie w
tych kwestiach nalezalo nie do niego,
lecz do Stolicy Swietej lub biskupow
danego kraju[186]. Nakaz wycofania
sie jego dzieci z tego, czy tez z
jakiegokolwiek innego rzadu, nie



potepionego przez wiadze koscielna,
oznaczaiby zdrade ducha Opus Dei.

Jeden z dyrektorow Komisji
Regionalnej w Hiszpanii wspomina,
ze w latach sze$cdziesigtych, przy
okazji ostrej kampanii prowadzonej
w niektorych krajach przeciw Dzielu,
don Josemaria wypowiedziat
pozornie proste zdanie, za ktérym
krylo sie jednak wiele cierpien: Moj
synu, ubytoby mi wiele problemow,
gdyby twoi bracia nie byli
ministrami, ale jeslibym im to
zasugerowat, nie szanowatbym ich
wolnosci i zniszczyltbym
Dzieto[187].

Mijaly lata i zalozyciel Opus Dei,
ktory mieszkal w Rzymie od 1946
roku, zy} zgodnie z norma, jaka sobie
narzucil, by ukryc sie i zniknac. Nie
bral udziatu w aktach publicznych
organizowanych przez wiadze
Swieckie, jakiegokolwiek panstwa,
ani takze w przyjeciach w



ambasadach rzymskich. Odmawiat
zaproszeniom, poniewaz byly
skladane jemu, jako
Przewodniczgcemu Generalnemu
Opus Dei. Chcial w ten sposob
okazad, ze Dzielo nie mialo nic
wspolnego z rzadami i konkretnymi
panstwami[188].

Wraz z uplywem czasu, wspominajac
miniony czas, skladal podziekowania
swoim dzieciom, ktore poprzez swoja
wiernos$c i mitos¢ — jak pisal w 1966
roku — ostodziliscie mi to
konieczne dobrowolne wygnanie,
trwajqce ponad 20 lat. Mowie o
wygnaniu, poniewaz tak jest; a
nieraz musze walczyc u siebie z
objawami psychozy wychodZcy,
chociaz bardzo kocham Wtochy, a
zwlaszcza Rzym. 1 dalej:

Powiedzialem, ze to wygnanie jest
konieczne. I tak jest, z powodow
nadprzyrodzonych: wymagata
tego w sposob pozytywny



uniwersalnosc¢ Dzieta — ktore
zrodzilo sie katolickie i powinno
wszystkim jawic sie jako rzymskie;
a w sposob negatywny takze
istniata pilna koniecznosd, by
uniknqc wszelkich uwiktan
politycznych. Nastqgpito to szybko
wraz z mojq nieobecnosciq, a
ponadto o wiele tatwiej pozwolito
jasno objawic wszystkim, Ze moje
dzieci cieszq sie wolnosciq, gdyz
kazde dziala wedle swego
prawidltowego sumienia we
wszystkich sprawach
doczesnych[189].

Czlowieka obdarzonego niespozytg
witalnoscig wewnetrzna,
obdarzonego nadmiarami fizyczne;j
energii, zawsze gotowego — z
przyczyn apostolskich — do
wydeptywania ulic i odwiedzania
swych dzieci, wiele kosztowa¢ musiatl
przymusowy bezruch, a jeszcze
wiecej zycie w zamKknieciu.
Okreslenie, jakim opisuje swoje



rzymskie lata (mnisze zamkniecie)
[190], albo okresy letniej pracy w
Elorrio lub Il Trebbio (ukryte
zakaqtki), zdradzaja, jakie byty jego
odczucia.

Ani jego nieobecnos$¢ w Hiszpanii,
ani jego rzymskie milczenie nie
uspokoity jednak pewnych
sSrodowisk, ktore wsciekaty sie bez
zadnych przyczyn. Niesprawiedliwy
sposob, w jaki traktowano
zalozyciela Dziela, albo kalumnie,
jakimi zasypywaly go niektore
gazety, nie spedzaly mu snu z powiek
i niewiele go obchodzily. Ale
nadszed! moment, w ktorym ataki
przeciwko Dziehu staly sie atakami
przeciw Kosciolowi i don Josemaria,
wystepujac w Jego obronie, zmienit
swoja dawna taktyke znoszenia
niesprawiedliwo$ci w milczeniu.
Mialo to miejsce w pierwszych
miesigcach 1964 roku, gdy w
Holandii rozpetala sie ostra
kampania skierowana przeciwko



Opus Dei, ktora odbita sie
miedzynarodowym echem.
Przyczyng, ktora wywolala te
kampanie, bylo nawrdcenie sie na
katolicyzm jednej z corek krolowej
Holandii, ksiezniczki Irene, za$
Bozym narzedziem tej konwersji byl
kaptan z Opus Dei.

Ojciec, aby rozwiac¢ smutek i obawy
swoich dzieci w Holandii, pisat do
nich, powtarzajac im program, ktory
przyniost tak dobre rezultaty w jego
wlasnym zyciu:

Kiedy Pan pozwala, by te grupy
fanatykow wyrzucily z siebie
wszystkie te ktamliwe sprawy, to
znak, ze Wy i ja musimy nauczy¢
sie milczeé, modlié, pracowad,
usmiechac... i czekac. Nie
przykladajcie zbyt wielkiej wagi
do tych bzdur: kochajcie
naprawde te wszystkie dusze.
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu*![191].



O powadze i nikczemnosci tej
kampanii daje pojecie list z 27 marca
1964, ktory zalozyciel Opus Dei
napisat do Jana Van Dodewaarda,
biskupa Haarlemu, skladajac mu
przy okazji zyczenia wielkanocne:

Weciqz docierajq do mnie
publikacje z tego umitowanego
kraju, w ktorych petno jest
skierowanych przeciw nam
niesprawiedliwosci, falszywych
interpretacji i oszczerstw tak
podlych, ze choc jestem juz
wiekowym ksiedzem, nie bytbym w
stanie ich nawet wymyslic, nawet
w najmniejszym stopniu. Ale niech
sie Wasza Ekscelencja nie martwi,
poniewaz to wszystko kaze mi
jeszcze mocniej kochac Holandie i
wszystkich Holendrow[192].

W kilka dni potem musiatl
odpowiedzie¢ na list otrzymany od
Luisa Carrero Blanco, prawej reki
Franco. Chodzi o kilka stow:



Twoaj list sprawit mi prawdziwq
radosc i odnowil mojq psychoze
wychodZcy w stuzbie Bogu. Mam
nadzieje, Ze On zechce sprawic,
bym magt kiedys spokojnie
przyjechac do Hiszpanii - bez
troski o to, Ze przez te podroz
zgrzesze przeciw ubostwu -
poniewaz mogtbym w jej trakcie
wykonac dobrq prace
kaptanskq[193].

Byl to lakoniczny i serdeczny list,
ktory pozwala wlasciwie
interpretowac znaczenie pracy
kaplanskiej oraz psychozy
wychodzcy z listu z 3 kwietnia 1964
roku.

List ten zamyka pewien etap,
poniewaz zaledwie po kilku
tygodniach zalozyciel Opus Dei
uczynil drobny, ale wazny krok, w
dziedzinie reagowania na
przeciwnos$ci w sferze
nadprzyrodzonej. Uwazna analiza



tresci i stylu jego korespondencji
wskazuje, na czym polegala ta
zmiana w zachowaniu. Pierwszy jej
symptom pojawia sie w liscie do jego
synow w Anglii z 10 maja 1964 roku,
w ktérym czyni sporo rozwazan,
ktore zaskakuja jego samego
(wybaczcie mi to niepotrzebne
rozwazanie, jakie wlasnie
poczynitem. A w postscriptum: Juz
wiecie, Ze dzis moje pioro pelne
jest rozwazan!). W rzeczywistosci,
gdy pisze do swoich synow, jego
mysli skierowane sg ku innym
sprawom, zwigzanym z
niezrozumieniem katolikow przez
niektorych braci w wierze:

Niekiedy moze nam sie zdarzy¢ —
co mozna niestety dostrzec przy
okazji Soboru — ze jestesmy
wyrozumiali i wspotczujqgcy wobec
tych, ktorzy nie majq naszej wiary
(i to dobrze: to nasz duch z 1928),
natomiast nie jestesmy
wyrozumiali wobec naszych braci



(a to juz nie jest dobrze, trzeba
starac sie, by sie nam to nie
przytrafiato)[194].

I dalej:

Starzeje sie. Jesli wolicie, powiem,
Ze przestaje by¢ mtody. By¢ moze z
tego powodu rozwazam smutne
doswiadczenia swiata, ktorym nie
mozna bedzie zaradzié, ani o
ktorych nie bedzie mozna otwarcie
mowic, dopoki nie zakonczy sie
Sobor[195].

Sprawa musiata by¢ wazna, skoro w
innym liscie z tego samego dnia
niezwlocznie opowiedziat
konsyliariuszowi z Hiszpanii o
niedawnym wydarzeniu, ktére
kazalo mu “moéwic otwarcie”.

Teraz powiem Ci, Ze ozywilo sie
moje nabozenstwo, ktore mam juz
od dawna, do swietej Katarzyny ze
Sieny*: bo potrafila wiernie
kochac papieza, bo potrafila



stuzyé z poswieceniem Swietemu
Kosciotowi Boga i... poniewaz
potrafita heroicznie mowic.

Mysle o tym, by oglosic jq
wewnaqtrz Dzieta patronkq
(posredniczkq) niebieskq naszych
apostolstw opinii publicznej.
Zobaczymy![196].

Otoz w jego zwyczajowym programie
zachowania sie w dobie
przeciwnosci: milczed, modlic sie,
pracowac i usmiechac sie,
zalecenie milczenia zostalo
zastgpione przez zalecenie gloszenia
prawdy w obronie czci Boga, Jego
Kosciola oraz papieza. Zalozyciel
natychmiast wcielil je w zycie.

Ta zmiana zachowania, zarazem
odwazna i milosierna, odpowiadata
jasno postawionemu celowi, by nie
tolerowac zniestawiania Boga i Jego
stug. Inna sprawg byly pomowienia
skierowane przeciwko niemu



osobiscie, ktore gotow byl w jak
dawniej milczeniu znosic.

Decyzja, by ,,mowic otwarcie”
znajduje odzwierciedlenie w
korespondenc;ji z tych dni. Oto 23
maja 1964 pisat do Jego Wysokosci
don Franciska Javiera de Borbdn-
Parmy*:

Wasza Wysokos¢,

Otrzymatem serdeczny list od
Waszej Wysokosci i z wielkq
przyjemnosciq odpisuje, aby
powiedzied, ze nie musi W[asza]
Wlysokosc] mi dziekowad,
poniewaz nie uczynitem nic procz
wypetnienia mojego kaplanskiego
obowiqzku, ktory nakazuje mi
stuzy¢ wszystkim duszom, bez
wzgledu na inne sprawy, a
zwlaszcza te doczesne i polityczne.
Jak juz osobiscie powiedziatem
Wlaszej] W[ysokosci], sq one
bardzo odlegte od naszego Dziela,



ktore jest tylko i wylgcznie
duchowe i apostolskie [...].

Naprawde wspotczuje z powodu
tych niezastuzonych atakow, jakie
w Holandii skierowano przeciwko
ksiezniczce. Wobec nas, przeciwko
nam, bez zadnego rozsqdnego
powodu, trwa w tym kraju, ktory
kocham, ciggta kampania
wulgarnych oszczerstw i
niestychanych wyzwisk, ktore
ofiarowujemy Bogu z radosciq za
te dobre dusze i w intencji naszego
uswiecenia. Omnia in bonum™!
[197].

Ale uprzejmosc¢ nie wyklucza
odwagi. Do listu dolaczona zostala
notka, o nastepujacej tresci:

Silnie zwrdocito mojq uwage, cho¢
jestem wielkim przyjacielem
wolnosci politycznej i z wielkim
szacunkiem podchodze do tego, co
myslq wszyscy, Ze na spotkaniu na
Montejurrze**nie bylo innych



plakatow oprocz paru, ktore
obrazaty kilku moich synow,
ktorzy - korzystajqc ze swej
wolnosci - myslaq, jak im sie
podoba. Zwlaszcza, ze w Hiszpanii
jest tyle innych osob, ktore nie
zgadzajq sie z karlistami.
Ponownie wyrazam swoje
zaskoczenie i nie jestem w stanie
zrozumiec tej sklonnosci.
Natomiast szanuje nieprzychylne
nastawienie tych panow z
Montejurry, i nie skarze sie w
ogole.

Jednak trafito do mych rqk
pisemko zatytutowane “Boina
Roja™**” — bez stopki redakcyjnej,
jednak karlistowskie w swej tresci
— nr 89, rocznik 12, w ktorym
znalazt sie artykul zatytutowany
“Do Hiszpanow”, podpisany przez
“Weteranow”, ktamliwie atakujqcy
Dzieto. Tego nie moge tolerowad.
Zawstydza mnie to, Ze osoby, ktore
nalezq do tzw. Wspodlnoty



karlistowskiej, wyglaszajq tego
rodzaju pomowienia. Mam
nadzieje, Ze - jak tego wymaga
chrzescijanska sprawiedliwosc¢ -
szefowie organizacji bedq unikac
wydarzen takich jak te, nad
ktorymi ubolewam. Jesli te fakty
sie powtorzq, bede musiat podjqaé
odpowiednie kroki, poniewaz nie
chodzi tu o obelgi wobec mnie,
ktore zawsze jestem w stanie
znies¢ w milczeniu, ale o obraze
wobec Boga Naszego Pana i tych,
ktorzy, poswiecajqc swoje zycie,
Mu stuzq[198].

K ok Sk

Czerpiac inspiracje z odwagi Swietej
Katarzyny, poruszany obowigzkiem
sumienia, zalozyciel Opus Dei starat
sie wytlumaczy¢ Pawlowi VI swoj
punkt widzenia na skomplikowana
sytuacje religijng i polityczng
Hiszpanii, cho¢ dotykal takze innych
spraw. Zamiast przedstawi¢ swe



przemyslenia w formie dokumentu
informacyjnego, wolal nadac im
forme listu. W ten sposob mogt
pozwoli¢ sobie na niezobowigzujacy,
potoczny styl. Ton tego diugiego listu
ma charakter zwierzenia. List
datowany jest na czerwiec 1964 roku.
Autor szkicuje najnowszg historie
kraju i mowi o sprawach, ktore maja
wplyw na zycie Kosciola. Chodzi o to
— wyznaje don Josemaria w
pierwszych stowach — by jeszcze
raz otworzyc swe serce przed
Ojcem Swietym, by opowiedzie¢ mu
o rzeczach, ktorych nigdy wczesniej
nie zawartem na pismie, ze
Swiadomoscia, ze poprzez ten list
wiernie stuze Kosciotowi Boga i
Ojcu Swietemu[199].

List ten zawiera streszczenie historii
Hiszpanii od 1900 roku do
wspoiczesnosci: upadek monarchii,
nadejscie Republiki w 1931 roku,
wojne domowa i pokdj, ktory po niej
nastapit.



W liScie tym dawal wyraz
zaniepokojeniu o przysziosc¢ swego
kraju, poniewaz w Hiszpanii
wszystko zalezy od zycia jednego
czlowieka, ktory — w dobrej wierze
— sam jest przekonany o swej
opatrznosciowej roli[200].
Wspominat takze o odnowie
religijnej, jaka miala miejsce w
Hiszpanii po 1939 roku. Jednak obok
Swiatla ptyngcego z odrodzenia
Kosciola, na obraz hiszpanskiej
sytuacji religijnej cieniem kladly sie
brak doktryny, nadmiar pietyzmu,
zbytki kultu publicznego... W tym
miejscu nastepuje jeden z
kluczowych punktow listu:

Obecnie, biorqc pod uwage wiek
Franco, okolicznosci stanq sie
powazne, jesli nie zostanq podjete
srodki, ktore doprowadzq do
ewolucji, tym lepiej, zeby byla ona
szybka[201].



Martwit sie, by ta ewolucja nie odbita
sie w sposob negatywny na wierze
religijnej Hiszpanow oraz na
dzialalnosci duszpasterskiej
hierarchii Kosciola. Dlatego
hierarchia koscielna powinna
przygotowac¢ mentalnosc katolikow,
by ci mogli w sposéb swobodny
uczestniczy¢ w zagadnieniach
panstwowych. Mozna by i mnie
zapytad, co uczynitem w tej
materii, napisal don Josemaria i
odpowiedziak:

Formuje ludzi, aby — dobrze
przygotowani doktrynalnie -
mogli pracowad lepiej niz ja.
Czynie wysitek, by pracowacd,
poniewaz wiem, Ze praca jest
modlitwq, a takze by sie modlic,
poniewaz to jest fundament
kazdego dziatania[202].

Pozostala czesc listu jest obszernie
okraszona anegdotami, a kazda z
nich moze postuzyc¢ za dobra nauke.



Zalozyciel Opus Dei pragnal, aby
takze jego dzieci zaangazowaly sie w
dzialanie na rzecz obrony Kosciota,
Jego nauczania 1 Jego instytucji.
Wiedziony mitoscig do prawdy,
przygotowat list do cztonkow Opus
Dei, datowany na 15 sierpnia 1964
roku. Aby wypetni¢ naszq misje
dawania doktryny, aby prowadzic¢
te wielkq katecheze, jakq jest
Dzieto Boze, musimy by¢
nosicielami prawdy i ludzmi
petnymi milosci Jezusa
Chrystusa[203].

Corki i synowie moi — pisze do nich
—dobrze znacie historie Kosciota i
wiecie, Ze Pan zwykl sie
postugiwac duszami prostymi i
silnymi, aby doprowadzic¢ do
realizacji Jego woli w chwilach
zamieszania, czy tez uspienia w
Zyciu chrzescijanskim. Zakochany
jestem w mestwie swietej
Katarzyny, ktora mowi prawde



najwyzej postawionym osobom, w
Sposob jasny i peten mitosci[204].

W jasny sposob don Josemaria
przedstawia wspoiczesne plagi, ktore
nie sg niczym innym, jak objawami
ludzkiej nedzy. Kiedy Kosciét wzywa
swych synow do wewnetrznej
odnowy i wydawania obfitych
owocow Swietosci, my niweczymy to
wezwanie poprzez nasze osobiste
czyny, zrodzone z naszej matosci:

Ludzkos¢ podnosi wiele hatasu, a
my, ludzie, wykrzywiamy to, co
powinno prowadzic¢ do intymnego
dialogu i pojednania z Bogiem, do
wzrostu swietosci. Tym samym
utrudniamy prostaczkom,
zwyklym ludziom, nowym
pastuszkom z Betlejem,
natychmiastowe rozpoznanie
glosu Mesjasza, obrazu Mesjasza
posrod zgietku naszych nedz[205].

kK K



W listopadzie 1964 roku, przy okazji
podrdzy do Pampeluny, w krotkim
liscie don Josemaria zawiadomil
generala Franco o swoim pobycie w
Hiszpanii. By} to uprzejmy gest, ale
ukazujacy jasno, ze zgodnie z
nauczaniem Sw. Pawla zalozyciel
szanuje wladze polityczne:

Ekscelencjo,

Stanqwszy na ziemi hiszpanskiej z
okazji wreczenia doktoratow
honoris causa dwu rektorom
Uniwersytetu w Nawarze, pragne
spetni¢ mity obowiqzek i ztozy¢
Wilaszej] E[kscelencji] wyrazy
szacunku.

Codziennie modle sie za naszq
ukochanq Hiszpanie oraz za
wszystkich Hiszpanow, a
zwlaszcza za Wlaszq]
E[kscelencje] wraz z rodzinqg oraz
za wszystkich, ktorzy pelniq
obowiqzek rzqdzenia naszq
Ojczyznq[206].



Relacje pomiedzy pratatem Escriva i
Franco nie ograniczaly sie do
szacunku naleznego Szefowi
Panstwa ze strony ksiedza
przebywajacego na dobrowolnym
wygnaniu. ROwniez dwa lata pdzZniej,
gdy zalozyciel musial ponownie
odwiedzi¢ Uniwersytet w Nawarrze,
ponowil swoj gest, piszac niemal
tymi samymi stowy:

Ekscelencjo, stangwszy na
btogostawionej ziemi Nawarry
uwazam za swoj mily obowiqzek,
przede wszystkim ztozy¢ na rece
Wilaszej] E[kscelencji] wyrazy
szacunku i oddania, poniewaz nie
bede w stanie odwiedzic osobiscie
Madrytu[207].

Czas, jaki dzieli napisanie obu listow,
od jesieni 1964 do jesieni 1966 roku,
to lata stalej kampanii
znieslawiajacej Opus Dei. W tej
sytuacji Ojciec, udzielajac swym



synom jakichkolwiek rad, powtarzal,
Ze nie powinni milczec:

Powinniscie by¢ zawsze w
pogotowiu— pisal —Vigilate et
orate*! Zawsze spokojni, z
radosciq, z pokojem i odwagq tego,
ktory ma stusznosc. Nie mozemy
milczeé, poniewaz nasza Matka
jest i bedzie — mimo uptywu lat -
niepetnoletnia i bedzie
potrzebowad, by jej dzieci bronity
jej veritatem facientes in
caritate**. Napisatem do Ojca
Swietego trzykrotnie, a dzis po raz
czwarty, poniewaz trzeba sie
oczyszczac od samej gory. Musze
powiedzied, ze papiez bardzo nas
kocha i to okazuje[208].

W tydzien pdzniej powtarzal jeszcze
raz:

Teraz trzeba, byscie nie
zapominali o ewangelicznej
radzie: vigilate et orate! Nie
mozemy tolerowac wiecej



kalumnii, ani zatrutych
insynuacji. A w stu przypadkach
na sto kalumnie te majq zZrodto w
mej najukochanszej Hiszpanii. Juz
dosc![209].

Poczawszy od wspomnianego listu z
czerwca 1964 roku pratat Escriva
staral sie wysylac co pewien czas do
Sekretariatu Stanu informacje, ktore
mogty okazac sie uzyteczne.
Korespondencja pomiedzy biskupem
Dell’Acqua i zatozycielem Opus Dei
jest obszerna. Miedzy nimi dwoma
istniala braterska przyjazn. Don
Josemaria zas we wszystkich listach
okazywatl gleboka mitosc i czesc, jaka
zywiol do Ojca Swietego.

Prosze Waszq Ekscelencje o
wybaczenie— pisal przy jakiejs
okazji — jesli opowiadam o
wszystkim bez zadnego
skrepowania, ale wobec Boga i
wobec papieza chce by¢ zawsze
szczery i spontaniczny niczym



dziecko. Jednoczesnie chciatbym
moc stale ofiarowac Ojcu
Swietemu wiele powodéw do
pociechy i radosci.

Pamietam jak w 1946 roku
owczesny Substytut Jego
S’wiqtobliwos’ci, mons. Montini, z
calq uprzejmosciq powiedziat mi,
Ze bardzo lubi stuchad, jak mowie
0 Opus Dei, poniewaz normalnie
dochodzq do niego jedynie zte
wiadomosci o rzeczach, ktore na
Swiecie nie idq dobrze. Dlatego
czuje wielki zal, gdy pomiedzy
wiesciami, ktore wysylam -
poniewaz uwazam, Ze mogq by¢
naprawde przydatne — znajdq sie
takze takie, ktore nie sq zbyt
pocieszajqgce[210].

Rzeczywiscie nie wszystkie
wiadomosci, jakie przesylal
papiezowi, mogly mu sprawic
przyjemnosc¢. W takich czasach
przyszto im zy¢. Zobowiazal sie nie



milczed, jesli ataki dotyczyly Kosciota
oraz Dziela. Przy roznych okazjach
musiat chwytac za pioro, poniewaz
az do Rzymu docieraly odpryski
rozmaitych kampanii prasowych we
Francji i Hiszpanii, ktore
kwestionowaly duchowy charakter
Opus Dei oraz jego uniwersalny
zasieg oddziatywania[211]. Wowczas
wskazywal papiezowi na prawdziwy
stan rzeczy, wykazywatl falszywosc
oskarzen oraz zrodio atakow. Co
naturalne, te nieprzyjemne
zdarzenia, choc nie odbieraly mu
wewnetrznego spokoju, troche go
kosztowaly. Widziane z pewnego
dystansu byly korowodem niskich i
ztosliwych podlosci:

Przykro mi byto czytac te
obsceniczne ztosliwosci, jakie
przysylano mi anonimowo z
Hiszpanii. To oczywiste, ze diabet
jest niezadowolony: jesli dobrze
dzieje sie owieczkom, Zle dzieje sie
wilkom. Spalitem te papierzyska.



BqgdZcie spokojni, poniewaz wasza
praca i praca waszych braci —
Opus Dei — dociera do nieba
przepojona pieknqg woniq[212].

Zalozyciel Dziela obmyslit sposéb, jak
mozna sie bylo przeciwstawic
pomowieniom rozpowszechnianym
przez nieprzyjaciot Boga i Jego
Ko$ciola - udziela¢ wywiadow
korespondentom prasy
miedzynarodowej. Pierwszego
wywiadu udzielil korespondentowi
Le Figaro. Wywiad zostal
opublikowany w maju
1966roku[213]. Postepowanie
zalozyciela bylo proste: jasno mowic
prawde, powtarzajac niestrudzenie,
ze w Opus Dei wszyscy dzialaja z
zupeina osobista swobodag, a
roznorodno$c¢ dzialan i opinii nie
stanowi dla Dziela zadnego
problemu, poniewaz roZnorodnosd,
jaka istnieje i istniec bedzie
zawsze wsrod cztonkow Opus Dei
jest wyrazem dobrego ducha,



czystego zZycia, szacunku dla
uprawnionej opcji kazdego z
nich[214].

Jesli spojrze¢ na wydarzenia z
pewnej perspektywy, wydaje sie, ze
Dzielo zrzadzeniem Bozej woli
musialo przejsc te probe. Przy okazji
wyborow syndykalnych w Hiszpanii
pojawily sie komentarze i artykuty,
ktore domagaly sie wigkszej
reprezentatywnosci syndykalne;j.
Autorami niektorych komentarzy
byli cztonkowie Opus Dei.
Spowodowalo to ostra reakcje
koncernu prasowego zwigzanego z
rezimem, Prasy Ruchu Narodowego
oraz dziennika Pueblo, wydawanego
przez hiszpanska Organizacje
Syndykalna*. Pralat Escriva
interweniowal w tej sprawie, nie z
powodu krzywdy, jaka gazety mogly
wyrzadzic jego osobie w oczach
opinii publicznej, ale dlatego, ze
wrzawa opierata sie na
kalumniach i stanowila przez to



obraze Boskq[215]. Kierujac sie
wskazowkami zalozyciela Opus Dei,
konsyliariusz Hiszpanii, Florencio
Sanchez Bella, zlozyt wizyte szefom
Sekretariatu Generalnego Ruchu
Narodowego oraz syndykatow, aby
zaprotestowac przeciw niegodziwej
kampanii. Nie osiggngwszy zadnego
skutku, powtorzyl swoj protest w
pazdzierniku wobec Ministra
Sekretarza Generalnego Ruchu, takze
bez rezultatow[216].

Zalozyciel Dziela znal wszystkie
meandry tej zorganizowanej
kampanii i znat osoby, ktore nie
zZnoszq tego, co duchowe. Chocbys
nalal im do glowy i do serca wina
z Kany, to na nic to sie nie zda,
poniewaZz one zamieniq je w ocet.

Kupiec i sprzedawca, podobni do
tych, jakich przedstawia
Cervantes, nikczemnicy jak jeden
maqz, sq w stanie pobic kobiete,
ktora nie moze sie bronic, albo



obrzucic blotem ksiedza, ktory nie
powinien sie bronic, poniewaz jest
zobowiqzany do okazywania
tagodnosci. To jest ze strony tych
ludzi przejaw tchorzliwej
nikczemnosci, ktorq trzeba
wybaczy¢ i ktorqg oczywiscie
wybaczamy|[217].

Ale ksigdz wiedzial jednak, jak sie
bronic i napisal jasny list, miazdzacy
1 pelen milosierdzia, do José Solisa
Ruiza, Ministra Sekretarza
Generalnego Ruchu Narodowego:

Rzym, 28 pazdziernika 1966
Wielce szanowny przyjacielu,

Nawet tu do mnie dotarta wrzawa
wywotana kampaniq, jakq przeciw
Opus Dei prowadzi w tak
niesprawiedliwy sposob prasa
Falangi, zalezna od Wl[aszej]
E[kscelencji].



Jeszcze raz powtarzam, ze
czltonkowie Dzieta — kazdy z nich
— 8q osobiscie zupelnie swobodni,
jakby nie przynalezeli do Opus Dei,
we wszystkich sprawach
doczesnych oraz teologicznych,
ktore nie dotyczq wiary, i ktore
Kosciot pozostawia ludziom do
swobodnego uznania. Dlatego nie
ma sensu wywlekania na swiatlo
dzienne przynaleznosci okreslonej
osoby do Dzieta, gdy chodzi o
sprawy polityczne, zawodowe,
spoleczne, etc. Podobnie, jak nie
bytoby roztropne, mowiqc o
dziatalnosci publicznej W[aszej]
E[kscelencji], zalicza¢ jg na konto
Pana zony, albo dzieci i rodziny.

W ten bledny sposob zachowujq sie
wydawnictwa, ktore sq
inspirowane przez Pana
Ministerstwa. W ten sposob nie
uzyskajqniczego poza obrazq
Boskq, mylqc to, co duchowe z tym,
co ziemskie. Jasne jest, ze



Dyrektorzy Opus Dei nic nie mogq
zrobié, aby spetac uprawniongq i
zupetnq wolnosc¢ cztonkow Dziela,
ktorzy - z drugiej strony — nigdy
nie kryjq, ze kazdy z nich jest w
pelni odpowiedzialny za swe
wlasne czyny. W konsekwencji,
pluralizm opinii wsrod cztonkow
Dziela jest i bedzie zawsze jeszcze
jednym przejawem ich wolnosci i
jeszcze jednym dowodem ich
dobrego ducha, ktory prowadzi
ich do poszanowania opinii innych
0sob.

Atakujqc lub broniqc mysli czy
dziatan publicznych innego
obywatela, miejcie uczciwosc (to
kwestia sprawiedliwosci) nie
wspominac¢ w Zadnym kontekscie o
Opus Dei. Ta duchowa rodzina nie
uczestniczy ani nawet nie moze
nigdy uczestniczy¢ w sprawach
politycznych czy ziemskich na
zZadnym polu, poniewaz jej cele



majq wylacznie charakter
duchowy.

Mam nadzieje, ze zrozumie Pan
moje zaskoczenie, zarowno gdy
powiedziano mi o tej
zniestawiajqcej kampanii, jak
wtedy, gdy to zobaczytem na
wlasne oczy. Jestem pewien, Ze zda
Pan sobie sprawe z glupstwa, jakie
popelniajq osoby, ktore jq
rozpetujq, i z odpowiedzialnosci,
jakaq w sumieniu przyjmujq wobec
sqdu Bozego. Bledem z ich strony
jest oczernianie instytucji, ktora
nie ma wplywu - ani nie moze
wplywacd - na uzytek, jaki jej
czlonkowie, rozsiani po pieciu
kontynentach, czyniq ze swej
osobistej wolnosci jak wszyscy
wolni obywatele, nie uciekajqc
przy tym przed
odpowiedzialnoscigq,.

Prosze Pana, aby potozyt Pan kres
tej kampanii skierowanej



przeciwko Opus Dei, poniewaz
Opus Dei nie jest tu nic winne. W
przeciwnym razie pomysle, ze
mnie Pan nie zrozumiatl i stanie sie
jasne, ze W[asza] E[kscelencja] nie
jest zdolny zrozumiec ani
uszanowac wolnosci, qua libertate
Christus nos liberavit*, wolnosci
chrzescijanskiej innych obywateli.

Niech sobie Panowie walczq do
woli, cho( ja nie jestem
zwolennikiem walk, ale nie
mieszajcie niesprawiedliwie do
swoich walk tego, co znajduje sie
ponad ludzkimi namietnosciami.

Korzystam z tej okazji, by usciskac¢
i pobltogostawic Pana wraz z
rodzing,

in Domino*[218].

Zalozyciel Opus Dei byl prawdziwym
“romantykiem”, walczgc o wolnosci,
nie mieszajac sie do polityki[219].
Chociaz polityka jest sztuka



rzadzenia, z wieloma mozliwo$ciami
i bardzo réznymi inspiracjami, nie
nalezy zapominad, ze jest takze
brama wiodaca do wiladzy. Dla
pratata Escrivy poszanowanie
ludzkiej wolnosci bylo najlepsza
gwarancja wewnetrznej jednosci
Dziela, podczas gdy ambicja
sprawowania wiadzy prowadzitaby
wprost do jego dezintegracji. Taka
jest natura cztowieka: odwieczna
pokusa narzucenia swej woli innym.
Z tego powodu, niezaleznie od spraw
nadprzyrodzonych don Josemaria
twierdzil, ze zaangazowanie Opus
Dei w polityke jest wymystem,
ktory nie miat miejsca, nie ma
miejsca i nie bedzie nigdy mogt
miec miejsca, bo gdyby sie cos
takiego stato, Dzielo od razu by sie
rozpadto[220].

5. Tytul markiza Peralta

Korespondencja zalozyciela Opus Dei
z wielkimi postaciami Swiata polityki



nie jest zbyt obszerna. Wobec Franco
zachowywal zawsze pelen szacunku
dystans. Wobec don Juana de
Borbodn, glowy Domu Krolewskiego
Hiszpanii*, uprzejma i serdeczna
polityczna bezstronnos¢[221]. Po raz
pierwszy porzucit protokot i zwrocit
sie do don Juana bezposrednio,
serdecznie i z szacunkiem, w liscie z
21 listopada 1966 roku.

Panie

wlasnie skoriczylem czytaé
serdeczny list od Waszej
Wysokosci z 15 biezqcego
miesiqca, ktory sprawil mi tak
wielkq radosd. Jakze bym chciat
moc spokojnie spotkac sie z Waszq
Wysokosciq i porozmawiad. Nie
mysli Wasza Wysokos¢ o
przyjezdzie do Rzymu?

Wasza Wysokosc¢ wie, Ze modle sie
kazdego dnia za Czcigodnq Osobe
mego Krola i za catq Rodzine
Krolewskq. W ten sposob nie



czynie nic ponad to, Ze osobiscie
kontynuuje ideatly lojalnosci,
ktorych nauczytem sie od mego
s[wietej] plamieci] ojca.

Jednak moim zadaniem — nigdy o
tym nie zapominam — nie jest
prowadzenie polityki, lecz obrona
uprawnionej wolnosci
chrzescijanskiej w sprawach
doczesnych, ktorq powinni sie
cieszy¢ wszyscy i kazdy z osobna.
Dobrze wiem, ze W[asza]
Wlysokosc] podziela te samq mysl:
nie wystarczy zwyciezyd, lecz
trzeba przekonac postegpowaniem i
doktryngq.

Uroczystosci w Londynie wypadty
bardzo dobrze. Krolowa byta
zachwycona, a jednoczesnie
zachwycajqcal222].

Niech mi wolno bedzie usciskaé
Waszq Wysokosc¢é mocno, choc to
nie zgodne z protokotem, zanim



pozostane Mu szczerze oddany.
Cap. in Domino

Josemescriva de B[alaguer].[223]

Nic sympatii pomiedzy zalozycielem
Dziela i don Juanem byla
podtrzymywana dzieki lojalnosci,
jaka ojciec don Josemarii, don José
Escriva, zywil zawsze w stosunku do
Korony Hiszpanii. Od malego,
Josemaria styszal w domu opowiesci
0 przodkach swych rodzicow.
Swietne pochodzenie rodziny, milo$é
do Krdla oraz szczytne idealy
patriotyczne na zawsze zapadly mu
w pamieci. Idealy te zakorzenily sie
w delikatnej, jeszcze dzieciecej, a
potem mlodzienczej duszy Josemarii.
Jedyne, co przetrwalo ze wspomnien
o przodkach, to mitos¢ do ojca oraz
wiernosc ideom wyniesionym z
domu. Sympatia do don Juana, ktora
prywatnie okazywal, nie byla wiec
decyzja o charakterze politycznym,
czy tez w poszukiwaniu interesu



osobistego. Byla raczej zwigzana ze
wspomnieniami i tradycja rodzinna,
pragnieniem, by uczci¢ w sercu
pamiec¢ don Josego[224].

Na kartach korespondencji don
Josemarii znajduje sie inna anegdota
obrazujaca jego uczucia synowskie,
ukazujaca, ze serce jego drzato pod
wplywem wspomnien. Znajduje sie
ona w liscie do jego brata Santiago, z
20 marca 1964 roku, przypadajacego
w pigtkowe Swieto Matki Boskiej
Bolesnej - imieniny donii Dolores.
Oto jego fragment:

Z radosciq pisze do Ciebie dzis, w
swieto naszej s. p. Matki, poniewaz
moi synowie zechcieli, aby nie
zaprzestano obchodzenia na
calym swiecie w naszych domach
imienin Babci i - z powodu
nabozenstwa do najswietszej
Maryi Panny oraz mitosci do
mamy - uzyskali od Stolicy Swietej,
Ze dla nas nie zostala zniesiona ta



uroczystosc*. Nie wyobrazasz
sobie, jaka to dla mnie radosc.
Modlcie sie za mnie, abym byt
zawsze dobry, wierny i
radosny[225].

Donia Dolores — “Babcia”—
podobnie, jak “ciocia Carmen”,
weszly na stale do historii Dziela ze
wzgledu na ich liczne zastugi i
poswiecenia. Milos¢ pierwszych
czlonkow Dziela do rodziny Escrivow
byla, poza spontanicznym i
szczodrym uczuciem, wdziecznoscia
nadprzyrodzong. Zalozyciel Dziela
zostal umieszczony w domu
Dziadkow decyzja Bozej Opatrznosci.
Stad bralo sie jego oddanie. Smier¢
Carmen Escriva de Balaguer, 20
czerwca 1957 roku, byla dla jej
mlodszego brata ponownym
osieroceniem. Byla to takze bolesna
strata dla Santiago, ktérego
zaltozyciel Dziela poprosil, by
zamieszkal na jakis$ czas z kilkoma
cztonkami Opus Dei, aby uczynic jego



osamotnienie bardziej znoSnym. Ale
wydarzenia potoczyly sie
blyskawicznie.

We wrzesniu 1957 roku wyznaczono
date zareczyn Santiago Ecsrivy z
panna Glorig (dla rodziny Yoya)
Garcia-Herrero[226]. Don Josemaria,
jako glowa rodziny, wyjechal z
Rzymu 21 stycznia 1958 roku, aby
prosic, by Yoya zostala zona jego
brata[227]. 7 kwietnia odby! sie Slub.
Don Josemaria nie byl jednak obecny
na uroczystosci. Nic dziwnego. Chcial
ofiarowac Panu to poswiecenie. Taka
byla jego norma postepowania. Nie
uczestniczyt takze w masowych
uroczystosciach ani w mszach
prymicyjnych swych synow-
kaplandow.

Malzonkowie zamieszkali w Rzymie.
Tam Santiago pracowal do 1961 roku,
gdy powrdcit z rodzina do Hiszpanii,
aby o0sig$c¢ ostatecznie w Madrycie.
Bog poblogostawil im licznym



potomstwem. Mieli dziewiecioro
dzieci. Zalozyciel z bliska $ledzit ich
narodziny i chrzty, ich dorastanie
fizyczne i duchowe. Miat ich
fotografie, a widywat ich, gdy
mieszkali w Rzymie lub bawili tam
przejazdem. Rodzice wychowywali
dzieci w zgodzie z nauka
chrzescijanska i zawsze starali sie
znalez¢ odpowiedni termin, by wuj
Josemaria madgl im udzieli¢ Pierwszej
Komunii[228]. Don Josemaria nigdy
nie zaniedbywat skladania zyczen
swej szwagierce Yoyi i bratu
Santiago, w zwiazku z ich rocznicami
czy Swietami rodzinnymi. Malcy
pisali listy do wuja, opowiadajac o
swych przygody, o swych
przyjaciotach, o tym, czy Trzej
Krolowie przyniesli im takie
zabawki*, o jakie prosili... A wuj,
poza wzmiankami w zwyklej
korespondencji, czasami pisat do
nich osobiscie, zwlaszcza o sprawach
“powaznych”, ktére trzeba bylo
omowic:



Rzym, 29 marca 68

Kochana Mariajosé, poniewaz dzis
zajmuje sie odpowiadaniem na
istotne listy, odpowiem takze na
Twaj.

Alez mi przystatas wielki tort,
wyrysowany bardzo pieknie przez
Ciebie na dzien naszego Swietego!
Szkoda, ze nie dalo sie go zjesc.
Nastepnym razem bedzie
smaczniejszy, ale moze mniejszy.

Bardzo chciatbym Cie zobaczyd,
opowiedziatabys mi wtedy, jak sie
modlisz, czego sie uczysz, jakie
masz sympatyczne przyjaciotki... I
jeszcze tyle innych spraw.

Sciska Cie i btogostawi Twdj wuj,
Josemaria[229].

Co dzien modlit sie za rodzine,
rodzicow i bratankow podczas Mszy
Swietej wtedy, gdy modlil sie w



intencji krewnych wszystkich swych
dzieci w Opus Dei, oraz za
dobroczyncow Dziela, a takze za
tych, ktorzy starali sie nimi nie byc¢.
Byloby dlan wielka radoscia spotkac
wszystkich swych bratankow, jak
napisze kiedy$[230]. Ale nie pomyslal
nawet o jakiej$ specjalnej podrozy,
aby ich zobaczy¢, zbyt wiele miat
dzieci rozsianych po Swiecie, ktérych
nigdy nie mogt odwiedzic.

Z tego, co wiemy na temat urodzin
jego brata Santiago w Logrofio, nowa
rodzina byla owocem wiary mtodego
Josemarii, ktéra zywil, gdy
powiedzial swemu ojcu, ze ma
zamiar zostac ksiedzem. Przy
trumnie don Josego, w obecnosci
matki, siostry i matego Santiago, don
Josemaria obiecal nie opuscic
rodziny i dbac o nich, jakby byl ich
ojcem. Godne podziwu jest, ze w
czterdziesci lat pozniej w umysle don
Josemarii jeszcze tkwilo to
zobowigzanie. 15 lipca 1968 roku, na



chwile przed wyjazdem z Rzymu,
pisal do Yoyi i Santiago:

Mam nadzieje, Ze spedzicie
szczesliwie lato w pokoju z Panem,
a swieto apostota Jakuba*w
radosci. O to bede prosit, i
codziennie prosze, podczas Mszy
Swietej[231].

Potem radzil swemu bratu Santiago,
aby oddal sie w rece dobrego lekarza
i zaczal stosowac diete
odchudzajaca[232].

Ale najistotniejszy punkt listu
nastepuje w nastepnym akapicie.
Autorowi listu wyrywa sie ttumiona
skarga:

Nie bede ukrywal, ze bardzo
cierpie z Twego powodu, takze
dlatego, ze nigdy nie piszesz do
mnie, nawet teraz, gdy bardzo by
mi to pomoglo, w chwili gdy dla
tych malcow spelniam obowiqzek,



ktory kosztuje mnie niemato
zachodu[233].

Czytelnik ma wrazenie, ze za tym
zdaniem kryje sie jaka$ smutna
wiadomosc¢. Tak, jakby zalozyciel
Opus Dei spodziewatl sie, ze w kazdej
chwili moze na jego barki spasc¢ jakis
bolesny ciezar. Kilka dni wcze$niej
Komisja Stala Rady Stanu wydaia
opinie prawng o podaniu
wniesionym przez don Josemarie
Escrive de Balaguer — za zgoda jego
brata — kilka miesiecy wczesniej.
Nastepnie, 12 lipca, obradowatla na
ten temat Rada Ministrow. Na
wniosek Ministra Sprawiedliwos$ci
Szef Panistwa podpisat 24 lipca
dekret, ktory dostownie mowi:

«W odpowiedzi na prosbe don José
Marii Escrivy de Balaguera y Albas,
w zgodzie z postanowieniami ustawy
[...]. Postanawiam przywrdécic na jego
rzecz, bez uszczerbku dla prawa
0s0b trzecich, tytul markiza Peralta,



dla niego i dla jego prawowitych
nastepcow, po uprzednim wniesieniu
stosownej oplaty oraz spelnieniu
dodatkowych wymagan »[234].

Zainteresowany, jak to bylo w
zwyczaju, podziekowat listownie
Szefowi Panstwa za przywrdcenie
mu tytulu. W liscie tym zwraca
uwage kilka szczegdlow. Dlaczego nie
ma w nim (poza odwolaniem do
numeru dekretu) najmniejszej
wzmianki o sednie sprawy? Nie
mniej zaskakujace jest, ze osoba
uhonorowana nie omieszka
zaznaczy¢, ze bardziej niz
skorzystata ze swego
prawa,spelnila
najciezszyobowiazek. Oto ten list:

Rzym, 3 sierpnia 1968
Ekscelencjo,

Z wielkq wdziecznosciq dziekuje
za szczodrosdé, jakiej doznata moja



rodzina w wyniku podpisania
dekretu nr 1851/1968 z 24 lipca.

Mysle, ze jednoczesnie mam
obowiqzek zaznaczy¢ Wlaszej]
E[kscelencji], Ze naprawde
bardziej niz skorzystatem z
prawa, spetnitem obowiqzek, ktory
byt dla mnie najciezszy, a ktory
ostodzony zostat szlachetnym
zrozumieniem ze strony Wlaszej]
E[kscelencji].

Z wielkq radosciq pozostaje do
ustug Wlaszej] E[kscelencji]. Cap.
in Domino*

Josemescriva de Blalaguer][235].

K ok Sk

Juz wkrotce po zakonczeniu wojny
domowej w Srodowiskach
koscielnych i uniwersyteckich
krazyla opinia o Swietosci don
Josemarii. Dla swych dzieci byt kim$
wiecej: Swietym zalozycielem,



ktorego apostolstwo bedzie sie w
miare uplywu czasu rozszerzac, az
wypelni caly swiat. Nasladowcow
tego Swietego kaplana bylo niewielu,
ale byli oni w pelni Swiadomi
wielko$ci przedsiewziecia, jakie
przed nimi staneto. To prawda, ze
znajdowali sie dopiero na poczatku
drogi, ale ci, ktorzy zyli u boku
zalozyciela Opus Dei przed wojna,
czuli sie odpowiedzialni za
zachowanie i przekazanie
potomnosci jego nauczania, relacji
na temat task zalozycielskich (tych,
ktore poznali, a nie byla to ich
wiekszos$¢) oraz dokumentow i
papierdow, ktore dawaly Swiadectwo
0 jego biografii. Wsrod wszystkich
tych informacji byly takze anegdoty
na temat rodzinnego domu oraz
krewnych, wspomnienia na temat
pobytu rodziny w Barbastro,
Logrofo, Saragossie i Madrycie; a
takze relacje na temat pierwszego
powotlania Ojca, powolania
kaptanskiego oraz zalozenia Opus



Dei. Z zawieruchy wojennej ocalono
szkatulke, zawierajacg dokumenty i
pamiatki, ktora zalozyciel powierzyt
Babci na przechowanie na kilka lat.

Nastepnie, gdy Sekretarzem
Generalnym Opus Dei by} don Alvaro
del Portillo, zebrano w drugim etapie
dokumenty, ktore mialy nazajutrz
postuzyc¢ dla uzupeinienia biografii
zalozyciela Dziela. Okolo 1962 roku,
poruszeni synowska mitoscig, z
mysla o przysztych pokoleniach,
staral sie wraz z innymi cztonkami
Dziela sporzadzic genealogie rodziny
Escrivow([236]. Przeszukali
parafialne archiwa regionu,
zbierajgc kopie aktdw urodzenia
oraz malzenstw. Bylo zrozumiale, ze
znajac historyczne znaczenie
zalozyciela i wage, jaka miala jego
osoba, jego dzieci zajmowaly sie
dokumentami zwigzanymi z jego
0sobg[237]. Podczas kwerendy
pojawity sie slady Swiadczace o
powiagzaniach rodzinnych, w prostej



linii, z osobami ze szlachty
aragonskiej, co pozwalalo przypisac
Escrivom de Balaguer prawa do
pewnych tytuléw szlacheckich[238].

W 1965 roku don Alvaro zdecydowal
sie zbadac te mozliwosc¢,
rekonstruujac drzewo genealogiczne,
pod warunkiem, ze nie bedzie to
stanowilo zadnego obcigzenia
finansowego dla Dzietla[239]. Gdy
drzewo bylo juz skompletowane,
ekspert w genealogii ziem Krdlestwa
Aragonii potwierdzil, ze rzeczywiscie
don Josemaria mial prawo do dwu
tytuldw: barona de San Felipe, po
kadzieli i po mieczu, oraz markiza
Peralta po kadzieli[240]. Gdy
poinformowano zalozyciela Dziela,
ze ma prawo do dwu tytulow, i ze
sprawa zostala potwierdzona przez
specjaliste o wielkim autorytecie nie
zwigzanego z Dzielem, sam
zainteresowany odrzucit mozliwos¢
wnoszenia o tytul, kategorycznie
zabraniajac swym dzieciom tym sie



zajmowac. Nikt nie odwazyt sie
nalegac. Przyczyny takiego
zachowania byly oczywiste: jak
mozna bylo bowiem w jego
szczegllnym przypadku pogodzic¢
Deo omnis gloria* z ubieganiem si¢ o
tytuly. Poza tym nie mozna byto
pogodzic¢ przystrojenia sie w tytul
markiza z zasadg, ktora kierowal sie
przez cale zycie, by ukryc sie i
znikngc. Ostatecznie do niczego nie
bylo mu to potrzebne.

Najbardziej zadziwiajgce w tej
historii bylo to, ze gdy mu
powiedziano, ze ma prawo do dwu
tytulow arystokratycznych,
wiadomos$¢ ta w ogole nie wprawila
go w zaskoczenie. Prawdopodobnie
wiedzial to z rodzinnej tradycji
ustnej, skoro znal rowniez
powiagzania rodzinne z
zamierzchlych czasdow, jak te ze sw.
Jozefem Kalansantym albo z
heretykiem Miguelem Servetem*.



Na razie zaprzestano badan,
poniewaz don Josemaria nie byt
wecale zainteresowany zlozeniem
prosby o uznanie tytutu. Ale po
uplywie stosownego czasu jego
synowie — miedzy innymi don
Alvaro i Pedro Casciaro — powrdcili
do sprawy, przedstawiajac ja nie jako
kwestie prywatnego kaprysu, ale
jako zobowigzanie wynikajace ze
sprawiedliwosci[241]. Przywrocenie
tytulu, z nadzieja na przekazanie go
bratu, Santiago, byloby sposobem
wynagrodzenia za liczne
poswiecenia i wsparcie ekonomiczne
rodziny Escrivow dla Opus Dei. Don
Josemaria by} Swiadom diugu
wdziecznosci i wiedzial, ze pragnac
go sprawiedliwie zwroci¢ nie moze
powolywac sie na wyrzeczenie sie
ludzkich zaszczytow. Poza tym, jako
pierworodny w rodzinie, tylko on
mial prawo upomniec sie o
tytuty[242].



Zalozyciel Opus Dei nigdy sam nie
wnosit o wszystkie swoje
dotychczasowe nominacje i
wyroznienia nigdy[243]. Byly to
tytulty akademickie lub nagrody,
ktore przyjat przede wszystkim, aby
nie sprawiac zawodu osobom, ktore
z taka serdecznoscia chciaty go jakos
uhonorowacé. Natomiast uznanie
tytulow arystokratycznych miato
zupelnie inny charakter, poniewaz
musiat sie o to osobiscie upomniec.
To kldcilo sie z jego natura, nie
przywigzujaca wagi do przywilejow i
zaszczytow.

Prawda jest, ze zaszczyty nigdy nie
wplywaly na jego zachowanie i
zwyczaje. Zwykle, gdy ktorys z
kardynaltow, biskupow, albo wazna
Swiecka osobisto$¢ zwracala sie don
nazywajac go Ekscelencjq, don
Josemaria niezmiennie przerywat i
wyjasnial: Prosze mnie nazywac
don Josemaria, don Escriva, Ojcze,



ale prosze zostawic te tytuly, bo
mnie one nie interesujq[244].

Kilka razy zalozyciel Opus Dei byt o
krok od nominacji biskupiej w jednej
z diecezji hiszpanskich. Kiedy w 1960
roku krazyly uzasadnione plotki na
temat nominacji, pojechat do
kardynata Tardiniego, aby mu
powiedzied, Ze nie aspiruje do
zadnego tytulu ani stanowiska, ani w
Kosciele, ani poza nim. Nie
przyjatbym nawet mitry Toledo,
tqcznie z purpurq kardynalskq,
chocby wciqz na niq nalegali*-
byly to dostownie jego stowa[245].

Niektore z odznaczen, jakie otrzymatl,
byly to Swieckie nagrody przyznane
za dzialalnosc¢ spoteczna lub
dobroczynna dziel korporacyjnych
Opus Dei. Zalozyciel nie przypisywat
zadnej w tym zashugi sobie, lecz tasce
Bozej oraz wysitkowi swych synow i
corek. Z tego powodu zwykt
powtarzac wioskie przystowie: il



sangue del soldato fa grande il
capitano**[246].

Musiata bardzo cigzy¢ mu na duszy
owa synowska wdziecznos¢, skoro
zdecydowat sie podjac powtornie
sprawe, ktora byla brzemienna w
bardzo nieprzyjemne skutki.
Rzeczywiscie, gdy tylko by otrzymat
tytut arystokratyczny, jego
przeciwnicy podniesliby larum, na
pewno nie w dobrych intencjach.
Ponownie rozpetalaby sie kampania
prasowa, ktdra nigdy zupelnie nie
wygasla, a wraz z nig, jak mozna sie
bylo spodziewac, kalumnie,
pomowienia, krytyki,
nieporozumienia i przeinaczenia.

Zalozyciel jak zawsze rozwazyt
problem na modlitwie. Nastepnie
porozmawial ze swymi Custodes 1
poprosit o wiecej modlitwy, aby Pan
go o$wiecil. Nastepnie poprosit o
rade rozsadne osoby: wybitnych
hierarchow, kardynatow z Kurii,



cnotliwych duchownych
(kardynaléw Dell’Acque,
Antoniuttiego, Larraone, Marelle...;
hiszpanskich biskupow: kardynaila
José Marie Bueno Monreala, biskupa
Casimiro Morecillo, biskupa Abilio del
Campo, biskupa Enrique Delgado...)
[247].

Decydujace znaczenie mialo zdanie
kardynata Larraony, ktory
poinformowatl go, ze upominanie sie
o tytul nie bylo jedynie prawem, ale
ze zalozyciel Opus Dei byl
zobowigzany to uczynic. Czyz nie
uczyl zawsze swoich synow, by
wypelniali Swieckie obowiazki i
korzystali z wszystkich praw
obywatelskich? Jesli jako zalozyciel
odrzucilby prawo, ktore wszyscy
zgodnie mu przyznawali, c6z mieliby
czynic€ ci, ktorzy przyjda po nim?
Wobec tego argumentu zatozyciel
musiat sie poddac[248]. Byl miedzy
mlotem a kowadlem. Z jednej strony,
byl wystawiony na niezrozumienie



tego obowigzkowego gestu, ktory
ludzie uznajg za wyraz proznosci i
kaprysu. Z drugiej strony, miat
Swieci¢ przykladem przed swymi
dziecmi, jesli chodzi o ducha
wlasciwego Opus Dei, ukazujac w ten
Sposob jeszcze raz, ze droga do
uswiecenia wiedzie przez Krzyz.

Zdecydowal sie wbhrew sobie na to,
co eufemistycznie nazywat
antypatycznym
zobowiqzaniem[249]. W
rzeczywistosci byt to heroiczny gest,
na ktory skladala sie¢ synowska
lojalnos¢, poczucie sprawiedliwosci,
pokora i mestwo. Tytul honorowy
ani nie sprawial mu przyjemnosci,
ani Ojciec nie zamierzal z go uzywac.
W konsekwencji przywrocenia mu
tytulu markiza mogt sie jedynie
spodziewac klopotow i upokorzen?
Przyjal na siebie osobisScie cala
odpowiedzialnos¢ w tej sprawie i aby
upewnic sie, zZe nie zaszkodzi Dziehy,
wymogl na swych dzieciach, by nie



ponosito ono zadnych kosztow
postepowania[250].

Procedury administracyjne
przebiegly bardzo szybko. Podanie o
uznanie tytulu markiza Peralta
zostalo zlozone w Ministerstwie
Sprawiedliwosci 15 stycznia 1968
roku. W dziesie¢ dni p6Zniej,
wyprzedzajac bieg wypadkow, don
Josemaria napisat do konsyliariusza
Hiszpanii obszerny list z
wyjasnieniami:

Rzym, 25 stycznia 1968.

Drogi Florencio, niech Jezus mi
zachowa moich synow w
Hiszpanii.

W tym Zyciu nie raz, pomimo mych
stabosci i nedz, Pan obdarzyt mnie
sitami, abym potrafil spokojnie
wypetni¢ nawet najbardziej
antypatyczne obowiqzki.



Dzis, po tym jak rozwazytem to
spokojnie w obliczu Boga i
poprositem o stosowngq rade,
rozpoczqtem wypelnianie
zobowiqzania, ktore jest
antypatyczne tylko dla mnie - ze
wzgledu na moje osobiste
okolicznosci - dla kogokolwiek
innego byloby przyjemne i
korzystne.

Z perspektywy moich
szescdziesieciu szesciu lat,
przypominam sobie moich
rodzicow, ktorzy tyle musieli
wycierpiec¢ — jestem tego pewien —
poniewaz Pan musial przygotowacé
mnie jako narzedzie, cho¢
nieudolne. Teraz jestem
przekonany, ze po raz pierwszy,
jesli chodzi o sprawy tego swiata,
zachowuje najstodsze przykazanie
Dekalogu. Do tej pory - prosze o
wybaczenie, poniewaz nie
dawatem wam dobrego przyktadu
- moja rodzina stuzyta mi za



srodek do popychania naprzod
Dziela, takze Carmen i w pewien
sposob Santiago.

Postanowitem dziatac w tej
sprawie w taki, a nie inny sposob,
poniewaz nie tylko wydaje sie to
naszym slusznym prawem, ale
poniewaz jest to okazja, by pomoc
dzieciom mojego brata.

Z drugiej strony, staram sie
zachowac w petni ducha Dziela:
by¢ takim samym jak inni. Zwrocit
mi na to uwage jeden z
kardynatow z Kurii w zesztym
tygodniu. W zwiqzku ze sposobem
bycia w Opus Dei, Ksiedza
postepowanie jest konsekwentne i
rozsqdne.

Prosilem, aby Alvaro Wam
przekazat, gdy wczoraj
rozmawialiscie przez telefon, ze
nie obchodzq mnie komentarze —
nie robiliby ich, gdyby chodzito o
kogokolwiek innego, o



jakiegokolwiek innego obywatela
hiszpanskiego. Prosze Was, jesli
powiedzq, albo napiszq cos
przykrego — cokolwiek by to byto -
bedzie to niesprawiedliwe,
udawajcie ghuchych.

W kazdym razie, jesli rozsadnie
bedzie mozna tego uniknqd, lepiej
unikad, choc¢ ostatecznie to na
jedno wychodzi.

Juz otworzytem przed wami mojq
dusze: to jest dla mnie
zobowiqzanie rozsqdne i
nadprzyrodzone.

Mocno was sciskam. Bardzo
zadowolony jestem z tak wielkiej
pracy z duszami, ktorq czynicie w
tej najukochanszej naszej
OjczyzZnie.

Kocha was i wam blogostawi wasz
Ojciec

Mariano[251].



Gdy uplynal przewidziany termin
trzech miesiecy, a nikt nie poddal w
watpliwos¢ wniosku o przyznanie
tytutu, 26 kwietnia 1968 roku
zlozono stosowng
dokumentacje[252]. Dekret z 24 lipca
przyznawal wnioskodawcy prawo do
tytutu markiza Peralta, a
zawiadomienie o przywroceniu
tytutu nosi date 5 listopada 1968
roku[253].

Spelnily sie przewidywania
zatozyciela Opus Dei. Pojawily sie
krytyki, krzyki i rozdzieranie szat.
Wobec tego wszystkiego Ojciec nawet
nie zareagowal, nigdy nawet nie
wspomnial o tytule[254]. Z uplywem
czasu zamieszanie zaczelo sie
uspokajac i po paru miesigcach don
Josemaria scedowal tytul na swego
brata, jak to od poczatku postanowit
[255].

22 lipca 1969 roku, po trzydziestu
latach sprawowania wiadzy, Franco,



na mocy ustawy sukcesyjnej z 1947
roku, doprowadzit do tego, ze
Kortezy zaaprobowaty
wyznaczonego przez niego nastepce
na stanowisku Szefa Panstwa. Zostatl
nim don Juan Carlos de Borbdon y
Borbon, z tytulem krola*. Don
Josemaria napisat list do don Juana
Carlosa de Borbon, potwierdzajac to,
co zawarl w liScie z 1966 roku do jego
ojca, don Juana de Borbon. W liscie
zaznaczyl, ze Opus Dei nie miesza sie
w zadne partykularyzmy ani
dzialalnos¢ polityczng. Potwierdzil
tym samym, ze kazdy z cztonkow
Dzieta dysponuje swoboda decyzji w
sprawach doczesnych:

Rzym, 16 wrzesnia 1969
Wasza Wysokos¢,

Z wielkq przyjemnosciq korzystam
z okazji, by przestac ten list przez
umyslnego, aby ztozy¢ wyrazy
mego osobistego przywiqgzania do
dynastii, ktore zawsze zywili moi



przodkowie — ze strony tak matki,
jak i ojca — poczqwszy od czasow
Filipa V.

Zarowno Czcigodny Ojciec Waszej
Wysokosci, jak i sam Wasza
Wysokos¢ dawali od tylu juz lat
dowody swej przyjazZni do mnie,
ktorq staram sie zawsze
odwzajemniad. Jednoczesnie
jednak prositem, by miec¢ na
wzgledzie te prawde - jasnq i
niewqtpliwq - ze Opus Dei jest
stowarzyszeniem o celach
wylqgcznie apostolskich i
duchowych, pozostawiajgcym
kazdemu ze swych cztonkow
zupetnqg wolnosc¢ we wszystkich
sprawach doczesnych, jak gdyby
nie nalezeli do Dziela.

Dlatego tez jestem pewien, Ze
Wlasza] W[ysokosc] bedzie z
zupetnq naturalnosciq spogladat
na to, ze jedynie nieliczni
cztonkowie Opus Dei w Hiszpanii



— 1 to nie jako cztonkowie Dziela,
ale jako wolni obywatele —
okazali sie zwolennikami W[aszej]
Wlysokosci] w ostatnim czasie.
Pozostali cztonkowie albo
pozostajq indyferentni wobec tego
konkretnego problemu
politycznego, albo sq przeciwni.

Dowiedziatem sie o tym z przyczyn
zewnetrznych, poniewaz
wewngqtrz Dziela sprawy doczesne
nie sq omawiane. Natychmiast
postanowitem wykorzystac¢
pierwszq nadarzajqcq sie
sposobnosd, aby przekazac
Wlaszej] W[ysokosci] w
obiektywny sposob stan rzeczy. I to
jest zasadniczq przyczynaq tego, ze
pisze dzis do W[aszej]
W[ysokosci], poza tym, ze z
radosciq moge powiedziec
Wlaszej] W[ysokoscil, Zze co dzien
prosze Pana o pomoc i oswiecenie
dla W[aszej] W[ysokosci], tak by
Wilasza] W[ysokosc] zdotat zyskac



dobrowolne poparcie wszystkich
Hiszpanow.

Bardzo pragnqc spotkac sie z
Wlaszq] W[ysokosciq], modle sie
za Wlaszq] K[rolewskq]
W[ysokosc], za Ksiezniczke Sofie
oraz za Infantow,

devmo. Cap. in Domino
Josemescriva de B[alaguer].[256].

6. «Faktycznie nie jesteSmy
Instytutem Swieckim»

W maju 1962 roku, w liscie
skierowanym do cztonkow
peiniacych funkcje zwigzane z
rzadzeniem i formacja, zalozyciel
Opus Dei wyjasnial sytuacje prawng
Dziela. Jego glos przybieratl
zatroskany ton. Odgaduje — pisat —
Wasz niepokdj, poniewaz widzicie,
Ze todz, na ktorq pewnego dnia
wsiedlismy wraz z Chrystusem,
znajduje sie w



niebezpieczenstwie[257]. Tak tez
bylo. Niektorzy odczuwali
niepewnos$c co do przysziosci, inni
pewne rozczarowanie na widok tego,
ze ich powolanie Boze moze zostac
wypaczone. Zalozyciel tez nie kry}
przed nimi swoich niepokojow.
Wrecz przeciwnie, ukazywal im z
ogromng powaga doniostos¢
momentu historycznego, w ktorym
sie znalezli:

Niebo niebieskie i czyste, jakie
zapanowato nad naszym
apostolstwem 24 lutego 1947 roku,
gdy otrzymalismy Decretum
laudis, i myslelismy, by¢ moze
naiwnie, Ze nie bedq nam
przeszkadzad ustepstwa, jakie
musieliSmy poczynic, aby
otrzymac uznanie prawne, to
niebo stopniowo poczeto zasnuwac
sie chmurami.

Dzis, po uplywie niewielu lat -
miedzy 1947 a 1962 rokiem, gdy



pisze ten list — juz mozna
powiedzied, Ze ptyniemy pod
burzowymi chmurami[258].

Wraz z ogloszeniem konstytucji
apostolskiej Provida Mater Ecclesia z
2 lutego 1947 roku rozpoczely swa
dzialalno$¢ Instytuty Swieckie. W
trzy lata pdzniej, w 1950 roku,
zatozyciel Dziela poprosil Stolice
Swietg o ostateczng aprobate dla
Opus Dei. Dzieki niej bylo mozliwe
rozszerzenie pracy apostolskiej na
caly Swiat. Jednak ewolucja
interpretacji norm, ktorymi rzadzity
sie Instytuty Swieckie oraz naplyw
heterogenicznych stowarzyszen i
ruchow apostolskich zmienily nature
prawnag tej nowej instytucji. W ten
sposob “Swieckos¢”, ktora byla
wlasciwa im cechg, rdzniaca je od
zakonow, kongregacji i pozostatych
stowarzyszen zakonnych, zmienita
sie w jakas szeroka i nieokreslong
koncepcje. Cecha ta stala sie niejasna
i mylaca, a jej sens zostal wypaczony.



Zalozyciel Opus Dei byl Swiadom, ze
na razie nie ma innej mozliwosci, jak
wpisanie sie¢ w normy wspdlne dla
Instytutéw Swieckich. Whrew swej
woli w niektorych kwestiach by}
zmuszony ustepowad, nie
odstepujqc swych praw. Jednak
zawsze zaznaczal jasno w
dokumentach przesylanych do Kurii,
jaki jest duch wlasciwy dla Opus Dei.
Jednak zaczela sie szerzyc falszywa
opinia, ze Opus Dei bylo kolejnym
krokiem w ewolucji stanu
zakonnego, takze ze wzgledu na to,
ze instytuty Swieckie podlegaly
Swietej Kongregacji ds.
Zakonnikow[259]. Z natury i
duchowosci skladala sie na nie
szeroka gama bytow, poczawszy od
zwyklych stowarzyszen apostolskich
az po instytuty wlasciwie zakonne.
Bezposrednig konsekwencja tej
sytuacji historycznej byla tendencja
do stosowania 1 interpretowania
norm wilasciwych wylgcznie
instytutom $wieckim zgodnie z



mentalnoscia dostosowana do
zgromadzen zakonnych. Jesli chodzi
0 jedno$c instytucjonalng cztonkow
Opus Dei — ksiezy i Swieckich, kobiet
i mezczyzn — mato brakowalo, by
Dzielo zostalo rozdzielone w 1951
roku, gdyby Bog temu nie
zapobieg}[260].

Poza wszystkim istnialo biezgce
zagrozenie, Ze instytuty Swieckie
znajda sie na drodze prowadzacej
wprost do przyjecia ich w poczet
zgromadzen i innych instytucji
zakonnych[261]. Niebezpieczenstwo,
ktore — jak zaznaczal zalozyciel
Dzieta w 1952 roku — byto juz,
niestety, oczywistq
rzeczywistosciq[262]. Trzeba bylo
wobec tego podjac natychmiastowe
srodki zaradcze, zanim sytuacja
stanie sie jeszcze gorsza. Don
Josemaria, aby bronic¢ swego
charyzmatu zalozycielskiego przed
takim wypaczeniem, przede
wszystkim sie modlil. Nastepnie,



okazywal prywatnie, a potem takze
publicznie, ze Opus Dei — ktore
przyjeto w 1949 1 1950 roku droge
najmniej dla siebie nieodpowiednig
— nie pasowalo juz zupeinie do
konstrukcji prawnej, ktora
faktycznie, a w wielu przypadkach
takze wedle litery prawa, przybraly z
czasem instytuty Swieckie.

Rozpoczal wiec propagowanie tej
awangardowej mysli w stowie i w
pismie:

Faktycznie nie jestesmy instytutem
swieckim, i w przyszlosci nie
bedzie mozna nas w ten sposob
nazywac: obecne znaczenie tego
terminu rozni sie znacznie od
pierwotnego, ktore mu
przypisywano, gdy Stolica Swieta
uzyla tych stow po raz pierwszy,
wydajqc dla nas Decretum laudis
w roku 1947[263].

Slowa te przywolal ponownie w
jednym z listow do swych syndéw z 2



pazdziernika 1958 roku. W tym
liscie, z okazji trzydziestej rocznicy
zalozenia Opus Dei, podsumowat swe
rozwazania na temat sprzecznosci
pomiedzy naturg, duchem i
apostolstwem Opus Dei a jego forma
prawna jako instytutu swieckiego.

Aby unikna¢ mozliwych
nieporozumien, jesli chodzi o
Swieckos$¢ Opus Dei, zmienil znaczng
czes¢ nazewnictwa wewnetrznego,
zastepujac poprzednie terminy
stowami o brzmieniu Swieckim: np.
“dyrektorzy” zamiast
“przelozonych”. Poza tym, aby
zapobiec wszelkim mozliwym
nieporozumieniom co do
specyficznych cech powoltania do
Opus Dei, utrzymat zakaz
uczestnictwa cztonkow Dziela w
kongresach i zgromadzeniach
tych, o ktorych sie mowi, zZe
znajdujq sie w stanie
doskonatosci[264]. Naturalnie za
wiedza i zgoda Stolicy Swietej. A



przede wszystkim nakazal sie
modlic¢. Modlit sie nieustannie wraz
ze wszystkimi swymi dzie¢mi,
ofiarowujac Bogu prace zawodowa i
odprawiajac oraz polecajac
odprawiac tysiace mszy, dopoki nie
uregulowana zostanie ta
nienormalna sytuacja[265].

W 1958 roku zostal wybrany
papiezem kardynal Roncalli.
Przybral imie Jana XXIII. W KoSciele
powial wiatr przemian. Zalozyciel
uznal wiec za stosowne podniesienie
kwestii instytucjonalne;j. Ale zanim
przedstawil papiezowi projekt
mozliwej reformy statusu prawnego
Opus Dei w ramach obowigzujacego
systemu prawnego, zasiegnat
oficjalnej porady kardynala
Tardiniego, Sekretarza Stanu. W tym
celu, 19 marca 1960 roku
przygotowal specjalna note, Appunto,
chcac zapewnic realizacje swej
prosby[266]. W pierwszych zdaniach
don Josemaria wyjasnia otwarcie



przyczyny swej prosby. Kresli dzieje
Dziela od 2 pazdziernika 1928 roku,
gdy ujrzal Opus Dei jako instytucje,
ktorej cztonkowie nie beda
zakonnikami, ani nie beda do nich
podobni. Zatozycielowi Opus Dei nie
brakowalo miltosci do zakonnikow,
kochatl ich i czcil ze wszystkich sil.
Ale natura apostolstwa, ktore Opus
Dei musialo realizowaé w swiecie,
wymagala, by czynili je Swieccy,
ktorzy wykonuja swa prace
zawodowa w Swieckim
spoleczenstwie [267].

W zasadniczej czesci swej proshy
wnosit o to, by Opus Dei przestalo
podlega¢ Swietej Kongregacji ds.
Zakonnikow i przeszlo pod wiladze
Kongregacji Konsystorialnej[268].
Miala powstac Prelatura nullius*, z
niewielkim terytorium wlasnym, do
ktorej mieli zostac¢ inkardynowani
kaplani pralatury, a Stolica Swieta
potwierdzitaby odpowiednio
przeredagowane dotychczasowe



statuty, a takze wszelkie reskrypty i
deklaracje papieskie pozniejsze w
stosunku do Opus Dei[269].

List z prosba o konsultacje w sprawie
mozliwej rewizji pozycji prawnej
Opus Dei trafit do rak Sekretarza
Stanu przedwczesénie. Don Alvaro
relacjonuje to wydarzenie. Pewnego
dnia udat sie z polecenia Ojca, by
zanie$c¢ calg dokumentacje
kardynatowi Tardiniemu. Znajdowat
sie w sali dla oczekujacych, gdy
zjawil sie tam kardynatl Valeri,
prefekt Swietej Kongregacji ds.
Zakonnikow, ktorej podlegaly
instytuty Swieckie. Z grzecznosci
musial przepuscic¢ purpurata, a
poniewaz ten na pewno szybko
dowiedzialby sie o konsultacji, wolat
powiedzie¢ mu o niej, gdy razem
czekali. Kardynat nie zrozumiat
przyczyn, o ktorych mowil mu don
Alvaro. Od samego poczatku
opowiedziat sie przeciwko planowi,
by Opus Dei przeszio pod wladze



innej kongregacji. Don Alvaro
opowiada, ze kiedy nadesz}a jego
kolej, kardynala Tardini przyjat
dokumenty i rzekt: «Questo non lo
guardo neppure, é inutile*»[270]. Nie
chodzilo o chwilowg odpowiedz.
Nieco pozniej, podczas audiencji 27
czerwca 1960 roku, Sekretarz Stanu
ponownie dal do zrozumienia
zalozycielowi Dziela, ze skladanie
teraz Ojcu Swietemu prosby tego
rodzaju nie bylo stosowne. Jego
zdaniem, lepiej bylo pozostawic
sprawy ich wlasnemu biegowsi,
poniewaz pozostala jeszcze daleka
droga do przejscia. «Siamo ancora
molto lontani**» - powiedzial mu
kardynai[271].

Ta negatywna odpowiedz nie
powstrzymala zalozyciela. Jego
wiara byla wielka, uwazal, ze w
kazdym przypadku zasieje ziarno,
ktore wyda owoce jutro. W kilka
miesiecy pdzniej napisal kolejny list
do swoich dzieci, dajac wyraz



wszystkiemu, co nurtowato jego
dusze.

O co prosil, czego chcial? Prosimy —
pisal do swych dzieci — o smutny
przywilej, by moc oddychac[272].
Postanowienie zalozyciela, by nie
spocza¢, poki Opus Dei nie znajdzie
sie w odpowiedniej formule prawnej,
byto bardzo silne, w tej intencji stale
prosilt o modlitwe i umartwienia.
Mijal czas. W czerwcu 1961 roku
zmart kardynatl Tardini. Wkrotce
potem kardynat Ciriaci, ktory znat
problem sytuacji prawnej Opus Deli,
zapewnil pralata Escrive, ze jest w
stanie popchnac sprawe naprzod,
przedstawiajac ja papiezowi[273].
Wobec nalegan kardynata don
Josemaria uznal, ze nie mozna
zlekcewazy¢ tego zdania, cho¢
uznawalt je, jak mowil, za sprzeczne
Z tym, co wyrokowata moja
glowa[274].



Wszystko potoczyto sie bardzo
szybko. 7 stycznia 1962 roku
zalozyciel pisal do kardynaia
Cicognaniego, Sekretarza Stanu,
proszac, aby wreczy} Janowi XXIII
zalgczony list. W dokumencie tym
prosit oficjalnie o rewizje pozycji
prawnej Opus Dei. Sugerowano dwie
mozliwosci, aby ostatecznie
wyjasnic¢ swiecki charakter
Instytutu[275]. Albo erygowanie
Instytutu jako pratatury nullius, albo
powierzenie przewodniczacemu
Opus Dei takiej pralatury.

Jednak mijaly dnij, i nie wygladalo na
to, zeby podanie mialo zostac
zrealizowane[276]. Pralat Escriva,
jak mial w zwyczaju, uciekl sie do
pomocy Najswietszej Maryi Panny.
16 kwietnia udat sie z pielgrzymka
do Madonna di Pompei*, z jasna
intencja, by ostatecznie zostal
rozwiqzany problem krystalizacji
prawnej Opus Dei; tak w notatce
przeznaczonej do archiwizacji don



Josemaria wyrazal swa
niewzruszong nadzieje, ze wszystko
znajdzie dobre rozwigzanie:

Z wielkq wiarq w Pana Boga oraz
w opieke Naszej Matki,
Najswietszej Maryi, mam nadzieje,
Ze — teraz albo pozZniej — znajdzie
sie formutla — ta, ktorq na razie
widzimy, albo jakas inna — abym
mogl spokojnie zjawic sie na
sqdzie Panskim, poniewaz bede
mogl wypelnic Jego Najswietszq
Wole[277].

WKkrotce nadeszta odpowiedz
odmowna. W licie z 20 maja 1962
roku Sekretarz Stanu zawiadamial
don Josemarie, ze «propozycja, by
erygowac Opus Dei jako pratature
nullius nie moze byc przyjeta,
poniewaz nie pozwala na
rozwiazanie problemow, a
przeciwnie nastrecza trudnosci
natury prawnej i praktycznej niemal
nie do przezwyciezenia »[278].



Zalozyciel Opus Dei Swiadom swego
obowiazku, by przekazac nastepnym
pokoleniom Opus Dei juz
uformowane w peini zgodnie z wola
Boga, przyjal te odmowe z bolem.
Przyjal ja jednak spokojnie, z pelnym
oddaniem papiezowi, wiedzac, ze w
ten czy w inny sposob rozwiazanie
nadejdzie[279].

K ok Sk

3 czerwca 1963 roku zmart Jan XXIII,
jego nastepca zostal Pawel VI. 2
pazdziernika zalozyciel Dziela
skierowal do Ojca Swietego list, z
propozycja uzupeinienia statutow
przyjetych w 1950 roku zapiskami i
zmianami przyjetymi pozniej. Byly to
drobne zmiany, ktdre nie naruszaty
natury prawnej Dziela, chociaz
wyjasnialy niektore zagadnienia
ascetyczne i apostolskie[280].

24 stycznia 1964 roku don Josemaria
uzyskal audiencje u Pawla VI,
podczas ktorej papiez zainteresowat



sie stanem kwestii instytucjonalnej.
W liscie z 14 lutego, zalozyciel
dziekowal za udzielenie audiencji, a
takze potwierdzil na pisSmie to, co
powiedzial podczas spotkania: Nie
Spieszymy sie, ale wielka jest
nasza nadzieja na ostateczne
zdefiniowanie prawne[281].

To nie spieszymy sieprzewija sie w
roznych miejscach w dokumentach
pochodzacych z tego okresu:

Nie spieszymy sie— pisze w poufnej
notatce przeznaczonej do rak
wlasnych Ojca Swietego —poniewaz
jestesmy pewni, ze Kosciot Swiety
w koncu obdarzy nas odpowiedniq
formag prawnq[282].

A do bpa Dell’Acquy pisal:

Nie spiesze sie, chociaz przynagla
mnie mysl, Zze w kazdej chwili Pan
moze mi powiedziec: redde
rationem villicationis tuae*. Mysle
jednak, ze by¢ moze po



zakonczeniu Soboru nasza sprawa
bedzie mogla zostac
rozpatrzona[283].

Podczas dlugiego i pelnego trudow
poszukiwania rozwigzania prawnego
potrzebnego, by skanalizowac wartki
strumien apostolstwa Opus Dei,
zalozyciel strawil znaczna czesc swej
fizycznej 1 duchowej energii. Uzyskat
ze strony Stolicy Swietej ostateczng
aprobate dla Opus Dei; jednak
brakowalo jeszcze stosownej formuty
prawnej, skrojonej na miare
rzeczywistosci teologiczne;j i
duszpasterskiej, jaka bylo Opus Dei.
Nie ustawal wiec w poszukiwaniach.
W ten sposOb powtarzane przezen
nie spiesze siebylo raczej skutkiem
okolicznosci, ktorych nie uwazat za
korzystne. Za tymi stowami kryje sie
Swieta niecierpliwos$¢, spokojny i
niezmordowany upor, aby dotrzec do
ostatniego etapu drogi prawnej Opus
Dei. W rzeczywistosci to Bog sie nie
spieszyl, i to On postawil na swoim.



Zalozyciel wspart sie na Bogu,
pewien, zZe BOg poprowadzi naprzod
Swe Dzielo, tak jak to czynil od 1928
roku.

Znajac temperament i energie
zalozyciela Opus Dei, ktory nigdy nie
stat z zalozonymi rekoma, nie sposob
dopasowac uparcie powtarzanych
przez niego stow nie spiesze sie do
jego postepowania. Rzeczywiscie,
przy roznych okazjach i w réznych
pismach z okresu, gdy zajmowat sie
ta kwestig, mowi jak ktos, kto
odczuwa ciezar na sumieniu[284],
poniewaz z jej rozwigzaniem jest
zwiqzane zbawienie mej
duszy[285], chociaz oczekuje, ze -
teraz czy pozniej — znajdzie sie
odpowiednia formula dla prawnego
opisania Opus Dei, aby on sam mogt
spokojnie stanqgc przed sqdem
Bozym[286].

Niepowodzenie podania zlozonego
na prosbe kardynala Ciriaciego



chwilowo przerwalo kroki majace na
celu ostateczne rozwiazanie
problemu instytucjonalnego.
Poniewaz nad animuszem
przewazyly trudnosci, jakie wlasnie
napotkal, w koricu maja 1962 roku
zalozyciel Opus Dei napisat list
skierowany do os6b zajmujacych
stanowiska kierownicze w Opus Dei,
wyjasniajac cala sprawe. Rozpoczyna
go wzywajac milosierdzia Bozego i
wolajac wraz z psalmista:

«Nie odtrgcaj mnie w czasie starosci;
[...] Boze, Ty mnie uczyles$ od mojej
mlodosci[...]. Lecz i w starosci, i w
wieku sedziwym nie opuszczaj mnie,
Boze »[287].

Podczas modlitwy przygladat sie
calemu swemu zyciu, wspominajac,
jak Pan od czasOow wczesnej mtodosci
prowadzit go za reke. Dalej pisze do
swych synow:

Takze teraz, gdy wkraczam w
ostatni etap mego zZycia, i juz



starzeje sie, a raczej juz jestem
stary, cho¢ wam sie wydaje — z
powodu witalnosci, jakq u mnie
widzicie- Ze jestem bardzo mtody,
czuje, ze moj Ojciec Bog nie
wypusci mnie ze swej dloni, aby
nie zabrakto mi takze pokoju i
radosci, kiedy widze, ze zbliza sie
mozliwosc¢ wystqgpienia
problemow i niezrozumienia
Dzieta u zmierzchu mego
Zycia[288].

W tym czasie w jego pismach daje
wyraz stanowi duszy, ktory nazywa
“staro$cig”, ktora nie bierze sie z
sedziwosci, ani ze zmeczenia, lecz z
cigglego rozmyslania nad upltywem
czasu: Starzeje sie. Jesli wolicie,
powiem, Ze przestaje by¢
miody[289].

A przy innej okazji napisze: Mysle
zawsze, Ze sie zestarzatem[290].
Musial cze$ciej o tym myslec niz



mowic, jak sam pisat do swych
synow w Hiszpanii:

Mam nadzieje, Ze nie zapomnicie
sie modlic za tego grzesznika.

Miatem zamiar powiedziec starego
grzesznika,ale nie powiedziatem. I
nie zrobitem tego z dwu powodow:
poniewaz Ojciec Swiety — moze
dlatego, Ze jest ode mnie starszy o
piec lat — powiedzial mi z
usmiechem podczas ostatniej
audiencji: “non deve dire piu che é
un vecchio*!” oraz dlatego, ze
przemyslawszy dobrze rzecz calq,
teraz nie jestem juz mlody i nie
potrzebuje juz robic tych
rachunkow... tych tysiecy lat, ktore
od jakiegos czasu sobie liczylem.
Od tej chwili bede robit wiec do
pewnego stopnia optymistyczny
rachunek, starajqc sie policzyc¢
sobie tylko te epoke Zycia, podczas
ktorej staram sie stuzy¢ Panu
Bogu w Opus Dei: mam wiec nie



wiecej niz trzydziesci siedem lat. A
i to dlatego, ze przymykam oko.
Oby naprawde tak bylo, ze
wlozylem wystarczajqco wiele
Mitosci w kazdy dzien tych lat, raz
tak dtugich, a raz tak krotkich.

Modlcie sie, modlcie sie za mnie:
poniewaz dla mnie juz sie
zmierzcha, a jestem jeszcze mitody
w stuzbie dusz[291].

Zdarzenie, o ktorym tu mowa, miato
miejsce 10 pazdziernika 1964 roku,
podczas drugiej prywatnej audiencji
u Pawtla VI. Papiez z wielkim
uczuciem starat sie wowczas ulzy¢
ciezarowi, ktory w swym sumieniu
dzwigal zalozyciel Opus Dei, jakim
by}l wlasnie problem formy prawne;j
wlasSciwej naturze Dziela. Papiez
potwierdzi}, Ze po zakonczeniu prac
Soboru mozna bedzie zajac sie
sprawa ostatecznej formy
prawnej[292]. Don Josemaria by}
gotow bez pospiechu czekac.



7. Nadzwyczajny Kongres
Generalny (1969-1970)

Minely juz lata od czasu tej pierwszej
1 niezapomnianej audiencji, podczas
ktorej Pawel VI powital don
Josemarie z otwartymi ramionami.
Tego samego dnia (24 stycznia 1964)
pralat Escriva z nalegal na swych
synow, by wytrwali na modlitwie:

Wciqgz modlcie sie w tej specjalnej
intencji, o ktorej mowitem
papiezowi: zanudzajcie Boga,
Naszego Pana, Zeby nie zapominat
o tej tak wielkiej intencji! Jedyne,
Co nas porusza, to chec lepszego
stuzenia Kosciotowi i calej
ludzkosci, wzmacniania ducha
Dziela, umocnienia naszego
oddania oraz nadania wiekszej
skutecznosci naszemu
apostolstwu. Prosze was, byscie
duzo sie modlili za te tak wielkq
intencje, w ktorej zwyktem



ofiarowywaé Msze Swietq kazdego
dnia[293].

Musieli modlic sie w tej “tak wielkiej
intencji”, poniewaz droga najezona
byla trudnosciami. O niektorych z
nich don Josemaria dowiedzial sie
przez przypadek, tak jak to mialo
miejsce 5 maja 1964 roku, gdy bp
Paul Philippe, 6wczesny sekretarz
Kongregacji ds. Zakonnikow, zostal
zaproszony na obiad do Siedziby
Centralnej Opus Dei. Przy tej okazji
zalozyciel Dziela obszernie
skomentowatl pewne pismo
dotyczace natury i ducha Opus Del,
podkreslajac nieuniknione trudnosci,
na jakie napotykala sprawa statusu
prawnego Dziela, ktore dzialalo na
zasadach wlasciwych Instytutom
Swieckim. A gdy tylko skonczy}
mowic, bp Philippe wtracit sie
spontanicznie: «Jaka szkoda!
Niedawno musialem wydac opinie w
pewnych sprawach dotyczacych
Opus Dei i widze, ze pomylilem sie



zupelnie, ze nie zinterpretowalem
dobrze tego, co teraz doskonale
rozumiem po tej rozmowie »[294].

Te krotkie stowa wystarczyly, aby
ponownie potwierdzi¢ zatozycielowi
Dziela, ze nalezaloby wytlumaczy¢
ekspertom i konsultorom, jakie
trudnosci napotykalo Dzielo, by
lepiej stuzy¢ Kosciotowi.

10 pazdziernika 1964 roku papiez
Pawel VI udzielil don Josemarii
nowej audiencji. Spotkanie
przebieglo w serdecznej atmosferze.
Podczas rozmowy papiez dat do
zrozumienia, ze «dekrety Vaticanum
II — juz w pelnej realizacji — by¢
moze moglyby zapewnic¢ w
przysztosSci pewne elementy
przydatne do rozwigzania problemu
instytucjonalnego Opus Dei»[295].
Uzgodnili, ze nalezy zaczekac¢ na
zakonczenie soboru, aby zbadac
doglebnie rozwigzanie prawne, ktore
nie powinno by¢ rozwigzaniem



przeznaczonym wylgcznie dla Dziela,
ani mie¢ charakter przywileju, jak
zaznaczy! zalozyciel Opus Dei[296].

Sobor Watykanski IT zakonczyt
obrady 8 grudnia 1965 roku. W jego
dokumentach przywotane zostalo
powszechne powotanie do Swietosci,
jakie przynidst z soba Jezus Chrystus,
a takze misja i godnosc oséb
Swieckich — byly to punkty, ktérych
inspiratorem by! pralat Escriva de
Balaguer, stajac sie tym samym
jednym z prekursorow doktryny
soborowej. Uprzedzal te rozwigzania
nie tylko w dziedzinie rozwazan
teoretycznych, ale takze tworzac
zywe zjawisko duszpasterskie, jakim
bylo Opus Dei. Na ten odnowicielski
kierunek, bedacy przedtuzeniem
struktur hierarchii Kosciola,
niezbednych dla dzialalnosci
apostolskiej Sswieckich, otwieraly sie
nowe perspektywy w sferze ustroju
Kosciota. Wsérod dokumentow
przyjetych na zakonczenie soboru



znajdowat sie takze dekret
Presbyterorum Ordinis (7 XII 1965),
ktory zalecal tworzenie specjalnych
diecezji albo pralatur personalnych
w shuzbie 1 w opiece dziel
duszpasterskich, ktore ze wzgledu na
jakies$ szczegolne okolicznosci tego
wymagaja[297].

Zalozyciel Opus Dei ujrzat w koncu,
ze zbliza sie perspektywa uzyskania
tak upragnionego rozwigzania
prawnego. Tesknil za powrotem do
poczatkow, gdy Dzielo, pozbawione
ustroju prawnego, nie prezentowaito
prawnych anomalii, ktore musiatl
akceptowac. Nadchodzita chwila, gdy
trzeba bylo porzucic droge przyjeta
w 1947 roku i przestac byc
instytutem Swieckim.

W nastepnym roku po zamknieciu
soboru Pawel VI wydalmotu proprio
Ecclesiae Sanctae (6 VIII 1966), ktore
zawieralo normy zwiazane z
wykonaniem dekretow soborowych i



okreslalo dokladniej forme prawnag
pratatur personalnych[298]. Radosc,
jakiej doswiadczal don Josemaria na
wies¢, ze ma niemal na wyciagniecie
reki odpowiednie dla Opus Dei
rozwigzanie prawne mieszaia sie z
bdlem na widok losu, jaki spotykatl
Kosciol i dusze. Niewlasciwie
rozumiany “duch Soboru”
powodowal zamieszanie doktrynalne
u ludu Bozego, ze szkoda dla
obyczajow i wiary. W tym czasie, w
liscie z 2 marca 1967 roku, zalozyciel
ukazywatl biskupowi Dell’Acquie stan
swej duszy, jakiego doswiadczat
wobec kryzysu, ktory przechodzit
Kosciol, a takze zdumienie z powodu
braku zaufania, jaki wciaz napotykat
w niektorych Srodowiskach
koscielnych[299].

Objechal rozne sanktuaria maryjne
podczas pielgrzymki, aby
zados$cuczynic oraz prosi¢ w intencji
Kosciola, papieza i Dzietla. Odwiedzi}
Lourdes we Francji; Sonsoles,



sanktuarium Matki Bozej del Pilar w
Saragossie oraz Matki Bozej
L.askawej w Barcelonie w Hiszpanii;
Einsiedeln w Szwajcarii oraz Loreto
we Wloszech. Wiosna 1969 roku
doszly go stuchy, ze w Kurii
rzymskiej powstala komisja, ktdra —
jak sie wydawalo — miata dokonac
zmian w statutach Opus Deli, bez
konsultacji z zalozycielem
Dziela[300].

Don Josemaria zdawatl sobie
doskonale sprawe, jak wielkie byto
niebezpieczenstwo, jesli dokonano
zmian w statutach, falszujgc nature
Opus Dei. Wszystko sklanialo go do
jak najszybszego dzialania, aby
powstrzymac te zamierzenia.
Zastanawiat sie, do kogo zwrdcic sie
0 pomaoc.

Szybko podjat decyzje. Pozwolil
kierowac sie duchem Opus Dei.
Najpierw siegnat po Srodki
nadprzyrodzone: modlitwe i



umartwienie, a nastepnie po Srodki
ludzkie: rozumowe myslenie i
siegniecie do zasobow woli. Byt to
jego akt mitosci do Boga,
przedtuzajacy sie 1 heroiczny.
Przezyl, krok po kroku, dostownie
tres¢ pierwszego przykazania: «
Bedziesz milowal Pana, Boga swego,
calym swoim sercem, cala swoja
dusza, calg swoja mocg i calym
swoim umystem»[301].

Podczas medytacji, ktora prowadzit
dla swoich synow w swieto
Objawienia Bozego 1970 roku,
ttumaczyl pokrotce, jakie bylo jego
postepowanie: Ty, Panie,
obdarzyles nas rozumem, abysmy
sie do niego uciekali i lepiej Ci
stuzyli. Mamy obowiqzek z naszej
strony wnies¢ wszystko, co tylko
mozna: upor, nieustepliwosc i
wytrwalosc naszej modlitwy[302].
W ten sposob, pod naciskiem stuzby,
spokojnie obserwujac bieg wydarzen,
zobowiazat sie broni¢ wszelkimi



dostepnymi sobie Srodkami Bozego
dziedzictwa z 2 pazdziernika 1928
roku. BqdZcie spokojni, spokojni!—
mowit do swych synéw — nic im sie
nie uda, Panie [...]. Jestem tego
pewien[303].

kK K

Motu proprio Ecclesiae Sanctae z
sierpnia 1966 roku zalecato
Instytutom Zakonnym i Instytutom
Swieckim dostosowanie sie do
nauczania Soboru Watykanskiego II i
do ducha swych zalozycieli. W
pierwszej chwili don Josemaria nie
uznal za wlasciwe kroczenie tg droga
ku rewizji statutow. Jednak majac na
uwadze zaistniale okolicznosci,
ujrzal tu sposob na powstrzymanie
dzialan wspomnianej juz komisji. Nie
bylo czasu do stracenia. Natychmiast,
w liscie z 20 maja 1969 roku,
skierowanym do kardynala
Antoniuttiego, poprosit o zwolanie
zgromadzenia: pragniemy



przygotowac teraz odnowe i
adaptacje naszego obecnego
prawa partykularnego i zarazem
prosimy o pozwolenie, aby okres
przeznaczony na wspomnianego
zgromadzenie rozpoczql sie z
dniem dzisiejszym([304]. Pozytywna
odpowiedz na to podanie nadeszia 11
czerwca[305]. Dwa tygodnie pozniej
(25 czerweca 1969 r.) zalozyciel Opus
Dei zwolal Nadzwyczajny Kongres
Generalny na 1 wrze$nia 1969 roku.

Zyczeniem Ojca bylo, by wszystkie
regiony byly reprezentowane na
Kongresie, aby ukazac jednosc¢ Dziela
oraz kolegialno$c jego zarzadu. W
tym celu zjechaly sie sto
dziewiecdziesigt dwie osoby
(osiemdziesieciu siedmiu mezczyzn
oraz sto piec¢ kobiet), w bardzo
roznym wieku, roznych zawodow i
pochodzenia[306].

Prace trwaly przez dwa tygodnie.
Dzialaly dwa osobne zgromadzenia -



jedno meskie i drugie kobiece, kazde
dzielgce sie na cztery Komisje. W
sumie zgloszono sto siedemdziesigt
siedem wnioskow. Zamkniecie sesji
czesci meskiej mialo miejsce 15
wrzesnia, a kobiecej — w dniu
nastepnym. Zatozyciel Opus Dei
zapowiedzial, Ze druga czesc
Kongresu ma odby¢ sie we wrzes$niu
1970 roku. Propozycje i wnioski z
Kongresu uwidoczniaty jednosc
spojrzenia wszystkich obecnych.
Jednak zalozyciel chcial, by wszyscy
czlonkowie Dziela uczestniczyli,
chocby posrednio w decyzjach, jakie
w 1970 roku mieli podjac uczestnicy
Kongresu. Aby urzeczywistnic ten
zamiar, w ciggu nastepnych miesiecy
miaty odby¢ sie Tygodnie Robocze, w
celu przestudiowania propozycji i
inicjatyw plynacych z réznych
regiondw, ktore pozniej przesytane
byly do Rzymu i przedstawione
Kongresowi w formie
wnioskow([307]. Zalozyciel wyjasnial
Stolicy Swietej w liscie z 22



pazdziernika 1969 roku, Ze na razie
najrozsadniej jest ograniczyc sie do
wypracowania kryteriow
ogolnych([308].

Kryteria byly takie same, jak w
trakcie calej drogi prawnej - stale i
niestrudzenie powtarzal zalozyciel
Opus Dei. Figura prawna instytutu
Swieckiego — bardzo dobra dla
innych instytucji koscielnych —
okazala sie nieodpowiednia dla
rzeczywistosci socjologicznej,
duchowej i duszpasterskiej Opus Deij;
w momencie aprobaty Dziela, 1w
celu, by zyskac ustrdj powszechny,
nagieta zostala jego natura, aby
udato sie pomiescic¢ je wsrad tych
instytutéw; ustroj kanoniczny nie
odpowiada zasadniczemu
charakterowi Opus Dei, ktorym jest
Swieckos¢ wiasciwa dla zwyklych
wiernych oraz kaptanow
diecezjalnych. W rezultacie tego
wszystkiego Kongres wyrazil
pragnienie opuszczenia przez Dzielo



prawnej kategorii instytutow
Swieckich. Dlatego tez kongres
przyjal z gtebokim uczuciem
wdziecznosci i nadziei wiadomosg,
Ze po Soborze Watykanskim I1
mogq istnie¢ w ramach ustroju
Kosciola formy kanoniczne o
charakterze powszechnym, ktore
nie wymagajaq profesji rad
ewangelicznych ze strony tych,
ktorzy wchodzq w sktad tych osob
prawnych([309]. List wyjasnial, o
jaka forme kanoniczng chodzi,
przywotujac bezposrednio dekret
Presbyterorum Ordinis, nr 10 oraz
motu proprio Ecclesiae Sanctae, nr 4.
Byly to dokumenty, ktore mowily o
prataturach personalnych.

Plan, ktory zarysowat sie w umysle
zalozyciela Opus Dei, przewidujacy
przebieg Kongresu w dwu czesciach
— jednej we wrzesniu 1969 roku
oraz drugiej w tym samym miesigcu
roku 1970 — mial za cel unikniecie
mozliwej interwencji tych, ktorzy



dazyli do reformy Opus Dei bez
liczenia sie z don Josemarig. W ten
sposob w trakcie trwania Kongresu
przygotowywana byla rewizja prawa
partykularnego Opus Dei, za zgoda
wladz koscielnych oraz zgodnie z
unormowaniami Soboru
Watykanskiego II. Pozwalalo to takze
na przeprowadzenie generalnej
mobilizacji Dziela poprzez swobodne
konsultacje z 50.000 jego cztonkdow,
zjednoczonych i trwajacych na
modlitwie i w swych
postanowieniach.

W samym dniu zamkniecia Kongresu
don Josemaria po gltebokim namysle
podjat bardzo delikatny krok,
nieoczekiwany i przenikniety
cudowng odwaga. W liScie z 16
wrzesnia, skierowanym do Pawla VI,
odwotujac sie do Ojcowskiej hojnosci
Jego Swigtobliwosci, poprosit o
pozwolenie, by mogt od tej pory juz
niestosowac sie do prawa, jakie
przyznawato mu motu proprio



Ecclesiae Sanctae, w celu adaptacji
prawnej, w zgodzie ze wskazaniami
Soboru Watykanskiego II. I ciggnat
dale;j:

Nawet gdyby ta synowska
nadzieja okazata sie zawodna, i
gdyby myslano o przedwczesnym
przerwaniu prawomocnego i
spokojnego wykonywania tego
prawa (z ktorego - z drugiej strony
— korzystajq wszystkie instytuty
zalezne od Stolicy Swietej), z
przyczyn, ktore nie sq mi znane,
mimo to jeszcze osmiele sie
upraszac¢ Waszq Swiqtobliwosé,
aby zechciala przyjqciz dobrq
wolq zapoznac sie z argumentami
zawartymi w zatgczonym
Appunto. Dokument ten, zgodnie z
moim zamiarem, nie ma na celu
nic innego, jak pokorne, szczere i
synowskie wyrazenie troski, ktora
trawi mojq dusze[310].



Wraz z tym listem zostal wystany
jeszcze jeden, z ta sama data (16 IX
1969), takze skierowany do Pawla VI,
ktory sthuzyl za wstep do dokumentu
zawierajacego bardzo dtugi opis
faktow. Wszystko to konczylo sie
rekursem (formalnym odwolaniem)
do Stolicy Swietej w sprawie
dziatalnosci komisji specjalnej,
majacej zadecydowac samodzielnie o
przysztosci kanonicznej Opus
Dei[311]. Oto tresc tego listu:

Ojcze Najswietszy,

Wobec ewentualnosci, ze komisja
specjalna Stolicy Swietej podejmie
decyzje wobec Opus Dei bez
poinformowania nas o ich
motywach, ani bez dania nam
mozliwosci ustosunkowania sie do
nich, po dtugim rozwazeniu tej
sprawy w obecnosci Naszego
Pana, z myslq o zbawieniu
wiecznym mojej duszy, a takze o
zbawieniu wielu tysiecy cztonkin i



cztonkow Opus Dei, ktorych
powolanie okaze sie narazone, nie
chce, by osqd Historii oskarzyt
mnie o to, Ze nie podjglem
wszystkich znajdujqcych sie w
moich rekach srodkow, aby
obronic formute wlasciwq dla
Opus Dei. Tak wiec z catym
szacunkiem wnosze do Waszej
Swiqtobliwosci prosbe, aby w swej
taskawosci wziql pod uwage tresc¢
zalgczonego Appunto[312].

Po tym wstepie, Ojciec przechodzi z
catym spokojem do sedna. Nota
rozpoczyna sie nastepujacymi stowy:

Juz od wielu lat przydarza mi sie
to samo. Zawsze jestem ostatnim
w Rzymie, do ktorego docierajq
wiadomosci i plotki, ktore krqzq
po Kurii Rzymskiej. Takze teraz,
gdy powrocitem do Rzymu, aby
przewodniczy¢ pierwszej czesci
naszego Kongresu Generalnego,
dotarty do mnie pogloski, ktore -



jak sie wydaje - krqazq od jakis
trzech czy czterech miesiecy.
Wedle tego, co sie mowi, zostata
powotlana Komisja Specjalna z
zadaniem osadzenia Opus Dei (w
zwiqzku z jakimis
niesprecyzowanymi
oskarzeniami), oraz
wprowadzenia zmian w
Konstytucjach Dzieta. Ta Komisja
miataby byc¢ tajna i podejmowac
decyzje bez konsultacji z
nami[313].

W ramach wstepu zatozyciel Opus
Dei wyjasnia, ze nie zadowolil sie w
tak powaznej kwestii jedynie
wystuchaniem poglosek, krazacych
po Rzymie, ale zbadal cala sprawe
doglebnie. Poniewaz zawsze, gdy
chodzi o sprawy Kosciola, stara sie
mowic i pisa¢ wprost i w obecnosci
Bozej. A gdy styl jest jasny 1
precyzyjny, ton jest stanowczy i
wymagajacy.



Zalozyciel zastanawia sie miedzy
innymi nad przyczyna podjecia
rewizji prawa Opus Deli, skoro nikt o
to nie prosil, a wrecz przeciwnie,
Jego Swigtobliwo$¢ uznatl
koniecznos¢ odlozenia calej kwestii.

W Zakoriczeniu noty prosi, by nie
podejmowac badan, ani wigzacych
decyzji w kwestii sytuacji prawnej
Opus Dei, poniewaz nikt o to nie
wnosil. Natomiast jesli konieczne jest
zbadanie jego konfiguracji
kanonicznej, prosi, by nie czynita
tego wspomniana komisja. Prosi o to
dlatego, by postepowanie speinialo
wymogi sprawiedliwosci, a takze, by
ze strony Opus Dei istniala
mozliwos¢ udzielenia odpowiedzi na
mozliwe krytyki, lub wyjasnienia
ewentualnych bledéw i mylnych
interpretacji. Ostatecznie konczy
pismo nastepujacymi stowy:

Oswiadczam na koniec, ze jesli
wypowiadam sie ze zwyklq swq



Szczerosciq, czynie to z mojej
mitosci do Swietego Kosciola
Bozego, z mojej mitosci i lojalnosci
do Ojca Swietego, z mego
pragnienia, by stuzy¢ duszom —
zwlaszcza tym, ktore Pan
powierzyl mojej opiece i ktore sq
rozsiane po catym swiecie — a
takze dlatego, Ze pragne zbawic¢
rowniez i swojq dusze. Wszystko
to czynie po dtugiej i wytrwatej
modlitwie, poprosiwszy o pomoc
Matke Bozq oraz postawiwszy sie
w obecnosci Naszego Pana, zdajqc
sobie w pelni sprawe ze swej
osobistej odpowiedzialnosci.

Rzym, 16 wrzesnia 1969[314].

W tym okresie Sekretarzem Stanu
Jego Swigtobliwosci byl kardynal
Jean Villot, ktory 9 pazdziernika
przyjal na audiencji zalozyciela Opus
Deij, i poinformowal go, ze specjalna
komisja miala zadanie bardzo
ograniczone: zbadanie konstytucji



instytutéw swieckich ztozonych z
kaplanow. W trakcie rozmowy
kardynalem dal do zrozumienia don
Josemarii, ze niektore
sformulowania jego listu nie
spodobaly sie Ojcu Swietemu,
ktorego zabolalo to domaganie sie
swych praw[315]. Mowiac to,
kardynal, czy to przez
niedostateczng znajomosc jezyka
wloskiego, czy z checi
podsumowania w dwu stowach calej
rozmowy, niedokladnie oddat mysl
papieza. Faktem jest, ze zdanie to
sprawito wielki bol zalozycielowi
Dziela, ktory jednak zupelnie
spokojnie odpowiedziat
kardynatowi:

Eminencjo, prosze przekazac ode
mnie Ojcu Swietemu, Ze nie jestem
ani Lutrem, ani Savanarolgq, Ze
calq duszq akceptuje decyzje Ojca
Swietego oraz ze napisze jeszcze
jeden list, aby potwierdzi¢ mojq



prawdziwq dyspozycyjnosc¢
papiezowi, w stuzbie Kosciola[316].

Rzeczywiscie, 11 pazdziernika 1969
roku Ojciec pisat do Pawla VI z
podziekowaniami za informacje
otrzymana za posrednictwem
Sekretarza Stanu na temat specjalne;j
komisji. Nastepnie wyrazal swadj
gleboki bdl z powodu smutku, jaki
mogt sprawic jego poprzedni list,
poniewaz zawsze szczycil sie przede
wszystkim swa lojalnosciq dobrego
syna Kosciota, wiernego Ojcu
Swietemu az do smierci[317].
Szczerze prosi wiec o wybaczenie.
Natychmiast jednak wraca do sedna
sprawy. Na rece Jego Swigtobliwosci
— jak powiada — sklada swe
pragnienie, by kwestia
instytucjonalna zostala ostatecznie
rozwigzana. Dlatego tez pragnie
sporzadzi¢ wczesniej, na Kongresie
Generalnym, calosciowe studium,
ktore odzwierciedli prawdziwa
rzeczywisto$c zycia oraz oblicze



duchowe Opus Dei, aby mdc potem
zdac sie spokojnie na
sprawiedliwy osqd osob, ktore
oswiecona mqdrosc Jego
Swiqtobliwosci wyznaczy dla
zbadania naszej sytuacji
prawnej[318].

Nie chcgc niczego zaniedbad,
zatozyciel Opus Dei spotkat sie 14
pazdziernika z biskupem Benellim,
Zastepca Sekretarza Stanu do Spraw
Zwyczajnych. Rozmowa ta byla
ciepla i serdeczna; obie strony
skorzystaly z okazji, by wyrazic z
calq chrzescijanskq jasnosciq i
lojalnosciq swe wrazenia i
informacje[319].

Zalozyciel staral sie o kolejne
spotkanie z bpem Benellim, aby
spokojnie omowic¢ sprawy, ktore
nas interesujq, i napisat don list 29
pazdziernika[320]. Jest to jasny znak,
ze jednak nie wyjasnili sobie
wszystkich aspektow tej sprawy.



kK K

W ostatnich miesigcach 1969 roku
oraz w pierwszych 1970 roku odbyly
sie Tygodnie Robocze, na ktorych
zapoznano cztonkow Dziela z
wynikami pierwszej czesci Kongresu.
Poinformowano ich o koniecznosci
otrzymania przez Dzielo konfiguracji
prawnej odpowiedniej do jego
zawartosci duchowej oraz celow
zalozycielskich. Z wielka
dalekowzrocznoscia zalozyciel - jak
juz wspomnieliSmy — zaprosit do tych
prac nawet najmlodszych z Dziela, a
nawet wspolpracownikdw i osoby
uczestniczgce w pracach
apostolskich. Okazalo sie, ze zabralo
glos ponad 50.000 0s6b z
siedemdziesieciu siedmiu krajow. W
sumie przedstawiono 54.781
pisemnych komunikatow, ktore
zostaly przestane jako propozycje do
Rzymu, a nastepnie zostaly
przekazane komisjom Kongresu
Generalnego z 1970 roku[321].



1 kwietnia 1970 roku Ojciec
ponownie uciek! sie do
wstawiennictwa NajSwietszej Maryi
Panny. Niczym pielgrzymi z dawnych
wiekdow, rozpoczal patnicza podroz
po sanktuariach Hiszpanii i
Portugalii. W Madrycie, zanim
rozpoczat swoja pielgrzymke,
spotkala go mita niespodzianka. Na
Diego de Leon zostal chwilowo
przeniesiony wizerunek Najswietszej
Maryi Panny z Torreciudad, ktory
wlasnie zostal naprawiony w jednej z
madryckich pracowni. Jedyny raz
don Josemaria widzial go osobiscie w
roku 1904, gdy jako dziecko zostat
zabrany przez rodzicow z Barbastro
do kaplicy w Torreciudad, aby zostac
ofiarowanym NajSwietszej Panience
w podziekowaniu za uzdrowienie.
Don Josemaria na gtos poprosit o
wybaczenie z powodu tak diugiego
niewidzenia. Od tamtej chwili minelo
szeScdziesiat szes¢ lat:



Wybacz mi, Matko moja! Od dwu
lat po szescdziesiqt osiem. Jakze
marnq jestem rzeczq! Ale Cie
bardzo kocham, z calej mojej
duszy. Sprawia mi wielkq rados¢
znowu Cie ucatowad i sprawia mi
wielkq radosc¢ takze mysl o tysiqgch
dusz, ktore Cie czcily i przybywaty,
by Ci powiedzied, ze Cie kochajq, a
takze o tysiqgcach dusz, ktore
jeszcze przybedq.

Dawniej nie zdawalem sobie z tego
sprawy, ale teraz wydajesz mi sie
wspaniala, najpiekniejsza! I czuje
nieprzepartq potrzebe, by Ci
powiedzied, ze Cie kocham.
Wybacz mi, ale tak bardzo jestes
Matkgq, ze widzqc Cie, zamiast
podziekowac za Twojq troske i
opieke, zaczqtem od prosby: juz
mnie rozumiesz. A teraz jeszcze
raz Ci powtarzam, Ze Cie z calej
duszy kocham[322].



Udat sie potem do Saragossy
nawiedzi¢ Matke Boza del Pilar.
Bedac seminarzysta, modlil sie do
Niej, by speknil sie przeblysk —
Domina, ut sit*!— nie majac
pewnosci, o co wlasciwie prosi.

We wtorek 7 kwietnia wyjechal na
péinoc, w strone Pirenejow. Na
widok pejzazu ozyly w jego pamieci
wspomnienia z dziecinstwa. Po
drodze do Barbastro przewijaly sie
wioski, pola i zabytki: stary zamek
Montearagon, dawna siedziba
krolewska; Siétamo, wioska, w ktorej
na poczatku wieku zmieniano konie
podczas jazdy dylizansem z
Barbastro do Hueski; klasztor El
Pueyo, potozony na szczycie
wzgorza, ktory mieszkancy
Barbastro kupili w czasach
sekularyzacji dobr klasztornych, aby
zwrocic go Kosciotlowi... Ojciec nie
chcial zatrzymywac sie w Barbastro.
Przynaglala go che¢ wypelnienia
swej pielgrzymki.



Kilometr przed kaplica umieszczono
znak drogowy. Za nim konczyla sie
droga byla asfaltowa, a zaczynala
wysypana zwirem i
kamieniami[323]. Ojciec zdjat buty i
skarpety. Zaczal odmawiac rozaniec.
Zaczelo kropi¢. Niemal godzine szed?
wraz z niewielka grupka
towarzyszacych mu osob,
odmawiajac rozaniec. Po
odpoczynku w kaplicy, Ojciec poszed}
na plac budowy, gdzie prowadzono
prace przy przysztym sanktuarium.
Dopiero rozpoczeto kopac
fundamenty, ziala gleboka jama,
gdzie miala by¢ krypta z
czterdziestoma konfesjonalami,
ktora Ojciec z wielka wiara
poblogostawil[324].

Ojciec wrdcil do Madrytu i po kilku
dniach,13 kwietnia, wyjechal
samochodem w strone Fatimy. Przy
szosie, przed dojazdem na plac przed
sanktuarium, czekala na niego spora
grupa jego portugalskich dzieci.



Podobnie jak w Torreciudad zdjal
buty, by boso podazy¢, odmawiajac
rozaniec az do kaplicy NajsSwietszej
Maryi Panny. Dluzszy czas Ojciec
szed} boso. Ktos$ chcial zapobiec, by
wedrowatl w ten sposob po zwirze:

Coz to za problem?— zaprotestowal
— Ze zdjglem buty! To robi kazdy
wiesniak i idzie catymi
kilometrami, nie przywiqzujqc do
tego wagi. Ja przeszedtem kilka
metrow, nie wiecej. To wstyd![325].

Udat sie do Fatimy, by modlic sie do
Matki Bozej, pewien, ze poprzez swe
wszechmocne wstawiennictwo Pani
Nasza wystucha jego prosb. Modlit
sie za Kosciol, aby uwolnita go od
wrogow oraz za Dzielo. Jego wizyta
w Fatimie miala takze charakter
dziekczynny. Zreszta byl spokojny i
peten optymizmu. Jestem tu dzis z
wiekszym optymizmem niz
kiedykolwiek — zapewnial.



Wizyta wydawala mu sie krotka,
jednak jego modlitwa trwata diugo,
jak thumaczyl swym dzieciom
podczas pozegnania:

Staratem sie umiescic podczas
tych chwilek rozmowy z
Najswietszq Panienkq,
przezywajqc je w ciszy, wszystko
to, co nosze w sobie, wszystko to, o
co sie modlilem przez te miesiqce i
wszystko to, o co modlity sie moje
dzieci[326].

kK K

Wrdcit do Rzymu 20 kwietnia. Ale
nie moglt powstrzymac jakiejs sily
wewnetrznej, ktora pchata go do
dalszych pielgrzymek maryjnych.
Bylo to niczym potezne przycigganie,
ktore domagato sie jego obecnosci
przed obliczem Matki Bozej. 1 maja
zdecydowatl sie przekroczy¢ Atlantyk
i stawic sie w sanktuarium
Najswietszej Maryi Panny z
Guadalupe w Meksyku. Jesli



pociagato to wieksze trudnosci, tym
wiekszym bylo wyrazem mitosci.

15 maja 1970 roku, w towarzystwie
don Alvara i don Javiera, wylagdowal
w Meksyku. Byt Srodek nocy, o tej
porze sanktuarium bylo jeszcze
zamKkniete. Pedrowi Casciaro,
ktorego przed dwudziestu laty wystat
do Meksyku i1 innym, ktorzy wyszli,
by czekac na niego na lotnisku tej
nocy, przypomniat program swej
wizyty: Przybylem zobaczy¢
Najswietszq Panienke z
Guadalupe, a przy okazji spotkac
sie z wami[327].

Jego pierwsze spotkanie z
Najswietsza Panienka w bazylice
mialo wiele z entuzjastycznej
kontemplacji. Spedzil pottorej
godziny na kolanach, oszolomiony,
oczarowany, z oczyma utkwionymi w
wizerunku. Poboznos$¢ wiernych,
ktorzy wchodzili i wychodzili ze
Swigtyni, niektérzy na kolanach, a



wszyscy ze wzrokiem pelnym prosby,
przypominala historie Indianina
Juana Diego*. Na poczatku grudnia
1531 roku, podczas podrozy Indianin
ustyszal stodki glos w jezyku nahuatl,
ktory pytal, dokad idzie. Ujrzal jakas
Panig posrod blasku, ktora kazala
mu wznie$¢ w tym miejscu
Swigtynie, poniewaz z tego
sanktuarium chce rozciagnac swe
taski na ludzi, ktorzy dopiero wyszli
z poganstwa. Historia powiada takze,
ze biskup Meksyku, ojciec Juan de
Zumarraga, przepedzil Indianina. A
gdy ten wrocit do niego z tym samym
przestaniem, poprosit go o dowdd. Po
raz trzeci Juanowi Diego ukazala sie
Pani, i kladac narecze roz na plaszcz
Indianina, w cudowny sposob
sprawila, ze zakwitl roze zakwitly.
Gdy ten stawil sie przed biskupem i
roztozyl plaszcz, na podioge wypadtly
roze. Ich zapach wypeinil pokoj, a na
materiale, z ktérego zrobiony byt
plaszcz, pojawil sie wizerunek, ktory
jest teraz czczony w sanktuarium.



Na emporze sanktuarium
znajdujacej sie na wysokosci
wizerunku Ojciec, ukryty przed
ciekawskimi spojrzeniami, odbywat
sSwoja nowenne. Z pokora pokazywat
Swoje puste rece:

Nie ma u mnie cnot. Pani, gdyby
Twoj Syn znalazt brudniejszq
szmate ode mnie, to nie ja bytbym
zatozycielem Opus Dei[328].

Musiat odwotlac sie do tytulu syna
Matki Milosiernej, poniewaz nie miat
lepszego uzasadnienia. Uciekal sie do
Najswietszej Maryi Panny z odwaga,
jak natarczywe dziecko, niczym
mate dziecko, ktore jest
przekonane, Ze muszq go
wystuchacd[329].

Ojciec prosil, wraz ze wszystkimi
swymi dzie¢mi, w imieniu
wszystkich wiernych Opus Dei.
Btagamy niczym mate dziecko—
mowit Panu —niczym mata
rodzina, a chciatbym, zeby Dzielo



zawsze bylo takie: malq rodzing,
bardzo zjednoczongq, choé¢
jestesmy rozsiani wszedzie.
Prosimy Cie natarczywie,
korzystajqc ze wstawiennictwa
Twej Matki, wiedzqc, Ze musisz
nas wystuchac[330].

Jego modlitwa byla niestrudzona,
odwazna i pelna synowskiej
szczerosci:

Matko, uciekamy sie do Ciebie. Ty
musisz nas wystuchac. Prosimy o
sprawy, ktore sq potrzebne,
abysmy stuzyli lepiej Kosciolowi,
abysmy lepiej zachowali ducha
Dziela. Nie mozesz przestac nas
stuchacd! Ty chcesz, zeby spetnito
sie wszystko, czego Zyczy sobie
Twoj Syn, a Twdj Syn chce,
Zebysmy byli swieci, abysmy
czynili Opus Dei. Musisz nas
wystuchad![331].

Ojciec trwal na modlitwie,
natarczywy, ufny, naprzykrzajacy sie



i blagajacy, aby za wstawiennictwem
Naszej Pani z Guadalupe speinila sie
raz na zawsze specjalna intencja,by
Dzielo nabralo ksztaltu prawnego
zgodnego ze swa rzeczywistoscia
teologiczng. Taki byl powdd jego
przyjazdu do Meksyku:

Przyjechalismy Cie prosic, razem z
Twojq Matkaq, abys zakonczyt
naszq droge, jako ukoronowanie
powotania, ktore
otrzymalismy([332].

Po zakonczeniu nowenny zajat sie
druga czescig swego programu,
spotkaniem ze swymi dzie¢mi:
Dzieci moje — mowil —do Meksyku
przyjechatem nie nauczad, ale sie
uczyd. Jednak on sam tez nauczal;
nauczyl wiele, wiele 0s6b, w stolicy
kraju i poza nig. Wieczorem 3
czerwca znalaz! sie w dolinie
Amilpas, w stanie Morelos, gdzie
odbudowany zostal opustoszaly
barokowy Kosciot z epoki



kolonialnej. Znajdowatl sie on w
posiadtosci zwanej Montefalco, byl
tam tez oSrodek rekolekcyjny oraz
inne dzieta apostolskie prowadzone
przez cztonkéw Opus Dei, miedzy
innymi oSrodek rolnictwa i hodowli
bydla oraz szkoly dla wiesniaczek.
Okoliczni robotnicy rolni przybyli
ttumnie, aby postuchac Ojca, ktory
glosit im prawdziwe cuda:

Nikt nie jest wazniejszy od
kogokolwiek innego! Wszyscy
jestesmy rowni! Wszyscy jestesmy
warci tyle samo, jestesmy warci
Krwi Chrystusowej. Patrzcie, jakie
to cudowne. Poniewaz nie ma ras,
nie ma jezykow, nie ma innej rasy
niz rasa synow Bozych[333].

Ludzie z Montefalco nie chcieli
uronic ani stowa, poniewaz trafialy
gleboko do ich serc:

Patrzcie w najpiekniejsze,
wspaniate oblicze, jakie
pozostawila Maryja Swieta w



rekach Juana Diego, na jego
plaszczu. Juz widzicie, Ze ma rysy
indianskie i hiszpanskie. Poniewaz
istnieje tylko rasa synow
Bozych[334].

Wrdcit do stolicy, gdzie czekalo go
jeszcze wiele pracy. Potem, od 9 do
17 czerwca byl w Jaltepec nad
jeziorem Chapala. Pewnego dnia
mowil do grupy kaplanow, wraocit
potem zmeczony do swego pokoju,
gdzie przez chwile odpoczywal. W
pokoju znajdowat sie obrazek Matko
Bozej z Guadalupe, ktora wrecza roze
Juanowi Diego. Gdy na niego patrzyl,
w duszy Ojca zrodzilo sie pewne
pragnienie. Towarzyszacy mu
Alberto Pacheco, notariusz, ustyszat
takie stowa: Tak chciatbym umrzed,
patrzqc na Najswietszq Panienke,
i Zeby ona data mi kwiat[335].

22 czerwca, w przeddzien wyjazdu z
Meksyku, udal sie, by pozegnac sie z
Matka Boza z Guadalupe.



Sanktuarium wypeinione bylo
ludZmi, wiernymi Opus Dei i
osobami, ktore wspoipracowaly w
apostolstwie Dziela. Wyszed!
wzruszony, pewien, ze Maryja
wystuchala jego modlitwy juz
wczesniej, 24 maja, po zakonczeniu
nowenny.

kK K

30 sierpnia 1970 roku wznowione
zostaly w Rzymie obrady
nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego. Na posiedzeniu
inauguracyjnym zalozyciel Opus Dei
podkreslil, ze celem tych obrad jest,
by zy¢ w zupelnej zgodzie z duchem,
ktorego zyczy sobie Bog, aby
duchowosd, zycie i styl
apostolstwa Dzieta znalazty
odpowiedni i definitywny ksztalt
prawny w ramach prawa
Kosciota[336].

Praca Komisji polegala przede
wszystkim na przestudiowaniu



komunikatow, jakie Zgromadzenia
Regionalne przestaly do Rzymu po
zakonczeniu Tygodni Roboczych. Ale
rewizja prawa partykularnego Dziela
wymagata wspolpracy specjalistow. Z
tego powodu postanowiono utworzyc¢
Komisje Techniczna. Zamkniecie sesji
plenarnych Kongresu mialo miejsce
14 wrzes$nia, ale Nadzwyczajny
Kongres Generalny nadal trwat i jego
wnioski miaty postuzy¢ do «nadania
podstawy i ukierunkowania prac
wykonawczych Komisji
Technicznej»[337].

Pierwszy z wnioskow, przyjety
jednoglosnie, brzmiat dostownie tak:
«Zalozyciel i Przewodniczacy
Generalny Dziela proszony jest, by w
momencie i w formie, jakie uzna za
stosowne ponowil wobec Stolicy
Swietej swa pokorna i pelng nadziei
prosbe o ostateczne rozwigzanie
problemu instytucjonalnego Opus
Dei»[338].



Ws$rdd notatek zalozyciela z
poprzednich lat pojawia sie krotkie
zdanie o glebokim znaczeniu: Mysl
wybiega dalej niz podqzq nogi.
[339]. By¢ moze mozna zrozumiec je
jako rade, by nie dziala¢ zbyt
pospiesznie, albo wezwanie do tego,
by uzgodni¢ mysli i czyny. Prawda
jest, ze mozna je zastosowac do
sytuacji, w jakiej znalazia sie sprawa
rewizji instytucjonalnej Opus Dei. Po
latach oczekiwania sprawy zdawaty
sie zmierzac do konca, z wyjatkiem
drobnych zmian bez wiekszego
znaczenia. Tak wiec, zgodnie z
pierwszym wnioskiem
Nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego, ktory pozostawiat
swobodnej ocenie zalozyciela Opus
Dei wybdr czasu i sposobu dzialania,
postanowil on poczekac na
stosowniejszy moment.

Pewne jest, ze droga zalozycielska,
rozpoczeta w 1928 roku, zostala juz
przebyta w calosci, cho¢ nie udato sie



przeciac linii mety. Zalozyciel umrze,
nie zobaczywszy Opus Dei jako
pratatury personalnej, ale w
pewnosci, ze tak sie stanie.

* (fac.) Bede stuzyl! — przyp. ttum.
[1] Alvaro del Portillo, Sum. 320.

[2] O “chwili bohaterskiej” przy
wstawaniu mowi sie w Drodze, nr
206.

[3] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 320.

[4] José Luis Pastor Dominguez, Sum.
6075.

* (lac.) Jezus, Chrystus, Bog, Czlowiek
— przyp. thum.

[5] Por. Rosalia Lopez Martinez, Sum.
7006 oraz Carmen Ramos Garcia,
Sum. 7365.



Jego pokdj — jak opowiada bp Javier
Echevarria — byl bardzo goracy
latem i bardzo zimny zima. Nigdy sie
nie skarzyl, aby nie dodawac¢ nam
wydatkow. W 1964 roku nastgpita
awaria kanalizacji. Pozostat w
pokoju, cho¢ przebywanie tam diuzej
niz kilka minut bylo bardzo
nieprzyjemne z powodu okropnego
zapachu. Zalozyciel nie chciat sie
wynie$¢, dopoki nie zlokalizowano
awarii i nie naprawiono kanalizacji,
co trwatlo dos¢ diugo. Por. Javier
Echevarria, Sum. 3087.

[6] Jesus Alvarez Gazapo, RHF,
T-15729, s. 5; Por. Javier Echevarria,
Sum. 2733.

[7] Encarnacion Ortega Pardo, Sum.
6329.

[8] Alvaro del Portillo, Sum. 332 oraz
Javier Echevarria, Sum. 2011.

[9] To Chrystus przechodzi, nr 87.



[10] Santiago Escriva de Balaguer
Garcia-Herrero, Sum. 7307.

[11] AGP, P01 1969, s. 304.
* Pan z wami (lac.) - przyp. ttum.

[12] Ibidem. Por. takze Javier
Echevarria, Sum. 2013.

[13] To Chrystus przechodzi, nr 86

** Rubryki to teksty zapisane w
ksiegach liturgicznych kolorem
czerwonym, przeznaczone dla
ksiedza, bedace wskazéwkami dla
celebransa, jakie gesty i ruchy
powinien wykonywac przy
odprawianiu litugii. — przyp. ttum.

[14] Podczas ostatnich dwudziestu lat
zycia zalozyciela Opus Dei stuzyl mu
do mszy bp Javier Echevarria, ktory
wspomina, Ze «poprzez te
dwadzies$cia lat, gdy uwaznie sie
przygladalem, aby nauczyc sie jego
poboznosci, nie musialem nigdy



zwraca¢ mu uwagi na nawet
najmniejszy blad, w ktory popada sie
nawet nieSwiadomie, jak np. zbyt
szybkie wymawianie stdw, bledna
postawa, nie dosc staranne
przyklekniecie, albo niespogladanie
na Chrystusa sakramentalnego w
pewnych momentach» (Javier
Echevarria, Sum. 2014).

To samo wspomina mons. Julian
Herranz: «Podczas dwudziestu dwu
lat, ktdre przezylem z nim, miatem
wiele okazji, by wystuchac jego mszy,
stuzy¢ do niej, a niekiedy
koncelebrowac ja wraz z nim.
Drobiazgowo przestrzegal rubryk,
zawsze robila na mnie wrazenie jego
wielka poboznosc, jego wielkie
skupienie oraz mitosna delikatnosc, z
jaka odnawial Najswietsza Ofiare.
Doskonale pamietam starannnos¢
lektury tekstow liturgicznych,
skruche podczas odmawiania
modlitwy penitencjalnej, drzenie
palcow, gdy obmywat je w lavabo



[naczynie stuzgce ksiedzu do
umywania rgk w czasie mszy -
przyp. thum.], albo gdy wznosit
podczas adoracji Hostie 1 Kielich po
ich konsekracji; gleboka adroacje,
ktora towarzyszyla wznoszeniu
Swietych Form. Wszystkim jego
ruchom towarzyszyla solennosc¢, byto
to w zgodzie z jego naturg. Wszytsko
razem pozwalalo zrozumied, z jaka
milo$cig i duchem modlitwy
przezywatl kazda chwile podczas
mszy» (Julian Herranz Casado, Sum.
3876).

[15] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
338.

[16] Alvaro del Portillo, List z 30 IX
1975, nr 29.

[17] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
321.

[18] Por. Blanca Fontan Suanzes,
RHF, T-06210.



[19] Por. Javier Echevarria, Sum.
2012.

[20] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
322.

[21] Por. Mercedes Morado Garcia,
RHF, T-07902, s. 81.

[22] «Postaw, Panie straz moim
ustom» (Ps. 140, 3)

[23] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 322
oraz Javier Echevarria, Sum. 3070.

[24] Por. Dora del Hoyo Alonso, Sum.
7041; Javier Echevarria, Sum. 3070.

[25] Por. Javier Echevarria, Sum.
3064.

[26] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 325
oraz Joaquin Alonso Pacheco, Sum.
4690.

[27] Javier Echevarria, Sum. 2558.
Kiedy nadmiar roboty zamknie ci
troche usta— pisal do jednego ze



swych synow —pomysl, zZe praca
jest chorobq nieuleczalng —
nadmiar pracy — dla nas, ktorzy
jestesmy Synami Bozymi w Jego
Opus Dei. I usmiechnij sie i
przekaz innym tego dobrego ducha
(List do Jesusa Urteagi Loidi, w:
EF-640510-5).

[28] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
325.

[29] Bp Alvaro del Portillo opowiada
0 jednym przykiadzie heroicznego
wyrzeczenia ze strony zatozyciela
Dzieta. Mialo to miejsce w 1942 roku.
Pewna dziewczyna, ktora chciata iS¢
do klsztoru nie miala zadnego wiana.
Nie wiedzac, gdzie sie zwracic,
odwiedzila zalozyciela w oSrodku
przy ulicy Diego de Leon. Don
Josemaria zawolal administratora,
Isidoro Zorzano, aby przynidst
wszystkie posiadane w tej chwili
pieniadze i wreczyl je dziewczynie
(Por. Sum. 299).



* (fac.) Zawsze jak osiotek — przyp.
thum.

[30] List, w: EF-630522-1.

[31] List do Florencia Sancheza Belli,
w: EF-661110-1.

[32] List, w: EF-661220-5.

[33] List do Mercedes Morado Garcii,
z Elorrio (Vizcaya), w: EF-640722-2.

[34] List do Andrésa Ruedy
Salaberry’ego, w: EF-620611-1.

* (lac.) do Boga, ktory wypelnia
radoscig moja mtodosc, por. Ps 42,4 —
przyp. thum.

[35] List do autora, w: EF-631218-1.

[36] List do Juana Bautisty Torello
Barenysa, w: EF-601100-3.

[37] List do Jesusa Urteagi Loidi, w:
EF-611207-1.



[38] List do Lorenzo Martina Nieto,
w: EF-640611-1.

* Nazwa psalmu Miserere pochodzi
od pierwszych jego lacinskich stow:
Zmihyj sie nade mng Boze, w
taskawosci swojej (Ps 51(50), 3) -
przyp. thum.

** (lac.) Bede stuzyl - przyp. thum.

*** (Yac.) stuga biedny i pokorny -
przyp. thum.

[39] Por. Javier Echevarria, Sum.
2353.

* Bl Aloizije Stepinac (1898-1960) —
kardynat chorwacki od 1952 roku,
arcybiskup Zagrzebia od 1937,
przesladowany przez rezim
komunistyczny.

Kard. Jozsef Mindszenty (1892-1975)
— prymas Wegier od 1945 do 1974
roku, kardynat od 1946 roku,
skazany 1 uwieziony przez rezim



komunistyczny, od powstania
wegierskiego w 1956 roku przez 15
lat przebywal na terenie ambasady
amerykanskiej w Budapeszcie, zmart
w Wiedniu - przyp. thum.

[40] AGP, P01 X-1958, s. 65.

** Kard. Alfredo Ottaviani
(1890-1979) — sekretarz Swietego
Oficjum oraz prefekt Kongregacji
Nauki Wiary.

Kard. Pietro Ciriaci (1885-1966) —
prefektKongregacji ds. Soboru od
1959 roku, a potem az do Smierci
Kongregacji ds. Kleru.

Kard. Giacomo Lercaro (1891-1976) —
arcybiskup Bolonii od 1952 do 1968
roku.

Kard. Giuseppe Siri (1906-1989) -
arcybiskup Genui od 1946 do 1987
roku.



Kard. Ernesto Ruffini (1888-1967) —
arcybiskup Palermo od 1945 roku.

Kard. Benedetto Aloisi Masella
(1879-1970) — prefekt Kongregacji
Dyscypliny Sakramentéw od 1954 do
1965, kamerling od 1958 — przyp.
thum.

* Kard. Eugene Tisserant (1884-1972)
— francuski kardynal, sekretarz
Kongregacji Kosciotlow Wschodnich
od 1936 do 1959, dziekan Kolegium
Kardynalskiego od 1951.

Kard. Gregoire Pierre Agaganian
(1895-1971) — ormianski katolicki
patriarcha Cylicji od 1937 do 1962,
prefekt Kongregacji Propagandy
Wiary od 1960 do 1970 — przyp. thum.

** (wl.) bialy dym - przyp. thum..

*** (Yac.) Modlmy sie za
najSwietszego naszego papieza —
przyp. thum.



**x* (fac.) Oglaszam wam wielka
rado$¢: mamy papieza [...],
kardynata Roncallego — przyp. ttum..

[41] Por. Javier Echevarria, Sum.
2354.rogimi

[42] Jeszcze jako patriarcha Wenecji
kardynatl Roncalli udat sie z
pielgrzymka do Hiszpaniiiw jej
trakcie odwiedzil akademik “La
Estila” w Santiago de Compostela. Byt
pod wrazeniem radosnej atmosfery
panujacej w akademiku
prowadzonym przez cztonkdéw Opus
Dei. W ksiedze pamigtkowej dokonat
nastepujacego wpisu, z data 23 VII
1954: «+ Angel José, kardynal
Roncalli, patriarcha Wenecji.
Postuszenstwo, Rados$¢ i Pokdj».
Mieszkal takze w innym akademiku
kierowanym pod wzgledem
duchowym przez Opus Dei -
“Miraflores” w Saragossie.

[43] W motu propio Superno Dei nutu
(5 VI 1960), na mocy ktorego zostaty



utworzone Komisje Przedsoborowe,
powiada sie: «Uznajemy za inpiracje
Najwyzszego mysl zwolania Soboru
Ekumenicznego, ktora od poczatku
Naszego Pontyfikatu pojawiala sie w
naszym umysle niczym kwiat
niepodziewanej wiosny». A w
konstytucji apostolskiej, ktora
zwoluje sobdr (Humanae Salutis, 25
XII 1961) Ojciec Swiety oglasza, ze
«przyjmujac jako zestany z wysoka
glos wewnetrzny naszej duszy,
0sadziliSmy, ze czas jest juz
odpowiedni, aby ofiarowac dla
Kosciola i dla Swiata nowy dar
soboru ekumenicznego».

[44] Alvaro del Portillo, Sum. 946.

[45] Por. konstytucja apostolska
Humanae Salutis (25 XII 1961), nr 16.

[46] Por. Giacomo Barabino, Sum.
4526. Mons. Barabino poznal
zalozyciela Opus Dei na poczatku
Soboru Watykanskiego II, gdy byl
sekretarzem kard. Siriego.



[47] Humanae Salutis, nr 18.

[48] Gdy tylko ogloszone zostalo
zwolanie soboru, zalozyciel Dziela
«zywigc wielkie pragnienie, by
zastosowac sie do woli papieza,
zakomunikowat to wszystkim swoim
dzieciom, proszac o zdwojenie
modlitwy za osobe 1 intencje papieza,
aby Duch Swiety, za
wstawiennictwem Najswietszej
Maryi Panny zestal swoje laski, aby
ta inicjatywa zakonczyla sie
powodzeniem» (Ignacio Celaya
Urrutia, Sum. 5926).

Gdy tylko Jan XXIII oglosit swdj
zamiar zwotania Soboru, zalozyciel
Dziela «rozestal okodlnik do
wszystkich oSrodkow, proszac o
modlitwe, ofiarowanie codziennie
jednej czesci rézanca, Mszy Swietej
oraz niektérych umartwien, a takze
wszystkiego, co kazdemu podpowie
jego osobista poboznosc¢, aby Duch
Swiety o$wiecil papieza i jego



wspolpracownikow» (Ernesto Julia
Diaz, Sum. 4142).

[49] List do pralata Lorisa Francesco
Capovilli, z Londynu, w: EF-620925-1.
Loris Francesco Capovilla byt
sekretarzem Ojca Swietego w 1961
roku. W 1967 zostal on wybrany i
kosekrowany na arcybiskupa Chieti.
Korespondencja miedzy
zalozycielem i rozmaitymi
instytucjami i osobami, pracujacymi
przy Stolicy Swietej, napisana jest po
wlosku.

[50] List do Lorisa Francesco
Capovilli, w: EF-621125-1.

[51] List z 24 X 1965, nr 4.

[52] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
947.

[53] Por. Javier Echevarria, Sum.
2456.



[54] Alvaro del Portillo, Sum. 949;
Julidn Herranz Casado, Sum. 3932.

[55] Niektorzy z cztonkdéw Opus Dei
wspolpracowali w przygotowaniu i
pracach Soboru. Np. ks. Julian
Herranz Casado byl urzednikiem
Komisji ds. Dyscypliny
Duchowienstwa i Ludu
Chrzescijanskiego oraz Komisji
Papieskiej ds. Rewizji Kodeksu Prawa
Kanonicznego. Mons. Salvador
Canals Navarrete, takze ksigdz z
Opus Dei i Pralat Audytor Roty
Rzymskiej, pracowal jako ekspert
kilku Komisji Soborowych. Kilku
innych cztonkoéw Opus Dei,
profesoréow Teologii i Prawa
Kanonicznego, m.in. don Amadeo de
Fuenmayor Champin, don Xavier de
Ayala Delgado oraz prof. Pedro
Lombardia Diaz, wspoélpracowalo we
wprowadzeniu w zycie postanowien
soborowych. Por. Alvaro del Portillo,
Sum. 954.



W liscie z 28 czerwca 1960 roku do
kardynata Domenico Tardiniego
zaltozyciel Opus Dei, w odpowiedzi na
oficjalng prosbe, przekazuje liste
dwunastu cztonkéw Opus Dei,
sposrod ktorych kardynal moze
wybrac, kogo zechce, do prac w
komisjach przygotowawczych
Soboru Watykanskiego II (Por. list, w:
EF-600628-1).

[56] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
953-954. Wsrod nominacji, jakie
otrzymal w tym okresie don
Josemaria, znajdowala sie takze
nominacja na konsultora Komisji
Papieskiej dla Interpretacji
Autentycznej Kodeksu Prawa
Kanonicznego z 21 marca 1961 roku
(RHF, D-15103).

[57] Niektore z komisji soborowych
zwracaly sie do niego z prosbha o
pomoc w postaci sugestii, opinii czy
rady, co zaowocowalo konkretnym
wsparciem z jego strony dla prac



soborowych. Na przykiad 1 marca
1963 roku Sekretarz Komisji
Soborowej ds. Dyscypliny
Duchowienstwa i Ludu
Chrzescijanskiego, don Alvaro del
Portillo, poprosit oficjalnie
zalozyciela Opus Dei o opinie, jakie
sprawy powinny zosta¢ wigczone do
podrecznika dla proboszczow oraz
do przewodnika katechetycznego
(Por. RHF, D-15263, dokument
zawiera takze odpowiedz i opinie z 5
marca 1963).

[58] Por. Javier Echevarria, Sum.
2354.

[59] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
950.

[60] Rozmowy z pratatem Escrivq...,
nr 22.

[61] Od poczatku istnienia Opus Dei
zalozyciel odczuwal wielkg potrzebe
prowadzenia powaznego apostolstwa
ad fidem [(fac.) ku wierze - przyp.



thum.]. Zwrdcit sie wiec do Stolicy
Swietej o pozwolenie na
przyjmowanie do Opus Dei
wspolpracownikow nie bedacych
katolikami. Odpowiedz Kurii
brzmiala, ze nikt do tej pory nie
prosit o nic podobnego. Odmdwiono
mu, mowiac: «Ksieze Pralacie, ksigdz
zawsze prosi o jakie$ nowe rzeczy!»
WKkrotce ponowil swa prosbe. Tym
razem odpowiedzig nie byla
odmowa, lecz dilata — odroczenie.
Kwestia pozostata do rozwigzania w
przysztosci. Dilata — komentowat
zalozyciel Dziela — jest bardzo
maqdrq formulq, wynalezionq
przez Kurie Rzymskq, w
odpowiedzi, ze ktos ma racje, ale
nie mogq mu jej przyznac (Javier
Echevarria, Sum. 2145).

Gdy minat stosowny czas, w 1950
roku, przy okazji ostatecznej
aprobaty dla statutow Dziela,
zalozyciel zapisal w nich figure
wspollpracownikdéw niekatolikow



(Por. Alvaro del Portillo, Sum.
541-542; Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4676; Mario Lantini, Sum. 3582).

Wspolpracownicy, nie bedac
czlonkami Opus Dei, wspieraja
inicjatywy apostolskie poprzez
modlitwe i jalmuzne, a takze czesto
poprzez swoja prace. Od lat juz
istniejaca rzeczywisto$¢ duchowa i
faktycznauzyskala aprobate Stolicy
Swietej w 1950 roku, jak pisal
zalozyciel Opus Dei do swych dzieci:

Protestanci rozmaitych
odgatezien, zydzi, mahometanie,
poganie, poprzez szalchetnq
przyjazn z mojq corkq lub moim
synem przechodzq do
uczestnictwa w apostolstwie.
Stopniowo mogq dzieki temu
poznawac cate bogactwo ducha,
ktore zawiera w sobie doktryna
chrzescijanska. Wielu znich Pan
udziela taski Wiary, nagradzajqc
w ten sposob ich dobrq wole,



okazangq poprzez lojalng
wspotprace w dobrych
przedsiewzieciach (List z 12 XII
1952, nr 33).

* (fac.) widzie¢ Piotra — przyp. ttum.

[62] List, w: EF-620712-1. Zalozyciel
Dziela nazwat ten list “okdlnikiem”;
wystal kopie sekretarzowi
papieskiemu, pratatowi Lorisowi
Capovilli, z prosba o przekazanie do
rak Ojca Swietego, aby mégl odczué
serdecznosc, jaka by} otoczony w
Opus Dei. Por. list, w: EF-620716-1.

[63] List, w: EF-620630-1.

[64] List, w: EF-620721-1.
Korespondencja zalozyciela Opus Dei
z pratatem Lorisem Capovillg jest
czesta, biorgc pod uwage prace
soborowe - dziesiec listbw w ciagu
dziesieciu miesiecy. Listy te dotycza
miedzy innymi: przesyiki fotografii z
dedykacja Jana XXIII, ktorej odbitki
zalozyciel pragnat umiesci¢ w



kazdym oSrodku Dziela; papieskiej
inicjatywy w celu umieszczenia
pamigtkowych tabliczek
upamietniajacych pobyt jeszcze kard.
Roncallego w dwu akademikach, w
Saragossie 1 w Santiago de
Compostela, bedacych dzielami
korporacyjnymi Opus Dei. Por. listy,
w: EF-620802-1, z Londynu, w:
EF-621125-1, etc.

* (fac.) droga — przyp. ttum.

[65] List, w: EF-620925-1. Na temat
spotkania: EF-621125-1.

[66] List, w: EF-621200-1.
[67] List, w: EF-630428-1.

[68] Telegram do kard. Amleto
Giovanniego Cicognaniego, w:
EF-630621-1. Spojrzenie zalozyciela
Opus Dei na wybor papieza oraz
zalety samego wybranego miato
charakter nadprzyrodzony. Mons.
Giovanni Cheli opowiada, ze w



okresie Sede Vacante po Smierci Jana
XXIII uczynit przypuszczenie, kto
moze byc¢ jego nastepca. Styszac to,
pralat Escriva przerwat te spekulacje
irzekl Choéby wybrana osoba
pochodzita z jakiegos dzikiego
plemienia, z kolczykami w nosie i
w uszach, padtbym mu zaraz do
Stop i powiedzial, ze cate Dzielo
jest bezwarunkowo na jego postugi
(Giovanni Cheli, Sum. 5256).

[69] List, w: EF-630624-1.

[70] List do Mons. Leopolda Eijo y
Garaya, w: EF-630618-1.

[71] List do Mons. José Marii Garcii
Lahiguery, z Paryza, w: EF-630902-1.

[72] List, w: EF-640124-1. Papiez,
ktory w trakcie audiencji interesowat
sie sytuacja prawna Opus Dei
poprosit zalozyciela Dziela o
egzemplarz jego Codexu. W kilka dni
potem, 14 lutego, wreczy! bpowi
Dell’Acquie list z kopia Codexu, a



takze inny list dotyczacy ducha Opus
Dei (De Spiritu), note podsumowujaca
(Appunto) dotyczaca natury, ducha i
formy prawnej Opus Dei, a takze list
zalozyciela do czlonkow Opus Dei na
temat kwestii instytucjonlnej Opus
Dei, z prosba, aby przekazal go
Pawlowi VI, w: EF-581002-1; pelen
tekst tego listu por. w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 40, s. 563-565. (Por.
list do Jego Swigtobliwosci Pawla VI,
w: EF-640214-2).

* (wl.) Jestem stary — przyp. ttum.

* (wk.) Jego Swigtobliwo$¢ jest
Piotrem - przyp. ttum.

[73] List, w: EF-640205-1.

[74] Por. list do Jego Swigtobliwosci
Pawtla VI, w: EF-640614-1.

[75] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
568; a takze Javier Echevarria, Sum.
2358.



[76] Por. cyrograf Ojca Swietego
Pawtla VI dla zalozyciela Opus Dei, z 1
X 1964, w: RHF, D-15239.

* (fac.) z radoscig — przyp. thum.

[77] List do Florencio Sancheza Belli,
w: EF-641024-2.

[78] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
956.

[79] Ignacio Maria de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7283.

[80] Por. Giacomo Barabino, Sum.
4524,

[81] Por. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7119.

[82] Joaquin Mestre Palacio, Sum.
6534. Inny ze Swiadkéw mowi o
«robigcej wrazenie liczbie
kardynalow, arcybiskupow i
biskupdéw, pochodzacych ze
wszystkich krajéow» (Juan Udaondo
Barinagarrementeria, Sum. 5045).



[83] Kardynat Frangois Marty, list
postulacyjny do Jego Swigtobliwosci
Jana Pawtla II, Paryz 8 1 1979.

[84] Julidn Herranz Casado, Sum.
3933. W trakcie dalszej rozmowy
pojawilo sie takie oto oSwiadczenie:
ze misja Swieckich polega na
uporzadkowaniu struktur swieckich
wedlug woli Bozej. Na to zalozyciel
Opus Dei natychmiast dodat:

Tak, ale najpeirw muszq byc¢ oni
dobrze uporzqgdkowani
wewnetrznie, bedqgc mezczyznami
i kobietami o gtebokim zyciu
wewnetrznym, duszami modlitwy i
ofiary. Jesli nie, zamiast
uporzqdkowacd te rzeczywistosci
rodzinne i spoteczne, zaniosq tam
swoj wlasny nieporzqdek
wewnetrzny (Ibidem).

[85] Juan Hervas Benet, w:
Testimonios..., s. 199.



* (fac.) w co uwierzyli zawsze,
wszedzie 1 wszyscy — przyp. ttum.

[86] Por. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5927.

[87] Poza gleboka wiarg w dzialanie
Ducha Swietego na soborze miat
wnikliwg znajomos$¢ kwestii
teologicznych oraz wielka zdolnos¢
rozeznania ludzi. Mons. Rolf Thomas
wspomina, jak po obejrzeniu
programu telewizyjnego, w ktorym
prof. Hans Kiing wypowiadat sie o
kwestiach omawianych na soborze,
zalozyciel podzielil sie bardzo
bolesnym wrazeniem, jakie odnidst,
nadzwyczaj trafnie przewidujac
pewne pozniejsze wydarzenia [Hans
Kung byl wielokrotnie karany
dyscyplinarnie za wypowiedzi
niezgodne z nauka Kosciola. Zob
deklaracje Kongregacji Nauki Wiary;
Deklaracja w sprawie dwoch ksigzek
prof. Hansa Kiinga SacraCongregatio
(15.02.1975) 1 Deklaracja o



niektorych aspektach nauczania
teologicznego prof. Hansa Kiinga
Christi Ecclesia (15.12.1975) w: W
trosce o pelnie wiary, Dokumenty
Kongregacji Nauki Wiary 1966-1994,
Tarnow 1997 — przyp. ttum.] (Por.
Rolf Thomas, Sum. 7700).

[88] List z2 X 1963, nr 1.

[89] Por. Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4705. Prasa i sSrodki
komunikacji spolecznej w ogdle
straly sie wytlumaczy¢ glosy ojcow
soborowych jako zajmowanie pozycji
w toczgcym sie sporze. Mieli by¢
podzieleni na dwie grupy:
integrystow i progresistow, dobrych i
zlych, skrajnych dogmatykow i
zwolennikéw przemian,
przypisywano im zajmowanie
odmiennych stanowisk w
domniemanych bataliach. «Nie
trzeba sie dziwic, ze w ostatnich
sesjach soborowych wiele glosow i
reakcji Ojcow bylo uwarunkowanych,



znacznie bardziej niz oni sami sobie
wyobrazali» (Louis Bouyer,
Cattolicesimo in decomposizione,
Brescia 1969, s. 22).

[90] List z 14 IT 1964 oraz list z 15 VIII
1964.

[91] List z 15 VIII 1964, nr 10. List z
14 lutego by! skierowany szczegdlnie
do badaczy i naukowcow, filozofow i
teologoéw. Don Josemaria
sformulowal tam zasade, by czuc¢
razem z Kosciotem
Chrystusowym,zawsze 1 we
wszystkich sprawach. Ponadto
zalozyciel wspiera calkowitg wolnosc
badan bez innych ograniczen niz te,
ktore chrzescijanom wyznacza
magisterium Kosciota. Radzi swym
synom, by bronili autorytetu papieza
przed ewentualnymi atakami, i by
wystrzegali sie rozsqdnie
wszelkiego ekstremizmu i
nieumiarkowanego pragnienia
nowosci. By byli po stronie tego, co



najbardziej pewne, by wybierali
zawsze to, co najlepiej odpowiada
Tradycji (List z 14 11 1964, nr. 12-13).

[92] List z 15 VIII 1964, nr 56.

[93] Angelo Dell’Acqua urodzil sie w
Mediolanie (9 XII 1903). Swiecenia
kaplanskie uzyskal 9 V 1926; zostatl
biskupem 27 XII 1958 i nominowany
zostal Substytutem w Sekretariacie
Stanu ds. Zwyczajnych 17 II 1963.
Obdarzony godnos$cig kardynalska
przez Pawla VI (na konsystorzu 26 VI
1967) oraz nominowany potem
wikariuszem diecezji rzymskiej 13 I
1968. Zmart 27 VIII 1972.

Bp Dell’Acqua, wielokrotnie
rozmawiajac z zalozycielem Opus
Dei, «przekazywal mu wielkie
zatroskanie Ojca Swietego Pawla VI
w zwigzku problemami z i opiniami
wypowiadanymi na Soborze
Ekumenicznym Watykanskim II.
Papiez osobiscie modlit sie
nieustannie w intencji tej sytuacjii



prosit o rade wielu swych
wspolpracownikow, aby przedstawili
mu swoj punkt widzenia na temat
przyspieszenia prac soborowych i
doprowadzenia do zamkniecia
soboru» (Javier Echevarria, Sum.
2466; por. takze: Alvaro del Portillo,
Sum. 958).

[94] List, w: EF-640423-2.

Tego samego dnia (List, w:
EF-640423-1) zalozyciel pisat do bpa
Angelo Dell’Acquy: zatqgczam list do
Ojca Swietego, podyktowany
wylqgcznie milosciq, jakq mam dla
Kosciola Swietego oraz papieza. W
kazdym razie, zdaje sie na opinie
Ksiedza,jesli chodzi o to, czy
przekazac go papiezowi, czy tez nie.

«Korespondencja ta — komentuje bp
Alvaro del Portillo — nie brala sie
tylko z bliskiej przyjazni, ktora ich
laczyla, ale byla spowodowana
wyraznym zyczeniem samego Ojca



Swietego» (Por. Alvaro del Portillo,
Sum. 957).

Kiedy zaltozyciel Opus Dei pisal ten
list, kryzys Kosciola stawat sie
faktem. Znakomity historyk Kosciola,
Hubert Jedin, ktory na poczatku
zaprzeczal istnieniu kryzysu, w
konicu nie mogt uczynié nic innego,
jak przyznad, ze sytuacja jest bardzo
powazna. «Kryzys —pisat — stal sie
faktem, powstal, poniewaz
niektorym nie wystarczyl sam sobor,
traktowali go jak przygotowania
ogniowe, aby moc rozpetac
radykalne innowacje, ktore w
rzeczywistosci ominelyby dekrety
soborowe» (Hubert Jedin: Storia della
mia vita, Brescia 1987, s. 324).

Niektorzy inni autorzy, np. francuski
filozof Jacques Maritain, uwazali, ze
kryzys istnial juz przed soborem, w
formie apostazji immanentnej (czyli
pozostajacej za wszelka cene
wewnatrz Kosciola). Na poczatku



soboru kryzys objawit sie pod
wplywem subtelnej manipulacji
srodkow masowego przekazu jako
glebokie i rosnace niezadowolenie z
rozpowszechnienia idei “zmiany” w
Kosciele, przyspieszajac objawy tzw.
“ducha soboru” (Por. Jacques
Maritain, Le paysan de la Garonne,
Paris 1966, s. 16).

* (wl.) stodkiego Chrystusa na ziemi -
przyp. thum.

[95] List z 24 X 1965, nr 73.

[96] Sekretariat Stanu konsultowat
sie z zalozycielem Opus Dei na temat
projektu Jana XXIII. Przed
ukonczeniem budowy kompleksu
edukacyjnego w 1965 roku zalozyciel
musial ponie$¢ wiele poswiecen. Cale
Dzielo, zwlaszcza zas Dzielo we
Wiloszech, zmuszone bylo porzucic
pewne dziela apostolskie, a w
niektorych przypadkach przyjac¢ na
siebie osobiscie wiecej pracy, aby
zrealizowac pomyst i przeznaczyc



aktywa ludzkie, jakich wymagalo
przedsiewziecie spoteczne takich
rozmiarow (Por. Umberto Farri, Sum.
3421; Teresa Acerbis, Sum. 4962).

Na projekt skladaly sie: OSrodek
ELIS, Szkota SAFI oraz kosci6l
parafialny Sw. Jana Chrzciciela al
Collatino. OSrodek ELIS miata wlasny
akademik, osrodek szkolenia
zawodowego (w mechanice,
elektronice, rekodziele etc.), kluby,
biblioteke, instytucje sportowe, kursy
edukacji rodzinnej, etc.
Miedzynarodowa Zenska Szkola
Hotelarska (SAFI), ze swymi
przybudéwkami, powierzona zostala
kobietom z Opus Dei, a parafia
kierowana byla przez ksiezy z Opus
Dei.

[97] Por. Alvaro del Portillo, PR, s.
988; Javier Echevarria, Sum. 2358.

Wielu kardynatow i biskupow
znajdujacych sie wowczas w Rzymie
odwiedzilo Osrodek i Szkotle, aby



dowiedziec¢ sie czegos o metodach
formacji ludzkiej i chrzes$cijanskiej, z
mysla o przysztych spotecznych
inicjatywach apostolskich u siebie w
diecezjach (Por. Teresa Acerbis, Sum.
4964).

[98] L’Osservatore Romano, 22/23 X1
1965.

[99] Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7109; Javier Echevarria, Sum.
2359.

Zalozyciel byl tak bardzo poruszony
rozmowa z papiezem, ze przy
roznych okazjach mowil, w ciggu
nastepnych kilku dni: Bytem bardzo
podeskcytowany; wzruszam sie
zawsze: z Piusem XII, Janem XXIII
i z Pawtem VI, poniewaz mam
wiare (Alvaro del Portillo, Sum. 786).
W pewnym momencie — opowiada
mons. Francesco Angelicchio —gdy
mial powitac papieza, ledwie byt w
stanie zapanowac nad glosem (choc¢
byt zaprawiony w publicznych



przemowieniach). Kartki, z ktérych
czytal, po prostu drzaly mu w dloni
(Por. Francesco Angelicchio, Sum.
3518).

[100] Por. Javier Echevarria, Sum.
3081.

[101] List, w: EF-660310-1.

[102] Por. Javier Echevarria, PR, s.
1893.

[103] List, w: EF-660421-2. W Grecji
kupil malg ikone, ktorag na dowod
synowskiego oddania przesitatl
Pawlowi VI za posSrednictwem bpa
Dell’Acquy (Por. ibidem).

[104] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
846.

[105] Notatka pt. “Praca apostolska w
Grecji” stanowi cze$¢ informacji
dolaczonej do listu do bpa Angelo
Dell’Acquy (w: EF-660428-1).
Szczegolnie interesujace punkty



dotycza panstwowgo statusu
wyznania prawostawnego oraz
sposobOw prowadzenia apostolstwa
przez katolikow:

Jesli chodzi o perspektywy
prowadzenia dziatalnosci
katolickiej, zwrocily mojq
szczegolng uwage sciste wiezi,
jakie istniejq pomiedzy wladzami
swieckimi a prawostawnq
hierarchiq koscielnqg. Sq one do
tego stopnia silne, Ze jestem
przekonany, ze jesli jakis
cudzoziemiec sprobuje gtosic
doktryne katolickq, bedzie istniato
ryzyko, ze zostanie oskarzony o
rozbijanie jednosci panstwowej.
Dlatego tez sqdze, ze jedynym
sposobem rozwijania apostolstwa
bytoby formowanie katolikow -
obywateli panstwa — w najlepszy
mozliwy sposob - poza Grecjq. Aby
po powrocie do swego rodzinnego
kraju potrafili zdoby¢ zaufanie i
uznanie swoich rodakow i



wspotobywateli, dajqgc przyktad
szczerej mitosci Ojczyzny,
zdobywajqc prestiz zawodowy i
okazujqc ducha lojalnego
zrozumienia i dialogu.

[106] List, w: EF-660310-2.

[107] Por. list do mons. Marcelino
Olaechei Loizagi, w: EF-660321-1.

[108] Por. Gravissimum educationis,
nr.10111.

[109] Por. RHF, D-15291. List by}
podpisany przez czterech biskupow:
arcybiskupa Pampeluny oraz
biskupow Jaki, San Sebastian oraz
Calahorry, La Calzady i Logrofio.

[110] Por. list do Jego Swigtobliwo$ci
Pawtla VI, w: EF-660421-1.

[111] Por. list do Swietej Kongregacji
ds. Semianriow i Uniwersytetow,
dotyczacy kanonicznego erygowania



Wydziatlu Teologii w Pampelunie, z
16 V 1966, w: RHF, D-15293.

[112] Por. nota zalaczona do listu do
bpa Angelo Dell’Acquy, w:
EF-661205-3.

[113] Por. list do mons. Gabriela
Marie Garrone, proprefekta Swietej
Kongregacji Seminariow i
Uniwersytetow, w: EF-661227-1.

[114] List Swietej Kongregacji
Seminariow i Uniwersytetow,
dotyczacy kanonicznego erygowania
Wydziatu Teologicznego w
Pamepelunie, z 16 marca 1967, w:
RHF, D-15295.

[115] List, w: EF-670302-1.

[116] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albdasa oraz Glorii Garcii-
Herrero Ruiz, w: EF-660717-2.

* (ac.) moja wina - przyp. thum.



[117] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-640815-1.

[118] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albdasa oraz Glorii Garcii-
Herrero Ruiz, w: EF-650915-1.

W maju i czerwcu zalozyciel Opus
Dei przygotowywatl sobie prace na
lato: mial przygotowac do druku
bardzo obszerne stare listy i
zakonczy¢ cykl wydawniczy
Instrukcji na temat ducha i
apostolstwa Opus Dei. Juz byt
najwyzszy czas! — pisal —
Natomiast czwarte wydanie
Katechizmu [Dzieta] sie opozZni.
Trzeba miec duzo cierpliwosci.
Moze bedzie to podarunek
noworoczny. Wiadomo, Ze wszyscy
sq przeciqZeni pracq i hie mozZna
jednoczesnie ztapac kilku srok za
ogon (List do Florencia Sdncheza
Belli, w: EF-650525-2) (Por. supra).



* Pedro Arrupe (1907 — 1991) -
hiszpanski jezuita, General zakonu w
latach 1965 — 1981 - przyp. ttum.

[119] List, w: EF-660817-2. Jestem
pewien- pisal w poprzednim
akapicie tego samego listu -Ze, z
Bozq taskq oraz pomocq Matki
Przenajswietszej, Ksiqdz i ja oraz
wielu swietych i wielebnych Ojcow
jezuitow [...] osiggniemy to, zZe
mitos¢ Chrystusowa bedzie
btyszczala zawsze, bez zadnych
wyjqgtkow.

List don Josemarii z 17 sierpnia jest
odpowiedzig na list, ktory 27 lipca
napisat do niego o. Pedro Arrupe:

«Wielce Szanowny Ksieze Pralacie
Escriva:

Dotart do mnie list Ksiedza Pralata z
26 czerwca. Prosze o wybaczenie
zwloki w odpowiedzi, spowodowanej
tym, ze w tych dniach
rozpoczynalem Cwiczenia Duchowe i



chcialem miec takze okazje
przekazania prosby Ksiedza Pralata
przelozonemu ojca Zeiglera, zeby go
poinformowatl o sprawie, o ktorej
Ksigdz Pralat wspominal w swym
liscie.

Nie musze Ksiedzu Pralatowi mowic,
jak mi przykro ze wzgledu na tego
rodzaju wystapienia cztonkéw
Towarzystwa, sam Ksigdz Pralat wie,
Ze sg one sprawa osobistej
nieroztropnoscii, bardzo odlegle od
wielkiego szacunku, jaki
Towarzystwo Jezusowe zywi dla
ducha i dziet Opus Dei.

Zbliza sie nasza Kongregacja
Generalna, jej druga Sesja; mam
nadzieje, ze bedzie sie Ksigdz Pralat
W tym czasie szczegolnie modlil za
nas, poniewaz wszystkie sprawy,
ktore tam beda omawiane, maja
wielkie znaczenie i wigza sie z
wielka odpowiedzialnoScia.



Jestem bardzo wdzieczny za zyczenia
Ksiedza Pralata z racji mych imienin
oraz za modlitwy.

Ze szczerym uczuciem» (RHF,
D-30804).

[120] Por. list do abpa Pedro Cantero
Cuadrado, w: EF-661015-1.

* Instituto de Estudios Superiores de
la Empresa (IESE) — najbardziej
prestizowa uczelnia ekonomiczna w
Hiszpanii i jedna z kilku najbardziej
znanych w Europie, czesc
Uniwersytetu Nawarry — przyp. thum.

[121] Por. El Noticiero Universal,
Barcelona, 8 X 1966.

[122] “Mowa Dostojnego 1
Wielebnego Ksiedza Pralata
Josemarii Escrivy de Balaguera przed
Dostojng Rada Miejska Barcelony, w
podziekowaniu za przyznanie mu
tytutu honorowego obywatela
miasta”, 7 X 1966. Barcelona, 1966.



Laureano Lopez Rodo w swych
Memorias, t. II (Barcelona 1991, s. 86
in.), autor przytacza takze
odpowiedz prat. Escrivy de
Balaguera na wystapienie burmistrza
Barcelony, José Marii de Porciolesa,
wraz z kilkoma krotkimi
komentarzami.

[123] List do Eduarda Ortiza de
Landdazuri Fernandeza de Heredia,
w: EF-661015-2.

[124] RHF, D-15111; Historia
Kliniczna, za okres od 26 IX 1966 do
10 III 1972.

[125] List z 25 V 1962, nr 92.

[126] Kiedy Jan XXIII oglosit 8
grudnia 1962 roku, ze od tego
momentu do kanonu mszalnego
wlaczone zostaje imie Sw. Jozefa,
patrona Soboru, natychmiast
kardynal Larraona zadzwonil do
zalozyciela Opus Dei: Rallegramenti!
Gratulacje! Byl pewien, ze bylo to



wielka dlan radoscig, ze wzgledu na
peine oddania nabozenstwo do
Swietego Patriarchy, ktorego osoba
symbolizuje lata cichej 1 skutecznej
pracy Jezusa podczas zycia ukrytego
Jezusa (Por. To Chrystus przechodzi,
nr 44).

«Ilez to razy, podczas zatwierdzania
dokumentéw Soboru, trzeba bylo
porozmawiac z zatozycielem Opus
Dei i powtorzy¢ mu: Gratulacje!,
poniewaz to, co Ojciec nosi w duszy,
to, czego niestrudzenie uczyt od 1928
roku zostalo uroczyscie ogloszone
przez Magisterium Kosciola!» (Alvaro
del Portillo, Pratat Escrivd,
swiadectwo mitosci do Kosciota, w J.
Escriva, Kochac Kosciot, Katowice
1994, s. 18).

[127] List z 24 111 1930, nr 2. Miedzy
wieloma innymi tekstami por. takze
ten z 1939 roku: Twoim
obowiqzkiem jest dqzenie do
swietosci. — Tak, takze i twoim. —



Jak mozna myslec, ze jest to
zadanie wylqcznie kaptanow i
zakonnikow? Do kazdego, bez
wyjaqtku, Pan powiedzial: “BqgdZcie
wiec wy doskonali, jak doskonatly
jest Ojciec wasz niebieski”.(Droga,
nr 291).

[128] List z 11 III 1940, nr 11.

* (fac.) centrum i korzen - przyp.
thum.

[129] «Jak pisal i powtarzatl
wielokrotnie, uwarzal Msze Swietg
za “centrum et radix vitae

interioris” [(fac.) centrum i korzen
Zycia wewnetrznego — przyp. ttum.],
co zostalo powtdrzone ad litteram
[(fac.) doslownie — przyp. tlum.] w
dekrecie soborowym Presbyterorum
Ordinis, nr 14» (Julidan Herranz
Casado, Sum. 3876). Por. homilie
wygloszona 14 IV 1960, w: To
Chrystus przechodzi, nr 87 oraz list z
28 II1 1955, nr 5.



[130] List z 911932, nr 32.

* (fac.) panstwo ziemskie —
nawiazanie do dzieta sw. Augustyna
O paristwie Bozym- przyp. thum.

[131] Rozmowy z pratatem Escrivd,
26.

[132] Ibidem, 55.

[133] Ibidem, 72. Na temat uznania
przez wybitne osobistosci koscielne
prekursorskiego wobec Soboru
Watykanskiego II charakteru
doktryny pralata Escrivy por.:
kardynat Sebastiano Baggio
(Avvenire, Milano, 26 VII 1975);
kardynat Joseph Frings (Fiir die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Koln, Koln, 1973,
S. 149-150); kardynal Franz Konig
(Corriere della Sera, Milano, 9-
XI-1975).

Kardynat Sebastiano Baggio mowi w
nastepujacy sposob: «Zycie, dzielo i



przestanie pratata Escrivy (jak
miatem okazje napisa¢ wkrotce po
jego Smierci) stanowig zmiane, a
raczej nowy i oryginalny rozdzial w
historii duchowosci chrzescijanskiej,
jesli myslimy o niej jako o drodze
pod kierunkiem Ducha Swietego [...].
Jedynie uplyw czasu pozwoli docenic
historyczne znaczenie jego
nauczania, w wielu aspektach
rzeczywiscie rewolucyjnego i
prekursorskiego wobec uroczystego
przestania ogloszonego przez Sobor
Watykanski II, zwlaszcza w tym, co
mozna nazwac jego esencja:
powszechnym powotaniu do
SwietosSci (Sebastiano Baggio, Sum.
5259). Takze Ojciec Swiety Jan Pawel
IT uznat publicznie zalozyciela Opus
Dei za prekursora Soboru,
antycypujacego teologie laikatu,
ktora byla tak charakterystyczna dla
Kosciola Vaticanum II oraz okresu
posoborowego (Por. L’Osservatore
Romano, 20-21 sierpnia 1979).



Pozniej, podczas “Kongresu
teologicznego studiow nad
nauczaniem blogostawionego
Josemarii Escrivy”, jaki odby! sie w
Rzymskim Ateneum Swietego Krzyza
(12-14 pazdziernika 1993), papiez Jan
Pawel IT wyglosil przemowienie do
jego uczestnikow. Mowil, ze
«dzialanie Ducha Swietego ma za cel
stale odnawianie KoSciota, aby mogt
skutecznie peinic¢ misje, jaka
powierzyl mu Chrystus. W
najnowszej hostorii zycia KoSciola
ten proces odnowy ma zasadniczy
punkt odniesienia: sobor Watykanski
II[...]. Gleboka swiadmos$c¢ Kosciota
wspoiczesnego, ze trwa na stuzbie
odkupienia, ktére obejmuje wszelkie
przejawy ludzkiej egzystencji, byla
przygotowywana pod kierunkiem
Ducha Swietego poprzez stopniowy
postep inetelektualny i duchowy.
Przestanie blgostawionego Josemarii,
ktoremu poswieciliScie wasz
kongres, stanowi jeden z najbardziej
znaczacych charyzmatycznych



bodzcow w tym
kierunku» (L’Osservatore Romano, 22
pazdziernika 1993).

[134] List z 24 X 1965, nr 4.

[135] Por. Rolf Thomas, Sum. 7702
oraz listz 2 X 1963, nr 18.

[136] Por. Franz Konig, Sum. 5254;
Ignacio Maria de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7284; Alvaro del
Portillo, Sum. 964; Francesco
Angelicchio, Sum. 3527.

[137] Por. Giuseppe Molteni, PR, s.
709; Umberto Farri, Sum. 3392; Pedro
Casciaro Ramirez, Sum. 6315.

* (fac.) przepisy liturgiczne — przyp.
thum.

[138] List z 15 VIII 1964, nr 19. «Jesli
chodzi o reforme liturgiczna,
akceptowat kolejne dyspozycje
Stolicy Swietej, chociaz roztropnie
rozrozniat ducha soboru i wyrazne



naduzycia, ktore byly popelniane w
dziedzinie odprawiania Mszy Swietej
oraz thumaczen tekstow
liturgicznych» (Joaquin Alonso
Pacheco, Sum. 4705).

O nietolerancji, jaka panowala w
niektorych komisjach liturgicznych,
wspomina teolog Louis Bouyer. Gdy
pracowatl wraz z druga osoba nad
ttumaczeniem kanonu rzymskiego
na francuski, zalecono mu, by unikat
takich stow, jak: “ofiarowanie”,
“ofiara”, “poswiecenie”, etc. A
poniewaz obydwaj zaprotestowali,
pozbawiono ich tego zadania (Por.
Louis Bouyer, Le métier de
théologien, Paris 1979, s. 79).

[139] List do Florencia Sancheza
Belli, w: EF-641024-2. Bp José Maria
Garcia Lahiguera wspomina, jak
wiele kosztowalo zalozyciela Opus
Dei odprawianie mszy zgodnie z
nowymi dyspozycjami: «Wkladat tyle
wysitku w odprawianie Mszy Swietej,



ze nawet najbardziej z pozoru
nieistotna rubryka miata dlan
olbrzymie znaczenie [...].
Namaszczenie, z jakim odprawiat
msze byto tak nadzwyczajne, ze
powodowalo, ze rzeczywiscie przy
oltarzu sie przemienial.
Najdrobniejsza zmiana mogla go
wiec rozproszy¢, a to wywolywatlo
wielkie cierpienie » (José Maria
Garcia Lahiguera, w: Testimonios..., s.
169).

[140] List do Florencio Sancheza
Belli, w: EF-650409-2.

[141] Por. ibidem; Por. takze Joaquin
Alonso Pacheco, Sum. 4705.

[142] Rozmowy z pratatem Escrivd,
23.

[143] Por. Rolf Thomas, Sum. 7702.

[144] Vincenzo Montillo, PR, s. 1013.
«Arbitralny podzial na katolikow
progresistow i integrystow zasmucat



don Josemarie, poniewaz uznawat go
za ewidentny dowdd utraty
glebokiego poczucia jednosci i
mitosci chrzescijanskiej oraz przejaw
braku wizji nadprzyrodzonej w
sprawach doktrynalnych i moralnych
» (Joaquin Alonso Pacheco, Sum.
4705).

Na temat mocnej i zdecydowanej
postawy zalozyciela Opus Dei - ani
progresistowskiej, ani
integrystycznej — w epoce zmian
historycznych, pisze 0. Ambrogio
Eszer OP, Relator Generalny
Kongregacji do Spraw Swietych:

«Z koscielnego punktu widzenia
Josemaria Escriva rozpoczat
dziatanie w sytuacji, gdy tradycyjne
postepowanie duszpasterskie zaczeto
stawac sie nieadekwatne w obliczu
wielkiego wyzwania humanizmu
ateistycznego lub agnostycznego. W
ostatnich latach widzial kryzys
zhudzen tych osob, ktore staraly sie



wyjsc¢ z tego impasu, starajac sie
dostosowac Kosciot do swiata. Takze
1w tej sytuacji jego odpowiedz sie nie
zmienila, a zachowujac bezposredni i
charakterystyczny styl, okazala sie
dokladnie dostosowana do nowych
wymagan. Jest to powrot do
chrzescijanstwa radykalnego,
chrystocentrycznego i
teocentrycznego, skupionego na
afirmacji prymatu laski, wspolnoty
zycia z Chrystusem poprzez
modlitwe i sakramenty, ktore tworza
nowego cztowieka i przemieniaja go
w $wiadka Chrystusowego w jego
wlasnym otoczeniu

zawodowym» (Ast le vieron.
Testimonios sobre Mons. Escriva de
Balaguer, Madrid 1992, s. 69).

* (fac.) mocni w wierze — przyp. thum.

[145] List z 19 II1 1967, nr 1. Na temat
nalegania by czlonkowie Opus Dei
byli fortes in fide (I P, 5, 9) por. list z 2
X 1963, nr 8.



[146] Ibidem, nr 3. List jest
przypomnieniem, dos¢ kompletnym
podsumowaniem podstawowych
prawd, rozpoczynajacym sie od
komentarza do Credo KoSciola.

[147] Ibidem, nr. 149 oraz 150.

[148] Joseph Hoffner, Sum. 3763.
Rozmys$lajac nad historycznymi
konsekwencjami Soboru
Watykanskiego II, Jacques Maritain
opisuje sytuacje w epoce
posoborowej uzywajac trafnego
porowania. Kosciol, depozytariusz
skarbu Objawienia, ktéremu zawsze
towarzyszy Duch Swiety, jest
wystawiony na ataki wscieklego i
zmiennego wichru. «Tak jawi sie
sobodr: niczym wysepka ostaniana
przez Ducha Bozego posrod oceanu,
na ktorym wszystko, co falszywe i co
prawdziwe, jest wzburzone» (Jacques
Maritain, op. cit., s. 79).

[149] Insegnamenti di Paolo VI, Roma
1972, s. 708.



[150] Rozmowy z pratatem Escrivd,
73.

[151] Por. List do bpa Angelo
Dell’Acquy, z Madrytu, w:
EF-670502-2.

[152] Ibidem.

* (fac.) na okres prébny — przyp.
thum.

[153] List z 31 III 1967; do listu
dolaczono wyczerpujaca
dokumentacje zawierajaca zapis
dzialan i poprzednich pism, okoto 60
stron. Por. AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Uniwersytet Nawarry,
Wydziat Teologii, I/2, 156.

[154] List Alvaro del Portillo, z 3
czerwca 1967 r., do bpa Gabriela
Garrone: por. ibidem, I/3, 192. W tym
momencie ogloszono majgce wkrotce
nastgpi¢ wyniesienie bpa Garrone do
godnosci kardynalskie;.



[155] List Swietej Kongregacji ds.
Seminariow i Uniwersytetow, 19 VI
1967; RHF, D-15300.

[156] List z 26 VIII 1967; Por. AGP,
Sekcja Expansion Apostélica,
Uniwersytet Nawarry, Wydziat
Teologiczny, 1/3, s. 258.

Kapitula Metropolitalna na sesji z 16
VI 1967 roku zdecydowata oddac do
dyspozycji Uniwersytetu Nawarry
niektore pomieszczenia przy
katedrze w celu ustanowienia tam
Osrodka Teologicznego
Uniwersytetu. Zarzad Uniwersytetu
przyjat warunki umowy z Kapitulg.
Komisja utworzona przez Kapitule
miata kierowac i nadzorowac prace
adaptacyjne pomieszczen; prace i
wszelkie inne wydatki miaty by¢
pokryte przez Uniwersytet;
uzytkowanie pomieszczen miato
mie¢ charakter tymczasowy,
najwyzej na okres 5 lat. Por. umowa



miedzy Kapitulg a Uniwersytetem:
16-22 czerweca 1967, w: ibidem, 258.

Umowa, trzeba to zaznaczy¢, byla dla
kapituly korzystna, poniewaz
pomieszczenia znajdowaly sie w
bardzo ztym stanie. Por. takze: list do
bpa Angelo Dell’Acquy, w:
EF-670603-1.

[157] Dekret erekcyjny wydany przez
Swietg Kongregacje ds. Edukacji
Katolickiej, nosi date 1 XI 1969 r.,
zostal podpisany przez jej prefekta,
kardynata Gabriela Garrone; w:
ibidem, Wydzial Teologiczny, 11/2,
419.

[158] List do Florencio Sancheza
Belli, w: EF-640229-2.

[159] Ibidem.

[160] Por. Vicente Mortes Alfonso,
Sum. 7234.



* (fac.) moja mito$¢ z Wami
wszystkimi w Chrystusie Jezusie -
przyp. thum. (por. I Kor 16, 24)

[161] List do jego synow w Hiszpanii,
w: EF-651002-1. Jeden ze swiadkow
procesu badajgcego zycie i cnoty
zalozyciela Opus Dei przytoczyt
ciekawa anegdote na temat swietej
tolerancji i zrozumienia. Przy jakiejs
okazji odwiedzila go osoba, ktdra
powiedziala: — Ojcze, jestem Zydem.
Pralat Escriva odpowiedzial: — I co z
tego? — Poza tym jestem masonem.
— Ale ty takze jeste$ dzieckiem
Bozym. Czyz nie? I usciskal go
(Fernando Valenciano Polack, Sum.
7097).

Na temat oszczerczej krytyki Opus
Dei, pochodzacej ze Zrodel
marksistowskich, zalozyciel mowik:
Jest logiczne, ze komunisci mowiq
Zle o Opus Dei, ale nie jest logiczne,
i nigdy nie bedzie, by cztonkowie
Opus Dei mowili Zle o



komunistach. Nie mamy innego
wyjscia, jak mowicé prawde o
komunizmie: jest to stek herezji i
sprowadza cztowieka do czystej
materii, nie majqgc na wzgledzie
nawet najbardziej podstawowych
praw osoby ludzkiej (Javier
Echevarria, Sum. 2264).

[162] List z 31 V 1954, nr 22.

[163] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
652.

[164] List z 8 XII 1949, nr 61.
[165] Ibidem, nr 67.

[166] List z 30 IV 1946, nr 1.
[167] List z 12 XII 1952, nr 37.
[168] Apuntes, nr 217.

[169] List z 911932, nr 46. Zalozyciel
Opus Dei chcial, by juz w
katechizmach doktryny
chrzescijanskiej przeznaczonych dla



dzieci thumaczono zasady, jakimi
powinno sie kierowac zycie
obywatelskie kazdego chrzescijanina,
w ktorych nie mozna ustqpic temu,
by dziata¢ w dowolny sposob w
Zyciu publicznych, i by
jednoczesnie wyjasniono
obowiqzek dziatania,
niewstrzymywania sie, do
stuzenia osobistq wspolpraca, aby
dziatac z lojalnosciq, z osobistq
wolnosciq, na rzecz dobra
wspolnego (Ibidem, nr 45).

Do tych, ktérzy staraja sie
sprowadzic religie do poziomu
prywatnej sprawy sumienia,
zaltozyciel pisze w Bruzdzie, nr 301:
Nie jest prawdag, ze istnieje
sprzecznosc¢ miedzy tym, zeby by¢
dobrym katolikiem i stuzy¢
wiernie spotecznosci
obywatelskiej. Gdyz Kosciot i
Panstwo w swietle powierzanej im
misji przez Boga nie majq powodu



do konfliktu w praworzqgdnym
sprawowaniu swej wladzy.

Klamiq — tak jest, ktamiq! — ci,
ktorzy twierdzq cos przeciwnego.
To wlasnie oni w imie falszywej
wolnosci chcieliby "taskawie”,
abysmy jako katolicy powrdcili do
katakumb.

[170] List z 911932, nr 50.
[171] Listz 911959, nr 51.

[172] Ibidem, nr 36. Dzialalnos¢
polityczna jednego z cztonkéw Opus
Dei, Rafaela Calvo Serrera, w ramach
dziatan monarchistow, zwolennikow
don Juana de Borbdn, doprowadzita
go do zamieszczenia w 1953 roku na
lamach francuskiego pisma Ecrits de
Paris artykulu zawierajgcego ostra
krytyke dzialan rzgdu hiszpanskiego
z 1951 roku z punktu widzenia zasad
samego rezimu frankistowskiego.
Calvo Serrer zostal z tego powodu
oddwotany z funkcji w Radzie



Wyzszej Badan Naukowych (hiszp.
Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas). Zalozyciel zawsze bronit
wolnosci politycznej Calvo Serrera,
podobnie jak wszystkich swoich
dzieci. Jednak gdy dowiedziatl sie, ze
jego syna zniewazono, mowiac, ze
jest “osoba bez rodziny”, wystapit w
jego obronie. Pojechat z Rzymu do
Madrytu i natychmiast poprosit o
audiencje u Franco. Dal mu do
zrozumienia, ze nie pozwoli, by
moOwiono o jego synu, Ze nie ma
rodziny, poniewaz ja ma:
nadprzyrodzong rodzine, Dzielo,
oraz ojca, ktorym jest on sam (Por.
Alvaro del Portillo, Sum. 650 oraz
Javier Echevarria, Sum. 2245).

[173] List z 8 XII 1949, nr 68.

[174] Poprzednie istotne zmiany
rzadu mialy miejsce we wrzesniu
1942, w lipcu 1945 oraz w lipcu 1951
roku.



[175] W sklad rzgdu z 1957 roku
wchodzili: Podsekretarz Prezydencji
Rzadu - Luis Carrero Blanco,
wojskowy, w pelni podzielajgcy idee
Franco; Minister Spraw
Zagranicznych - Fernando Maria de
Castiella y Maiz, frankista-
chrzescijanski demokrata; Minister
Spraw Wewnetrznych - Camilo
Alonso Vega, wojskowy, frankista i
monarchista; Minister
Sprawiedliwosci - Antonio Iturmendi
Barfales, tradycjonalista karlistowski;
Minister Wojsk Lagdowych - Antonio
Barroso y Sanchez-Guerra, wojskowy
1 monarchista; Minister Lotnictwa -
José Rodriguez y Diaz de Lecea,
wojskowy; Minister Marynarki
Wojennej - Felipe José Abarzuza
Oliva, wojskowy; Minister Skarbu -
Mariano Navarro Rubio, czlonek
Rady Panstwa; Minister Przemystu -
Joaquin Planell Riera, wojskowy 1
inzynier przemystowy; Minister
Handlu - Alberto Ullastres Calvo,
profesor ekonomii; Minister Robot



Publicznych - Jorge Vigon Suerodiaz,
wojskowy 1 monarchista; Minister
Rolnictwa - Cirilo Canovas Garcia,
inzynier agronom; Minister Pracy -
Fermin Sanz-Orrio y Sanz, falangista;
Minister Mieszkalnictwa - José Luis
Arrese y Magra, falangista; Minister
Edukacji - Jesus Rubio Garcia-Mina,
falangista; Minister Informacji i
Turystyki - Gabriel Arias-Salgado y
de Cubas, frankista; Sekretarz
Generalny Ruchu Narodowego - José
Solis Ruiz, falangista; minister bez
teki - Pedro Gual Villalbi,
ekonomista.

[176] Por. deklaracja programowa
nowego rzadu, z 27 11 1957, w: ABC,
YA, Arriba etc., z 28 11 1957.

[177], Wiele lat pozniej Alberto
Ullastres oswiadczyl na ten temat:
“ByliSmy stlugami panstwa, i ludzie
mieli troche racji tak nas nazywajac.
Powolano nas, poniewaz politycy nie
znali sie na ekonomii, ktora byta



wowczas nauka praktycznie nowa w
Hiszpanii i to oni nazywali nas
technikami. Szczegdlnie mnie,
ktorego uwazano za technika, i ja
sam siebie za takiego uwazam.
Niektorym politykom to dos¢
przeszkadzalo”. (cytat za: Laureano
Lopez Rodd, Memorias, t. I, Madrid
1990, s. 91).

[178] Niektorzy ministrowie byli
czlonkami stowarzyszen wiernych.
Trzeba zaznaczyd, Ze nie
reprezentowali oni tych
stowarzyszen w rzadzie.

[179] Nalezy przypomniec, ze
hiszpanska hierarchia koScielna
nigdy nie wypowiedziala sie
przeciwko udziatowi katolikow w
instytucjach politycznych rezimu
frankistowskiego.

[180] Julidn Herranz Casado, Sum.
3905.



[181] Komisariat Planu Rozwoju
zostal utworzony 26 stycznia 1962
roku, m.in. na skutek sugestii Banku
Swiatowego i OECD. Komisarzem
Planu Rozwoju zostal mianowany
Laureano Lopez Rodo. Komisariat
byl zalezny instytucjonalnie od
Prezydencji Rzadu, pomimo oporow
Navarro Rubio, ktory chcial, by
podlegal Ministerstwu Skarbu. Gdy
nie udato mu sie tego osiagnac,
Navarro Rubio zlozyl dymisje, ktora
chwilowo nie zostala przyjeta przez
Franco. Por. Swiadectwo Mariano
Navarro Rubio w: Franco visto por
sus ministros, Barcelona 1981, s. 90.

[182] Aby uzyskac pojecie o ewolucji
spoleczenstwa hiszpanskiego oraz o
problemach, przed jakimi ono
stanelo, warto przypomnie¢ niektore
istotne wydarzenia, jakie mialy
miejsce w roku 1962: powazne
zaburzenia pracownicze i
zwigzkowe, szczegolnie powazne w
Vizcai, Asturii i Barcelonie;



Swiadomos¢ kryzysu w oficjalnym
Hiszpanskim Syndykacie
Studenckim; pierwsze spotkanie
opozycji wewnatrzhiszpanskiej i
zwolennikéw republiki na emigracji
przy okazji Kogresu Ruchu
Europejskiego w Monachium w
czerwcu; prosba rzadu hiszpanskiego
0 przyjecie do Wspolnego Rynku;
intensyfikacja protestow katolickich
organizacji robotniczych... Ponadto
w maju ksigze Juan Carlos de Borbon
[dzisiejszy krol Hiszpanii - przyp.
thum.], zawar} zwigzek malzenski i
Szef Panstwa jasno zaczal skataniac
sie za jego kandydatura jako swego
nastepcy, a w zyciu Kosciota mialo
miejsce otwarcie Soboru
Watykanskiego II, ktore wywotlato
reperkusje takze w Hiszpanii.

[183] Niektdrzy historycy uwazaja, ze
jedna z najistotniejszych zmian w
rzadzie w 1962 roku bylo wejscie do
rzadu Manuela Fragi Iribarne jako
ministra Informacji i Turystyki. Za



wazny cel swej pracy ministerialnej
Fraga postawil uchwalenie ustawy
prasowej, ktora gwarantowaia
wieksze swobody informacyijne.
Ws$rdd nowych ministrow znajdowat
sie Gregorio Lopez Bravo, inzynier
morski, ktory od 1960 roku peinit
funkcje Dyrektora Generalnego
Hiszpanskiego Instytutu Walut
Obcych. Lopez Bravo byt
supernumerariuszem Opus Dei.

[184] Komunikat Sekretariatu
Generalnego Opus Dei, Rzym, 17 VI
1962. Aby zrozumie¢, skad braly sie
te bledne opinie na temat Dziela,
trzeba zdawac sobie sprawe, ze w
Hiszpanii nie istniala swoboda
zreszania sie w celach politycznych
ani formy odzwierciedlania
pluralizmu politycznego. W tej
sytuacji politycznego znaczenia
nabieraly przejawy zycia religijnego,
kulturalnego i spolecznego, ktdre z
samej swej natury nie miaty nic
wspolnego z walka polityczng. Z



drugiej strony ci, ktorzy glosili te
opinie, nie brali pod uwage, ze Opus
Dei jest z natury swej —1ijuz
wowczas zaczynato to byc¢ faktem —
bytem uniwersalnym. By¢ moze
dlatego w swym rozumowaniu
nadawali warto$¢ ogolna temu, co
bylo jedynie okolicznos$ciami
przejsciowymi, zwigzanymi z
warunkami konkretnego kraju, w
tym przypadku Hiszpanii.

[185] List z 7 X 1950, nr 36. Vicente
Mortes Alfonso, jeden ze Swiadkow
procesu, byl supernumerariuszem
Opus Dei. Od kwietnia 1957 roku
peinil wysokie funkcje polityczne, a
od pazdziernika 1969 do czerwca
1973 roku by} Ministrem
Mieszkalnictwa. Oto jego Swiadectwo
w tej sprawie: «Przy réznych
okazjach okazywalem Ojcu moj bdl z
powodu niezrozumienia, a nawet
kalumnii, jakimi niektdre osoby czy
grupy polityczne w Hiszpanii
obrzucaly Opus Dei i jego rzekome



zwiagzki z polityka. On zawsze mowit
mi, jak powinienem praktykowac
mitos$¢ chrzescijanska, topi¢ zto w
obfitosci dobra i rozumie¢, ze nas nie
rozumieja. To nie przeszkadzato mu
wskazywac, ze mam obowiazek, dla
dobrego imienia Kosciola i Dziela,
meznie i zdecydowanie wyjasniac
prawde, ale dbajac o to, by nie
obrazac osob, lecz wskazywac bledy.
I robic¢ to w sposob cieply i
swobodny. Zawsze polecal mi
stucha¢ innych, pozwala¢ im
swobodnie wypowiadac swoje
opinie. Gdy ja bede przedstawial
moje, powinienem pamietac, ze nie
ma innych dogmatow niz te, ktore
okresla Kosciol, a w zwiazku z tym
niemal wszystko w polityce podlega
dyskusji» (Sum. 7234).

[186] Por. Javier Echevarria, Sum.
2247.

[187] César Ortiz-Echagiie Rubio,
Sum. 6845. Por. takze wywiady z



Jacquesem Guillemé-Bralonem z 16 V
1966 oraz z Tadem Szulcem z 7 X
1966, w: Rozmowy z pratatem
Escriva, nr 381 48.

[188] Por. Javier Echevarria, Sum.
2259. 0d 1950 roku— pisze
zatozyciel Opus Dei —ani ja, ani
Sekretarz Generalny nie
uczestniczylismy w zadnym akcie
oficjalnym, czy to o charakterze
religijnym, czy tez nie (List do Jego
Swigtobliwosci Pawla VI, w:
EF-640614-1).

[189] List do Florencia Sancheza
Belli, w: EF-661019-3.

[190] Por. list do jego synow z Rady
Generalnej, z Elorrio (Vizcaya), w:
EF-640815-1.

* (fac.) Milo$¢ moja z wami
wszystkimi w Chrystusie Jezusie —
przyp. thum. (por. I Kor 16, 24)



[191] List do jego synow w Holandii,
w: EF-640320-2. Dwa miesigce
plzniej pisat do nich z
nadprzyrodzonym spokojem:

Drogie dzieci, niech Jezus mi Was
wszystkich zachowa zawsze in
laetitia [(tac.) w radosci — przyp.
thum.]!

Mam nadzieje —wiem — Ze spotka
nas wiele dobrych rzeczy na tej
wspaniatlej ziemi tulipanow.
Jedzcie, spijcie, Smiejcie sie z tego
wszystkiego, poniewaz nie ma
Zadnego powodu, by czynic inaczej
(List, w: EF-640519-1).

[192] List, w: EF-640327-1.

[193] List do Luisa Carrero Blanco, w:
EF-640403-1.

[194] List do Patricka Cormaca
Burke’a, w: EF-640510-1.

[195] Ibidem.



* Swieta Katarzyna ze Sieny
(1347-1380), dominikanka, Doktor
Kosciola, patronka Europy i Srodkow
przekazu - przyp. ttum.

[196] List do Florencio Sancheza
Belli, w: EF-640510-4.

* Don Francisco Javier Borbon-Parma
(1889-1977) — byl wowczas tzw.
regentem Wspdlnoty Karlistowskiej,
czyli pretendentem karlistow do
tronu hiszpanskiego. Holenderska
ksiezniczka Irene byla zas synowa
don Javiera — zona don Hugo Borbon-
Parmy. Karlisci byt to ruch polityczny
katolickich tradycjonalistow 1
monarchistow dzialajacy od lat 30-
tych XIX wieku. W hiszpanskiej
wojnie domowej poparli Franco, za$
od lat 40-tych ich czesSc¢, popierajaca
don Javiera, przeszia do opozycji, w
latach 60-tych, sklaniajac sie coraz
wyrazniej ku socjalizmowi — przyp.
thum..



* (fac.) wszystko ku dobremu -
przyp. thum.

[197] List, w: EF-640523-1.

** Montejurra —-gora w Nawarrze, na
ktorej co roku odbywatlo sie
zgromadzenie karlistow — przyp.
thum.

*** (hiszp.) czerwony beret.
Czerwone berety to tradycyjne
nakrycie glowy bojownikow
karlistowskich - przyp. ttum..

[198] Ibidem. Zalozyciel Opus Dei
przekazal biskupowi Dell’Acquie
kopie tego listu do wiadomosci Jego
Swigtobliwosci (List, w: EF-640528-1).

[199] List do Jego Swigtobliwosci
Pawla VI, w: EF-640614-1. 12 czerwca
zalozyciel pisal do bpa Angelo
Dell’Acquy, zalaczajac list
skierowany do Ojca Swietego wraz z
kilkoma stowami: Prosze gorqco,
aby Wasza Ekscelencja go



przeczytal, i przekazal go w
Wielebne Rece Papieza tylko w
przypadku, gdy uzna to za
wlasciwe; zdaje sie catkowicie na
swiatly i mitujqcy sqd Ekscelencji,
z radosciq akceptujqc go,
jakikolwiek by on nie byt (List, w:
EF-640612-1).

[200] List do Jego Swiatobliwosci
Pawtla VI, w: EF-640614-1. Na temat
tej opatrznosciowej roli pisze:
Nazywano Franco mezem
opatrznosciowym przez wszystkie
te lata, przy kazdej okazji i na
wszelkie sposoby. Mogtbym Waszej
Swiqtobliwosci przedstawié calq
antologie przemowien i
dokumentow biskupich —
praktycznie wszystkich biskupow
— w ktorych Caudillo jest
chwalony w sposob
“hiperboliczny” - a jest on
naprawde dobrym synem Kosciotla
subiektywnie rzecz biorqc, a
wielokrotnie takze obiektywnie. A



hierarchia koscielna, zakony i
kongregacje zakonne otrzymaty
spore korzysci — jesli wolno mi
tak powiedzied, rzektbym, ze
czasem wykorzystatly dobre
nastawienie Generalisimo w
stosunku do Kosciota.

[201] Ibidem.

[202] Ibidem.

[203] List z 15 VIII 1964, nr 1.
[204] Ibidem, nr 13.

[205] Ibidem, nr 9. Niektére
przyklady punktow nauczania
Kosciola, ktorych trzeba bronic,
poniewaz zostaly niesprawiedliwie
lub nieroztropnie znieksztalcone, to
stosunki pomiedzy katolikami i
wlasciwe rozumienie powrotu do
pierwotnego Kosciola: Jesli wyciqga
sie jednq dton ku tym, ktorzy majq
nieszczescie nie wierzyd, ale drugq
bije sie swego brata w wierze, nie



mozna w rozsqdny sposob mowic,
Ze jest to szlachetny dialog, lecz
raczej nieuporzqdkowane gesty.
Jesli powrot do zZycia pierwotnego
chrzescijanstwa, ta swieta
rzeczywistosc, ktora jest
zwyczajnq praktykq w Dziele,
rozumiana jest jako pragnienie
zepchniecia Kosciola do katakumb
— a w rzeczywistosci jest checiq
wrzucenia do scieku wraz ze
szczurami, nie z ludZzmi —
postaramy sie pokazad, wraz z
catym Magisterium Kosciola, ze
przez dwadziescia wiekow Duch
Swiety nie pracowat na prézno
(Ibidem, nr 20).

[206] List do Francisco Franco
Bahamonde, z Pampeluny, w:
EF-641129-1. Dwoma pierwszymi
doktorami honoris causa
Uniwersytetu Nawarry byli
profesorowie don Miguel Sancho
Izquierdo oraz don Juan Cabreray
Felipe.



[207] List do Francisco Franco
Bahamonde, z Pampeluny, w:
EF-660927-1.

* (fac.) czuwajcie i maddlcie sie (Mt 26,
41) - przyp. thum.

** (fac.) czynigc prawde w mitosci
(Ef, 4, 15, przeklad ks. J. Wujka) -
przyp. thum.

[208] List do jego synow w Hiszpanii,
w: EF-651002-1.

[209] List do Florencia Sancheza
Belli, w: EF-651009-2. Na temat
bledéw w opiniach o Opus Dei
zalozyciel mowit w 1971: W
Hiszpanii i tylko w Hiszpanii
znajduje sie ich Zrodto: z powodu
religijnejzazdrosci niektorych
0sob, z powodu zacietrzewienia
politycznego innych - bardzo
niewielu - oraz z powodu
powierzchownosci tych, ktorzy
powtarzajq to, co ustyszq,
poniewaz ich to bawi (ABC, Madryt



24 111 1971: wywiad przeprowadzony
przez Julidana Cortésa Cavanillasa).

[210] List do bpa Angelo Dell’Acquy,
w: EF-650604-1. Posrod mnostwa
wiadomosci i roznych spraw jest
takze mowa o wreczeniu Pawtowi VI
pierwszego, bibliofilskiego wydania
Drogi (Por. list, w: EF-660125-1) oraz
egzemplarza pierwszego wydania
polskiego kardynalowi Stefanowi
Wyszynskiemu (por. list, w:
EF-661220-3). Inne sprawy to
ekspansja Dziela w Nigerii oraz
projekt apostolski utworzenia
uniwersytetu w Afryce (por. list, w:
EF-650524-1); a takze ekshortacja do
wiernych na temat powszechnego
powolania do swietosci jako
przestania soborowego, dokonana na
jednej z audiencji generalnych w
Bazylice Watykanskiej, ktora tak
bardzo poruszyla zalozyciela Dziela
(por. list, w: EF-660322-1).



Szczegdlne znaczenie miala
prywatna audiencja, jakiej Ojciec
Swiety udzielil don Josemarii dzieki
posrednictwu bpa Dell’Acquy: Nie
jestem w stanie— pisal —
przywyczaic sie do tych spotkan,
chociaz zawsze jestem bardzo
zadowolony, jak dziecko, ktore
rozmawia ze swym Ojcem (List, w:
EF-660129-2).

Audiencja miala miejsce 25 stycznia
1966 roku. Podczas audiencji don
Josemaria wreczyt Ojcu Swietemu
notatke na temat diecezji w
Barbastro, poniewaz krazyty
pogloski, ze ma ona wkrotce zostac
zlikwidowana. Poruszyl takze
sprawe projektu utworzenia
wydzialu medycznego na Katolickim
Uniwersytecie we Fryburgu oraz
dwoch akademikow w tym miescie
(por. ibidem).

[211] Na temat falszywych informacji
rozpowszechnianych przez dziennik



Le Monde, por. listy do bpa Angelo
Dell’Acquy, w: EF-641112-1; w:
EF-650919-1; w: EF-650921-1; a takze
przez czasopismo La Croix: artykuly
z 26 kwietnia 1966 oraz nastepnych
dni: por. list, w: EF-660511-1. Por.
takze sprawe kampanii
organizowanej przez Le Nouvel
Observateur oraz Le Canard Enchainé
(list, w: EF-660611-1).

[212] List do Richarda Storka,
konsyliariusza Opus Dei w Wielkiej
Brytanii, w: EF-661121-3.

[213] Jacques Guillemé-Brilon,
korespondent Le Figaro, przygotowat
publikacje wywiadu. Ten wywiad, a
takze inne poswiecone aktualnym
zagadnieniom z lat 19671 1968
(kierunki i ruchy posoborowe,
organizacje religijne, apostolstwo
Opus Dej, etc.) zostaly zebrane w
ksigzce pod tytutem Rozmowy z
pratatem Escrivd. Artykul w Le
Figaro opublikowany zostal pod



tytutem: Apostolstwo Opus Dei na
pieciu kontynentach (por. nr 341in.).

[214] Ibidem, nr 38.

* W Hiszpanii frankistowskiej
istniala jedna, oficjalna organizacja
syndykalna, majaca za zadanie
obrone interesow pracowniczych i
uzgadnianie ich z dobrem
publicznym. Na nizsze szczeble tej
organizacji przeprowadzane byly
wybory. Wyzsze szczeble
syndykatow opanowane byly przez
biurokracje Ruchu Narodowego,
oficjalnej i jedynej legalnej
organizacji politycznej, skupiajgcej
zwolennikéw Franco. Aparat ten
skladatl sie najczesciej z osob
wywodzacych sie ze Srodowisk
falangistowskich. W zwigzku z tym,
srodki materialne i Srodki przekazu
zwigzane z administracjg organizacji
politycznej oraz syndykatami
znajdowaly sie w rekach jednego
srodowiska politycznego, ktérego



jednym z lideréw byt José Solis,
owczesny Sekretarz Ruchu
Narodowego — przyp. thum..

[215] List do bpa Angelo Dell’Acquy,
w: EF-661029-1, Appunto; Por. takze
list, w: EF-661201-1.

[216] Por. César Ortiz-Echagtie Rubio,
Sum. 6845. Tych, ktorzy chcieliby
przedstawic¢ Opus Dei jako
jednorodng organizacje politycznag i
zaprzeczyc istnieniu godziwego
pluralizmu wsrod jego cztonkow,
warto poinformowac, ze zardwno w
rzadzie Franco, jak w Sekretariacie
Generalnym Ruchu Narodowego i w
Organizacji Syndykalnej znajdowali
sie cztonkowie Opus Dej, ale to
rowniez cztonkowie Opus Dei, wraz z
innymi osobami, ostro krytykowali
brak reprezentatywnosci
syndykatow.

[217] List do Florencia Sancheza
Belli, w: EF-661101-1. Kilka dni
wczesniej Ojciec pisat do swych



dzieci w Hiszpanii: Dobrze wiecie,
Ze ja, podobnie jak wszyscy
kaptani w Opus Dei, nigdy nie
mowie o polityce. Do mnie nalezy
sie modlic i by¢ na Krzyzu z
ramionami otwartymi, i starac sie
w ten sposob, by zadna dusza nie
czula sie odrzucona (List do
Florencia Sancheza Belli, w:
EF-661019-3).

* (fac.) ku wolnosci wyswobodzil nas
Chrystus (por. Gal 5, 1)- przyp. thum.

* (fac.) w Panu - przyp. thum.

[218] List do José Solisa Ruiza, w:
EF-661028-1.

29 X 1966 r. zalozyciel Opus Dei
wystal do bpa Dell’Acquy note, w
ktorej czytamy: Zalgczam fotokopie
listu, ktory wystatem do ministra
Solisa. Mysle, ze zrobi na nim
pewne wrazenie i mam nadzieje,
Ze gdy zda sobie sprawe, Ze
przedstawiajqc racje



nadprzyrodzone i logiczne, ktore
uwazam za stosowne, zamiast
pisac don per “ty”, tytuuje go
“Eksclencjq”, moze sie wtedy
zastanowi (w: EF-661029-1,
Appunto).

Kopie tego listu otrzymatl takze don
Juan de Borbon y Battenberg, ktory
potwierdzil jego otrzymanie
przebywajac w Estoril w Portugalii,
15 listopada:

«Mo6j drogi Don José Maria:

Dostarczono mi do rak wlasnych
kopie Twego blyskotliwego i peinego
energii listu do Ministra Sekretarza
Generalnego Ruchu, w ktorym
protestujesz przeciw
niesprawiedliwej kampanii prasowej
przeciwko Opus Dei.

Mysle, ze bardzo stuszne byto
wyjasnienie spraw, ktorych pewne
osoby nie chca zrozumie¢ od



poczatku i byl to moment konieczny,
aby to przerwac raz na zawsze.

Z przyjemnos$cig dowiedzialem sie
takze o wizycie brytyjskiej Krolowej
Matki w Netherhall House w
Londynie, a takze przeczytalem
stosowne komentarze prasowe po tej
wizycie.

Polecam sie Twej wspanialej
modlitwie, caluje Twa dlon. Przyjmij
tez mocny uscisk od szczerze ci
oddanego» (RHF, D-30752).

[219] Por. list do don Juana de
Borbdn y Battenberg, w: EF-661121-1.

[220] ABC (Madryt), 24 III 1966.

* Don Juan de Borbon (1913-1993) byt
synem ostatniego krola Hiszpanii,
Alfonsa XIII, dlugoletnim
kandydatem do tronu hiszpanskiego
oraz ojcem don Juana Carlosa,
obecnego krola, ktory zostatl



wyniesiony na tron przez gen.
Franco - przyp. tlum..

[221] WSsrod listow z lat
szeScdzeisiatych, por.
korespondencja z Francisco Franco
Bahamonde: listy, w: EF-641129-1, z
Pampeluny; w: EF-660927-1, takze
también z Pampeluny oraz w:
EF-680803-1. korespondencja z don
Juanem de Borbon y Battenberg:
listy, w: EF-640105-1; w: EF-661121-1;
w: EF-670624-1; w: EF-680201-1 oraz
w: EF-680621-1.

[222] Chodzi o wizyte
brytyjskiejKrolowej Matki w
Netherhall House w Londynie
podczas jego inauguracji 1 listopada.

[223] List do don Juana de Borbdn y
Battenberg, w: EF-661121-1. Bardzo
znana jest anegdota (Ojciec
opowiadal jg kilkakrotnie swym
dzieciom), przypomniana przez
jednego ze Swiadkdéw procesu
beatyfikacyjnego: «Przy innej okazji



zatozyciel Opus Dei opowiedzial mi,
ze gdy odwiedzil go Szef
Hiszpanskiego Domu Krolewskiego,
w przyjaznym tonie, z uSmiechem,
zalozyciel mu powiedzial: Wasza
Wysokos¢, mam synow
monarchistow, ale mam takze
republikanow » (Alfredo Lépez
Martinez, Sum. 5749).

[224] Zalozyciel Opus Dei zawsze
pozostawal wierny swej zasadzie, by
szanowac wszystkie opinie
polityczne, sytuujac sie na
marginesie tych spraw. W pewnym
liscie, wyjatkowo obszernym,
skierowanym do don Juana de
Borbon, czynil jasna aluzje do zasad,
jakimi kieruje sie w swym
postepowaniu. List don Josemarii (w:
EF-711110-1) by} odpowiedzig na list
don Juana z 6 XI 1971 r.. Oto jego
fragmenty:

Ja nic o tym nie wiedziatem,
poniewaz zyje w innym



srodowisku i poniewaz nikt nie
mowi mi o polityce, a w jeszcze
mniejszym stopniu o polityce
hiszpanskiej. Dlatego wszystkie
informacje, ktore Wasza Wysokos¢
mi przekazuje, sq dla mnie nowe

[...].

List ten napisany jest zgodnie z
calym moim postepowaniem, by
nie mieszac sie w sprawy
doczesne, a takze zgodnie z
jasnym, cho¢ taktownym,
poczuciem lojalnosci, jakq jestem
wienien W[aszej] W[ysokosci] [...].

Moja postawa nie polega na
neutralnosci. Odrzucam takie
postepowanie - neutralnosc -
poniewaz w sprawach
nadprzyrodzonych trzeba byc z
Chrystusem lub przeciw
Chrystusowi, nie mozna by¢
neutralnym. Natomiast w
sprawach ziemskich mam
zobowiqzanie, by nie sqdzid, lecz



rosiewac obficie mitos¢ wobec
wszystkich: to jest nauczanie,
ktore przekazuje moim synom [...].

Nie mamy neutralnosci ani
ludzkich taktyk. Szanujemy z
delikatnosciq uprawnione opinie
innych w sprawach doczesnych,
jak miatem radosc i zaszczyt
mowic W[aszej] W[ysokosci]
niezmiennie od lat. I to nawet, gdy
czasami nie brakuje takich osob,
ktore w jakims przypadku
sprawiajq mi cierpienie. Poniewaz
ponad wszelkim osqdem, nie moge
by¢é rzecznikiem partykularyzmow
w sprawach ziemskich, aby moc
zajmowac sie jakgkolwiek duszq
bez roznicy [...].

Panie, mozesz by¢ catkiem pewien,
Ze ani intrygi jednych, ani
niewiarygodne kalumnie i
pomowienia innych nie zmieniq
prawego kaptanskiego kryterium,
ktore — z taski Boga — zawsze



byto i bedzie linig mego
postepowania.

* W wyniku posoborowej reformy
kalendarza liturgicznego poprzednio
obchodzone dwukrotnie w ciggu
roku swieto Matki Boskiej Bolesnej
(w piatek tydzien przed Wielkim
Pigtkiem oraz 15 wrzesnia). Obecnie
obchodzone jest w liturgii Kosciola
tylko 15 wrzesnia, a w Opus Dei
dodatkowo jako swieto rodzinne w
piatek pigtego tygodnia Wielkiego
Postu - przyp. thum..

[225] List do Santiago Escriva de
Balaguer y Albas, w: EF-640320-1.

[226] Por. List do Santiago Escriva de
Balaguer y Albas, w: EF-571002-1.

[227] Por. List do José Sinués Urbiola,
w: EF-571231-2; Alvaro del Portillo,
Sum. 507.



[228] Por. List do Santiago Escriva de
Balaguer y Albas i do Glorii Garcia-
Herrero Ruiz, w: EF-660617-2.

* W Hiszpanii prezenty dzieciom
przynosza Trzej Krolowie 6 stycznia,
nie Swiety Mikolaj w Boze
Narodzenie - przyp. ttum..

[229] List do Marii José Escriva de
Balaguer Garcia-Herrero, w:
EF-680329-13.

[230] Por. List do Santiago Escrivy de
Balaguer y Albas i do Glorii Garcia-
Herrero Ruiz, w: EF-631200-3.

* imieniny Santiago - przyp. ttum.

[231] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albas i do Glorii Garcia-
Herrero Ruiz, w: EF-680715-2.

[232] Por. Ibidem.

[233] Ibidem.



[234] W Boletin Oficial del Estado, nr
186, z 3 sierpnia 1968 r., s. 11539,
zostal opublikowany Dekret
1851/1968 z 24 lipca 1968 r., «na
mocy ktorego przywraca sie, bez
uszczerbku dla prawa osob trzecich,
tytul markiza Peralta, na rzecz don
José Marii Escrivy de Balaguera y
Albas».

3k

[235] List do Francisco Franco
Bahamonde, w: EF-680803-1. Franco
bez watpienia znat historie
przywrocenia zatozycielowi tytutu
markiza. Stad brak wzmianki o
tytule, jest natomiast mowa o
szczodrosci, jakiej doznata moja
rodzina (Escriva de Balaguer) oraz o
szlachetnym zrozumieniu.

[236] Por. Florencio Sanchez Bella,
Sum. 7489.

[237] Por. Javier Echevarria, Sum.
2043. Sam bp Echevarria opowiada,



ze gdy podczas spotkan z Ojcem
pojawiala sie jakas anegdota o
stawnych rodzinach
arystokratycznych, spokrewnionych
z Escrivami lub Blankami,
natychmiast zmienial temat
rozmowy poprzez jakas dowcipna
uwage (por. ibidem).

[238] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
386.

[239] Por. Ibidem. Florencio Sanchez
Bella wspomina, ze «korzystajac z
podrozy apostolskich lub
wypoczynkowych», sam odwiedzat
Archiwa Korony Aragonii, Krdlestwa
Walencji oraz Archiwa Generalne w
Wiedniu (Sum. 7489).

[240] Pierwsze badania zostaly
sporzadzone przez don Gregorio
Arranza, prawnika w Ministerstwie
Sprawiedliwosci (por. ibidem); a
dokumenty, ktore zalaczone zostaly
do podania o przywrdécenie tytulu w
1968 roku zostaly przygotowane



przez don Adolfo Castillo Genzora,
Sekretarza Akademii Krolewskiej
Szlachty i Sztuk Pieknych w
Saragossie, eksperta w dziedzinie
genealogii oraz historyka Krolestwa
Aragonii.

* (lac.) cata chwala dla Boga - przyp.
thum.

* Por. A. Vazquez de Prada, Zatozyciel
Opus Dei, Krakow 2002, tom I, str. 18,
przyp. 12 — przyp. ttum..

[241] Por. Pedro Casciaro Ramirez,
Sum. 6321.

[242] Por. Dekret Krdlewski z 8 VII
1922 oraz Rozkaz Krolewski z 21 X
1922.

[243] WSrod nominacji i tytutow
koscielnych byty: cztonek honoris
causa Papieskiej Rzymskiej Akademii
Teologicznej (19 XII 1956; por. RHF,
D-15099); konsultor Swietej
Kongregacji Seminariow i



Uniwersytetow (23 VII 1957; por.
RHF, D-15101); Wielki Kanclerz
Uniwersytetu Nawarry (Dekret
Swietej Kongregacji Seminariow i
Uniwersytetow, 15 X 1960; por. RHF,
D-15102); konsultor Komisji
Papieskiej do Autentycznej Wykladni
Kodeksu (21 ITI 1961; por. RHF,
D-15103), etc.

W$rdd wyrdznien i zaszczytow
Swieckich, dotychczas nie
wspomnianych znjadowaly sie
hiszpanskie Wielkie Krzyze. O tych
krzyzach honorowych zwykt byl
mowic, gdy ktos mu ich gratulowak:
zapewniam cie w obecnosci Boga,
Ze mi jest to catkiem obojetne, ani
mnie ziebi, ani grzeje; jedyny
Krzyz, ktory mnie interesuje, ktory
kocham i ktory pragne nosic¢
kazdego dnia, to Krzyz mego Pana
Jezusa Chrystusa (Javier
Echevarria, Sum. 2765). Otrzymanie
Wielkiego Krzyza Swietego
Rajmunda z Pefiafort (23 I 1954) stalo



sie dlan okazja do napisania listu z
podziekowaniem dla Szefa Panistwa
(list do Francisco Franco Bahamonde,
w: EF-540126-1), w ktorym
podkreslal uniwersalny charakter
Opus Dei zrodzonego w Madrycie.
Jesli chodzi o Wielki Krzyz Karola III
(odznaczenie otrzymane dektretem z
18 VII 1960), pisal z Londynu do
jednej z osob, ktéra mu go
gratulowala: Prosze mi pomoc
zlozy¢ Panu Bogu podziekowanie
za Krzyz, jaki on zechciat ztozy¢
na moje barki przed trzydziestu
dwoma laty; prosze sie tez za mnie
modlié, abym go zawsze nosit z
godnosciq i z radosciq (List do
Sergia Fernandeza Larraina, w:
EF-600805-3). Cztery lata pdzniej
otrzymal Wielki Krzyz Swieckiego
Stowarzyszenia Dobroczynnosci z
bialg wstega (26 XI 1964), w uznaniu
zashug na polu dzialalnosci
dobroczynnej, jak ttumaczyl w
oficjalnej nocie Minister Spraw
Wewnetrznych.



Mysle zawsze, ze sie zestarzatem—
pisal zalozyciel Opus Dei w
podziekowaniu za gratulacje ze
strony ministra — i Ze Pan zechciat,
by nie brakowato mi nigdy Jego
Swietego Krzyza. Ale teraz musze
podziekowac za ten, ktory
zechciano na mnie ztozyc¢ bez
Zadnych zastug z mojej strony.
Dziekuje, za ten wielki krzyz
dobroczynnosci, na ktory
zastuzyly moje dzieci — nie ja,
powtarzam — poprzez ich stalq i
hojnq prace, jakq prowadzq z
biednymi spotecznosciami w
naszej ukochanej Hiszpanii.
Prosze tez o przekazanie mego
pelnego szacunku podziekowania
Jego Ekscelencji Szefowi Panistwa
(List do Camila Alonso Vegi, z
Pampeluny, w: EF-641128-1).

Por. takze Florencio Sanchez Bella,
Sum. 7490 oraz 7491.

[244] Javier Echevarria, Sum. 2286.



* Arcybiskup Toledo jest
jednoczes$nie Prymasem Hiszpanii.
Czesto tyul ten wiagze sie z godnoscia
kardynalska — przyp.thum..

[245] Javier Echevarria, Sum. 2764;
Alvaro del Portillo, Sum. 385.

** (wl.) zotnierska krew czyni wielkim
dowddce - przyp. thum.

[246] Florencio Sanchez Bella, Sum.
7491 .

[247] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
387 oraz 388; Javier Echevarria, Sum.
2045; Florencio Sanchez Bella, Sum.
7489.

[248] Por. ibidem. Zalozyciel Opus
Dei rzek} swoim dzieciom:
Wielokrotnie znacznie trudniej
jest korzystac ze swych praw, niz
wykonac obowiqzek (Fernando
Valenciano Polack, Sum. 7081).



[249] Przy okazji spotkania z
niewielka grupa hiszpanskich
dostojnikéw koscielnych wyjasnit im
przyczyny, dla ktorych ubiegal sie o
przywrocenie tytulu markiza: Nie
zrobitlem tego dla siebie, bo ani
tego nie potrzebuje, ani nie bede
nigdy uzywat [...]. Uczynitem to
tylko ze wzgledu na prawo
przystugujqgce mojej rodzinie,
ktore moglibysmy utracic ze
wzgledu na moje zaniedbanie. Jest
to wymagane przez cnote mitosci,
ktorq jestem winien wobec mego
brata i bratankow, poniewaz
jestem glowq rodziny i nikt w
moim zastepstwie nie moze ztozy¢
tej prosby (stowa przywolane przez
Enrique Delgado Gomeza, w:
Testimonios..., s. 139.

[250] Koszty postepowania «hojnie
[pokryl] D. José Badrinas» (Por.
Florencio Sanchez Bella, Sum. 7489).



[251] List do Florencio Sancheza
Belli, w: EF-680125-2.

[252] Podanie don Josemarii Escrivy
de Balaguera y Albas o uznanie na
jego rzecz tytulu markiza Peralta
pochodzi z 11 stycznia 1968
(«Dokumentacja dotyczaca uznania
tytutu markiza Peralta», w: RHF,
D-15105). Dokumentacje praw
pretendenta do tytulu przygotowat
wspomniany juz specjalista don
Adolfo Castillo Genzor.

[253] Dekret z 24 lipca 1968 r. 0
uznaniu praw do tytulu oraz
zawiadomienie o przywroceniu
tytutu z 5 listopada 1968 r., w: RHF,
D-15105.

[254] Por. Rolf Thomas, Sum. 7676.

[255] Cesja tytulu szlacheckiego na
rzecz don Santiago Escrivy de
Balaguera y Albas dokonana zostala
wobec notariusza; por. RHF, D-15105.
Przyjecie tytulu zostalo



potwierdzone takze notarialnie 22
czerwca 1972; por. ibidem.

* Ustawa sukcesyjna z 1947 roku
przewidywala, ze nastepca Franco
mogt zostac badz krdl, badz regent —
przyp. thum..

[256] List do don Juana Carlosa de
Borbén y Borbon, w: EF-690916-1.

[257] List z 25 V 1962, nr 24.
[258] Ibidem.

[259] Ten proces upodobniania sie
instytutéw swieckich do zgromadzen
zakonnych wypaczal Swiecka nature
tych pierwszych. Don Josemaria
pisal: Poza tym ludzie — nie tylko
ludzie z ulicy i wladze swieckie, ale
takze ogot ksiezy, a nawet niektore
osoby z hierarchii — uwazajq za
zakonnikow wszystkich tych,
ktorzy tworzq intytut swiecki,
tylko ze wzgledu na to, zZe sq
czlonkami tych stowarzyszenize



podlegajq Swietej Kongregacji ds.
Zakonnikow (List z 25 V 1962, nr 23).

[260] Wed}tug konstytucji Provida
Mater Ecclesia (art. 11, 1, 2) Swieta
Kongregacja ds. Zakonnikow mogla
stosowac do instytutuow Swieckich,
jako normy uzupeiniajgce, niektore
szczegoOlowe zalecenia prawne
dotyczace zakonnikow. Z drugiej
strony Kodeks Prawa Kanonicznego z
1917 roku stanowil w kanonie 500, ze
«bez specjalnego indultu
apostolskiego zaden zakon meski nie
moze miec podleglych zgromadzen
zenskich, albo sprawowac troske lub
kierownictwo nad takimi
zakonnicami jako specjalnie don
oddelegowanymi ».

W tym przypadku jednosc
instytucjonalna cztonkow Opus Dei
nie byla w rzeczywistosci
zabezpieczona poprzez
prawodawstwo dotyczace instytutow



Swieckich, przez co wystawiona byla
na powazne niebezpieczenstwo.

[261] Jednym z przykladow takiego
upodobnienia bylo traktowanie
Slubow skladanych w instytutach
Swieckich jako publicznych slubéw
zakonnych oraz porownywanie ich.
W tym wzgledzie zalozyciel Dziela
pisal: Nie lekcewazymy slubow,
czujemy do nich wielki szacunek,
jak naucza nas teologia. Ale jesli
aktowi prywatnej poboznosci ktos
chce nadacé prawnego znaczenia
aktu publicznego, nie chcemy
takich slubow. My pozostajemy
przy cnotach (list z 31 V 1954, nr 9).

[262] List z 12 XII 1952, nr 2.
Zalozyciel Opus Dei obawial sie, ze
moglaby sie powtdrzy¢ historia Sw.
Franciszka Salezego, ktory pragnat
zatozyc¢ instytucje dla kobiet, dzieki
ktorej moglyby poszukiwac Swieto$ci
posrod Swiata, a ktora przeksztalcila
sie w zgromadzenie zakonne o



najsurowszej klauzurze (Por. Alvaro
del Portillo, Sum. 562).

[263] List z 2 X 1958, nr 9.
[264] Ibidem, nr 12.

[265] List z 2 X 1958, nr 10. Czyniqc
to— pisze dalej w tym liScie —
poktadamy naszq synowskq
ufnos¢ w Bogu, aby zechciat
potozyc kres tej duchowej trosce.

Z tqg samq synowskaq ufnosciq,
proszqc o wstawiennictwo
Czcigodnej Najswietszej Maryi
Panny, naszej Matki - Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum!
[(fac.) Najstodsze Serce Maryi,
przygotuj bezpieczng droge — przyp.
thum.] — poinformuje Stolice
Swietq w stosownym momencie o
tej sytuacjii o tej trosce (Ibidem,
nr. 10 oraz 11).

[266] Por. Appunto, w: list do Kard.
Domenico Tardiniego, Sekretarza



Stanu Jego Swiatobliwosci, w:
EF-600319-1.

[267] Ibidem, nr 2. Wskazywat takze
na jeszcze jedng powazng przyczyne
rewizji statutu. Tysigce osob od
poczatku zdecydowaly sie stuzyc¢
Kosciolowi w Opus Dei pod jednym
warunkiem, ze pozostang zwyklymi
wiernymi chrze$cijanskimi, a nie
zakonnikami, ani osobami
podobnymi do zakonnikow.

W Appunto wyszczegdlniano liczbe
cztonkdw: 25.671 numerariuszy i
numerariuszek, w tym 307
kaplanow; 1.118 przylaczonych oraz
3.564 supernumerariuszy, oprocz
tego kilkuset ksiezy stowarzyszonych
(por. ibidem, nr 8).

[268] Na skutek reformy Kurii
Rzymskiej, jakiej dokonal Pawel VI
15 VIII 1967 roku, Swieta
Kongregacja Konsystorialna zmienita
nazwe na Kongregacje ds. Biskupow.



* Pratatura nullius [dioecesis] to
jednostka administracji koScielnej,
ktorej zwierzchnik - pralat nullius -
podlega bezposrednio papiezowi.
Takie rozwigzanie bylo stosowane na
terenach misyjnych. Pralatura nullius
nazywana jest dzis pralatura
terytorialng (KPK, kan. 370) — przyp.
thum..

[269] Niektorzy komentatorzy
przywotuja informacje wielkiej wagi:
«od tej chwili zalozyciel Opus Dei
zaczal dziala¢ w zdecydowany
Sposob, stosujac kategorie i struktury
nalezace do zwyczajnej administracji
koscielnej» (Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., s. 327).

* (wk.) Prosby nawet nie bede
przegladal, to bezuzyteczne — przyp.
thum..

[270] Alvaro del Portillo, Sum. 563.

** (wl.) JesteSmy jeszcze bardzo
daleko - przyp. thum..



[271] AGP, Seccion Juridica, VI,
D-15611.

[272] List z 2511961, nr 62.

[273] Por. nota zalozyciela do
archiwum Opus Dei, w: EF-620420-2.

[274] Ibidem.

[275] List do Jego Swigtobliwosci
Jana XXIII, w: EF-620107-2; Por. list, z
ta sama data, do kardynata Amleto
Giovanniego Cicognaniego, w:
EF-620107-1. Zob. tekst obu listow w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneksy Dokumentalne 44143, s.
568-571.

[276] Wkrotce potem Kardynat
Sekretarz Stanu poprosil o opinie
kardynata Ciriaciego w kwestii
prosby zalozyciela Opus Dei do Ojca
Swietego. Zalozyciel przygotowat dla
Ciriaciego Appunto (8 111 1962), w
ktorym znalazla sie historia aprobat
dla Opus Dei, przyczyny,



proponowane rozwigzania etc.
Kardynat Ciriaci nalegal, aby
zalozyciel Opus Dei wystal jeszcze
Appunto uzupekniajace w celu
wyjasnienia watpliwos$ci niektorych
biskup6w wobec proponowanego
rozwiazania.

* Sanktuarium Najswietszej Maryi
Panny Rézancowej w Pompejach,
zbudowane z inspiracji bl. Bartolo
Longo (poczatek budowy - 1876,
ukonczone w latach 1933-1939),
jeden z wiekszych oSrodkow kultu
maryjnego we Wloszech — przyp.
thum.

[277] Nota zalozyciela dla Archiwum
Opus Dei, w: EF-620420-2. Jego
modlitwa byla bardzo intensywna. 1
kwietnia 1962 roku, prowadzac
medytacje w kaplicy prosit bez
przerwy Pana, by obdarzyl go ta
laska:

Panie, pokaz co potrafisz! Uczyn
jednq z Twych sztuczek! Spraw,



Zeby bylo widad, ze to Ty! (AGP, PO1
1982, s. 1378).

[278] List kardynala Amleta
Giovanniego Cicognaniego do
zatozyciela Opus Dei, z 20 V 1962, w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 45, s.
571-572.

[279] W liscie z 3 czerwca zalozyciel
zawiadamial kardynata Amleto
Giovanniego Cicognaniego, 0
przyjeciu do wiadomosci odmowy.
Pokornie pisal do kardynala: nie
moge uczynic nic innego, jak
podziekowacé Waszej
Najdostojniejszej Eminencji, za
powiadomienie mnie, poniewaz
dzieki temu mam okazje jeszcze
raz okazac moje zupetne i
doskonatle oddanie Stolicy Swietej
(EF-620603-1; zob. pelny tekst listu w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 46, s.
572-573). 27 czerwca zatozyciel Opus



Dei mial prywatng audiencje u Jana
XXIII, z ktorej wyszed! poruszony
uczuciem, jakim go darzyl papiez.

[280] Swieta Kongregacja ds.
Zakonnikdw, w liScie z 2 sierpnia
1950 roku udzielila zalozycielowi
Dziela specjalnych pelnomocnictw,
by mogl proponowac zmiany,
wyjasnienia i modyfikacje
uzupelniajace, ktore uzna za
stosowne dla rozwoju i potrzeb Opus
Dei. Por. Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks Dokumentalny nr 33,
S. 555-556.

[281] List do Jego Swigtobliwosci
Pawtla VI, w: EF-640214-2; pelny tekst
znajduje sie w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 48, s. 574-575.

[282] List do Jego Swigtobliwosci
Pawla VI, w: EF-640214-2: nr 20
zalaczonej poufnej noty.



* (lac.) zdaj sprawe ze swego zarzadu
(Lk 16, 2) — przyp. thum.

[283] List do mons. Angelo
Dell’Acquy, Substytuta w
Sekretariacie Stanu, z Paryza, w:
EF-640815-2; zob. Pelen tekst w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 49, s.
575-578.

[284] List do kard. Amleto
Giovanniego Cicognaniego, w:
EF-620603-1; zob. Pelen tekst w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 46, s.
572-573.

[285] List z 25 V 1962, nr 26. Kiedy
mnie pytajq, czy naleze do jakiegos
Instytutu Swieckiego, skoro musze
zbawicé swq dusze, odpowiadam
zawsze, Ze nie — bo taka jest
prawda (Ibidem, nr 3).

[286] Nota zalozyciela dla Archiwum
Opus Dei, w: EF-620420-2.



[287] Ps. 70,9, 171 18.
[288] List z 25 V 1962, nr 1.

[289] List do Patricka Cormaca
Burke’a, w: EF-640510-1.

[290] List do Camila Alonso Vegi, z
Pampeluny, w: EF-641128-1.

Modlcie sie za mnie — napisze do
swego brata Santiago i szwagierki
Yoyi —bo mam wiele waznej pracy
na swych barkach, a jestem juz
starcem (List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albas i do Glorii Garcia-
Herrero Ruiz, w: EF-660401-1). A
teraz — pisze do swych synow —
wraz z wilgociq znad Tybru —
wraz z uptywem lat! —
przyplqgtato mi sie dosc spore
lumbago (List do Florencia Sancheza
Belli, w: EF-640908-4).

W niektorych sytuacjach, podobnie
jak wile innych wiekowych o0sdb,
zalozyciel zartowal na temat swej



strosci, jak np. wtedy, gdy Hiszpanie
postanowili, ze katalonski fotograf,
Catala-Roca, zrobi mu kilka
fotografii. Oto jego komentarze
zawarte w liscie: Widze, ze
postanowiliscie
uniesmiertelnic¢staruszka,
starajqc sie zrobic kilka dobrych
fotografii. Prosze was, zebyscie
mnie za bardzo nie umeczyli (List
do Rafaela Caamafio Fernandeza, z
Pampeluny, w: EF-660922-1). Aw
innym liscie: Niech Bog wam to
wybaczy! Takie rzeczy sie robi, jak
zainteresowany ma dwadziescia
lat i jest przystojny, a nie jak jest
starym,
szescdziesieciopiecioletnim
piernikiem(List do Florencia
Sancheza Belli, z Pampeluny, w:
EF-660922-2).

* (wk.) Niech ksigdz wiecej nie mowi,
Ze jest stary — przyp. thum.



[291] List do Florencia Sancheza
Belli, w: EF-641215-2.

Jesli chodzi o “liczenie sobie tysiecy
lat”, na poczatku fundacji Ojciec
uwazal, ze jest zbyt miody, aby
prowadzic prace apostolska, prosit
wiec Pana, by obdarzy} go powaga
80-latka. Pot zartem, pot serio zwykt
mawiac do swych dzieci: Jak
myslicie, ile lat ma Ojciec? 1
sumowal, zaczynajac od wieku
Chrystusa:

ipse Christus [(tac.) sam Chrystus].
2.000 lat

WEWNEtIZNIe.....oeeeeiiiiiereeeeeeeee e 80
lat

ZEWNEITZNIE ..oeeeiviiieeeeeeeeeeeeeeeeee 62
lata

W SUIMIL....eviiiiiieeeeeeeeeeeieeeeeeee 2.142

lata



Por. Maria Begofia Alvarez Iraizoz,
RHF, T-04861, s. 77.

[292] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
568 oraz Mario Lantini, Sum. 3631.

[293] AGP, P01 1982, s. 1388.

[294] Por. list do bpa Angelo
Dell’Acquy, Substytuta Sekretrza
Stanu, z Paryza, w: EF-640815-2; zob.
pelen tekst w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 49, s. 575-578. Por.
takze A. del Portillo, Sum. 567.

[295] Por. list od pralata Alvaro del
Portillo, z 28 XI 1982, nr 37, w:
Rendere amabile la verita. Raccolta di
scritti di Mons. Alvaro del Portillo,
Ciudad del Vaticano 1995, s. 71.

[296] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
568.

[297] Dekret Presbyterorum Ordinis,
w nr. 10 moéwi o zajmowaniu sie, z



przyczyn apostolskich, «specjalnymi
dzielami duszpasterskimi» (Por. AAS
LVIII (1966), s. 1007).

[298] Motu proprio Ecclesiae Sanctae
w numerze 4 zajmuje sie pralaturami
personalnymi: «Poza tym, dla
realizacji specjalnych zadan
duszpasterskich lub misyjnych w
stosunku do okreslonych regionow
lub grup spolecznych, ktore
potrzebuja szczegolnej pomocy, moze
by¢ uzyteczne, by Stolica Swieta
erygowala pralatury, majace
prezbiterow z kleru diecezjalnego, o
szczegolnej formacji, pod wiadza
swego pralata i z wlasnymi statutami

[...]

Nic nie stoi na przeszkodzie, by
Swieccy, celibatariusze lub zZonaci, na
mocy umowy z pralaturg, oddawali
sie w zgodzie ze swymi
kompetencjami zawodowymi stuzbie
W jej przedsiewzieciach i



inicjatywach » (AAS LVIII (1966), s.
760).

[299] Por. List do bpa Angelo
Dell’Acquy, w: EF-670302-1.

[300] Por. Appunto zataczone do listu
do Jego Swigtobliwosci Pawla VI, w:
EF-690916-2.

[301] Luk 10, 27.

[302] Medytacja z 6 1 1970,
prowadzona przez Ojca w Kkaplicy
Zeslania Ducha Swietego, w Rzymie;
w AGP, P09 s. 116.

[303] Ibidem, ss. 1151 116.

[304] List do kardynatla Ildebrando
Antoniuttiego, Prefekta Swietej
Kongregacji ds. Zakonnikow i
Instytutéw Swieckich, w: EF-690520-2
(zob. pelen tekst w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 50, s. 578-579).
WSsSrod motywow, ktore



doprowadzily go Ojca zmiany zdania,
znajdowatla sie takze chec
podkreslenia — jak powiedziat kilku
prefektom z Kurii — ze Opus Dei nie
miesci sie w ramach zycia
konsekrowanego.

[305] Odpowiedz kardynala
Antoniuttiego na list zalozyciela
Opus Dei (11 VI 1969), w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 51, s. 579.

[306] Na temat przebiegu Kongresu:
por. Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., s. 371 in.. Por. AGP, Akta
Nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego, I, 2 IX 1969.

[307] Gdy tylko zamknieta zostala
pierwsza czes$¢ Kongresu, Sekretarz
Generalny Opus Dei, Alvaro del
Portillo, poinformowat Stolice Swieta
na temat jej przebiegu i przygotowan
do drugiej czesci (por. list don Alvara
del Portillo do kardynata Ildebrando
Antoniuttiego, z 18 IX 1969, w:



Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 52, s.580).

[308] List do kardynata Ildebrando
Antoniuttiego, Prefekta Swietej
Kongregacji do Spraw Zakonnikow i
Instytutéw Swieckich, w: EF-691022-1
(zob. pelen tekst w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 54, s. 581-583).

[309] Ibidem. Stowa profesja rad
ewangelicznychokres$laly sposob tak
zwanego zycia konsekrowanego,
wlasciwego stanowi zakonnemu.

[310] List do Jego Swiatobliwosci
Pawtla VI, w: EF-690916-2.

[311] Oto kilka wyjatkow z tresci
odwotlania (rekursu), przywotanych
takze w rozwazaniach znajdujacych
sie w Appunto (Nocie), ktora
towarzyszyta listowi do papieza
Pawtla VI:



Rekurs: Otrzymawszy wiadomosc o
powstaniu specjalnej Komisji
Papieskiej do rozpoznania, in iure
et in facto [(lac.) faktycznego i
prawnego — przyp. thum.],
niektorych apsektow organizacji
prawnej i dziatalnosci apostolskiej
Opus Dei [...]. Niniejszym aktem
wnosi sie formalnie o exceptio
suspicionis [zarzut stronniczosci-
przyp.ttum.]przeciw trzem z pieciu
czlonkow wyzej wspomnianej
Komisji Papieskiej. (Tu zostaja
wymienione nazwiska formalnie
wylaczonych oraz konsekwencje
prawne wylaczenia ustanowione na
mocy kanonu 1613).

Exceptio suspicionis bedzie mogto
zostac odpowiednio
udokumentowane i udowodnione,
wnoszqc tym samym o szerokq
mozliwosc¢ dowodu. Na mocy
kanonu 1614 to wylqczenie
powinno zostac rozpatrzone nie
przez samq komisje, lecz przez



tego, kto jg powotal. Poniewaz w
tym przypadku chodzi o Komisje
Papieskq, uwazamy, Ze exceptio
suspicionis powinno zostac
rozpatrzone przez Ojca Swietego
etc.

[312] List zataczony do Appunto (16
IX 1969).

[313] Appunto, nr 1.
[314] Conclusiones, nr 4.

[315] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
804; Javier Echevarria, Sum. 2360.

[316] Javier Echevarria, Sum. 2360.

[317] List do Jego Swigtobliwosci
Pawtla VI, w: EF-691011-2.

[318] Ibidem.

[319] List do bpa Giovanniego
Benelliego, Zastepcy Sekretarza
Satnu do Spraw Zwyczajnych, w:
EF-691029-1.



[320] Ibidem. Na temat mozliwej
interwencji bpa Benelliego w tej
sprawie list zalozyciela Opus Dei nic
nie mowi.

W przypisie do Appunto z 16
wrzes$nia 1969, juz cytowanym,
Alvaro del Portillo powiada, ze
komisja specjalna «nie podjela
zadnej pracy zwigzanej z sytuacja
prawna Opus Dei i, faktycznie,
zostala natychmiast rozwigzana».

[321] Por. Akta Nadzwyczajnego
Kongresu Generalnego, z 30 VIII
1970; AGP, RHF, Seccion Juridica, VII,
D-15256.

[322] AGP, P01 1970, s. 501.

* (fac.) Pani, niech sie stanie — przyp.
thum.

[323] Por. César Ortiz-Echagtie Rubio,
Sum. 6860 oraz AGP, PO1 1982, s. 1488
in.. Na krotko przed dotarciem do
Torreciudad ulozyl tekst do joty,



typowej przyspiewki aragonskiej,
zaimprowizowany w samochodzie:
Mitosé Aragonczykow/ trudno jest
zyskac;/ jednak, cho¢ mijajq lata, |
jest to prawdziwa mitosc (ibidem,
S. 554).

[324] Ibidem, s. 1499.
[325] AGP, P01 1982, s. 1506.
[326] Ibidem, s. 1508.

[327] Ibidem, s. 1317.

*

[328] AGP, P01 1970, s. 937.

[329] AGP, P01 1982, s. 1319. W calym
tym okresie jego modlitwa do
NajsSwietszej Maryi Panny miala
charakter szczegdlnie synowski. W
ksiedze pamigtkowej w Torreciudad,
cho¢ zwykle nie wpisywat sie do
takich ksigg, napisatl kilka tygodni
wczesniej: Matko moja i Pani moja
Z Torreciudad, Krolowo Aniotow,



monstra te esse Matrem [ (lac.)
pokaz, ze jestes Matka — przyp. ttum.]
i uczyn nas dobrymi synami,
synami wiernymi. Torreciudad, 7
kwietnia 1970 (AGP, P01 1982, s.
1499).

[330] Ibidem, s. 1321.

[331] Ibidem. «W tym kontekscie
powszechnej modlitwy, otwartej na
wszystkie potrzeby ludzi — pisat
pratat Javier Echevarria do wiernych
pralatury — wytrwale prosil w
intencji Opus Dei, aby Pan w swej
nieskonczonej Hojnosci i Mocy
chronit Swe Dzielo i zachowat cale i
nienaruszone — takze dzieki
odpowiedniej sankcji prawnej ze
strony wladz koscielnych — ducha,
nature i styl apostolstwa wilasciwe
dla Opus Dei» (List, 1 V 1995).

[332] Ibidem, s. 1324.

[333] AGP, P01 1970, s. 950.



[334] Ibidem.
[335] AGP, P01 1976, s. 451.

[336] Akta Nadzwyczajnego
Kongresu Generalnego II, z 30 VIII
1970; AGP, Seccion Juridica, VII,
D-15256..

[337] Akta Nadzwyczajnego
Kongresu Generalnego II, z 14 IX
1970; w: Amadeo de Fuenmayoriin.,
op. cit., Aneks Dokumentalny nr 55,
S. 584-585.

[338] Ibidem.

[339] RHF, AVF-80.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-
watykanskiego-ii/ (16-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-watykanskiego-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-watykanskiego-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-watykanskiego-ii/

	Rozdział 22: Epoka Soboru Watykańskiego II

