
opusdei.org

Rozdział 22: Epoka
Soboru
Watykańskiego II

1. Życie codzienne. 2. Sobór
(1962-1965). 3. Lata
posoborowe. 4. Ostatni
romantyk. 5. Tytuł markiza
Peralty. 6. „Faktycznie nie
jesteśmy instytutem świeckim”.
7. Nadzwyczajny Kongres
Generalny (1969-1970).

28-08-2018

Epoka Soboru Watykańskiego II

1. Życie codzienne



Zasadniczym zajęciem Ojca w latach
sześćdziesiątych były sprawy
zarządzania i rozwoju Opus Dei.
Założyciel był po części pozbawiony
pomocy ze strony don Álvaro, który
nie był w pełni dyspozycyjny,
ponieważ uczestniczył w
przygotowaniach Soboru
Watykańskiego II. Ojciec musiał
ograniczyć wyjazdy z Rzymu, lecz
jego zamknięcie w Villa Tevere nie
przeszkadzało mu śledzić krok za
krokiem zagadnień związanych z
Soborem. Życie płynęło mu bez
większych zmian, ściśle
podporządkowane rozkładowi dnia.
Był tak zajęty, że poza aktami
pobożności i godzinami pracy, które
łączyły się u niego w jedno,
pozostawał mu tylko wolny czas na
posiłki, zawsze jak najkrótsze oraz
na spotkania ze swymi dziećmi i
przyjmowanie odwiedzin.

Rozpoczynał dzień od aktu
strzelistego. Aby zamanifestować



swoją gotowość do służby, gdy tylko
się budził, klękał na podłodze,
całował ją, mówiąc: Serviam*!
Następnie czynił znak krzyża na
czole, na ustach i na piersi i
odmawiał modlitwę: «Wszystkie
moje myśli, wszystkie moje słowa i
wszystkie czynności tego dnia,
ofiarowuję Tobie, Panie, oraz moje
całe życie z miłości»[1]. Niekiedy
okoliczności sprawiały, że ten
pierwszy akt ascetyczny był się dlań
wysiłkiem prawdziwie
heroicznym[2]. Don Josemaría
doskonale znał ciężar ciała
wyczerpanego ze zmęczenia oraz
ogromny wysiłek, jaki kosztowało
padnięcie na ziemię bez wahania,
bez jakichkolwiek ustępstw dla
lenistwa. Wystarczyło mu
przypomnieć sobie Madryt jego
młodości, gdy docierał wieczorem do
domu tak wyczerpany, że potem nie
był w stanie się podnieść. Teraz zaś
godzina pobudki zastawała go
prawie rozbudzonego, choć nie z



powodu braku zmęczenia. Jeszcze
przed świtem rzucał się w wir pracy.
Porządkował codzienne sprawy,
przygotowywał notatki i rozdzielał
zadania, aby zaoszczędzić odrobinę
czasu rano. Niejednej nocy spędzał
całe godziny na czuwaniu przed
Jezusem w Najświętszym
Sakramencie, na emporze, na którą
wchodziło się z jego gabinetu wprost
do kaplicy. Ale w 1968 roku lekarze
przepisali mu co najmniej siedemi
pół godziny wypoczynku, ponieważ
cierpiał na bezsenność. Nie
pozwalano mu więc opuszczać łóżka
przed godziną, o której
zawiadamiano go, że może już
wstać[3].

Naprzeciw jego łóżka był
wymalowany na kafelkach taki oto
napis: «Oddal, Panie, ode mnie to, co
mnie oddala od Ciebie!». Bezsenne
noce przybliżały go jednak do Pana.
Pozwalały mu trwać w
dziękczynieniu za wszelkie



otrzymane od Niego łaski,
przeznaczyć dłuższy czas na
przygotowanie się do odprawiania
Mszy Świętej, czuwać nad snem
swych dzieci i towarzyszyć tym, u
których na innych kontynentach
trwał akurat dzień. W razie gdyby
przyszła mu do głowy jakaś myśl,
miał zawsze na nocnym stoliku
papier i ołówek w zasięgu ręki.

Pewnej nocy, około czwartej nad
ranem, wezwał jednego ze swych
synów, który był jego osobistym
lekarzem. Lewa łydka zesztywniała
mu w silnym skurczu. Nie było to nic
poważnego, ale zapewne nie
pozwalało mu zasnąć przez czas
dłuższy. Po zaradzeniu skurczowi,
poprosił lekarza, by chwilę z nim
został.

— Ojcze, nie spałeś? – zapytał go
tamten.

— Nie, mój synu, płakałem –
odpowiedział don Josemaría[4].



Ciężar świadomości, że jeden z jego
synów chce opuścić Dzieło nie
pozwalał mu zasnąć.

Jego sypialnia nie była zbyt obszerna.
Sam ją wybrał i nie zamierzał się
przeprowadzać. Był to pokój
przechodni, mający jakieś dziesięć
metrów kwadratowych, znajdujący
się na skraju domu. Podłoga
wyłożona była niebieskimi i białymi
płytkami, a meble były proste i
skromne. Żelazne łóżko, stolik nocny,
stół i krzesło oraz drewniany fotel,
lampa stojąca i taboret. U wezgłowia
łóżka wisiał na ścianie różaniec
zrobiony z grubych ziarenek,
umieszczono tam kafelki z napisem:
«Iesus — Christus — Deus — Homo*».
Był tam także obraz Świętej Rodziny
oraz Krucyfiks[5]. Obok wezgłowia
znajdował się dzwonek, który
nakazano mu zamontować zanim
wyleczył się z cukrzycy. Nadal
działał, choć Ojciec nie miał potrzeby
nikogo budzić, teraz, gdy cieszył się



stosunkowo dobrym zdrowiem. Ale,
jak mówił: - Nie chcę umrzeć bez
Ostatniego Namaszczenia[6].

Ojciec był nadzwyczajnie
punktualny, jeśli chodzi o wstawanie.
Nie mniej dbał o to, by pozostawić w
porządku rzeczy, których używał.
Gdy skończył się ubierać, wycierał
dokładnie podłogę i umywalkę z
wody, włosów i resztek mydła. Potem
wietrzył pokój i umieszczał wszystko
na swoim miejscu, aby zaoszczędzić
czasu osobie sprzątającej.
Zaskakująca była także dbałość, z
jaką starał się przedłużyć żywotność
ubrań. Starsza z jego dwu sutann,
jakie miał przez dłuższy czas, z
powodzeniem służyła mu przez
dwadzieścia lat. Jej stanu
wspominała Encarnita Ortega: «Miał
połataną sutannę, której zwykle
używał. Natomiast gdy przyjmował
gości zakładał inną, lepszą. Jestem
tego naocznym świadkiem, a kiedyś
nawet policzyłam kawałki, które



składały się na tę sutannę. Było ich
siedemnaście»[7].

* * *

Ze swego pokoju kierował się ku
kaplicy, gdzie odbywał modlitwę
myślną. Potem odprawiał Mszę
Świętą, najistotniejszy moment dnia.
Stosunkowo często odprawiał msze
prywatne, w tak zwanej “kaplicy
Ojca”, pod wezwaniem Trójcy
Przenajświętszej. (Jeśli ktoś mówił
mu o “jego kaplicy”, natychmiast go
poprawiał: Nie mam żadnej mojej
kaplicy: to jest kaplica Ojca,
ponieważ ja tu jestem
przejściowo[8].) Podczas gdy się
przebierał w szaty liturgiczne, robiąc
to z wielkim skupieniem, pogrążony
był w myślach na temat tej
najistotniejszej chwili. Ponieważ, jak
tłumaczył swym synom w Wielki
Czwartek 1960 roku, Msza Święta jest
darem Trójcy Świętej dla Kościoła,
centrum i korzeniem całego życia



duchowego chrześcijaninaoraz 
celem wszystkich sakramentów[9].

Santiago Escrivá de Balaguer,
bratanek założyciela Opus Dei,
opowiada o tym pewną anegdotę.
Jeszcze jako dziecko, podczas zabawy
wszedł do zakrystii. Chciał coś
opowiedzieć swemu wujowi. Ale
kapłan, który przebierał się właśnie,
aby odprawiać mszę, spojrzał nań i
rzekł: Dziecko, teraz jestem
Chrystusem[10]. Słowa te zrobiły na
nim ogromne wrażenie.
Uczestnictwo we mszy odprawianej
przez Ojca pozwalało zrozumieć
głęboki sens tych słów. Wszystkie
świadectwa zwracają uwagę, że przy
ołtarzu w don Josemaríi zachodziła
cudowna przemiana — bez żadnych
dziwactw. Od czasu, gdy studenci,
służący mu do mszy w kościele
Patronatu Chorych wracali do
zakrystii ze łzami w oczach, aż po
ostatnie dni jego życia, zapał Ojca
nigdy nie osłabł. Wręcz przeciwnie,



stawał się może jeszcze bardziej
intensywny, w ciągu tych
czterdziestu lat, ze mszy na mszę, z
dnia na dzień. Zbliżając się do
ołtarza, aż cały drżał z
niecierpliwości i miłości: Podchodzę
do ołtarza z pragnieniem—
wyznawał swoim dzieciom. —i nie
tyle kładę na Nim swe ręce, co
obejmuję go z czułością i całuję
niczym zakochany, którym
przecież jestem: zakochanym![11].

Wiedział, że działa w bożym
otoczeniu. Między Aniołami, którzy
adorują Trójcę Przenajświętszą, w
towarzystwie Najświętszej Maryi
Panny i wszystkich świętych,
obecnych w jakiś sposób podczas tej
całopalnej ofiary powszechnego
odkupienia. A kiedy pozdrawiał
słowami Dominus vobiscum*, nawet
jeśli był sam z ministrantem, mówił
to do całego Kościoła, do
wszystkich ziemskich stworzeń, do
całego stworzenia, także do



ptaków i do ryb[12]. Wówczas
bowiem don Josemaría
reprezentował Jezusa Chrystusa,
wiecznego Kapłana:

Msza Święta — powtarzał — jest
działaniem Bożym, trynitarnym,
nie ludzkim. Kapłan, który ją
odprawia wypełnia zamiary Pana,
użyczając swego ciała i głosu. Nie
działa jednak w imieniu własnym,
lecz in persona Christi, w Osobie i
w imię Chrystusa[13].

Z miłością zachowywał rubryki
liturgiczne** i trwał pogrążony w
świętym misterium. Sposób w jaki
czytał Ewangelię, jego sposób
klękania, całowania ołtarza, a nawet
po prostu skłonienie głowy tchnęły
wielką pobożnością, ukazując wielki
szacunek i wiarę celebransa[14].
Były okresy, jak wspomina bp Álvaro
del Portillo, gdy odprawianie Mszy
Świętej wyczerpywało go całkowicie.
Zmęczenie brało się z pełnej



identyfikacji z cierpiącym
Chrystusem, z uczestnictwa w
cierpieniach Kalwarii. Kończył zlany
potem, wycieńczony, jakby dokonał
nadludzkiego wysiłku fizycznego[15].
Dźwigał na swych plecach, po
kapłańsku, ciężar całego Opus Dei. W
offertorium, gdy ofiarowywał Hostię
Świętą, umieszczał na patenie
choroby i trudności swych córek i
synów oraz całego świata. Ponownie
przypominał sobie o potrzebach
materialnych i duchowych
wszystkich, którzy składali się na
wielką rodzinę Dzieła, odmawiając
podczas modlitwy w intencji
żyjących, swoje “wyliczanki”: prosił
w intencji swoich córek i swoich
synów, za rodziców wszystkich
swych dzieci, za rodziny swych córek
i swych synów, i za wszystkich tych,
którzy w ten czy w inny sposób
zbliżyli się do Dzieła, czy to żeby
mu zaszkodzić, czy to aby mu
pomóc. Gdy chcieli pomóc, aby im
podziękować, a gdy chcieli



zaszkodzić, aby im wybaczyć z
całego serca, aby Bóg wbaczył
mi[16].

* * *

Po zakończeniu mszy i
dziesięciominutowym
dziękczynieniu, szedł na śniadanie.
Składało się ono z odrobiny kawy z
mlekiem, którą zawsze pił zimną
oraz z kawałka bułki lub ciasta.
Potem kilka minut przeznaczał na
lekturę gazety. Zwykł był dzielić się
stronami gazety z don Álvarem, a po
ich przeczytaniu wymieniali się
nimi. Problemy Kościoła i świata, o
których donosiła prasa, skłaniały go
do modlitwy za dusze. Opierał głowę
na otwartej prawej dłoni i z
zamkniętymi oczami, spokojnie
zatapiał się w modlitwie. To zjawisko
zatapiania się w kontemplacji
podczas lektury gazety pochodziło z
dawnych czasów, z pierwszych lat
pobytu w Madrycie (jak wiadomo z



lektury jego Zapisek wewnętrznych) i
pogłębiło się w ostatnich latach
życia[17]. Jednak nie bujał w
obłokach. Interesował się, czy będzie
strajk pracowników usług,
komunikacji czy zaopatrzenia oraz
zawiadamiał swoje córki z
administracji, aby brały pod uwagę
możliwe odłączenie gazu,
elektryczności czy zamknięcie
sklepów i targów[18].

Potem, bądź w kaplicy, bądź w
gabinecie, odczytywał brewiarz i
przez kilka minut czytał Nowy
Testament, z którego często wyciągał
jakieś zdanie, które odnotowywał na
potrzeby kazań bądź lub modlitwy.

Pracował zawsze w gabinecie don
Álvaro, zaczynając od spraw zarządu
Dzieła, o które modlił się w obecności
Bożej, prosząc o oświecenie i pomoc
Ducha Świętego. W ciągu tych godzin
pracy nigdy nie znajdował się daleko
od ołtarza, wznosił swoje serce ku



Bogu, dziękując mu za łaski
otrzymane podczas porannej
Komunii. W ten sposób przedłużał
poranną mszę do południa, gdy
odmawiał Anioł Pański i zaczynał
przygotowywać się do mszy w dniu
następnym[19].

Gdy kończyły się sprawy związane z
zarządzaniem, przychodziła pora na
pocztę. Oddzielnie przeglądał listy w
sprawach zarządzania i listy osobiste
– od jego dzieci, przyjaciół i
znajomych. Don Álvaro zapewnia, że
Ojciec nie przeczytał żadnego listu
nie pomodliwszy się za osobę, która
go napisała albo za rozwiązanie
problemu, który ją do tego
skłonił[20].

Następnie przyjmował odwiedziny,
które składali mu ludzie z całego
świata w poszukiwaniu pocieszenia
albo porady duchowej. Do 1958 roku
przyjmował wizyty nie tyko w Villa
Tevere, lecz także w Villa Sacchetti,



sąsiednim ośrodku dla kobiet z
Dzieła[21]. Kwadrans przewidziany
na każdą wizytę przedłużał się, gdy
to było konieczne. Aby jednak jak
najlepiej wykorzystać ten czas pod
względem nadprzyrodzonym, Ojciec
przygotowywał się, by do tych ludzi
mówić tylko o Bogu. Przed
spotkaniem wypowiadał werset
psalmu: «Pone, Domine, custodiam
ori meo»[22], a następnie nie
zaprzestawał polecać
odwiedzającego opiece jego Anioła
Stróża[23]. Jako pamiątkę Ojciec
zwykł był wręczać im różaniec, «aby
go zużyli na modlitwie », albo
pamiątkowy medalik Dzieła. Jego
goście ze swego pobytu w Rzymie
wywozili przede wszystkim cenne
porady dla swych dusz.

O pierwszej dwadzieścia odmawiał
wraz z członkami Rady Generalnej
Preces Dzieła; o wpół do drugiej
zasiadał do obiadu. Przez całe lata —
nawet po wyleczeniu z cukrzycy—



musiał być na diecie. Jego dieta
jednak nie miała w sobie nic
skomplikowanego. W jadalni
towarzyszyli mu jego dwaj kustosze,
don Álvaro oraz don Javier
Echevarría. Don Josemaría zwykł
jadać odrobinę warzyw z kilkoma
kroplami oliwy i szczyptą soli, a na
drugie danie trochę mięsa lub ryby,
zwykle pieczonej bez dodatków. Jadł
tylko odrobinkę chleba i nie pijał
wina, z wyjątkiem świąt. Kolacja była
jeszcze lżejsza niż obiad. Jadł zupę
lub jarzyny z kawałkiem sera, albo
omlet oraz jakiś owoc[24]. To, co było
wspólne posiłkom porannym i
wieczornym, krzyż dodany do
każdego dania, czyli umartwienie
towarzyszące wszystkim posiłkom:
odwlekanie napicia się wody i nie
komentowanie jakości potraw. Jadł
odrobinę mniej tego, co mu
smakowało lub odrobinę więcej tego,
co mu zbytnio nie odpowiadało[25].
Jeśli do stołu zasiadali zaproszeni
goście, jego radość i miła z nim



rozmowa koncentrowały uwagę
gości, którzy nie zauważali wcale, jak
mało nakładał sobie Ojciec.

Po wyjściu z jadalni nawiedzał
Przenajświętszy Sakrament, a z
kaplicy kierował się do salonu, gdzie
spotykał się na półgodzinnej, czasem
nieco dłuższej, rozmowie ze swymi
synami z Rady Generalnej. Ten
zwyczaj, który przypominał rodzinne
spotkania przy stole, był okazją do
opowiedzenia wydarzeń całego dnia,
planów apostolskich oraz zabawnych
anegdotek.

Potem oddawał się lekturze
duchowej. Gustował w klasycznych
traktatach. Następnie, bez
odpoczynku ani sjesty, wracał do
pozostawionej rano pracy. Za
dwadzieścia piąta wypijał filiżankę
kawy, szklankę wody lub zjadał
owoc. W drugiej części popołudnia
odbywał półgodzinną medytację i
odmawiał przypadającą na ten dzień



część różańca. (Pozostałe dwie zdążył
już odmówić w trakcie dnia)[26].

Bywały dni, gdy Ojciec o tej porze
zużył już całą swą energię z powodu
nocnej bezsenności oraz intensywnej
porannej pracy i nie był w stanie
znieść już ciężaru zmęczenia. Jego
kustosze pamiętają, co im w takich
chwilach mawiał:

Wczoraj wieczorem, ponieważ
byłem już bardzo zmęczony,
poszedłem się pomodlić. Byłem w
kaplicy i powiedziałem Panu: oto
jestem, niczym wierny pies u nóg
ukochanego pana; nie mam nawet
tyle sił, żeby powiedzieć Ci, że Cię
kocham, Ty już to widzisz![27].

Potem pracował, aż do kolacji.
Normalnie oglądał wiadomości w
telewizji i działo się z nim coś
podobnego, jak podczas porannej
lektury gazet. Wydarzenia zawsze
prowadziły go ku Bogu, aby modlić
się za Jego Kościół i prosić o



zaradzenie ludzkim nędzom[28]. Po
wiadomościach wracał do pracy.

* * *

Milcząca dyspozycyjność Ojca wobec
potrzebujących pozostawała
niezauważalna, była poświęceniem
czynionym w milczeniu. Jest to bez
wątpienia jeden z najbardziej
przyjemnych aspektów jego osoby.
Nigdy nie zostawił kogoś
opuszczonego swojemu losowi[29].
Do wszystkich wyciągał pomocną
dłoń, duchowo lub materialnie: do
tych, którzy go odwiedzali,
opowiadając mu o swoich bólach i
radościach oraz do tych, którzy doń
pisali, otwierając przed nim swoje
serce. Ojciec odpowiadał na
otrzymywane listy, wskazując
zawsze na jakieś rozwiązanie lub
pisząc kilka słów otuchy. Wolność, z
jaką wszystkie jego dzieci mogły do
niego doń pisać, prowadziła do
jeszcze większego zacieśnienia



wewnętrznych więzi w Opus Dei. W
każdym razie zawsze był na bieżąco,
jeśli chodzi o ważne wydarzenia
dotyczące jego dzieci oraz ich rodzin:
choroby, urodziny lub śmierć
ukochanych osób. Widząc zawsze
dusze za papierami, Ojciec dostrzegał
je także w obliczu nieszczęścia.

Teraz, gdy Dzieło się tak bardzo
rozrosło i zwielokrotniła się ilość
pracy związanej z kierowaniem nim,
codzienna praca Ojca miała
odmienny niż dawniej charakter. Z
jednej strony znajdowały się opinie,
procedury i decyzje, to jest oficjalne
dokumenty. Z drugiej szczegółowa
korespondencja. Ojciec zdawał sobie
z tego dokładnie sprawę, gdy w 1963
roku pisał do dyrektorów Komisji w
Hiszpanii:

Kiedy do was piszę, widzę, że
odkąd metodycznie podeszliśmy
do sprawy zarządzania — co jest
łatwiejsze i bezpieczniejsze —, a



więc od wielu już lat, nasze listy
nie mogą już mieć tego samego
nastroju, co na początku. 
Ponieważ problemy duchowe i
materialne stały się prozą
administracyjną, napiszcie mi
jakąś anegdotkę zawsze, gdy
piszecie coś do mnie, abym poczuł
ten wdzięk – poezję – waszych prac
apostolskich. Dobrze, że chociaż
jak mnie widzicie, opowiadacie mi
tyle miłych rzeczy. Bóg wam
pobłogosławi!

Módlcie się za mnie, proście Pana i
jego Najśw. Matkę, aby mnie
uczynili dobrym i wiernym:
semper ut iumentum*![30].

Dzieło rozrosło się bardzo szybko.
Wraz z tym nieuchronnie przybyło
papierkowej roboty, choć Ojciec
walczył, by ograniczyć ją do
minimum. Zamiast o tym, co
nazywał “prozą administracyjną”
lubił słuchać o inicjatywach



apostolskich i widzieć, jak jego dzieci
angażowały się w nowe przygody,
niosąc ducha Opus Dei w
niespodziewane miejsca i sytuacje.
Pośród tego skutecznego
codziennego urzędowania odczuwał
pragnienie “poezji apostolskiej”. Ale
zmieniły się nie tylko sprawy
związane z samym zarządzaniem
Dziełem. Odszukawszy dawne
papiery, Ojciec odczuł namacalnie
zmianę czasów:

Ponieważ dawniej— pisał — 
pisałem wszystko ręcznie, albo na
jakiejś mniej lub bardziej
archaicznej maszynie do pisania,
a nawet w tym przypadku
poprawki nanosiłem ręcznie. A
teraz od lat pięćdziesiątych, mniej
więcej, używam taśmy
magnetofonowej lub dyktafonu i
ostatnio nie zostawiam swego
charakteru pisma. To lepsze,
szybsze i wygodniejsze dla mnie,
pracować w ten sposób. Mówię,



przynoszą mi skopiowane z
podwójnym odstępem na maszynie
to, co powiedziałem, a taśma jest
wielokrotnego użytku. Wychodzi
to nawet taniej[31].

Składając wszystkim swym córkom i
synom życzenia Bożonarodzeniowe
w 1966 roku, Ojciec powrócił do tych
rozważań:

Dzieło rozrasta się z roku na rok;
praca się zwielokrotnia i jest
coraz więcej dusz, które
współpracują w tych zadaniach
apostolskich. Wraz z tym
rozrostem, zachowajcie zawsze
naszą rodzinną atmosferę – więź
jedności[32].

Widocznym dowodem wzrostu były
także napływające zewsząd
gratulacje, których Ojciec każdego
roku otrzymywał coraz więcej. Ze
swej strony, aby podtrzymywać
“rodzinną atmosferę”, od 1960 roku
Ojciec zwykł był składać swoim



dzieciom życzenia z okazji
czterdziestych urodzin. Jest to istotny
krok na drodze ku dojrzałości w
życiu każdego człowieka. Z drugiej
jednak strony mija wtedy już
młodość. W ten sposób, pisząc do
swoich córek, musiał uciec się do
innych wybiegów. Nie jest łatwo
prawić komplementy nie poruszając
sprawy wieku. Składał więc życzenia
niewielu z nich i z wielką
delikatnością, odejmując im lat:

Jak widzisz — pisze do jednej z nich
—czynimy wyjątek i do ciebie
docierają te zdania, aby uczcić
Twą młodość. W następnym roku
będziesz znowu skończysz
trzydzieści dziewięć lat. Wy, córki
moje, zawsze w końcu
wygrywacie[33].

Ze swymi synami nie musiał być taki
ostrożny. Miał więcej swobody, by
pisać o tej sprawie i jego listy z
życzeniami utrzymane były w



bardzo różnym tonie, w zależności
od tego, co adresat uznawał za
konieczne:

Tysiąckrotne życzenia z okazji
twych czterdziestu wiosen: teraz
zaczyna się twoja młodość[34]. A
do innych:

Jak by na to nie patrzeć,
czterdzieści lat to niewiele: dwa
razy dwadzieścia.

Tysiąckrotne życzenia z okazji
twego święta, a ponieważ wiem, że
ty – jak my wszyscy – zawsze
będziesz młody: ad Deum, qui
laetificat iuventutem*![35].

Tysiąckrotne życzenia, ponieważ
się starzejesz — 40! — i potrafiłeś
spędzić pierwszą młodość na
służbie z Bożym wdziękiem[36].

Nie zapomniałem dziś pomodlić
się specjalnie za ciebie, ponieważ



jesteś już starszym panem — 
czterdzieści lat![37].

Ja niemal uważam, że też mam
czterdzieści lat: dwadzieścia i
dwadzieścia, ponieważ zacząłem
moje Opus Dei, jak miałem 26, a
teraz mam 62, to w końcu te same
cyfry[38].

I tak całe tuziny listów.

* * *

Ostatnia część dnia była dla Ojca
szczególnie wyczerpująca, choć
wykorzystywał czas pracy aż do w
pół do dziesiątej, gdy spotykał się z
członkami Rady na wieczornej
rozmowie. Punktualnie o dziesiątej
robił w kaplicy rachunek sumienia i
udawał się w ciszy do pokoju.

Zanim się położył, rozciągnięty na
ziemi odmawiał psalm 50,Miserere*.
Tym psalmem kończył dzień, który
rozpoczynał porannym Serviam**.



Potem, zgodnie ze zwyczajem
zapoczątkowanym w latach wojny
domowej, na kolanach, z ramionami
wyciągniętymi jak na krzyżu,
odmawiał przed obrazkiem
Najświętszej Maryi Panny trzy
“zdrowaśki czystości”, prosząc o tę
cnotę dla wszystkich w Dziele, w
Kościele i na świecie.

W kieszeni swej piżamy trzymał
krzyżyk, aby całować go w nocy.
Przed położeniem się skrapiał łóżko
wodą święconą. Kiedy przebiegał
myślą cały dzień, z bólem
wspominając błędy, czynił
podsumowanie: pauper servus et
humilis***. Jakże małą był rzeczą.
Potem jego myśl biegła ku Komunii
Świętej dnia następnego i zanim
nadszedł sen, powierzał siebie Panu
w krótkiej i prostej modlitwie «Jezu,
zdaję się na Ciebie, ufam Tobie,
spoczywam w Tobie ».

2. Sobór (1962-1965)



Na początku października 1958 roku
obiegła świat wiadomość, że papież
jest ciężko chory i przebywa w swej
rezydencji w Castelgandolfo. Pius XII
oddał ducha o świcie 9 października.
Założyciel Opus Dei śledził z bliska i z
goryczą postępy choroby,
ofiarowując niestrudzenie modlitwy
do Pana i polecając swym dzieciom,
aby wykorzystały chorobę papieża,
by modlić się jeszcze bardziej za
Wikariusza Chrystusowego i być
zjednoczonymi z Bogiem.
Przypominał sobie z miłością drobną
i uprzejmą postać papieża Pacellego,
który udzielił Opus Dei w 1950 roku
ostatecznej papieskiej aprobaty. Z
duszą przepełnioną bólem don
Josemaría był obecny na uroczyście
odprawianych papieskich
egzekwiach: przejściu feretronu
ulicami Rzymu, milczącym
kondukcie tłumów za ciałem,
pogrzebie w krypcie św. Piotra i
późniejszej żałobnej nowennie[39].
Pogrzeb odbył się 19 października.



Mszę Requiem odprawił kardynał
Tisserant w obecności Kolegium
Kardynalskiego. (Zza żelaznej
kurtyny mógł przybyć do Rzymu
jedynie kardynał Wyszyński;
brakowało zaś Stepinaca i
Mindszenty’ego*).

Gdy zwołano już konklawe, by
wybrać nowego papieża, założyciel
Opus Dei niestrudzenie powtarzał
swoim synom: papieża kochajmy,
zanim przyjdzie, jak powinny
dobre dzieci[40]. Krążyły plotki na
temat tego, kto będzie następnym
papieżem. Wymieniano następujące
włoskie nazwiska: Ottaviani, Ciriaci,
Lercaro, Siri, Ruffini, Masella**...
Listy kandydatów były coraz dłuższe:
Roncalli, Tisserant, Agaganian*...
Każdy mógł znaleźć odpowiednie dla
siebie nazwisko. 25 października
zamknęły się wrota konklawe. Przez
trzy dni, rano i wieczorem, ludzie
przychodzili na plac Świętego Piotra,
aby zobaczyć z rozczarowaniem



czarny dym z kominka kaplicy
sykstyńskiej. 28 października 1958
roku, o piątej po południu z komina
buchnęły kłęby nieokreślonego,
szarego dymu. Nagle podniósł się
krzyk ludzi zgromadzonych na placu:
“fumata bianca**!”.

Ci, którzy pozostali w domach,
śledzili przebieg wydarzeń w radiu
lub w telewizji. W tej samej chwili,
nie czekając na ogłoszenie nazwiska
wybranej osoby, założyciel zaczął się
modlić za niego na kolanach: 
Oremus pro Beatissimo Papa
nostro***: Dominus conservet eum
et vivificet eum... Niech Bóg go
strzeże i wspiera, niech mu
błogosławi tu na ziemii uwolni go
od wrogów...

Wkrótce kardynał protodiakon,
stojąc na balkonie “loggii” Św. Piotra,
ogłosił po łacinie: «Annuntio vobis
gaudium magnum: habemus Papam
[...], cardinalem Roncalli****».



Założyciel Opus Dei, bardzo
poruszony, przyjął pierwsze
błogosławieństwo, jakiego Jan XXIII
udzielił tłumom na placu oraz tym,
którzy śledzili wszystko w
telewizji[41].

Jan XXIII był człowiekiem łagodnego
charakteru i pełnym optymizmu.
Zdolny i silny, pomimo tego, że
zbliżał się już do osiemdziesiątki.
Niski i mocno zbudowany, obdarzony
był zdrowym rozsądkiem rodem ze
wsi. Przez wiele lat był sekretarzem
biskupa Bergamo. W 1925 roku
został mianowany wizytatorem
apostolskim w Bułgarii. Jego
naturalność i miłe usposobienie
ułatwiały mu zadanie i kontakty z
władzami niechętnymi Rzymowi. W
1934 roku został delegatem
apostolskim w Turcji, znajdującej się
pod surowym laickim reżimem
Kemala Atatürka. Niełatwe były też
jego stosunki z generałem
Metaxasem i metropolitą



prawosławnym Damaskinosem w
Grecji. W 1945 roku przejął
nuncjaturę w Paryżu, wraz z gorzkim
zadaniem osłabienia nacisków, jakim
poddawani byli niektórzy biskupi,
którym zarzucano kolaborację z
Niemcami i od których żądano
zrzeczenia się ich funkcji. W 1953
został mianowany kardynałem, a
wkrótce potem patriarchą Wenecji.
Wówczas mógł usłyszeć o Dziele i
odwiedził w Hiszpanii niektóre
akademiki, dzieła korporacyjne Opus
Dei[42].

Ku powszechnemu zaskoczeniu, 25
stycznia 1959 roku, podczas
ceremonii w bazylice Świętego Pawła
Jan XXIII ogłosił zgromadzonym
kardynałom decyzję zwołania
Soboru Ekumenicznego. Myśl ta, z
tego co wyjaśnił Ojciec Święty, miała
istotną inspirację z wysoka i –
używając poetyckiego określenia –
zrodziła się “niczym kwiat
niespodziewanej wiosny”[43].



Założyciel Opus Dei natychmiast
dojrzał w Bożą inspirację
papieskiego ogłoszenia. «Pamiętam
bardzo dobrze — powiada bp Álvaro
del Portillo, — z jaką radością i
rozemocjonowaniem przyjął
informację o zwołaniu soboru»[44].

Nieco później, 17 maja 1959 roku,
ukonstytuowała się komisja wstępna
Soboru pod przewodnictwem kard.
Tardiniego, który w czerwcu w liście
do wszystkich kardynałów,
biskupów, prałatów, przełożonych
zakonów, uniwersytetów oraz
wydziałów teologicznych prosił o
sugestie i tematy, które miały być
poruszone na Soborze. W tym czasie
utworzone zostały komisje i
sekretariaty przygotowawcze
soboru. Dzięki tym przygotowaniom,
rok później, gdy nadeszły propozycje
i sugestie, o które proszono, zaczęto
badać odpowiedzi w celu
przygotowania schematów, które



miały być przedstawione Ojcom
soborowym.

Minęły niemal trzy lata od
pierwszego ogłoszenia soboru w
styczniu 1959 roku, gdy w Boże
Narodzenie roku 1961 Ojciec Święty
oficjalnie zwołał Sobór na 1962
rok[45]. Wśród celów, jakie stawiano
przed tym wielkim zgromadzeniem
ekumenicznym, były umocnienie
wiary Kościoła, okazanie jego
jedności i żywotności oraz ułatwienie
zjednoczenia chrześcijan
niekatolików z Rzymem.

11 października 1962 roku, podczas
wielkiej uroczystości w Bazylice
Watykańskiej, w obecności Ojców
soborowych, obserwatorów i władz
cywilnych Ojciec Święty odczytał
mowę inauguracyjną. Jego myśl była
jasna i zdecydowana. Odbycie się
Soboru, pomimo głosów osób
lękliwych i pesymistycznych, które
«w czasach współczesnych nie widzą



niczego poza wykroczeniami i
ruiną», jest historycznie właściwe.
Jego zasadniczym celem jest
ustrzeżenie i skuteczniejsze
nauczanie świętego depozytu
doktryny chrześcijańskiej. Sobór —
ciągnął papież — chce przekazać tę
doktrynę czystą i nienaruszoną,
ponieważ jest ona wspólnym
dziedzictwem wszystkich ludzi. Ze
względu na jedność, o którą Chrystus
prosił dla swojego Kościoła, jego
obowiązkiem jest doprowadzenie do
jedności wielkiej rodziny
chrześcijańskiej.

Sesje soborowe otwierały się w
optymistycznej atmosferze,
zrodzonej z wystąpienia papieża,
który nie zgadzał się z prorokami
nieszczęść, przepowiadającymi
zawsze fatalne wydarzenia, jak
gdyby zaraz miał nastąpić koniec
świata. Z pewnością nie było tak źle,
ale narody podzielone były na
wrogie bloki. Z jednej strony



demokracje, z drugiej komunistyczne
totalitaryzmy. W tej sytuacji nie było
łatwych rozwiązań. Starcia były
permanentne, a świat siedział na
beczce prochu, ponieważ trwał już
nuklearny wyścig zbrojeń. Dowodem
tego była nota, niemal ultimatum,
którą w październiku 1962 roku, to
jest w chwili rozpoczęcia obrad
soborowych, Stany Zjednoczone,
zablokowawszy wyspę, wystosowały
do władz Kuby, żądając usunięcia
zainstalowanych na wyspie wyrzutni
rakietowych. Od tej chwili stało się
oczywiste, że pokój na świecie jest
niepewny i że zagrożenie użycia
broni atomowej może jedynie
utworzyć równowagę strachu. Z
drugiej strony, trzeba było mieć
bardzo silnie zaszczepioną wiarę, że
Kościół wyjdzie bez uszczerbku z
agresywnej kampanii rozpętanej
przez ideologię marksistowską na
całym świecie.



W jaki sposób założyciel Opus Dei
zareagował na zwołanie Soboru?
Jaką rolę odegrał? W soborze
zwołanym przez Jana XXIII widział
przede wszystkim wpływ Ducha
Świętego, który odnawia i umacnia
swój Kościół. Oczekiwał ze skrywaną
radością, że wraz z tą odnową
położone zostaną fundamenty pod
upowszechnienie się na cały świat
przesłania o powszechnym
powołaniu do świętości, które głosił
od 1928 roku[46]. Był z góry
przekonany, że Vaticanum II wyda
hojny owoc dla dobra Kościoła. Z
myślą o nadprzyrodzonym
powodzeniu tego wielkiego
przedsięwzięcia, Ojciec Święty
zaapelował do wiernych, aby modlili
się w intencji szczęśliwego przebiegu
soboru, a jego pragnieniem było, aby
tej wspólnej modlitwie “towarzyszyła
dobrowolna pokuta, która uczyni ją
milszą Bogu i podniesie jej
skuteczność”[47]. Założyciel Opus Dei
czuwał i udzielał odpowiednich



wskazówek, aby modlitwy i
umartwienia wszystkich członków
Opus Dei nigdy nie brakowało, od
fazy przygotowawczej soboru, aż do
jego zakończenia, a nawet
później[48]. Pragnął także, aby
papież czuł, ze ta modlitwa mu
towarzyszy. Z tego powodu czynił
starania, aby Ojciec Święty został
powiadomiony, że Opus Dei się
modli nieustannie za Jego
najukochańszą osobę i za Jego
intencje[49], a w dzień urodzin Jana
XXIII (25 listopada 1962), wkrótce po
uroczystym otwarciu soboru, pisał
do sekretarza papieża:

Proszę ponownie, aby zechciał
ksiądz wyrazić Ojcu Świętemu
moją wielką radość i optymizm w
związku z Soborem
Ekumenicznym, oraz przekazać,
jak wiele modlitwy i umartwień
ofiarowują na całym świecie
członkowie Opus Dei w intencji
tego wielkiego zgromadzenia



Kościoła, zwołanego przez papieża
Jana[50].

Osobisty wkład założyciela Opus Dei
w Vaticanum II polegał przede
wszystkim na długiej i intensywnej
modlitwie w jego intencji. Z
największą zwięzłością i prostotą
pisał o tym do swych dzieci pod
koniec Soboru: Córki i synowie moi
— pisał do nich —znacie miłość, z
jaką śledziłem przez te lata pracę
Soboru, współpracując z nim
poprzez moją modlitwę, a także
niejeden raz poprzez osobistą
pracę[51]. Tak więc od pierwszej
chwili uznał to przedsięwzięcie za
własne i szukał jak
najskuteczniejszego sposobu
wsparcia wtedy, gdy sobór był
jeszcze tylko projektem. Studiował
uważnie dokumenty i alokucje
papieskie. Niesłychanie się ucieszył,
gdy dowiedział się, że papież
zamierza nadać pracy zgromadzenia
charakter pastoralny. Spotkanie w



Rzymie Ojców soborowych,
przybyłych ze wszystkich stron
świata byłoby nadzwyczajnym
wsparciem dla misji
ewangelizacyjnej Kościoła dzięki
wymianie doświadczeń. Założyciel
widział w soborze impuls duchowego
odnowienia dla wszystkich
chrześcijan. Żywił też nadzieję, że
otworzą się ścieżki prawne dla
nowych dróg duchowości, a także dla
nowych form życia
chrześcijańskiego, m.in. dla Opus
Dei[52].

List kardynała Tardiniego z prośbą o
sugestie i tematy dla soboru,
skierowany do wszystkich władz
kościelnych i akademickich znalazł
szybko odpowiedź ze strony
założyciela Opus Dei, który
zorganizował komisję roboczą w 
Villa Tevere w celu przygotowania
tematów do prac
przedsoborowych[53]. Jednocześnie
prosił na wszystkie strony o



modlitwy, mobilizował ludzi do
modlitwy i do działania. W Dziele nie
było zbyt wielu ludzi
doświadczonych w tych sprawach.
Opus Dei było instytucją dopiero
rodzącą się. Jednak Ojciec ofiarował
wszystko, co mógł, sam pozostając z
nawałem pracy, ponieważ niejeden z
jego bezpośrednich
współpracowników musiał na jakiś
czas porzucić swe dotychczasowe
zajęcia. To nieważne, moi synowie
— mówił do swoich dzieci. —Tego
życzył sobie Ojciec Święty.
Powinniśmy zawsze służyć
Kościołowi tak, jak Kościół
pragnie, by mu służono[54]. W
początkowej fazie prac Sekretarz
Generalny Opus Dei, don Álvaro del
Portillo, pełnił funkcję
przewodniczącego Komisji
Przygotowawczej ds. Świeckich.
Następnie został członkiem jeszcze
innej, podobnej komisji. W końcu
został mianowany sekretarzem
Komisji ds. Dyscypliny



Duchowieństwa i Ludu
Chrześcijańskiego, a poza tym pełnił
funkcję konsultora trzech innych
komisji soborowych[55].

Założyciel Dzieła osobiście nie brał
bezpośrednio udziału w pracach
Soboru. Z racji bycia zwierzchnikiem
Instytutu Świeckiego mógł być
nominowany ojcem soborowym.
Wydawało się jednak, że przyjęcie
tego rodzaju nominacji, przy tak
uroczystej okazji, oznaczałoby
milczącą akceptację ówczesnego
statusu prawnego Opus Dei.
Założyciel Opus Dei już od lat prosił o
rewizję kanonicznych ram,w jakie
zostało ujęte Dzieło. To usytuowanie,
które jego zdaniem miało charakter
prowizoryczny, nie pozwalało mu
przyjąć godności Ojca Soborowego i
w Kurii Rzymskiej zrozumiano jego
argumenty. Wobec tego prałat Loris
Francesco Capovilla, zgodnie z
życzeniem Jana XXIII, zaprosił go do
udziału w soborze w charakterze



eksperta[56]. Założyciel podziękował
za sugestię i wyjaśnił, dlaczego
wolałby nie przyjmować tej
propozycji, pozostawiając ostateczną
decyzję w rękach papieża. W soborze
uczestniczyli niektórzy biskupi,
którzy wywodzili się z
duchowieństwa Opus Dei, np.
Ignacio de Orbegozo, prałat Yauyos w
Peru oraz Luis Sánchez-Moreno,
biskup pomocniczy Chiclayo, a także
biskup pomocniczy Porto, Alberto
Cosme do Amaral, ksiądz
przyłączony Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. Ale
wkład don Josemaríi w Sobór miał
też inny charakter i obszerny zasięg.
Wielokrotnie udzielał porad i
wskazówek, o które często go
proszono[57].

* * *

Trwał jeszcze okres przygotowawczy
do soboru w atmosferze względnego
spokoju, gdy don Josemaría poczuł



potrzebę otwarcia serca przed Janem
XXIII. Data audiencji została
wyznaczona na 5 marca 1960 roku.
Rozmowa miała bardzo serdeczny
przebieg. Papież, będąc człowiekiem
miłym i otwartym, zachęcał do
zwierzeń, czego nie przewidywał
chłodny oficjalny protokół. Jednak
założyciel Opus Dei był nadmiernie
poruszony, jak to się działo zawsze,
gdy znajdował się w obliczu Ojca
Świętego, “Wicechrystusa”[58]. To
radosne zdenerwowanie
powodowało u niego drżenie rąk i
głosu. Z całym synowskim zaufaniem
opisał papieżowi pracę apostolską
Opus Dei na całym świecie oraz
nieodpowiednią formę prawną, jaką
miało Dzieło. Prosił o rozwiązanie
tego problemu. Papież na razie nic
mu nie mógł obiecać, poza
odesłaniem jego sprawy do Kurii, jak
tylko Sobór zakończy obrady[59].

Papież, miło zaskoczony
spontanicznością, nie pozbawioną



jednak szacunku, z jaką prałat
Escrivá zwracał się do niego,
wspomniał o powszechności
apostolstwa prowadzonego przez
Opus Dei:

— Ojcze Święty— zapewnił go don
Josemaría. —w naszym Dziele
zawsze wszyscy ludzie, katolicy i
niekatolicy, znajdą przyjazne
miejsce dla siebie. Nie nauczyłem
się ekumenizmu od Waszej
Świątobliwości. On roześmiał się,
wzruszony, ponieważ wiedział, że
już w 1950 roku Stolica Święta
zezwoliła Opus Dei na
przyjmowanie jako
stowarzyszonych
współpracowników także
niekatolików, a nawet
niechrześcijan[60].

(Jan XXIII pełnił misje
dyplomatyczne w krajach, które
tradycyjnie, w wyniku schizmy, nie
były związane z Rzymem. Wśród



celów soboru papież zawarł także
zjednoczenie z “braćmi
odłączonymi”. Papież wiedział także,
że Stolica Święta zezwoliła Opus Dei
na przyjmowanie jako
współpracowników osób, które nie
były katolikami, ani nawet
chrześcijanami. Wypowiedź
założyciela Opus Dei podczas
audiencji nie mogła wywołać innego
efektu, niż ojcowski śmiech)[61].

Po zakończeniu audiencji, do
biblioteki, gdzie Ojciec Święty
rozmawiał z założycielem Opus Dei,
wszedł don Álvaro. Zrobili sobie
zdjęcie z papieżem: po lewej don
Álvaro, po prawej don Josemaría, w
stroju prałata domowego Jego
Świątobliwości, ze wzruszeniem na
twarzy, świadomy, że znajduje się u
boku Namiestnika Chrystusa.

W roku 1960 założyciel Opus Dei
musiał odbyć wiele długich podróży
poza Rzym. Od 25 kwietnia do 9 maja



przejechał Włochy, Hiszpanię,
Francję i Niemcy. Potem dwa
miesiące spędził w Anglii i jeszcze tej
samej jesieni otrzymał doktorat 
honoris causa Uniwersytetu w
Saragossie oraz tytuł honorowego
obywatela Pampeluny.

Dla tych, którzy byli zaangażowani w
przygotowywanie soboru, miesiące
te minęły w okamgnieniu. Także
życie prałata Escrivy upływało
szybko. Jak zawsze poświęcał się całą
duszą sprawie zarządzania Dziełem
oraz śledził z bliska jego rozwój w
innych państwach. Najbardziej
jednak zajmowała go kwestia
instytucjonalna, to jest sprawa
ostatecznego nadania formy prawnej
odpowiedniej do natury i ducha
Opus Dei, co wciąż jeszcze nie było
załatwione. Uroczyste otwarcie
soboru zostało wyznaczone na jesień
1962 roku. Trudno było myśleć o
możliwości rozmowy z Janem XXIII
podczas uroczystości soborowych.



Poprosił więc o prywatną audiencję
u Jego Świątobliwości, którą ustalono
wkrótce. 27 czerwca 1962 roku mógł
zrzucić z serca ciężar swoich trosk.
Twarzą w twarz z papieżem
rozmawiał o duchu i apostolstwie
Opus Dei i, podobnie jak na audiencji
z 1960 roku, ukazały papieżowi
pamięć nowe horyzonty, które dzięki
nim otwierały się przed Kościołem.

Kilka dni później, gdy wspomnienie
rozmowy z Ojcem wszystkich
chrześcijan było jeszcze świeże, don
Josemaría pisał do swych dzieci, aby
dzieliły z nim wzruszenie tej
niezapomnianej audiencji. Pisał, że
z racji swej funkcji kilkakrotnie
miałem zaszczyt i szczęście videre
Petrum*, ale mogę was zapewnić,
że to ostatnie spotkanie z
Wikariuszem Chrystusa miało
szczególne znaczenie dla Dzieła.
Zobowiązany był do zachowania
dyskrecji o szczegółach poruszanej
sprawy, ale mógł opowiedzieć, że



nawet najdrobniejsze szczegóły tej
audiencji zachował w serdecznej
pamięci: nie tylko dzień i godzinę,
ale także jego uważne i pełne
dobroci, ojcowskie spojrzenie,
delikatne gesty rąk, serdeczne
ciepło głosu, poważną i szczerą
radość odbijającą się na jego
obliczu [...]. Ma nas wszystkich w
swym sercu. Zna nas i rozumie
doskonale[62].

Naturalnie don Josemaría nie
upublicznił szczegółów swej
prywatnej rozmowy z Janem XXIII,
ale można na ten temat coś
wywnioskować, przyglądając się
dalszym stosunkom, jakie mieli
sekretarz osobisty papieża, prałat
Loris Francesco Capovilla i prałat
Escrivá. 30 czerwca 1962, trzy dni po
audiencji, założyciel Dzieła pisał do
księdza sekretarza, zawiadamiając
go o pragnieniu Jego Świątobliwości,
by spotkał się z jego sekretarzem –
właśnie prałatem Capovillą. To jest



przyczyna — powiada, — dla której
pozwalam sobie prosić Jego
Wielebność o spotkanie, na którym
poza przyjemnością poznania
Księdza, wypełnię czcigodne
zalecenie Ojca Świętego, aby
przekazać na ręce Waszej
Wielebności dokumenty odnoszące
się do Opus Dei[63].

Spotkanie odbyło się, a w odpowiedzi
na późniejszy list, 21 lipca 1962 roku
założyciel Opus Dei pisał do bpa
Capovilli o szybkości, z jaką Ojciec
Święty zrozumiał ducha i cel
istnienia Opus Dei. Jest to
poszukiwanie życia w
ewangelicznej doskonałości oraz
prowadzenie apostolstwa przez
każdego w swoim miejscu pracy, w
swym własnym zawodzie, bez
stawania się zakonnikami,
chociaż członkowie Opus Dei
bardzo kochają i szanują tych,
którzy w Kościele w ten sposób
służą Bogu[64].



Te komentarze rzucają światło na
wzniosły ton optymizmu
przepełniający list okólny napisany
do wszystkich ośrodków Opus Dei z
okazji audiencji papieskiej w
czerwcu 1962 roku. Być może
założyciel ujrzał zielone światło dla
zakończenia prawnego iter* Opus
Dei. Jednak nie czekał bezczynnie na
koniec soboru. Ten, kto by
podejrzewał założyciela Dzieła o
bezczynność, wykazałby się
nieznajomością jego charakteru i
energii. Gdy tylko wrócił z Londynu,
gdzie spędził kilka tygodni,
natychmiast zaczął szukać nowej
okazji do spotkania z prałatem
Capovillą, aby powiedzieć mu to, co
na piśmie trudno jest
przekazać[65]. Postępując w ten
sposób, stosował się do wskazówek
otrzymanych od Jego Świątobliwości.

Jesienią 1962 roku odbyła się
pierwsza sesja soboru, która została
zamknięta 8 grudnia. Obrady



przebiegały niespiesznie. Trzeba
było zmienić regulamin i zawiesić
sesje aż do września następnego
roku.

Przed Bożym Narodzeniem Ojciec
pisał do prałata Capovilli list z
życzeniami świątecznymi:

Przewielebny i ukochany Księże
Prałacie!

Nie uważam, by było stosowne
prosić o audiencję u Ojca Świętego
i nie chciałbym też kraść cennego
czasu Księdza Prałata, dlatego
wysyłam te kilka linijek i pokornie
proszę o przekazanie Jego
Świątobliwości mych synowskich
życzeń, którym towarzyszy ciągła
modlitwa oraz umartwienia moje i
wszystkich moich dzieci w Opus
Dei w intencji jego czcigodnej i
umiłowanej Osoby[66].

Pragnął uzyskać ponowną audiencję,
zanim rozpocznie się kolejny etap



prac soborowych. Poczekał kilka
miesięcy, i przy okazji przesyłania
jakichś wydawnictw dołączył do nich
w nawiasie notatkę, która mówiła
dosłownie: (tak bardzo chciałbym
się zobaczyć z Jego
Świątobliwością)[67].

Nie było to już jednak możliwe.
Papież zmarł 3 czerwca 1963, po
długiej agonii, podczas której jego
wielka odporność fizyczna stawiała
silny opór chorobie.

* * *

Ponownie odbył się uroczysty
pogrzeb. Na zwołanym po raz
kolejny konklawe papieżem wybrany
został kardynał Montini, który
przyjął imię Pawła VI. 21 czerwca
1963 roku założyciel Opus Dei wysłał
telegram do kardynała Cicognaniego,
Sekretarza Stanu Jego
Świątobliwości, wyrażając gorące
oddanie papieżowi i nadzieję na
owocny pontyfikat[68]. Kilka dni



później don Josemaría pisał do
prałata Capovilli, składając na jego
ręce kondolencje z powodu śmierci
Jana XXIII, i pocieszając go, że Paweł
VI będzie kontynuował drogę,
otwartą przez nieodżałowanego
papieża. Ponadto — pisał — 
kardynał Montini (nowy papież)
był pierwszą przyjazną osobą,
którą spotkałem po przyjeździe do
Rzymu w odległym już 1946
roku[69].

Kilka dni wcześniej trafiło do rąk
założyciela Opus Dei sporo
dokumentów dotyczących historii
Dzieła i jego założenia. Don Leopoldo
Eijo y Garay wysłał je z Madrytu do
swego umiłowanego don Josemaríi.
Patriarcha przeczuwał bowiem, że
zbliża się godzina, w której będzie
musiał rozstać się z tym światem.
Założyciel listownie pytał go: Może
wkrótce będziemy mieli Waszą
Ekscelencję w Rzymie?[70]. Don
Leopoldo nie mógł już na to



odpowiedzieć. Zmarł w ciągu kilku
tygodni.

Możesz sobie wyobrazić, jaki
czułem żal — pisał don Josemaría do
biskupa pomocnicznego Madrytu —
ponieważ zawsze naprawdę go
kochałem. Choć jestem pewien, że
Bóg nagrodzi w Niebie jego długie i
owocne kapłaństwo, składam
ofiary w intencji wiecznego
odpoczynku jego duszy i mam
nadzieję, że spotka go wielka
nagroda za wizję nadprzyrodzoną
i odwagę, jaką, gdy było to
konieczne, hojnie dzielił się z Opus
Dei i ze mną, grzesznikiem[71].

29 września 1963 Paweł VI otworzył
drugą sesję soborową. W grudniu ją
zamknął, a w pierwszych dniach
1964 roku odbył pielgrzymkę do
Ziemi Świętej. Po powrocie, 24
stycznia, przyjął na prywatnej
audiencji założyciela Opus Dei.
Podczas długiej rozmowy sięgnęli do



wspólnych wspomnień, trosk i
radości, do przyjazdu do Rzymu
prałata Escrivy i jego prawnych
zabiegów w Kurii. Na tym temacie
założyciel Dzieła się skupił, ponieważ
sprawa nie została jeszcze
ostatecznie rozwiązana. Po
zakończeniu audiencji wręczył
Pawłowi VI list, w którym wyrażał, z
jak wielkim szacunkiem i
wdzięcznością spotyka się jego osoba
w Opus Dei. Oto jego fragment:

Pamiętając o wielkiej dobroci,
jaką Wasza Świątobliwość okazał
Dziełu i jego pokornemu
założycielowi, a także o radach,
uprzejmości i wsparciu, tak
szczodrze udzielanych od
odległego już 1946 roku, gdy
Wasza Świątobliwość zajmował
stanowisko Zastępcy Sekretarza
Stanu, niżej podpisany składa do
stóp W[aszej] Świątobliwości to,
co uważa za istotę ducha i
duszpasterstwa Opus Dei:



pragnienie służby Kościołowi, w
taki sposób, w jaki sam Kościół
pragnie, by Mu służono. Oto
program, który przyświecał
zawsze działalności kapłańskiej
niżej podpisanego, w ciągu
trzydziestu sześciu lat istnienia
Opus Dei[72].

Wybiegając myślą ku swom dzieciom
z Yauyos oraz w całym Peru, don
Josemaría pisał do prałata Ignacio
Maríi de Orbegozo, streszczając
najbardziej wzruszającą część
rozmowy:

Ojciec Święty przyjął mnie przed
kilkoma dniami na długiej i
serdecznej audiencji- trwającej
ponad trzy kwadranse.
Rozmawiałem z nim o wszystkim z
największą ufnością, którą daje mi
miłość do Piotra, jaką Pan zesłał
do mego serca. Kilka razy mnie
uściskał, wzruszył się
wspominając dawne dzieje i ja



także rozkleiłem się.Na koniec
powiedziałem mu, że przyszedł ze
mną Álvaro, i przywołał go, aby
wspomnieć te wszystkie spotkania,
jakie miał z waszym bratem od ‘46
roku. Papież powiedział do
Álvara: “sono diventato vecchio*”. 
A wasz brat odpowiedział mu,
wzruszając jeszcze raz Ojca
Świętego: “Santità, è diventato
Pietro”*. Zanim się pożegnaliśmy,
obdarzeni długim i serdecznym
błogosławieństwem
przeznaczonym dla obu sekcji, dla
każdego z członków, dla każdego
dzieła, dla każdej intencji, zechciał
zrobić sobie z nami dwa zdjęcia,
mrucząc pod nosem do Álvaro:
“Don Alváro, Don Alváro...”[73].

Serdeczne przyjęcie, jakie zgotował
don Josemaríi papież Paweł VI,
skłoniło go do wyznania, dotychczas
osobistego i niewypowiedzianego,
spraw, które spoczywały skrywał na
dnie serca, kierując się jedynie troską



o dobro dusz. Chodzi tu o długą
pisemną informację datowaną na 14
czerwca 1964 roku[74]. Było to
synowskie zwierzenie czynione
wobec papież, nie przeznaczone do
upublicznienia. Latem 1964 roku
opuścił Rzym, a 15 sierpnia pisał do
bpa Dell’Acquy, prosząc o nową
audiencję u Pawła VI. Papież przyjął
go 10 października. Na tej audiencji
don Josemaría powrócił do
nurtujących go kwestii[75].

Niejednokrotnie don Josemaría był
głęboko poruszony dowodami
delikatności ze strony papieża[76]. W
liście do konsyliariusza w Hiszpanii,
przeżywając powtórnie audiencję,
pisał: — Jakże czułem się
wynagrodzony za tyle spraw, które
ofiarowałem in laetitia*Panu
przez tych trzydzieści siedem lat!
[77].

* * *



Od początku założyciel Opus Dei
śledził krok za krokiem przebieg
soboru. Choć osobiście nie brał
udziału w pracach soborowych, jego
współpraca była szczególnie cenna i
niełatwa do zastąpienia. Po
uzgodnieniu z Prezydencją i
Sekretariatem Soboru, czy może
rozmawiać z ojcami soborowymi,
zawsze z zachowaniem tajemnicy
urzędu, dostarczał im materiały
studyjne i robocze[78]. Przeznaczał
na to codziennie pewną ilość czasu,
rozpoczynając od tych ojców
soborowych, którzy byli członkami
Opus Dei. «Każdego wieczora
rozmawiał z nami przez godzinę —
opowiada jeden z nich — pomagając
nam, doradzając i objaśniając
omawiane kwestie»[79].

Założyciel miał szeroką, uniwersalną
i głęboką wizję spraw Kościoła na
świecie. Pochodziła ona nie tylko z
lektur i poznania intelektualnego, ale
przede wszystkim z doświadczeń



zebranych podczas długiego pobytu
w Hiszpanii, we Włoszech i w Anglii,
a także z doświadczeń zarządzania
ośrodkami Opus Dei, znajdującymi
się w ponad dwudziestu państwach.
To bogate doświadczenie
duszpasterskie skłaniało do
konsultacji z założycielem Dzieła
między innymi kardynała Siriego,
który pragnął rozszerzyć swe
doświadczenia diecezjalne na pole
ekumeniczne soboru[80].

Niektórzy hierarchowie znali już
założyciela Dzieła. Wielu innych
zostało mu przedstawionych podczas
soboru. Jednych wiodła ciekawość,
by wysłuchać jego opinii o jakiejś
sprawie poruszanej na sesjach.
Innych kierowało doń pragnienie
znalezienia odpowiedniej
odpowiedzi na problemy laikatu.
Wszyscy byli pod wrażeniem jego
wspaniałego daru rady oraz
nadprzyrodzonego zmysłu, z jakim
podchodził do spraw[81]. Miła z nim



rozmowa oraz sposób, w jaki kreślił
w duszach perspektywy przyszłości
Kościoła przyciągały coraz więcej
gości do Villa Tevere. Joaquín Mestre,
ówczesny sekretarz arcybiskupa
Walencji, mons. Olaechei, wspomina,
że wielokrotnie odprowadzał
arcybiskupa Olaecheę do centralnej
siedziby Opus Dei i widział «jak
trudno było zliczyć biskupów, którzy
wchodzili i wychodzili z tego domu, i
jak niejednokrotnie musieli czekać
na swoją kolej, by porozmawiać z
założycielem»[82].

Wielu z tych ojców soborowych, choć
nawet sami o tym nie wiedzieli,
szukało ciepła płynącego z jego
towarzystwa i pokoju, jaki jego
obecność wprowadzała do duszy.
Kardynałowi François Marty’emu
pozostało bardzo uduchowione
wspomnienie z rozmów z
założycielem Dzieła: wspomnienie
człowieka, który rozmawiał tylko o
Bogu. «Chwila rozmowy z nim —



mówił — przypominała chwilę
modlitwy»[83].

Pewnego dnia w tym okresie do Villa
Tevere trafiła grupa hierarchów
francuskojęzycznych, między innymi
— jak powiada mons. Julian Herranz
— ówczesny arcybiskup Reims,
kardynał François Marty, a także
biskup Liege, Guillaume Marie van
Zuylen, biskup Saint-Claude, Claude
Constant Marie Flusin, biskup
Angers, Henri Mazerat i Willy Onclin,
dziekan wydziału prawa
kanonicznego Uniwersytetu w
Louvain, a jednocześnie ekspert
kilku komisji soborowych. Podczas
rozmowy poruszono temat
apostolstwa świeckich. Jeden z
hierarchów powtórzył dość
popularną wówczas w kręgach
soborowych opinię, że zadaniem
świeckich jest ożywianie w duchu
chrześcijańskim struktur porządku
doczesnego, należącego tego świata,
aby je przekształcać.



Don Josemaría, bardzo
zdecydowanie i z uroczym
uśmiechem, wtrącił się:

Jeśli mają duszę kontemplacyjną,
Ekscelencjo! Bo jeśli nie, nie
przekształcą niczego, raczej sami
zostaną przekształceni. I zamiast
schrystianizować świat,
chrześcijanie zostaną
zeświecczeni[84].

Don Josemaría wywierał wpływ na
ojców soborowych, którzy go
odwiedzali przede wszystkim jako
autorytet moralny. «Chociaż nie
spotykałem go w miejscach
odbywania się sesji — opowiada
mons. Hervás — […] jednak jego
duchowa obecność, pełna
poszanowania dla postępowania
ojców soborowych, nie narzucająca
żadnego punktu widzenia, była
wyraźna i miała wielkie znaczenie
dla nas, którzy brali udział w tym
wielkim zgromadzeniu»[85].



Założyciel spodziewał się bardzo
wiele po Soborze. Oczekiwał
umocnienia wiary i moralności,
dostosowania działalności
apostolskiej do dzisiejszych potrzeb,
ale przy zachowaniu tego, quod
semper, quod ubique, quod ab
omnibus creditum est*, to jest
nienaruszalnego depozytu wiary,
ukształtowanego w historii
Kościoła[86]. Modlił się, by umocnił
się autorytet papieża i stale nalegał
na konieczność poszanowania w
całej rozciągłości papieskiego
autorytetu. Przeczuwał, nawet zanim
pojawiły się krytyczne stanowiska w
ramach debat soborowych, że
nastąpią ataki na prymat Stolicy
Apostolskiej, w oparciu o rzekomą
konieczność dostosowania struktur
hierarchii kościelnej do
nowoczesnego rozumienia
demokracji świeckiej. Te
przewidywania, oparte na tym, że
czasom, w którym odbywają się
sobory ekumeniczne zwykle



towarzyszą zaburzenia, wkrótce
zaczęły się sprawdzać[87].

Jego bicie na alarm było stosunkowo
wczesne, bo zawarł je już w liście do
swych dzieci z 2 października 1963,
datowanym w dniu otwarcia drugiej
sesji soboru. Była to uwaga
przeznaczona dla wszystkich
członków Opus Dei:

Znacie bardzo dobrze, córki i
synowie moi ukochani, moją
troskę i niepokój z powodu
zamieszania doktrynalnego –
teoretycznego i praktycznego –
jakie się szerzy wszędzie w coraz
większym stopniu. Zamieszanie to
jest zawinione przez rozmaite
okoliczności naszych czasów,
także przez pewne błędne
interpretacje, tendencyjne
insynuacje i fałszywe informacje,
które przy okazji Soboru
Watykańskiego II docierają do
uszu wszystkich[88].



W prasie i innych środkach
komunikacji społecznej życie soboru
prezentowano z pogwałceniem
rzeczywistości, przekazując do
wiadomości publicznej (i do
wiadomości samych ojców
soborowych) zniekształconą wizję
prac, jakie były prowadzone.
Komentarze debat soborowych
prowadzono wedle kaprysu
dziennikarzy, którzy dopatrywali się
strategicznych podziałów w zwykłej
rozbieżności zdań, zajmowania
pozycji przed dalszymi starciami,
potyczek między tym, co nowe i tym,
co stare, tym, co tradycyjne i tym, co
nowoczesne. W sumie
przedstawiano dialektyczną
interpretację przebiegu soboru, w
której działanie Ducha Świętego
miało trzeciorzędne znaczenie.
Założyciela Dzieła bardzo bolało, że
także niektóre katolickie media
informacyjne czyniły komentarze
pozbawione w ogóle perspektywy
nadprzyrodzonej, w duchu ideologii



potępionych przez magisterium
Kościoła[89].

Trzecia sesja soboru trwała od 14
września do 21 listopada 1964 roku.
Już wcześniej – w lutym i sierpniu
1964 roku - don Josemaría napisał
dwa listy do swoich dzieci, w których
poruszał te zagadnienia[90]. Trwały
wszelkiego typu naciski na ojców
soborowych, by zmienili decyzje
dotychczasowego magisterium w
sprawach wykraczających poza
program prac. Krążyły także plotki,
które powodowały zamieszanie i
łamały tajemnicę urzędową.
Propagowano “otwarcie się na świat”
oraz “dostosowanie do potrzeb dnia
dzisiejszego” struktur i instytucji
Kościoła bez żadnego rozeznania
dziedzin. W jednym z listów z 1964
roku założyciel Dzieła odnosi się do 
niecierpliwych i przesadnych
reformistów, którzy są
chorobliwie uczuleni na zasadę
autorytetu[91]. Jednocześnie



wyraża żal, że wyrósł nowy legion
improwizowanych reformatorów,
nawet wśród kleru i zakonników,
którzy w dotkliwie infantylny sposób
starają się zmieniać zwyczaje i
instytucje z powodu pogoni za
zmianą. Zaślepieni— pisał założyciel
Opus Dei — postępem we
współczesnym świecie, nie
docierając do głębszych wartości
ani lepszych oznak naszych
czasów, pędzą gorączkowo
naprzód ze szkodą dla swych dusz,
powodują, że ich prace są
bezpłodne, a na twarzach wrogów
Kościoła lub państwa wywołują
tylko ironiczny uśmiech[92].

Bardzo wcześnie, już w 1963 roku,
zaczęło kiełkować w duszach wielu
ojców soborowych subtelne i stale
rosnące poczucie niezadowolenia,
spowodowane krytyką spoza
Watykanu oraz zmianami celów i
planów wyznaczonych pierwotnie
soborowi na takie, którym niektórzy



nie chcieli się poddać. Sesje stawały
się coraz trudniejsze do ogarnięcia,
wyczuwało się delikatną i prawie
niedostrzegalną manipulację,
wspieraną przez prasę i radio spoza
soboru. Zaniepokojony sytuacją
ogólną, chcąc uniknąć
poważniejszego zła, Paweł VI
zdecydował się przyspieszyć
zakończenie soboru. Zakomunikował
to swym najbliższym
współpracownikom, m.in. biskupowi
Dell’Acquie[93]. Zgadzając się z tym
rozsądnym sposobem postępowania,
23 kwietnia 1964 roku, założyciel
Opus Dei pisał do papieża Pawła VI:

Ośmielam się wyznać Waszej
Świątobliwości bolesne uczucia
niepokoju, które ogarniają mnie,
gdy obserwuję, jak obecny Sobór
Ekumeniczny, z którego Duch
Święty ma zebrać wielki owoc dla
swego Kościoła Świętego, stał się
okazją do wytworzenia się stanu
poważnego zaniepokojenia — 



powiedziałbym nawet
zamieszania — w duszach
duszpasterzy i ich owieczek:
kapłanów, seminarzystów i
wiernych [...]. Pragnąłbym na
koniec dodać, Ojcze Święty, że
modlę się, że całe Opus Dei modli
się za Waszą Czcigodną i
Ukochaną Osobę i w Waszych
intencjach, aby sobór mógł się
wkrótce zakończyć oraz w intencji
ogromnych zadań, jakie będzie
trzeba zrealizować po soborze[94].

14 września 1965 rozpoczął się
ostatni etap Soboru Watykańskiego
II. W kilka dni potem, 4
października, Paweł VI wygłosił
przemówienie do Narodów
Zjednoczonych. Po powrocie do
Rzymu wydał kilka dekretów i
deklaracji. Proces soborowy zbliżał
się do końca. Zanim jeszcze ukazały
się ostatnie dokumenty, założyciel
zachęcał swe dzieci, by zwarły
szeregi wokół papieża. Bądźcie



bardzo blisko papieża, il dolce
Cristo in terra*, śledźcie
codziennie jego nauczanie,
medytujcie nad nim na waszej
modlitwie, brońcie go waszym
słowem i waszym piórem[95].

Pośród osobistych rozczarowań
papieża oraz braku oddania ze
strony niektórych osób, założyciel
Opus Dei starał się dostarczać mu
informacji, które mogłyby go
ucieszyć. Świadom tego, Paweł VI
chciał publicznie okazać uczucie,
jakie żywił do Opus Dei i jego
założyciela. Brakowało jeszcze kilku
tygodni do uroczystości zakończenia
soboru, wyznaczonej na 8 grudnia
1965 roku, gdy papież wyraził
życzenie wcześniejszego otwarcia
Ośrodka ELIS. Było to centrum
działalności społecznej o charakterze
edukacyjnym, przeznaczonej dla
młodzieży robotniczej, usytuowane
w rzymskiej dzielnicy Tiburtino.
Projekt powstał wiele lat wcześniej,



gdy Jan XXIII zdecydował się
przeznaczyć środki zebrane z okazji
osiemdziesiątych urodzin Piusa XII
na prace społeczne oraz powierzyć
ich realizację i zarządzanie Opus
Dei[96].

Bp Dell’Acqua sprecyzował, że
życzeniem papieża było, aby
inauguracja odbyła się podczas
jednej z sesji Soboru Watykańskiego
II. Dzięki temu ojcowie soborowi
mogliby odwiedzić ośrodek i docenić
troskę papieża o warstwy społeczne
najbardziej potrzebujące wsparcia
religijnego i zawodowego, a także
przekonać się o uczuciu, jakie papież
żywił do Opus Dei[97].

21 listopada Paweł VI zainaugurował
parafię oraz przyległe budynki.
Ojciec Święty w przemówieniu
wygłoszonym w budynku Ośrodka
ELIS, w ciepłych słowach
podziękował tym, którzy
doprowadzili do realizacji projektu,



«jeszcze jednego dowodu miłości do
Kościoła». Ze swej strony,
odpowiadając na przemówienie
papieskie, założyciel Opus Dei
przybliżył pokrótce historię
powstania Ośrodka oraz jego funkcję
służby na rzecz młodzieży, która
nauczy się tutaj, że uświęcona i
uświęcająca praca jest zasadniczą
częścią powołania
chrześcijańskiego[98].

Założyciel Opus Dei odczytywał te
słowa z widocznym wzruszeniem,
świadom obecności Wikariusza
Chrystusowego. Także Paweł VI był
głęboko wzruszony i – zanim opuścił
Ośrodek – zawołał do
zgromadzonych: «Qui tutto è Opus
Dei» (Tu wszystko jest Opus Dei)[99].
Uściskał don Josemaríę, otoczony
innymi ludźmi.

Uroczysta ceremonia zamknięcia
soboru odbyła się 8 grudnia 1965
roku.



3. Lata posoborowe

Zakończenie soboru oznaczało
wytchnienie dla wszystkich księży,
teologów i ekspertów, którzy od lat
intensywnie pracowali w komisjach 
Vaticanum II. Teraz, gdy don Álvaro
odzyskał swobodę ruchów, Ojciec, po
kilku latach skrępowania, postanowił
odbyć podróż apostolską do Grecji.
Od wielu lat pragnął rozpocząć tam
pracę Opus Dei.

Opuścili Neapol 26 lutego 1966 roku.
Ponieważ nie przyjechali do Grecji
jako turyści, odbyli jedynie krótki
spacer po Partenonie, nie wydając
pieniędzy na pamiątki, ani nie
poświęcając więcej czasu zwiedzaniu
zabytków. Myśli i słowa założyciela
nieustannie zwrócone były ku
przyszłej pracy apostolskiej, jaką
mieli rozwijać w tym kraju[100].
Weszli do kilku kościołów. Kilka
kobiet modliło się w półmroku.
Pustka i osamotnienie wzbudzały



smutek. W Atenach i w Koryncie
odwiedzili miejsca, gdzie zgodnie z
tradycją nauczał św. Paweł Apostoł.
Don Josemaría pragnął tylko zbliżyć
się duchowo do Apostoła. Do tego
stopnia uzbroił się w jego ducha
modlitwy, że 10 marca z ojcowską
szczerością pisał z Aten do swych
synów z Rady Generalnej:

Już kończy się ta podróż, która bez
wątpienia stanowi prehistorię
Dzieła na tych terenach.

Modlimy się — czasami chciałbym
się mniej modlić, ale jest to
konieczne — wspominamy Was i
myślimy o przyszłej pracy – Dziele
Boga – którą będzie trzeba
wykonać na tym skraju Morza
Śródziemnego: nie będzie to ani
zbyt łatwe, ani zbyt trudne[101].

Poprzedniego dnia znalazł się na
Przesmyku Korynckim, którego
widokiem i pejzażem nie chciał się
delektować, za wyjątkiem kilku



minut, gdy zgodził się porzucić swą
pracę w kajucie statku, by wejść na
pokład[102]. Ten stały duch
wewnętrznego skupienia, którym
stale żył Ojciec w tej podróży, był w
znacznej mierze związany z bólem,
jaki wywoływały u niego ataki na
papieża. 14 marca znalazł się z
powrotem w Rzymie, a miesiąc
później zwierzał się biskupowi
Dell’Acquie, że podczas tej krótkiej
podróży po Grecji, praktycznie
rzecz biorąc, nic innego nie robił
poza modlitwą za Wikariusza
Chrystusowego[103].

Ogólne wrażenie, jakie założyciel
Opus Dei wyniósł z tej podróży było
takie, że możliwości rozpoczęcia
pracy w Grecji są bardzo
ograniczone. Ówczesny klimat
społeczny i religijny nie sprzyjał
rozpoczęciu działalności apostolskiej
na szerszą skalę. Jak w każdym
miejscu na ziemi, także w Grecji
Opus Dei rozwinęłoby się dzięki



modlitwie, umartwieniu i pracy.
Jednak póki okoliczności nie
poprawią się, rozsądek nakazywał
zachowanie spokoju. Nie był to
jeszcze odpowiedni czas, aby
rozpocząć działalność Opus Dei w
Grecji[104]. Po powrocie do Rzymu
Ojciec przemyślał wszystko i
uporządkował informacje. Następnie
sporządził krótką notatkę dla bpa
Dell’Acquy, aby poinformować go o
materii, która mogłaby być
interesująca dla papieża[105].

Inną sprawą, nad którą zastanawiał
się założyciel Opus Dei, była pilna
potrzeba stworzenia Wydziału
Teologicznego na Uniwersytecie
Nawarry. Nie odkładał tego na
później, po powrocie do Rzymu. Już z
Aten pisał do swego przyjaciela,
arcybiskupa Walencji - Marcelino
Olaechei, przewodniczącego Komisji
ds. Seminariów Konferencji
Episkopatu Hiszpanii. Przesłał mu
list polecony, ponieważ nie miał



zaufania do funkcjonowania poczty i
prosił o jak najszybszą odpowiedź:

Piszę do Księdza Biskupa ten list,
prosząc, aby zechciał w swej
życzliwości zdradzić mi, jak stoją
sprawy wydziału teologicznego
Uniwersytetu Nawarry.
Ucieszyłoby mnie, z racji mego
ducha księdza diecezjalnego, aby
się to dokonało – tak czy siak się
bowiem jakoś dokona -przy
sympatii ze strony Czcigodnych
Kolegów Waszej Eminencji, którym
ma przecież służyć to dzieło.

Wczoraj byłem w Koryncie i
serdecznie powierzyłem Panu
wszystkie sprawy mego
Arcybiskupa Walencji, zwłaszcza
modliłem się do św. Pawła, w
miejscu, które wedle tradycji było
jego trybuną[106].

Cztery dni później arcybiskup
Walencji zakomunikował oficjalnie
założycielowi Opus Dei, że



Zgromadzenia Plenarne Konferencji
przyjęło projekt nowego wydziału,
przy szczerym zadowoleniu ze
strony biskupów[107]. Inicjatywa
prałata Escrivy, Wielkiego Kanclerza
Uniwersytetu Nawarry, zrodziła się z
jego wielkiej miłości do Kościoła oraz
z pragnienia, aby jak najszybciej
wprowadzić w życie zalecenia
Soboru. W efekcie, soborowa
deklaracja na temat edukacji
(Gravissimum educationis) przyjęta
28 października 1965 roku stanowiła,
że katolickie uniwersytety, które nie
mają wydziału teologicznego,
powinny mieć przynajmniej instytut
lub katedrę teologii, aby pogłębiać
badania i promować dialog z braćmi
odłączonymi[108]. Założyciel Opus
Dei, który zdawał sobie sprawę z
zamieszania doktrynalnego, jakie
panowało w latach soboru,
natychmiast zastosował się do
soborowej deklaracji. 22 listopada
1965 roku wszyscy biskupi prowincji
pampeluńskiej wnieśli do Wielkiego



Kanclerza prośbę, aby zwrócił się do
Stolicy Świętej o ustanowienie
rzeczonego wydziału[109]. Wielki
Kanclerz, postępując rozważnie,
zdecydował się poprosić o wyrażenie
opinii wszystkich biskupów
hiszpańskich. Dopiero za zgodą
episkopatu hiszpańskiego
zaangażował się w przedsięwzięcie,
które miało stać się nadzwyczaj
trudne. 20 kwietnia 1966 roku
założyciel Opus Dei skierował do
Ojca Świętego prośbę o kanoniczne
erygowanie wydziału
teologicznego[110].

Odpowiedź Kurii Rzymskiej
odkładała rozwiązanie sprawy[111].
Minęło pół roku. W grudniu
zgromadzenie plenarne Konferencji
Episkopatu Hiszpanii ponownie
zwróciło się do Stolicy Świętej o
erygowanie wydziału teologicznego
w Pampelunie[112]. Podanie to don
Josemaría złożył w Świętej
Kongregacji ds. Seminariów i



Uniwersytetów 27 grudnia[113].
Odpowiedź ze strony Kurii, choć nie
odmowna, była jednak niejasna i
uzależniała ostateczną decyzję od
nowego zbadania sprawy, «aby ta
Święta Dykasteria mogła być
odpowiednio poinformowana co do
rzeczywistych możliwości Opus Dei,
zwłaszcza jeśli chodzi o
wykładowców, którzy muszą podołać
tak wymagającemu zadaniu»[114]. W
tym momencie wiadomo już było, że
projekt podlega obstrukcji.
Założycielowi Opus Dei nie pozostało
nic innego, jak dać wiarę tym
informacjom, skoro pochodziły od
samych biskupów. Informacje i
dowody były w pełni wiarygodne. 2
marca 1967 roku opisywał więc w
liście do bpa Dell’Acquy sprawę
erygowania Wydziału Teologicznego.
Wielki Kanclerz powiada, że do jego
uszu dotarły pogłoski na temat 
działań i nacisków, jakby za
wszelką cenę chciano uniknąć
powołania Wydziału. W liście, a



także poprzez noty i dokumenty doń
załączone, założyciel Opus Dei
dowodzi, że istnieje nie dająca się
wyjaśnić obstrukcja projektu
zalecanego przez sobór, którego
życzy sobie także episkopat
hiszpański. Założyciela czuł, że
lekceważy się jego zdanie i że
przypiera się go do muru. Dał temu
wyraz w postscriptum listu do bpa
Del’Acquy, prosząc go o wybawienie
z tej opresji:

Rzeczywiście znajduję się w
niezręcznej sytuacji, ponieważ z
jednej strony nie mogę dawać do
zrozumienia episkopatowi
hiszpańskiemu, że nie mam
zamiaru spełnić jego życzenia. Z
drugiej zaś strony, nie jestem w
stanie udzielić biskupom
odpowiedzi (choć koniecznie
trzeba ich powiadomić, że
czekamy, aż nadejdą wskazówki ze
strony Stolicy Świętej), z czego
mogliby wywnioskować, że ich



decyzja powołania do życia
nowego wydziału nie została
dobrze przyjęta[115].

* * *

Od chwili zakończenia soboru nie
brakowało założycielowi zawodów i
rozczarowań. Nie brakowało mu
także pracy i rozmaitych zajęć.
Dodatkowo pod koniec kwietnia 1966
roku w Rzymie miał miejsce Kongres
Generalny Opus Dei.

Stopniowo, wraz z nadejściem lata,
upały stawały się coraz większe,
lekarze zalecali więc Ojcu
odpoczynek. Łatwo było o tym
mówić, on sam był gotów się do tego
zastosować i zalecić go wszystkim
wokół, ale nigdy nie udawało mu się
zrealizować tej rady w praktyce. 
Tego lata— pisał do swego brata
Santiago i jego żony Yoyi w lipcu
1966 roku — nie mam innego
wyjścia: będę musiał trochę
odpocząć, ponieważ nie udało mi



się to od ponad trzech lat, chociaż
wyjeżdżałem z Rzymu[116].

Rzeczywiście część lata w 1964 roku
spędził w Elorrio, miasteczku w
Kraju Basków, skąd w sierpniu pisał
do swych synów:

W tym chłodnym i wilgotnym
zakątku codziennie spacerujemy –
nie uwierzycie – przez ponad dwie
godziny. Już wtopiliśmy się w
tutejszy pejzaż, znają nas
wieśniacy, krowy i psy, które już
prawie na nas nie szczekają.

Myślę, że po tym mniszym
zamknięciu, któremu byliśmy
przez lata, wbrew temu, co jest
przewidziane w Dziele —mea
culpa*! — oraz wbrew zdrowemu
rozsądkowi, jeśli w Rzymie
wykroimy także chwilę, by
codziennie pospacerować,
będziemy zdrowsi i będziemy
mogli lepiej służyć Panu w Jego
Opus Dei. Już wy mi pomożecie



wypełnić to trudne postanowienie.
Do tego samego zmusimy don
Alvara, dla którego to jest
konieczny lek[117].

Upały lipca 1965 roku Ojciec spędził
pracując w Cafaggiolo w pobliżu
Florencji, w miejscu zwanym “Il
Trebbio”. Mieszkał w starym domu
należącym do pewnej staruszki.
Dom, położony na uboczu, nie miał
telefonu. Do tej “średniowiecznej
mysiej nory” (tak nazywał dom, stary
i pozbawiony kontaktu ze światem)
zabrał ze sobą listy oraz dokumenty
przygotowane do druku. Jeśli
wychodził z domu, żeby
rozprostować nogi, wówczas określał
“Il Trebbio” bardziej pochlebnie jako
“toskański zakątek”. Ale mimo
wszystko, sądząc z tego, co pisał do
swego brata Santiago, zawsze w
końcu pokonywał go nawał pracy:

Właśnie przyjechałem do Rzymu:
mam mnóstwo pracy, ale mam



nadzieję, że z Bożą łaską ( chociaż
nie odpoczywałem w ogóle tego
lata, ponieważ było mnóstwo
zachodu), podołam temu
wszystkiemu – jak dobry
osiołek[118].

Latem 1966 roku ponownie zaszył się
w “toskańskim zakątku”, gdzie
pracował od 14 lipca do 17 sierpnia,
bez chwili przerwy, z wyjątkiem
krótkiego pobytu w Rzymie pod
koniec lipca. 17 sierpnia wrócił do 
Villa Tevere, aby natychmiast
wyruszyć w podróż do Paryża. Zanim
wyjechał z Rzymu, napisał do ojca
Arrupe*, Generała Towarzystwa
Jezusowego, obiecując, że będzie
polecał Panu prace najbliższej sesji
Kongregacji Generalnej Towarzystwa
Jezusowego. Nie były to czcze słowa
kurtuazji, nie wynikały też ze
zwykłej grzeczności. Życzył jezuitom
wielu owoców duchowych. W tej
intencji— pisał do Generała — z



wielką radością poleciłem
odprawić sto Mszy Świętych[119].

W Avrainville, w pobliżu Paryża,
spędził kilka dni. Odwiedził
Couvrelles, ośrodek konferencyjny i
rekolekcyjny, prowadzony przez
niektórych członków Opus Dei,
niedaleko Soissons. Potem spędził
kilka tygodni w Hiszpanii: w Klinice
Uniwersyteckiej w Pampelunie
zrobiono mu całościowe badania, a
podczas jego pobytu w Saragossie
arcybiskup Pedro Cantero, dawny
przyjaciel, sprawił mu radość
zapraszając go do odprawienia mszy
przy ołtarzu, gdzie otrzymał tonsurę,
a także do wspólnej modlitwy do
Matki Bożej w bazylice Pilar[120]. 7
października 1966 roku wziął udział
w uroczystości nadania mu
honorowego obywatelstwa
Barcelony, który to tytuł rada miejska
przyznała mu jeszcze w 1964 roku.
Dwa lata później mogła odbyć się
uroczystość, skromna i niepubliczna,



jak tego życzył sobie prałat Escrivá
de Balaguer. Burmistrz miasta, José
María de Porcioles, zwrócił się do
założyciela Opus Dei następującymi
słowy:

«Barcelona jest Wam wdzięczna,
Księże Prałacie, że za pośrednictwem
Waszego Opus Dei — w którym
pokłada nadzieję tak wiele
barcelońskich serc — powstały dzieła
o tak wielkim znaczeniu, jak Instytut
Wyższych Studiów nad
Przedsiębiorstwem (IESE)*, który
cieszy się międzynarodowym
uznaniem, akademiki Dársena i
Monterols»... (tu następowała lista
ośrodków i instytucji edukacyjnych
wszelkiego typu), «które
odzwierciedlają wielką troskę
społeczną »[121].

Na te słowa, powstrzymując
wzruszenie wywołane dawnymi
wspomnieniami, założyciel Opus Dei
odpowiedział w następujący sposób:



Nie raz dałem dowód mej miłości
do Barcelony, która teraz ma
charakter w pełni synowski. Gdy
kiedyś zostanie napisana historia
Opus Dei, na jej stronach znajdą
się – ileż wspomnień przychodzi mi
teraz do głowy! – wydarzenia,
które miały miejsce w tym
hrabiowskim mieście, wśród was i
w cieniu Najświętszej Maryi Panny
Nieustającej Pomocy[122].

12 października Ojciec wrócił do
Rzymu. Wśród listów z
podziękowaniami za opiekę, jakiej
doświadczył podczas swej podróży,
jest jeden skierowany do doktora
Ortiz de Landázuri, który wraz z
innymi lekarzami przeprowadził
badania i analizy, konieczne dla
dalszego jego leczenia.

Po moim powrocie do Rzymu piszę
do Ciebie tych kilka zdań, aby
jeszcze raz wyrazić moją
wdzięczność dla Ciebie i dla całej



wspaniałej ekipy Kliniki
Uniwersytetu Nawarry. Proszę,
przekaż to wszystkim. Raduje
mnie wasza troskliwość, wasze
oddanie i wasza kompetencja[123].

W historii choroby pacjenta w klinice
odnotowano postępującą
niewydolność nerek, nadciśnienie
tętnicze oraz zmiany naczyniowe. 26
września 1966 roku przekazano mu
odpowiednie zalecenia. W kilka
tygodni później, 2 grudnia, lekarze
Kliniki Uniwersyteckiej dostali z
Rzymu informację, że tendencja do
nadciśnienia oraz pocukrzycowe
objawy metaboliczne uległy
normalizacji[124].

* * *

W 1962 roku, gdy podczas prac
przygotowawczych do Soboru
postanowiono zająć się bliżej
zagadnieniem duchowości i
apostolstwa świeckich, założyciel
Opus Dei pisał z nadzieją: Gdybyście



widzieli, jak się raduję, że Sobór
zajmie się tymi zagadnieniami,
które od roku 1928 wypełniają
nasze życie![125]. I z całą pewnością
duch i apostolstwo Opus Dei
odcisnęło głęboki ślad na pracach
Soboru[126].

Przy bliższym poznaniu doktryny
ożywiającej dokumenty Vaticanum II,
w których powtarzane jest
tradycyjne nauczanie w odnowionej
formie zaskakuje, z jaką wiernością
nauczanie założyciela Opus Dei jest
zgodne z tekstami oficjalnymi.
Doktryna ta, którą przed trzydziestu
paru laty niektórzy uznawali za
bezpodstawną i heretycką, teraz
zyskała charakter oficjalny.

Stanowiło ją przede wszystkim
powszechne powołanie do świętości,
które założyciel wyraził na piśmie
wiele lat wcześniej, aby uniknąć
niedomówień:



Świętość nie jest sprawą
przeznaczoną dla
uprzywilejowanych. To wszystkich
woła Pan, to od wszystkich
oczekuje Miłości, od wszystkich,
gdziekolwiek by byli, wszystkich,
jakikolwiek nie byłby ich stan, ich
zawód i zajęcie[127].

Dokładna paralela tego stwierdzenia
znajduje się w Konstytucji
dogmatycznej o Kościele (Lumen
Gentium, 40 i 41), która powiada: «dla
wszystkich jasne jest, że wszyscy
chrześcijanie, jakiegokolwiek stanu i
zawodu powołani są do pełni życia
chrześcijańskiego i do doskonałości
miłości [...].». To znaczy, że «wszyscy
tedy chrześcijanie będą z dnia na
dzień coraz bardziej uświęcać się w
warunkach swego życia, pośród
swych obowiązków czy okoliczności
życia, jeśli z wiarą przyjmują
wszystko z ręki Ojca niebieskiego i
współdziałają z wolą Bożą,
ujawniając także w służbie doczesnej



przed wszystkimi tę miłość, którą
Bóg świat umiłował».

Pan — jak powiada także dekret o
posłudze i życiu kapłańskim
(Presbyterorum Ordinis, 2 i 12) —
sprawił, że całe Jego Ciało Mistyczne
uczestniczy w namaszczeniu
Duchem Świętym: «wszyscy wierni
stają się świętym i królewskim
kapłaństwem». A prezbiterzy, którzy
w wyniku sakramentu stanu
utożsamiają się z Chrystusem
Kapłanem, i którzy otrzymali dar
łaski poprzez chrzest, «mogą i są
zobowiązani dążyć do doskonałości».

Można odnaleźć w tych słowach
ślady jego młodzieńczej aktywności
pośród kapłanów diecezjalnych, a
także troskę o kierownictwo
duchowe świeckich, mężczyzn i
kobiet, by przekazać im ideał życia
kontemplacyjnego, z «duszą
kapłańską» i «mentalnością
świecką». To pragnienie podkreślał



założyciel Opus Dei w liście z 11
marca 1940 roku:

Wszyscy więc jesteśmy powołani,
aby stanowić część tej Bożej
jedności. Z duszą kapłańską,
czyniąc ze Mszy Świętej centrum
naszego życia wewnętrznego,
pragniemy być wraz z Jezusem
pomiędzy Bogiem i ludźmi[128].

Nawet te słowa dekretu, które
nazywają Mszę Świętą centrum et
radix* stanowią dosłowne echo słów
założyciela, który powtarzał, że msza
jest centrum i korzeniem życia
wewnętrznego[129].

Sobór zarysowuje również znaczenie
i tożsamość laikatu. Trzeba było
uznać, że – w ramach odkupieńczej
funkcji powierzonej Kościołowi,
ewangeliczna misja wiernych
nabiera szczególnych cech.
Powołanie chrześcijańskie jest – z
samej swej natury – powołaniem do
apostołowania. Ta specyficzna misja



wypełniana jest poprzez
«apostolstwo pracy». Oczywiste jest
więc, że — jak stwierdza dekret 
Apostolicam actuositatem, nr 2 —
«właściwością stanu ludzi świeckich
jest życie wśród świata i spraw
doczesnych, dlatego wzywa ich Bóg,
by ożywieni duchem
chrześcijańskim, sprawowali niczym
zaczyn swoje apostolstwo w
świecie».

Jakaż inna mogła być inspiracja
dekretu, jeśli nie przekonania prałata
Escrivy de Balaguera, który jeszcze w
1932 roku pisał:

Trzeba odrzucić przesąd, że
zwykli wierni mogą jedynie
ograniczyć się do wspierania
duchowieństwa w apostolstwie
kościelnym. Apostolstwo świeckich
nie musi być zawsze częścią
apostolstwa hierarchicznego: do
nich także należy zobowiązanie
czynienia apostolstwa [...].



I to nie dlatego, że otrzymali misję
kanoniczną, ale ponieważ
stanowią część Kościoła[130].

Także w Konstytucji duszpasterskiej
o Kościele w świecie współczesnym
(Gaudium et Spes) można odczuć
świeży powiew: nowe i
optymistyczne spojrzenie na kryzys
historycznego rozwoju ludzkości.
Kościół nie powinien opuszczać 
civitas terrena*, odrzucając jego
kulturę i technikę. Wręcz przeciwnie,
głosi godność osoby ludzkiej
stworzonej na obraz Boga, i nakłada
na chrześcijanina obowiązek
zaangażowania się w sprawy świata.

Na soborze wskazane zostało także
(Gaudium et Spes, 34), w jaki sposób
praca sytuuje się w ramach planu
Bożego: «ogromny wysiłek, przez
który ludzie starają się w ciągu
wieków poprawić warunki swego
bytowania, wzięty sam w sobie
odpowiada zamierzeniu Bożemu».



Polecenie zawarte w księdze Genesis,
aby człowiek poddał swej władzy
rzeczy ziemskie, podporządkowując
je Stwórcy — mówi dalej dokument
soborowy — «Dotyczy (...) zwykłych
codziennych zajęć».

Jakież było szczęście prałata Escrivy,
gdy widział, jak sobór ogłasza w
najbardziej uroczystej formie, że 
Kościół nie odrzuca świata, w
którym żyje, ani jego postępu i
rozwoju, ale rozumie go i
kocha[131]. Teologiczne powtórne
dowartościowanie pracy – punktu
spotkania Boga z życiem zwykłego
chrześcijanina — posłuży jako
nagłośnienie przesłania Opus Dei:

Czytając dekrety Soboru
Watykańskiego II widzimy jasno,
że znaczącą część tej odnowy
stanowiło właśnie ponowne
dostrzeżenie wartości codziennej
pracy i godności powołania



chrześcijanina, który żyje i
pracuje w świecie.[132].

Jakaż była jego radość, gdy
magisterium uznało oficjalnie to, co
on nazywał Bożymi drogami na
ziemi:

Jedną z moich największych
radości było widzieć, jak Sobór
Watykański II proklamował
otwarcie boskie powołanie
laikatu. Bez żadnego
samochwalstwa muszę
powiedzieć, że odnośnie tego, co
dotyczy naszego ducha, Sobór nie
przedłożył zaproszenia do zmian
lecz, wprost przeciwnie,
potwierdził to, czym — dzięki
Łasce Bożej — żyliśmy i czego
nauczaliśmy od tylu lat[133].

Wraz z tym radosnym przesłaniem
rozbrzmiewają także słowa bólu. W
chwili zamknięcia Vaticanum II
założyciel przestrzegał swych synów:



Sobór się konczy: wielokrotnie
powiedziano, że będzie to jego
ostatnia sesja. Kiedy list, który do
was teraz piszę, trafi do waszych
rąk, rozpocznie się już okres
posoborowy, a moje serce wzdraga
się, przeczuwając, że mógłby on
być okazją do nowych ran na ciele
Kościoła.

Lata, które następują po soborze,
są zawsze latami bardzo
istotnymi, które wymagają
posłuszeństwa dla zastosowania
podjętych decyzji, które wymagają
także stałości w wierze, ducha
nadprzyrodzonego, miłości do
Boga i do Kościoła Bożego,
wierności Biskupowi Rzymu[134].

Jako człowiek przewidujący i
odpowiedzialny, Ojciec z góry
postanowił zadbać o duchowe
zdrowie swoich dzieci. Już wcześniej
wskazał im normy postępowania z
dziełami autorów podejrzanych o



odchylenia doktrynalne: stosować się
kryteriów Konstytucji Dogmatycznej 
Dei Verbum, Soboru Watykańskiego
II; kierować się podstawowymi
zasadami doktryny świętego
Tomasza z Akwinu oraz być
wiernymi i posłusznymi nauczaniu
Kościoła i papieża[135].

W miarę jak promulgowane były
konstytucje i dekrety soborowe,
założyciel Opus Dei zachowywał
postawę zdecydowanej zgody i
głębokiego posłuszeństwa[136]. W
przypadku, gdy dyspozycje
pozostawiały margines swobody,
jako Ojciec i Pasterz Opus Dei zalecał
rozwiązania, które najbardziej
sprzyjały pobożnemu życiu jego
członków[137].

Wyczulony zmysł liturgiczny chronił
go przed nadużyciami i ekscesami,
jakie popełniali w dziedzinie kultu ci,
którzy zmieniali dowolnie lex
orandi*, forsując zapisy dokumentów



soborowych i nie biorąc pod uwagę,
że liturgia zawsze musi sprzyjać
skupieniu, adoracji i pobożności.
Bolały go szczególnie wybryki
związane ze sprawowaniem Świętej
Ofiary Mszy, wokół której obracało
się całe życie chrześcijańskie. Kiedy
tylko zaczęły się te nadużycia,
nakazywał swym dzieciom,:

Trzeba jednoczyć ten
nieprzeliczony Lud w kulcie
liturgicznym, ucząc go — 
pozostając zawsze wiernym nauce
Kościoła i temu, co Hierarchia
prawomocnie postanawia — 
kochać Mszę Świętą, nie
rozmywając głębokiego sensu
liturgii w prostym symbolizmie
wspólnotowym. Ponieważ w
liturgii powinno się dokonywać
tajemne, osobiste spotkanie
człowieka z jego Bogiem, w dialogu
oddania czci, dziękczynienia,
prośby i zadośćuczynienia[138].



Jego dusza kapłańska zauważała
każdą, nawet najmniejszą zmianę w
rubrykach Ordo Missae. 24
października 1964 roku, w liście do
swych synów w Hiszpanii napisanym
z okazji audiencji, jaką odbył u
papieża dwa tygodnie wcześniej, nie
mógł powstrzymać westchnienia
skargi:

Jeszcze raz zmieniają nam liturgię
Mszy Świętej. Przy mych niemal
sześćdziesięciu trzech latach
staram się z pomocą Javiego być
posłusznym Matce Kościołowi w
najdrobniejszych szczegółach,
chociaż nie mogę zaprzeczyć, że
bolą mnie pewne niepotrzebne
zmiany. Ale będę zawsze z
radością posłuszny [139].

W kilka miesięcy później ponownie
pisał do Hiszpanii: Oto staram się
odprawiać Mszę Świętą z uwagą
właściwą dla prymicjanta [...]. Jak
wspaniale jest także na ziemi



nauczyć się być posłusznym i
chcieć być posłusznym![140]. W
miarę upływu lat przybywało mu
Bożych wspomnień, które
wyznaczały poszczególne części jego
mszy. Ożywiając je, pozwalał
wybrzmieć w swej duszy aktowi
uwielbienia i dziękczynienia[141].

Był to czas, w którym narastał
poważny kryzys wewnątrz samego
Kościoła. Ocenę tego zjawiska
założyciel Opus Dei zawarł w
wypowiedzi z 1967 roku, określając
sytuację Kościoła jako “pozytywną”, a
zarazem “delikatną”:

Jest bez wątpienia pozytywna,
gdyż bogactwo doktrynalne
Soboru Watykańskiego II
postawiło cały Kościół — cały
kapłański Lud Boży — w obliczu
nowego, budzącego wielkie
nadzieje etapu odnowionej
wierności boskiemu celowi
zbawienia, który mu został



powierzony. Jest jednocześnie
delikatna, gdyż wnioski
teologiczne, do których się doszło,
nie mają charakteru
abstrakcyjnego, czy też
teoretycznego — wybaczcie mi to
wyrażenie — lecz chodzi o teologię
bardzo żywotną, to znaczy z
natychmiastowymi,
bezpośrednimi zastosowaniami
duszpasterskimi, ascetycznymi i
dyscyplinarnymi, dotykającymi
najżywotniejszych pokładów życia
wewnętrznego i zewnętrznego
społeczności chrześcijańskiej[142].

Był to rzeczywiście delikatny
moment w życiu Kościoła, chociaż
postanowienia soboru miały
charakter wyłącznie duszpasterski.
Niektóre osoby dokonywały
interpretacji tekstów poza ich
kontekstem, nie zważając na
tradycyjne źródła Kościoła. Czyniono
tak w poszukiwaniu nowości jako
narzędzia odnowy kościelnej,



działania te wywołały jednak
powszechne zamieszanie w
materiach wiary i moralności.
Szukając usprawiedliwienia tego
zamętu doktrynalnego odwoływano
się do wyimaginowanego “ducha
Soboru”, opartego na arbitralnych
sądach modnych prądów pseudo-
teologicznych. Owi reformatorzy
stroili się w piórka obozu postępu,
określając mianem zacofanych i
niereformowalnych tych, którzy ich
nie popierali i trzymali się
magisterium katolickiego. (Także
wśród tych ostatnich znajdowali się
tacy, którzy nie dopuszczali
możliwości rozwoju lub wzrostu). Jak
można było przewidzieć, założyciel
nie uniknął oskarżeń o paternalizm,
integryzm, tryumfalizm i innych tego
rodzaju ataków słownych[143].
Wobec tak niesprawiedliwych
określeń zareagował energicznie,
chcąc wyjaśnić pojęcia: Integryzm,
progresizm! Ja lubię zachowywać



nienaruszony skarb wiary i
postępować w jej rozumieniu[144].

W innym miejscu i innych
okolicznościach wróciłby zapewne
do swego starego zwyczaju
milczenia, przebaczania, modlitwy i
służby. Ale nie mógł milczeć, gdy
fałszowano Prawdę, niszczono
doktrynę Kościoła i siano niezgodę
pośród ludu chrześcijańskiego. Aby
utrzymać swoje dzieci silne w wierze
oraz wybawić je z królującego
wówczas zamętu doktrynalnego,
wysłał do nich obszerny list, z datą
19 marca 1967 roku. Oto pierwsze
słowa tego listu: Fortes in fide*, 
takimi was widzę, córki i synowie
moi najukochańsi, mocnymi w
wierze, dającymi poprzez to Boże
męstwo świadectwo waszej wiary
we wszystkich środowiskach na
świecie[145]. A nieco później pisał:

Muszę Wam powiedzieć, od razu
na początku, że ten dokument ma



charakter czysto duszpasterski.
Ma zamiar nauczyć Was, jak
strzec i bronić skarbu doktryny
katolickiej, powiększając jej
nadprzyrodzone owoce w waszych
duszach oraz w społeczeństwie, w
którym żyjecie. Nikt nie będzie
mógł zgodnie z prawdą powiedzieć
- ponieważ ostrzegamy Was przed
tym, aby współczesne otoczenie nie
naruszyło waszej wiary - że jestem
integrystą lub progresistą, że
jestem reformatorem albo
reakcjonistą. Każde z tych
określeń byłoby niesprawiedliwe i
fałszywe. Jestem kapłanem Jezusa
Chrystusa, który kocha jasną
doktrynę wyrażoną za pomocą
precyzyjnych określeń, których
znaczenie jest dobrze znane, który
czci i dziękuje Bogu za wszystkie
wielkie kroki ludzkiej mądrości,
ponieważ pozwalają nam — jeśli
są w rzeczywistości naukowymi — 
zbliżyć się do Stwórcy[146].



Ten długi dokument jest utrzymany
w tonie spokojnym i pełnym nadziei.
Kończy się on następującymi
słowami:

Te ciężkie czasy miną, jak to
zawsze miało miejsce w
przeszłości. W Kościele nigdy nie
brakowało chorób i chorych [...].

Radośni! Optymiści! Bóg jest z
nami! Dlatego codziennie napełnia
mnie nadzieja. Cnota nadziei
pozwala nam spojrzeć na życie
takie, jakim ono naprawdę jest:
piękne, Boże[147].

Choć należy silnie podkreślić
poczynione szkody i zamieszanie
doktrynalne, niemożliwe jest
określenie ich smutnych
konsekwencji. Don Josemaría
rozmawiał kilkakrotnie z
kardynałem Josephem Höffnerem o
kryzysie, przez który przechodził
Kościół, prowadząc z nim długie i
poważne dyskusje. Kardynał



wspomina o swym zaskoczeniu
nadprzyrodzoną nadzieją prałata
Escrivy, który zapewniał, że «tego się
nie boi, ani nawet kryzysu
tożsamości niektórych kapłanów i
zakonników, ponieważ Pan i Duch
Święty żyją i działają w
Kościele»[148].

Czas mijał, a sytuacja się nie
polepszała. W 1972 roku, siedem lat
po zamknięciu soboru, papież Paweł
VI publicznie wyrażał w imieniu
wielu chrześcijan swe
niezadowolenie. Czyż nie
spodziewano się, że po zakończeniu
soboru zabłyśnie wspaniałe słońce
nad historią Kościoła? «Nadszedł
natomiast — mówił papież w jednej
ze swych homilii — pochmurny
dzień, burze, mgły, uporczywe
poszukiwania i niepewność»[149]. A
jakby tego było mało — ciągnął —
«coś ponadnaturalnego zjawiło się na
świecie, z intencją, by zaburzyć i
zniweczyć owoce Soboru



Ekumenicznego». W tym czasie
Ojciec się modlił i stosował środki
nakazywane przez roztropność, aby
Opus Dei pozostało wierne doktrynie
Chrystusowej i nieskażone
dolegliwościami, jakie pojawiły się w
znacznej części ludu Bożego.

* * *

Zamieszanie doktrynalne, które
miało miejsce, stanowiło najbardziej
oczywisty dowód, że chrześcijanie
potrzebują solidnej formacji
religijnej i naukowej. W oczach
Wielkiego Kanclerza Uniwersytetu
Nawarry konieczne było jak
najszybsze utworzenie wydziału
teologicznego, zintegrowanego z
pozostałymi istniejącymi kierunkami
i wydziałami, ponieważ

Pogłębienie wiedzy religijnej jest
fundamentalną potrzebą
człowieka. Kto tej wiedzy nie
posiada, nie jest w pełni
ukształtowany. Dlatego religia



winna być obecna na
uniwersytecie; i winna być
wykładana na wysokim poziomie
naukowym; to musi być dobra
teologia. Uniwersytet, na którym
religia jest nieobecna, jest uczelnią
kaleką, gdyż ignoruje podstawowy
wymiar osoby ludzkiej, który nie
wyklucza pozostałych —
przeciwnie - żąda ich[150].

Naleganie Wielkiego Kanclerza, aby
zainaugurować wydział teologiczny
stało się natarczywe. Cały wysiłek
napotykał na nieokreślone trudności,
które oddalały osiągnięcie celu.
Trwało to już ponad rok. W tym
czasie wszyscy biskupi hiszpańscy
domyślali się, kto poprzez swoje
wpływy oraz wypowiedzi
wstrzymywał realizację pragnienia,
wielokrotnie wyrażanego wobec
Stolicy Świętej, aby erygować
wydział teologii w Pampelunie[151].
Pisząc do bpa Dell’Acquy, założyciel
w delikatny sposób Opus Dei



wskazuje, kto odpowiada za
obstrukcję: określona osoba, której
zachowanie nie wydaje się być
rozsądne[152].

Widząc, że odpowiedzi Świętej
Kongregacji nie mają charakteru
ostatecznego, a raczej przedłużają
całą sprawę, ze względu na
wymagane dodatkowe informacje
lub kolejne warunki do spełnienia,
Wielki Kanclerz wpadł na inne
rozwiązanie: dlaczego by nie
poprosić o zezwolenie ad
experimentum*, by móc rozpocząć
studia teologiczne w ten sposób?
Byłoby to oczywiście rozwiązanie
prowizoryczne, ale dzięki niemu nie
trzeba było rezygnować z planów jak
najszybszego utworzenia wydziału.
Don Álvaro, postępując zgodnie z
zaleceniami Ojca, w liście z 31 marca
1967 roku zaproponował biskupowi
Garrone erygowanie wydziału ad
experimentum[153]. Minęły dwa
miesiące bez odpowiedzi, ponowił



więc naleganie, ponieważ zbliżały się
wakacje letnie i trzeba było poczynić
odpowiednie przygotowania[154].

Nadeszła w końcu oczekiwana
odpowiedź Świętej Kongregacji, w
liście z 19 czerwca, podpisanym
przez kardynała Pizzardo. Była
bardzo mądrze zredagowana i, nie
zawierając wypowiedzi się w kwestii
zasadniczej, pozostawiała możliwość
rozpoczęcia zajęć z teologii, a w
stosownym momencie zbadania
możliwość kanonicznego erygowania
wydziału. Jednak po tych
wyjaśnieniach następowało zdanie
dwuznaczne: «Trzeba dodać, że
delikatne okoliczności lokalne
doradzają nam nie wypowiadać się
w ogóle na temat oficjalnego
rozpoczęcia działania
wydziału»[155]. W każdym razie w
wyłącznej gestii Wielkiego Kanclerza
pozostawiano decyzję o rozpoczęciu
zajęć, kluczową dla późniejszego
otwarcia wydziału teologicznego.



Wkrótce założyciel odkrył, na czym
polegały owe tajemnicze «delikatne
okoliczności lokalne», które były
aluzją do jakichś zakulisowych
oszczerczych działań. Rzeczywiście,
kilku księży diecezji oskarżyło w
Stolicy Świętej arcybiskupa
Pampeluny o to, że bez konsultacji z
kapitułą scedował pewne dobra na
rzecz Uniwersytetu Nawarry. W
liście don Álvaro del Portillo do
kardynała Garrone z sierpnia 1967
roku podnoszona jest sprawa
fałszywości oskarżeń pod adresem
zarówno biskupa, jak i władz
uniwersyteckich: «pozwalam sobie
poinformować jeszcze raz Jego
Eminencję — pisze don Álvaro — że
Uniwersytet Nawarry nigdy nie
prosił i nie otrzymał ani pesety, ani
metra kwadratowego ziemi od
Najwielebniejszego Arcybiskupa
Pampeluny»[156].

Wszystko zdawało się wskazywać, że
została usunięta ostatnia przeszkoda



na i tak już wyboistej drodze. Tak
jednak nie było. Dekret kanonicznie
erygujący Wydział Teologiczny
Uniwersytetu Nawarry trafił do
Wielkiego Kanclerza dopiero 13
listopada 1969[157].

4. Ostatni romantyk

Trudności, jakie napotkało Dzieło w
latach sześćdziesiątych nie brały się
jedynie z oporu jednej określonej
osoby, ani nawet jakiejś konkretnej
grupy. Założyciel stanął wobec
różnorakich trudności, jak to często
ma miejsce w przypadku instytucji o
historycznym znaczeniu. (Mówiąc o
przeciwnościach i trudnościach,
trzeba mieć także na uwadze dobre
przyjęcie, z jakim spotykało się
przesłanie Opus Dei na świecie oraz
szybką ekspansję jego dzieł
apostolskich w wielu państwach).
Trwałoby zbyt długo, gdybyśmy
chcieli szczegółowo omawiać te
przeciwności. Niektóre z nich zostały



już wspomniane przy okazji
omawiania Soboru. Inne natomiast
powstały na skutek silnych nacisków
na polu politycznym. Założyciel
Dzieła musiał bardzo uważać na
nowe intrygi, zbudowane na
podstawie pogłosek i kłamstw, które
od czasu do czasu narastały wokół
Dzieła. Te zniesławiające działania,
które zostały zapoczątkowane w
Hiszpanii, bardzo szybko rozlały się
także na inne kraje. Jednak
założyciel Opus Dei był już do tak
przyzwyczajony tych przeciwności,
że zamiast pozbawiać go spokoju,
raczej zabierały mu czas, chociaż nie
pozbawiały go radości. Przyzwyczaił
się dostrzegać w tych atakach rękę
Boga, który posługiwał się nimi jako
narzędziem duchowego
polerowania. Dlatego też w czasie
trwania jednej z tych kampanii pisał
z całym spokojem do swych dzieci:

Nigdy nie zaprzestaliśmy
dostrzegać znamion interwencji



Bożej Opatrzności, gdy zdarzają
się okresowo te potoki błota, z
częstotliwością, która pozwala
dostrzec niezbyt czystą rękę
niektórych świętych mężów oraz
ich koryfeuszy...

Błogosławiony niech będzie Bóg!
Kiedy Nil występuje z brzegów,
wraca wkrótce do swego koryta — 
wszystko wraca zwycięsko do
swych brzegów — a zatopione pola
pozostają suche i użyźnione[158].

Jego działanie nie sprowadzało się do
wymiany ciosów z tymi, którzy go
obrażali. Była to walka poprzez
miłość oraz rozsiewanie pokoju i
radości:

Na całym świecie — pisał dalej —
otaczają nas modlitwy, miłość
oraz materialna pomoc milionów
serc. I Piotr — Piotr! — spogląda
na nas ze szczególną miłością.



Naprzód: pobożni, pracowici,
uczeni, apostolscy bez czynienia
wyjątków, zanieście miłość tam,
gdzie nie ma miłości. W ten sposób
Najświętsza Panienka, Nasza
Matka, nadal będzie się
uśmiechać, patrząc na to
bezbrzeżne morze, którym jest
Dzieło Jej Syna — Opus Dei —a my
będziemy mogli siać pokój i radość
pomiędzy wszystkimi ludźmi,
także pomiędzy tymi, którzy wcale
nie pragną mieć wielkiego serca —
biedacy! — od bieguna do bieguna
tworząc dla Jezusa to dzieło
wyłącznie nadprzyrodzone,
duchowe, apostolskie[159].

Jeśli pominąć okoliczności
historyczne, które zawsze mają
charakter przejściowy, wydaje się, że
w sposób nieunikniony powtórzyło
się to samo, co miało miejsce
wcześniej. Nowość ducha Opus Dei i
jego zapał apostolski ścierały się
gwałtownie ze skostniałymi



schematami tradycjonalistycznymi.
Przesłanie Opus Dei niosło ze sobą
wysiłek uświęcenia działań
rodzinnych, zawodowych i
obywatelskich, a nawet politycznych,
a to zakładało autentyczną odnowę
mentalności chrześcijan. Jeszcze
większy, jeśli weźmie się pod uwagę
sytuację polityczną ówczesnej
Hiszpanii.

W tych nieuniknionych starciach, w
owych kampaniach oczerniających
nie brakowało niekiedy
zacietrzewienia, partykularyzmów
oraz złej woli. W ostatecznym
rozrachunku - nędzy ludzkiej, jaką
każdy wierny chrześcijanin powinien
znosić z miłością. W takich
przypadkach rada założyciela Opus
Dei była następująca: zrozumieć, że
nas nie rozumieją[160]. Postawa
łagodna i wielkoduszna, gotowa do
wybaczania błędów, Chrystusowe
miłosierdzie, zarówno wobec tych,
którzy są naszymi braćmi, jak i



wobec wrogów Kościoła, którzy
starają się ponownie zepchnąć
chrześcijan do katakumb.

Nie róbmy z igły wideł— tłumaczył
założyciel Dzieła — zrozumiałejest,
że nieprzyjaciele Boga i Jego
Kościoła nas nie kochają. I jest
także zrozumiałe, że mimo
wszystko my ich kochamy: caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu*![161].

Niekiedy ustnie, innym razem na
piśmie założyciel niestrudzenie
powtarzał swym dzieciom o
wolności. Przyczyną, dla której tyle
im mówił o wolności była zapewne
dziwaczna atmosfera panująca w
Hiszpanii podczas tak długiego
panowania rządów autorytarnych.
Jednak natarczywość prałata Escrivy
nie wynikała wyłącznie z aktualnej
sytuacji jednego konkretnego
państwa. Jego doktryna odznaczała



się założycielską głębią. Stąd z takim
uporem powracał do tego tematu:

Niestrudzenie będę powtarzał,
dzieci moje— mówił w 1954 roku —
że jedną z oczywistych cech ducha
Opus Dei jest umiłowanie wolności
i wyrozumiałość: w tym co ludzkie,
chcę zostawić wam w spadku
umiłowanie wolności i dobry
humor[162].

Trzymał wysoko wzniesiony
sztandar wolności i lubił nazywać się
ostatnim romantykiemoraz 
zakochanym w wolności[163].
Gorąco jej pragnął, ponieważ bez niej
miłość nie może się wyrazić. Był z
całego serca wdzięczny Bogu, że
pozwolił mu przeżywać wielką
przygodę wolności[164]. Uczył tej
wolności swe dzieci, jak tylko
przychodziły do Dzieła. Postępował z
nimi jak kaczka z kaczętami: kaczki
pozwalają, żeby ich młode
poruszały się z całą



niezależnością, dyskretnie nad
nimi czuwając, aby nauczyły się
korzystać ze swej wolności: aby
jak najszybciej zaczęły pływać
samodzielnie[165].

Jak zakochany bohater romantyczny,
pragnął umrzeć. I tak umarł. Jego
życie to była ciągła walka o wolność
ducha, ponieważ tylko taka wolność
osobista czyni człowieka zdolnym
do tego, by być godnym lub
niegodnym, by przebaczać lub
zachować urazę, by nienawidzić
lub kochać[166]. Poza tym ten 
drogocenny dar wolności, który
założyciel Opus Dei sławił tyle razy,
okazywał się niezbędny, ponieważ
tam, gdzie nie było wolności
dławione były apostolskie działania
Opus Dei. Oto wolność i związana z
nią odpowiedzialność są drugą
strona aktywności świeckiej, także
w sferze apostolskiej[167].



Wolność, jako zasadnicza cecha
duchaOpus Dei, była wpisana od
1928 roku w formę życia i
apostolstwa jego członków. 7
sierpnia 1931 roku, kiedy jako młody
ksiądz wzniósł Świętą Hostię podczas
mszy, zrozumiał dzięki łasce
założycielskiej, żebędą Boży
mężczyźni i kobiety, którzy
wzniosą Krzyż z naukami
Chrystusa na szczyt wszelkiej
ludzkiej aktywności... I
zobaczyłem triumfującego Pana,
który przyciągał do Siebie
wszystkie rzeczy[168] - dodawał.
Jednak torowanie drogi
wywyższeniu Chrystusa we
wszystkich ludzkich działaniach
wymagało najpierw wymazania
fałszywych koncepcji w działaniach
apostolskich znacznej większości
katolików.

Często zdarza się, nawet wśród
katolików, którzy wydają się
odpowiedzialnymi i pobożnymi,



błąd myślenia, że są powołani
jedynie do wypełniania swych
obowiązków rodzinnych i
religijnych, ledwie chcą słuchać o
swych obowiązkach
obywatelskich. Nie chodzi o
egoizm: to po prostu jest brak
formacji[169].

Z drugiej strony, dla przeciwwagi
obowiązków właściwych każdemu
obywatelowi, założyciel Opus Dei
bronił energicznie prawa katolików
do aktywnego udziału w życiu
publicznym. Tych, którzy poświęcali
się działalności w partiach
politycznych, w administracji lub w
rządzie, ostrzegał, że czynią to na
własną odpowiedzialność. Zasada ta
została określona już na samym
początku. Don Josemaría zapisał, że
w polityce każdy z członków Dzieła
jest osobiście wolny, wobec tego jest
jedynym odpowiedzialnym za
własne działania: Dyrektorzy Dzieła
nie mogą nigdy narzucić swoim



braciom poglądów politycznych
lub zawodowych, jednym słowem –
doczesnych[170] zaznaczał w sposób
zdecydowany.

Do tych, którzy wybrali politykę jako
powołanie zawodowe, skierował
następujące słowa:

Podobnie jak wszyscy inni
członkowie Dzieła w swych
zajęciach doczesnych, gdy
działacie na tym polu, czynicie to
nie mieszając w to waszej kondycji
katolików czy członków Dzieła, nie
posługując się Kościołem ani
Dziełem: ponieważ wiecie, że nie
możecie mieszać Kościoła Bożego
ani Dzieła w sprawy przygodne
[...].

Wy, którzy odnaleźliście
powołanie do polityki, pracujcie
bez strachu. Wiedzcie, że
gdybyście tak nie czynili,
zgrzeszylibyście zaniechaniem.
Pracujcie z powagą zawodową,



stosując się do technicznych
wymagań waszego zawodu, ze
spojrzeniem skierowanym ku
chrześcijańskiej służbie wszystkim
ludziom w waszym kraju i z myślą
o zgodzie pomiędzy
narodami[171].

Opus Dei pozostawało więc poza
polityką: Wolność, dzieci moje. Nie
oczekujcie nigdy, że Dzieło wam da
jakiś wskazówki w sprawach
doczesnych[172]. I nie poprzestając
na tej i wielu innych poradach,
zastosował środki praktyczne.
Nakazał, by Opus Dei samo nigdy nie
posiadało pism, dzienników ani
własnych wydawnictw, poza
Biuletynem Oficjalnym Prałatury
(Romana). Nie chciał, by działo się to,
co tylekroć zdarza się w państwach i
w partiach politycznych: że
dwudziestu zuchwalców narzucać
się będzie wszystkim[173].

* * *



Prawo swobodnego wyboru i
działania politycznego, jakim
powinien cieszyć się każdy obywatel,
nie zawsze było szanowane, jak to
miało miejsce w ówczesnej
Hiszpanii. Reżim gen. Franco miał
swoje korzenie w hiszpańskiej
wojnie domowej (1936-1939) i opierał
się na założeniu
usprawiedliwiającym władzę
osobistą i autorytarną. Gdy w 1957
roku Franco był zmuszony odnowić
skład rządu[174], zmienił
reprezentację sił politycznych, które
składały się na Ruch Narodowy:
falangistów, tradycjonalistów
karlistów, chrześcijańskich
demokratów – frankistów,
monarchistów oraz wprowadził,
podobnie jak we wszystkich
poprzednich rządach, osoby, które
cieszyły się jego zaufaniem ze
względu na swoje kompetencje
zawodowe, wchodząc w skład
wysokich kadr administracji
państwa[175]. Celem zmiany była



analiza i wszczęcie reform
społecznych, politycznych,
administracyjnych i gospodarczych,
których - zdaniem Franco -
potrzebował naród. Jednocześnie
nowy rząd był odzwierciedleniem
podstawowych idei jedności
narodowej, politycznej i społecznej,
które kształtowały myślenie Szefa
Państwa, a jednocześnie
uniemożliwiały pluralizm polityczny
i społeczny[176].

Jednym z celów nowego rządu była
integracja gospodarki hiszpańskiej ze
strukturami świata zachodniego.
Konsultacje z Międzynarodowym
Funduszem Walutowym oraz z OECD
ukazały konieczność realizacji planu
stabilizującego oraz podjęcia
środków liberalizujących właściwych
dla gospodarki rynkowej. Operacja
ta, przeprowadzona przez ministra
skarbu, Mariano Navarro Rubio, oraz
ministra handlu, Alberto Ullastresa,
cieszyła się aprobatą większości



ekonomistów. Plan stabilizacyjny
został przyjęty w lipcu 1959 roku.
Dwa lata później rozpoczęły się
badania, które doprowadziły do
przyjęcia planów rozwoju
ekonomicznego, które okazały się
skuteczne.

Obecność w rządzie hiszpańskim
członków Opus Dei —Navarro Rubio
i Ullastresa — wywołało
najrozmaitsze komentarze w
środowiskach politycznych i
społecznych. Środowiska związane z
Ruchem Narodowym nazwały ich
technokratami – w negatywnym
znaczeniu tego słowa[177]. Pod tym
pojęciem starali się zakodować ich
przynależność do Opus Dei oraz
politycznie ich zdyskwalifikować.
Przede wszystkim trzeba zaznaczyć,
że zostali oni ministrami z woli
Franco, który sprawował całkowitą
władzę w państwie, a także dlatego,
że przyjęli nominacje opierając się
na wolności decyzji. Przynależność



do Opus Dei nie warunkowała ich
decyzji w sferze politycznej, choć
musiała mieć wpływ na poziom
zawodowy i na wrażliwość moralną,
potrzebne do sprawowania ich
funkcji. Podobnie jak pozostali
koledzy w rządzie, także
katolicy[178], starali się podejmować
decyzje w sprawach politycznych i
społecznych w zgodzie z własnym
sumieniem i byli świadomi, że ich
działania polityczne powinny
odzwierciedlać wiarę, jaką
wyznają[179].

Kilku świadków opowiada, że
pewien kardynał,, dowiedziawszy się
o nominacji Alberto Ullastresa na
stanowisko ministerialne, chciał
złożyć gratulacje założycielowi z
powodu tej radosnej nowiny. Nie
dano mu nawet dokończyć zdania.
Prałat Escrivá de Balaguer uciął
zdecydowanym głosem: Ani mnie to
ziębi, ani grzeje, nie obchodzi mnie
to. Wszystko mi jedno, czy jest



ministrem, czy zamiataczem ulic.
Jedyne, co mnie interesuje to to,
czy uświęca się w swej pracy[180].

Sukces planu stabilizacyjnego
stworzył warunki do wprowadzenia
w życie dwu planów rozwoju[181].
Jednocześnie, w roku 1962, podniosły
się pogłoski o zmianach w rządzie z
powodu konieczności stawieniu
czoła wyzwaniom, jakie stwarzało
istnienie społeczeństwa coraz
bardziej świadomego swych praw
politycznych i społecznych[182]. W
trakcie kryzysu rządowego[183] do
założyciela Opus Dei doszły
informacje, że niektóre środowiska
w hiszpańskim życiu politycznym
uznają Dzieło za grupę polityczną.
Wobec tego rodzaju pogłosek
Sekretariat Generalny Opus Dei
wydał komunikat, w którym znajduje
się następujący fragment:
“Członkowie Opus Dei cieszą się
zupełną wolnością w myśleniu i
działaniach politycznych, podobnie



jak jakikolwiek inny obywatel-
katolik. W Stowarzyszeniu są osoby
mające różne, nawet całkowicie
przeciwstawne idee polityczne, a
Opus Dei nie ma nic wspólnego ani z
zasługami, ani z błędami
popełnionymi przez jego członków w
ich osobistym postępowaniu. Jest
więc jasne, że Opus Dei nie jest
związane z żadną osobą, reżimem,
czy też ideą polityczną”[184].

Założyciel Dzieła przyjmował wiele
wizyt przedstawicieli władz,
zarówno cywilnych, jak i
kościelnych. Wszyscy pytali go:
dlaczego Opus Dei nie zajmuje
określonej postawy politycznej, chcąc
dowiedzieć się, czego się trzymać;
dlaczego nie udziela swym dzieciom
wskazówek lub zaleceń na tym polu.
A założyciel niezmiennie
odpowiadał, że

Członkowie Opus Dei prowadzą
Działalność polityczną w sposób



całkowicie swobodny, angażując
się tak, jak uznają za stosowne.
Dlatego też działają z osobistą
odpowiedzialnością, tak jak im to
dyktuje ich sumienie
chrześcijańskiego obywatela, nie
pozwalając, by mieszano
kogokolwiek w decyzje, które
każdy podejmował osobiście[185].

Wywierano don Josemaríę z różnych
stron naciski, aby skłonił członków
Opus Dei do wycofania się z rządu.
Ale on powtarzał, że gwałcenie czy
też ograniczanie wolności
jakiegokolwiek z jego dzieci nie
leżało w jego możliwościach. Jeśli
chodzi o autorytatywne wypowiedzi
na temat jakiegokolwiek reżimu
politycznego, to z punktu widzenia
doktrynalnego wypowiadanie się w
tych kwestiach należało nie do niego,
lecz do Stolicy Świętej lub biskupów
danego kraju[186]. Nakaz wycofania
się jego dzieci z tego, czy też z
jakiegokolwiek innego rządu, nie



potępionego przez władzę kościelną,
oznaczałby zdradę ducha Opus Dei.

Jeden z dyrektorów Komisji
Regionalnej w Hiszpanii wspomina,
że w latach sześćdziesiątych, przy
okazji ostrej kampanii prowadzonej
w niektórych krajach przeciw Dziełu,
don Josemaría wypowiedział
pozornie proste zdanie, za którym
kryło się jednak wiele cierpień: Mój
synu, ubyłoby mi wiele problemów,
gdyby twoi bracia nie byli
ministrami, ale jeślibym im to
zasugerował, nie szanowałbym ich
wolności i zniszczyłbym
Dzieło[187].

Mijały lata i założyciel Opus Dei,
który mieszkał w Rzymie od 1946
roku, żył zgodnie z normą, jaką sobie
narzucił, by ukryć się i zniknąć. Nie
brał udziału w aktach publicznych
organizowanych przez władze
świeckie, jakiegokolwiek państwa,
ani także w przyjęciach w



ambasadach rzymskich. Odmawiał
zaproszeniom, ponieważ były
składane jemu, jako
Przewodniczącemu Generalnemu
Opus Dei. Chciał w ten sposób
okazać, że Dzieło nie miało nic
wspólnego z rządami i konkretnymi
państwami[188].

Wraz z upływem czasu, wspominając
miniony czas, składał podziękowania
swoim dzieciom, które poprzez swoją
wierność i miłość — jak pisał w 1966
roku — osłodziliście mi to
konieczne dobrowolne wygnanie,
trwające ponad 20 lat. Mówię o
wygnaniu, ponieważ tak jest; a
nieraz muszę walczyć u siebie z
objawami psychozy wychodźcy,
chociaż bardzo kocham Włochy, a
zwłaszcza Rzym. I dalej:

Powiedziałem, że to wygnanie jest
konieczne. I tak jest, z powodów
nadprzyrodzonych: wymagała
tego w sposób pozytywny



uniwersalność Dzieła — które
zrodziło się katolickie i powinno
wszystkim jawić się jako rzymskie;
a w sposób negatywny także
istniała pilna konieczność, by
uniknąć wszelkich uwikłań
politycznych. Nastąpiło to szybko
wraz z moją nieobecnością, a
ponadto o wiele łatwiej pozwoliło
jasno objawić wszystkim, że moje
dzieci cieszą się wolnością, gdyż
każde działa wedle swego
prawidłowego sumienia we
wszystkich sprawach
doczesnych[189].

Człowieka obdarzonego niespożytą
witalnością wewnętrzną,
obdarzonego nadmiarami fizycznej
energii, zawsze gotowego — z
przyczyn apostolskich — do
wydeptywania ulic i odwiedzania
swych dzieci, wiele kosztować musiał
przymusowy bezruch, a jeszcze
więcej życie w zamknięciu.
Określenie, jakim opisuje swoje



rzymskie lata (mnisze zamknięcie)
[190], albo okresy letniej pracy w
Elorrio lub Il Trebbio (ukryte
zakątki), zdradzają, jakie były jego
odczucia.

Ani jego nieobecność w Hiszpanii,
ani jego rzymskie milczenie nie
uspokoiły jednak pewnych
środowisk, które wściekały się bez
żadnych przyczyn. Niesprawiedliwy
sposób, w jaki traktowano
założyciela Dzieła, albo kalumnie,
jakimi zasypywały go niektóre
gazety, nie spędzały mu snu z powiek
i niewiele go obchodziły. Ale
nadszedł moment, w którym ataki
przeciwko Dziełu stały się atakami
przeciw Kościołowi i don Josemaría,
występując w Jego obronie, zmienił
swoją dawną taktykę znoszenia
niesprawiedliwości w milczeniu.
Miało to miejsce w pierwszych
miesiącach 1964 roku, gdy w
Holandii rozpętała się ostra
kampania skierowana przeciwko



Opus Dei, która odbiła się
międzynarodowym echem.
Przyczyną, która wywołała tę
kampanię, było nawrócenie się na
katolicyzm jednej z córek królowej
Holandii, księżniczki Irene, zaś
Bożym narzędziem tej konwersji był
kapłan z Opus Dei.

Ojciec, aby rozwiać smutek i obawy
swoich dzieci w Holandii, pisał do
nich, powtarzając im program, który
przyniósł tak dobre rezultaty w jego
własnym życiu:

Kiedy Pan pozwala, by te grupy
fanatyków wyrzuciły z siebie 
wszystkie te kłamliwe sprawy, to
znak, że Wy i ja musimy nauczyć
się milczeć, modlić, pracować,
uśmiechać... i czekać. Nie
przykładajcie zbyt wielkiej wagi
do tych bzdur: kochajcie
naprawdę te wszystkie dusze.
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu*![191].



O powadze i nikczemności tej
kampanii daje pojęcie list z 27 marca
1964, który założyciel Opus Dei
napisał do Jana Van Dodewaarda,
biskupa Haarlemu, składając mu
przy okazji życzenia wielkanocne:

Wciąż docierają do mnie
publikacje z tego umiłowanego
kraju, w których pełno jest
skierowanych przeciw nam
niesprawiedliwości, fałszywych
interpretacji i oszczerstw tak
podłych, że choć jestem już
wiekowym księdzem, nie byłbym w
stanie ich nawet wymyślić, nawet
w najmniejszym stopniu. Ale niech
się Wasza Ekscelencja nie martwi,
ponieważ to wszystko każe mi
jeszcze mocniej kochać Holandię i
wszystkich Holendrów[192].

W kilka dni potem musiał
odpowiedzieć na list otrzymany od
Luisa Carrero Blanco, prawej ręki
Franco. Chodzi o kilka słów:



Twój list sprawił mi prawdziwą
radość i odnowił moją psychozę
wychodźcy w służbie Bogu. Mam
nadzieję, że On zechce sprawić,
bym mógł kiedyś spokojnie
przyjechać do Hiszpanii - bez
troski o to, że przez tę podróż
zgrzeszę przeciw ubóstwu -
ponieważ mógłbym w jej trakcie
wykonać dobrą pracę
kapłańską[193].

Był to lakoniczny i serdeczny list,
który pozwala właściwie
interpretować znaczenie pracy
kapłańskiej oraz psychozy
wychodźcy z listu z 3 kwietnia 1964
roku.

List ten zamyka pewien etap,
ponieważ zaledwie po kilku
tygodniach założyciel Opus Dei
uczynił drobny, ale ważny krok, w
dziedzinie reagowania na
przeciwności w sferze
nadprzyrodzonej. Uważna analiza



treści i stylu jego korespondencji
wskazuje, na czym polegała ta
zmiana w zachowaniu. Pierwszy jej
symptom pojawia się w liście do jego
synów w Anglii z 10 maja 1964 roku,
w którym czyni sporo rozważań,
które zaskakują jego samego
(wybaczcie mi to niepotrzebne
rozważanie, jakie właśnie
poczyniłem. A w postscriptum: Już
wiecie, że dziś moje pióro pełne
jest rozważań!). W rzeczywistości,
gdy pisze do swoich synów, jego
myśli skierowane są ku innym
sprawom, związanym z
niezrozumieniem katolików przez
niektórych braci w wierze:

Niekiedy może nam się zdarzyć — 
co można niestety dostrzec przy
okazji Soboru — że jesteśmy
wyrozumiali i współczujący wobec
tych, którzy nie mają naszej wiary
(i to dobrze: to nasz duch z 1928), 
natomiast nie jesteśmy
wyrozumiali wobec naszych braci



(a to już nie jest dobrze, trzeba
starać się, by się nam to nie
przytrafiało)[194].

I dalej:

Starzeję się. Jeśli wolicie, powiem,
że przestaję być młody. Być może z
tego powodu rozważam smutne
doświadczenia świata, którym nie
można będzie zaradzić, ani o
których nie będzie można otwarcie
mówić, dopóki nie zakończy się
Sobór[195].

Sprawa musiała być ważna, skoro w
innym liście z tego samego dnia
niezwłocznie opowiedział
konsyliariuszowi z Hiszpanii o
niedawnym wydarzeniu, które
kazało mu “mówić otwarcie”.

Teraz powiem Ci, że ożywiło się
moje nabożeństwo, które mam już
od dawna, do świętej Katarzyny ze
Sieny*: bo potrafiła wiernie
kochać papieża, bo potrafiła



służyć z poświęceniem Świętemu
Kościołowi Boga i... ponieważ
potrafiła heroicznie mówić.

Myślę o tym, by ogłosić ją
wewnątrz Dzieła patronką
(pośredniczką) niebieską naszych
apostolstw opinii publicznej. 
Zobaczymy![196].

Otóż w jego zwyczajowym programie
zachowania się w dobie
przeciwności: milczeć, modlić się,
pracować i uśmiechać się,
zalecenie milczenia zostało
zastąpione przez zalecenie głoszenia
prawdy w obronie czci Boga, Jego
Kościoła oraz papieża. Założyciel
natychmiast wcielił je w życie.

Ta zmiana zachowania, zarazem
odważna i miłosierna, odpowiadała
jasno postawionemu celowi, by nie
tolerować zniesławiania Boga i Jego
sług. Inną sprawą były pomówienia
skierowane przeciwko niemu



osobiście, które gotów był w jak
dawniej milczeniu znosić.

Decyzja, by „mówić otwarcie”
znajduje odzwierciedlenie w
korespondencji z tych dni. Oto 23
maja 1964 pisał do Jego Wysokości
don Franciska Javiera de Borbón-
Parmy*:

Wasza Wysokość,

Otrzymałem serdeczny list od
Waszej Wysokości i z wielką
przyjemnością odpisuję, aby
powiedzieć, że nie musi W[asza]
W[ysokość] mi dziękować,
ponieważ nie uczyniłem nic prócz
wypełnienia mojego kapłańskiego
obowiązku, który nakazuje mi
służyć wszystkim duszom, bez
względu na inne sprawy, a
zwłaszcza te doczesne i polityczne.
Jak już osobiście powiedziałem
W[aszej] W[ysokości], są one
bardzo odległe od naszego Dzieła,



które jest tylko i wyłącznie
duchowe i apostolskie [...].

Naprawdę współczuję z powodu
tych niezasłużonych ataków, jakie
w Holandii skierowano przeciwko
księżniczce. Wobec nas, przeciwko
nam, bez żadnego rozsądnego
powodu, trwa w tym kraju, który
kocham, ciągła kampania
wulgarnych oszczerstw i
niesłychanych wyzwisk, które
ofiarowujemy Bogu z radością za
te dobre dusze i w intencji naszego
uświęcenia. Omnia in bonum*!
[197].

Ale uprzejmość nie wyklucza
odwagi. Do listu dołączona została
notka, o następującej treści:

Silnie zwróciło moją uwagę, choć
jestem wielkim przyjacielem
wolności politycznej i z wielkim
szacunkiem podchodzę do tego, co
myślą wszyscy, że na spotkaniu na
Montejurrze**nie było innych



plakatów oprócz paru, które
obrażały kilku moich synów,
którzy – korzystając ze swej
wolności – myślą, jak im się
podoba. Zwłaszcza, że w Hiszpanii
jest tyle innych osób, które nie
zgadzają się z karlistami.
Ponownie wyrażam swoje
zaskoczenie i nie jestem w stanie
zrozumieć tej skłonności. 
Natomiast szanuję nieprzychylne
nastawienie tych panów z
Montejurry, i nie skarżę się w
ogóle.

Jednak trafiło do mych rąk
pisemko zatytułowane “Boina
Roja***” — bez stopki redakcyjnej,
jednak karlistowskie w swej treści
— nr 89, rocznik 12, w którym
znalazł się artykuł zatytułowany
“Do Hiszpanów”, podpisany przez
“Weteranów”, kłamliwie atakujący
Dzieło. Tego nie mogę tolerować.
Zawstydza mnie to, że osoby, które
należą do tzw. Wspólnoty 



karlistowskiej, wygłaszają tego
rodzaju pomówienia. Mam
nadzieję, że – jak tego wymaga
chrześcijańska sprawiedliwość –
szefowie organizacji będą unikać
wydarzeń takich jak te, nad
którymi ubolewam. Jeśli te fakty
się powtórzą, będę musiał podjąć
odpowiednie kroki, ponieważ nie
chodzi tu o obelgi wobec mnie,
które zawsze jestem w stanie
znieść w milczeniu, ale o obrazę
wobec Boga Naszego Pana i tych,
którzy, poświęcając swoje życie,
Mu służą[198].

* * *

Czerpiąc inspirację z odwagi świętej
Katarzyny, poruszany obowiązkiem
sumienia, założyciel Opus Dei starał
się wytłumaczyć Pawłowi VI swój
punkt widzenia na skomplikowaną
sytuację religijną i polityczną
Hiszpanii, choć dotykał także innych
spraw. Zamiast przedstawić swe



przemyślenia w formie dokumentu
informacyjnego, wolał nadać im
formę listu. W ten sposób mógł
pozwolić sobie na niezobowiązujący,
potoczny styl. Ton tego długiego listu
ma charakter zwierzenia. List
datowany jest na czerwiec 1964 roku.
Autor szkicuje najnowszą historię
kraju i mówi o sprawach, które mają
wpływ na życie Kościoła. Chodzi o to
— wyznaje don Josemaría w
pierwszych słowach — by jeszcze
raz otworzyć swe serce przed
Ojcem Świętym, by opowiedzieć mu
o rzeczach, których nigdy wcześniej
nie zawarłem na piśmie, ze
świadomością, że poprzez ten list
wiernie służę Kościołowi Boga i
Ojcu Świętemu[199].

List ten zawiera streszczenie historii
Hiszpanii od 1900 roku do
współczesności: upadek monarchii,
nadejście Republiki w 1931 roku,
wojnę domową i pokój, który po niej
nastąpił.



W liście tym dawał wyraz
zaniepokojeniu o przyszłość swego
kraju, ponieważ w Hiszpanii
wszystko zależy od życia jednego
człowieka, który – w dobrej wierze
– sam jest przekonany o swej
opatrznościowej roli[200].
Wspominał także o odnowie
religijnej, jaka miała miejsce w
Hiszpanii po 1939 roku. Jednak obok
światła płynącego z odrodzenia
Kościoła, na obraz hiszpańskiej
sytuacji religijnej cieniem kładły się
brak doktryny, nadmiar pietyzmu,
zbytki kultu publicznego... W tym
miejscu następuje jeden z
kluczowych punktów listu:

Obecnie, biorąc pod uwagę wiek
Franco, okoliczności staną się
poważne, jeśli nie zostaną podjęte
środki, które doprowadzą do
ewolucji, tym lepiej, żeby była ona
szybka[201].



Martwił się, by ta ewolucja nie odbiła
się w sposób negatywny na wierze
religijnej Hiszpanów oraz na
działalności duszpasterskiej
hierarchii Kościoła. Dlatego
hierarchia kościelna powinna
przygotować mentalność katolików,
by ci mogli w sposób swobodny
uczestniczyć w zagadnieniach
państwowych. Można by i mnie
zapytać, co uczyniłem w tej
materii, napisał don Josemaría i
odpowiedział:

Formuję ludzi, aby – dobrze
przygotowani doktrynalnie –
mogli pracować lepiej niż ja.
Czynię wysiłek, by pracować,
ponieważ wiem, że praca jest
modlitwą, a także by się modlić,
ponieważ to jest fundament
każdego działania[202].

Pozostała część listu jest obszernie
okraszona anegdotami, a każda z
nich może posłużyć za dobrą naukę.



Założyciel Opus Dei pragnął, aby
także jego dzieci zaangażowały się w
działanie na rzecz obrony Kościoła,
Jego nauczania i Jego instytucji.
Wiedziony miłością do prawdy,
przygotował list do członków Opus
Dei, datowany na 15 sierpnia 1964
roku. Aby wypełnić naszą misję
dawania doktryny, aby prowadzić
tę wielką katechezę, jaką jest
Dzieło Boże, musimy być
nosicielami prawdy i ludźmi
pełnymi miłości Jezusa
Chrystusa[203].

Córki i synowie moi — pisze do nich
—dobrze znacie historię Kościoła i
wiecie, że Pan zwykł się
posługiwać duszami prostymi i
silnymi, aby doprowadzić do
realizacji Jego woli w chwilach
zamieszania, czy też uśpienia w
życiu chrześcijańskim. Zakochany
jestem w męstwie świętej
Katarzyny, która mówi prawdę



najwyżej postawionym osobom, w
sposób jasny i pełen miłości[204].

W jasny sposób don Josemaría
przedstawia współczesne plagi, które
nie są niczym innym, jak objawami
ludzkiej nędzy. Kiedy Kościół wzywa
swych synów do wewnętrznej
odnowy i wydawania obfitych
owoców świętości, my niweczymy to
wezwanie poprzez nasze osobiste
czyny, zrodzone z naszej małości:

Ludzkość podnosi wiele hałasu, a
my, ludzie, wykrzywiamy to, co
powinno prowadzić do intymnego
dialogu i pojednania z Bogiem, do
wzrostu świętości. Tym samym
utrudniamy prostaczkom,
zwykłym ludziom, nowym
pastuszkom z Betlejem,
natychmiastowe rozpoznanie
głosu Mesjasza, obrazu Mesjasza
pośród zgiełku naszych nędz[205].

* * *



W listopadzie 1964 roku, przy okazji
podróży do Pampeluny, w krótkim
liście don Josemaría zawiadomił
generała Franco o swoim pobycie w
Hiszpanii. Był to uprzejmy gest, ale
ukazujący jasno, że zgodnie z
nauczaniem św. Pawła założyciel
szanuje władze polityczne:

Ekscelencjo,

Stanąwszy na ziemi hiszpańskiej z
okazji wręczenia doktoratów
honoris causa dwu rektorom
Uniwersytetu w Nawarze, pragnę
spełnić miły obowiązek i złożyć
W[aszej] E[kscelencji] wyrazy
szacunku.

Codziennie modlę się za naszą
ukochaną Hiszpanię oraz za
wszystkich Hiszpanów, a
zwłaszcza za W[aszą]
E[kscelencję] wraz z rodziną oraz
za wszystkich, którzy pełnią
obowiązek rządzenia naszą
Ojczyzną[206].



Relacje pomiędzy prałatem Escrivą i
Franco nie ograniczały się do
szacunku należnego Szefowi
Państwa ze strony księdza
przebywającego na dobrowolnym
wygnaniu. Również dwa lata później,
gdy założyciel musiał ponownie
odwiedzić Uniwersytet w Nawarrze,
ponowił swój gest, pisząc niemal
tymi samymi słowy:

Ekscelencjo, stanąwszy na
błogosławionej ziemi Nawarry
uważam za swój miły obowiązek,
przede wszystkim złożyć na ręce
W[aszej] E[kscelencji] wyrazy
szacunku i oddania, ponieważ nie
będę w stanie odwiedzić osobiście
Madrytu[207].

Czas, jaki dzieli napisanie obu listów,
od jesieni 1964 do jesieni 1966 roku,
to lata stałej kampanii
zniesławiającej Opus Dei. W tej
sytuacji Ojciec, udzielając swym



synom jakichkolwiek rad, powtarzał,
że nie powinni milczeć:

Powinniście być zawsze w
pogotowiu— pisał —Vigilate et
orate*! Zawsze spokojni, z
radością, z pokojem i odwagą tego,
który ma słuszność. Nie możemy
milczeć, ponieważ nasza Matka
jest i będzie – mimo upływu lat –
niepełnoletnia i będzie
potrzebować, by jej dzieci broniły
jej veritatem facientes in
caritate**. Napisałem do Ojca
Świętego trzykrotnie, a dziś po raz
czwarty, ponieważ trzeba się
oczyszczać od samej góry. Muszę
powiedzieć, że papież bardzo nas
kocha i to okazuje[208].

W tydzień później powtarzał jeszcze
raz:

Teraz trzeba, byście nie
zapominali o ewangelicznej
radzie: vigilate et orate! Nie
możemy tolerować więcej



kalumnii, ani zatrutych
insynuacji. A w stu przypadkach
na sto kalumnie te mają źródło w
mej najukochańszej Hiszpanii. Już
dość![209].

Począwszy od wspomnianego listu z
czerwca 1964 roku prałat Escrivá
starał się wysyłać co pewien czas do
Sekretariatu Stanu informacje, które
mogły okazać się użyteczne.
Korespondencja pomiędzy biskupem
Dell’Acquą i założycielem Opus Dei
jest obszerna. Między nimi dwoma
istniała braterska przyjaźń. Don
Josemaría zaś we wszystkich listach
okazywał głęboką miłość i cześć, jaką
żywioł do Ojca Świętego.

Proszę Waszą Ekscelencję o
wybaczenie— pisał przy jakiejś
okazji — jeśli opowiadam o
wszystkim bez żadnego
skrępowania, ale wobec Boga i
wobec papieża chcę być zawsze
szczery i spontaniczny niczym



dziecko. Jednocześnie chciałbym
móc stale ofiarować Ojcu
Świętemu wiele powodów do
pociechy i radości.

Pamiętam jak w 1946 roku
ówczesny Substytut Jego
Świątobliwości, mons. Montini, z
całą uprzejmością powiedział mi,
że bardzo lubi słuchać, jak mówię
o Opus Dei, ponieważ normalnie
dochodzą do niego jedynie złe
wiadomości o rzeczach, które na
świecie nie idą dobrze. Dlatego
czuję wielki żal, gdy pomiędzy
wieściami, które wysyłam –
ponieważ uważam, że mogą być
naprawdę przydatne — znajdą się
także takie, które nie są zbyt
pocieszające[210].

Rzeczywiście nie wszystkie
wiadomości, jakie przesyłał
papieżowi, mogły mu sprawić
przyjemność. W takich czasach
przyszło im żyć. Zobowiązał się nie



milczeć, jeśli ataki dotyczyły Kościoła
oraz Dzieła. Przy różnych okazjach
musiał chwytać za pióro, ponieważ
aż do Rzymu docierały odpryski
rozmaitych kampanii prasowych we
Francji i Hiszpanii, które
kwestionowały duchowy charakter
Opus Dei oraz jego uniwersalny
zasięg oddziaływania[211]. Wówczas
wskazywał papieżowi na prawdziwy
stan rzeczy, wykazywał fałszywość
oskarżeń oraz źródło ataków. Co
naturalne, te nieprzyjemne
zdarzenia, choć nie odbierały mu
wewnętrznego spokoju, trochę go
kosztowały. Widziane z pewnego
dystansu były korowodem niskich i
złośliwych podłości:

Przykro mi było czytać te
obsceniczne złośliwości, jakie
przysyłano mi anonimowo z
Hiszpanii. To oczywiste, że diabeł
jest niezadowolony: jeśli dobrze
dzieje się owieczkom, źle dzieje się
wilkom. Spaliłem te papierzyska.



Bądźcie spokojni, ponieważ wasza
praca i praca waszych braci — 
Opus Dei — dociera do nieba
przepojona piękną wonią[212].

Założyciel Dzieła obmyślił sposób, jak
można się było przeciwstawić
pomówieniom rozpowszechnianym
przez nieprzyjaciół Boga i Jego
Kościoła - udzielać wywiadów
korespondentom prasy
międzynarodowej. Pierwszego
wywiadu udzielił korespondentowi 
Le Figaro. Wywiad został
opublikowany w maju
1966roku[213]. Postępowanie
założyciela było proste: jasno mówić
prawdę, powtarzając niestrudzenie,
że w Opus Dei wszyscy działają z
zupełną osobistą swobodą, a
różnorodność działań i opinii nie
stanowi dla Dzieła żadnego
problemu, ponieważ różnorodność,
jaka istnieje i istnieć będzie
zawsze wśród członków Opus Dei
jest wyrazem dobrego ducha,



czystego życia, szacunku dla
uprawnionej opcji każdego z
nich[214].

Jeśli spojrzeć na wydarzenia z
pewnej perspektywy, wydaje się, że
Dzieło zrządzeniem Bożej woli
musiało przejść tę próbę. Przy okazji
wyborów syndykalnych w Hiszpanii
pojawiły się komentarze i artykuły,
które domagały się większej
reprezentatywności syndykalnej.
Autorami niektórych komentarzy
byli członkowie Opus Dei.
Spowodowało to ostrą reakcję
koncernu prasowego związanego z
reżimem, Prasy Ruchu Narodowego
oraz dziennika Pueblo, wydawanego
przez hiszpańską Organizację
Syndykalną*. Prałat Escrivá
interweniował w tej sprawie, nie z
powodu krzywdy, jaką gazety mogły
wyrządzić jego osobie w oczach
opinii publicznej, ale dlatego, że
wrzawa opierała się na
kalumniach i stanowiła przez to



obrazę Boską[215]. Kierując się
wskazówkami założyciela Opus Dei,
konsyliariusz Hiszpanii, Florencio
Sánchez Bella, złożył wizytę szefom
Sekretariatu Generalnego Ruchu
Narodowego oraz syndykatów, aby
zaprotestować przeciw niegodziwej
kampanii. Nie osiągnąwszy żadnego
skutku, powtórzył swój protest w
październiku wobec Ministra
Sekretarza Generalnego Ruchu, także
bez rezultatów[216].

Założyciel Dzieła znał wszystkie
meandry tej zorganizowanej
kampanii i znał osoby, które nie
znoszą tego, co duchowe. Choćbyś
nalał im do głowy i do serca wina
z Kany, to na nic to się nie zda,
ponieważ one zamienią je w ocet.

Kupiec i sprzedawca, podobni do
tych, jakich przedstawia
Cervantes, nikczemnicy jak jeden
mąż, są w stanie pobić kobietę,
która nie może się bronić, albo



obrzucić błotem księdza, który nie
powinien się bronić, ponieważ jest
zobowiązany do okazywania
łagodności. To jest ze strony tych
ludzi przejaw tchórzliwej
nikczemności, którą trzeba
wybaczyć i którą oczywiście
wybaczamy[217].

Ale ksiądz wiedział jednak, jak się
bronić i napisał jasny list, miażdżący
i pełen miłosierdzia, do José Solísa
Ruiza, Ministra Sekretarza
Generalnego Ruchu Narodowego:

Rzym, 28 października 1966

Wielce szanowny przyjacielu,

Nawet tu do mnie dotarła wrzawa
wywołana kampanią, jaką przeciw
Opus Dei prowadzi w tak
niesprawiedliwy sposób prasa
Falangi, zależna od W[aszej]
E[kscelencji].



Jeszcze raz powtarzam, że
członkowie Dzieła — każdy z nich
— są osobiście zupełnie swobodni,
jakby nie przynależeli do Opus Dei,
we wszystkich sprawach
doczesnych oraz teologicznych,
które nie dotyczą wiary, i które
Kościół pozostawia ludziom do
swobodnego uznania. Dlatego nie
ma sensu wywlekania na światło
dzienne przynależności określonej
osoby do Dzieła, gdy chodzi o
sprawy polityczne, zawodowe,
społeczne, etc. Podobnie, jak nie
byłoby roztropne, mówiąc o
działalności publicznej W[aszej]
E[kscelencji], zaliczać ją na konto
Pana żony, albo dzieci i rodziny.

W ten błędny sposób zachowują się
wydawnictwa, które są
inspirowane przez Pana
Ministerstwa. W ten sposób nie
uzyskająniczego poza obrazą
Boską, myląc to, co duchowe z tym,
co ziemskie. Jasne jest, że



Dyrektorzy Opus Dei nic nie mogą
zrobić, aby spętać uprawnioną i
zupełną wolność członków Dzieła,
którzy – z drugiej strony – nigdy
nie kryją, że każdy z nich jest w
pełni odpowiedzialny za swe
własne czyny. W konsekwencji,
pluralizm opinii wśród członków
Dzieła jest i będzie zawsze jeszcze
jednym przejawem ich wolności i
jeszcze jednym dowodem ich
dobrego ducha, który prowadzi
ich do poszanowania opinii innych
osób.

Atakując lub broniąc myśli czy
działań publicznych innego
obywatela, miejcie uczciwość (to
kwestia sprawiedliwości) nie
wspominać w żadnym kontekście o
Opus Dei. Ta duchowa rodzina nie
uczestniczy ani nawet nie może
nigdy uczestniczyć w sprawach
politycznych czy ziemskich na
żadnym polu, ponieważ jej cele



mają wyłącznie charakter
duchowy.

Mam nadzieję, że zrozumie Pan
moje zaskoczenie, zarówno gdy
powiedziano mi o tej
zniesławiającej kampanii, jak
wtedy, gdy to zobaczyłem na
własne oczy. Jestem pewien, że zda
Pan sobie sprawę z głupstwa, jakie
popełniają osoby, które ją
rozpętują, i z odpowiedzialności,
jaką w sumieniu przyjmują wobec
sądu Bożego. Błędem z ich strony
jest oczernianie instytucji, która
nie ma wpływu – ani nie może
wpływać – na użytek, jaki jej
członkowie, rozsiani po pięciu
kontynentach, czynią ze swej
osobistej wolności jak wszyscy
wolni obywatele, nie uciekając
przy tym przed
odpowiedzialnością,.

Proszę Pana, aby położył Pan kres
tej kampanii skierowanej



przeciwko Opus Dei, ponieważ
Opus Dei nie jest tu nic winne. W
przeciwnym razie pomyślę, że
mnie Pan nie zrozumiał i stanie się
jasne, że W[asza] E[kscelencja] nie
jest zdolny zrozumieć ani
uszanować wolności, qua libertate
Christus nos liberavit*, wolności
chrześcijańskiej innych obywateli.

Niech sobie Panowie walczą do
woli, choć ja nie jestem
zwolennikiem walk, ale nie
mieszajcie niesprawiedliwie do
swoich walk tego, co znajduje się
ponad ludzkimi namiętnościami.

Korzystam z tej okazji, by uściskać
i pobłogosławić Pana wraz z
rodziną,

in Domino*[218].

Założyciel Opus Dei był prawdziwym
“romantykiem”, walcząc o wolności,
nie mieszając się do polityki[219].
Chociaż polityka jest sztuką



rządzenia, z wieloma możliwościami
i bardzo różnymi inspiracjami, nie
należy zapominać, że jest także
bramą wiodącą do władzy. Dla
prałata Escrivy poszanowanie
ludzkiej wolności było najlepszą
gwarancją wewnętrznej jedności
Dzieła, podczas gdy ambicja
sprawowania władzy prowadziłaby
wprost do jego dezintegracji. Taka
jest natura człowieka: odwieczna
pokusa narzucenia swej woli innym.
Z tego powodu, niezależnie od spraw
nadprzyrodzonych don Josemaría
twierdził, że zaangażowanie Opus
Dei w politykę jest wymysłem,
który nie miał miejsca, nie ma
miejsca i nie będzie nigdy mógł
mieć miejsca, bo gdyby się coś
takiego stało, Dzieło od razu by się
rozpadło[220].

5. Tytuł markiza Peralta

Korespondencja założyciela Opus Dei
z wielkimi postaciami świata polityki



nie jest zbyt obszerna. Wobec Franco
zachowywał zawsze pełen szacunku
dystans. Wobec don Juana de
Borbón, głowy Domu Królewskiego
Hiszpanii*, uprzejmą i serdeczną
polityczną bezstronność[221]. Po raz
pierwszy porzucił protokół i zwrócił
się do don Juana bezpośrednio,
serdecznie i z szacunkiem, w liście z
21 listopada 1966 roku.

Panie

właśnie skończyłem czytać
serdeczny list od Waszej
Wysokości z 15 bieżącego
miesiąca, który sprawił mi tak
wielką radość. Jakże bym chciał
móc spokojnie spotkać się z Waszą
Wysokością i porozmawiać. Nie
myśli Wasza Wysokość o
przyjeździe do Rzymu?

Wasza Wysokość wie, że modlę się
każdego dnia za Czcigodną Osobę
mego Króla i za całą Rodzinę
Królewską. W ten sposób nie



czynię nic ponad to, że osobiście 
kontynuuję ideały lojalności,
których nauczyłem się od mego
ś[więtej] p[amięci] ojca.

Jednak moim zadaniem — nigdy o
tym nie zapominam — nie jest
prowadzenie polityki, lecz obrona
uprawnionej wolności
chrześcijańskiej w sprawach
doczesnych, którą powinni się
cieszyć wszyscy i każdy z osobna.
Dobrze wiem, że W[asza]
W[ysokość] podziela tę samą myśl:
nie wystarczy zwyciężyć, lecz
trzeba przekonać postępowaniem i
doktryną.

Uroczystości w Londynie wypadły
bardzo dobrze. Królowa była
zachwycona, a jednocześnie
zachwycająca[222].

Niech mi wolno będzie uściskać
Waszą Wysokość mocno, choć to
nie zgodne z protokołem, zanim



pozostanę Mu szczerze oddany.
Cap. in Domino

Josemescrivá de B[alaguer].[223]

Nić sympatii pomiędzy założycielem
Dzieła i don Juanem była
podtrzymywana dzięki lojalności,
jaką ojciec don Josemaríi, don José
Escrivá, żywił zawsze w stosunku do
Korony Hiszpanii. Od małego,
Josemaría słyszał w domu opowieści
o przodkach swych rodziców.
Świetne pochodzenie rodziny, miłość
do Króla oraz szczytne ideały
patriotyczne na zawsze zapadły mu
w pamięci. Ideały te zakorzeniły się
w delikatnej, jeszcze dziecięcej, a
potem młodzieńczej duszy Josemaríi.
Jedyne, co przetrwało ze wspomnień
o przodkach, to miłość do ojca oraz
wierność ideom wyniesionym z
domu. Sympatia do don Juana, którą
prywatnie okazywał, nie była więc
decyzją o charakterze politycznym,
czy też w poszukiwaniu interesu



osobistego. Była raczej związana ze
wspomnieniami i tradycją rodzinną,
pragnieniem, by uczcić w sercu
pamięć don Josego[224].

Na kartach korespondencji don
Josemaríi znajduje się inna anegdota
obrazująca jego uczucia synowskie,
ukazująca, że serce jego drżało pod
wpływem wspomnień. Znajduje się
ona w liście do jego brata Santiago, z
20 marca 1964 roku, przypadającego
w piątkowe święto Matki Boskiej
Bolesnej - imieniny donii Dolores.
Oto jego fragment:

Z radością piszę do Ciebie dziś, w
święto naszej ś. p. Matki, ponieważ
moi synowie zechcieli, aby nie
zaprzestano obchodzenia na
całym świecie w naszych domach
imienin Babci i - z powodu
nabożeństwa do najświętszej
Maryi Panny oraz miłości do
mamy - uzyskali od Stolicy Świętej,
że dla nas nie została zniesiona ta



uroczystość*. Nie wyobrażasz
sobie, jaka to dla mnie radość.
Módlcie się za mnie, abym był
zawsze dobry, wierny i
radosny[225].

Donia Dolores — “Babcia”—
podobnie, jak “ciocia Carmen”,
weszły na stałe do historii Dzieła ze
względu na ich liczne zasługi i
poświęcenia. Miłość pierwszych
członków Dzieła do rodziny Escrivów
była, poza spontanicznym i
szczodrym uczuciem, wdzięcznością
nadprzyrodzoną. Założyciel Dzieła
został umieszczony w domu
Dziadków decyzją Bożej Opatrzności.
Stąd brało się jego oddanie. Śmierć
Carmen Escrivá de Balaguer, 20
czerwca 1957 roku, była dla jej
młodszego brata ponownym
osieroceniem. Była to także bolesna
strata dla Santiago, którego
założyciel Dzieła poprosił, by
zamieszkał na jakiś czas z kilkoma
członkami Opus Dei, aby uczynić jego



osamotnienie bardziej znośnym. Ale
wydarzenia potoczyły się
błyskawicznie.

We wrześniu 1957 roku wyznaczono
datę zaręczyn Santiago Ecsrivy z
panną Glorią (dla rodziny Yoyą)
García-Herrero[226]. Don Josemaría,
jako głowa rodziny, wyjechał z
Rzymu 21 stycznia 1958 roku, aby
prosić, by Yoya została żoną jego
brata[227]. 7 kwietnia odbył się ślub.
Don Josemaría nie był jednak obecny
na uroczystości. Nic dziwnego. Chciał
ofiarować Panu to poświęcenie. Taka
była jego norma postępowania. Nie
uczestniczył także w masowych
uroczystościach ani w mszach
prymicyjnych swych synów-
kapłanów.

Małżonkowie zamieszkali w Rzymie.
Tam Santiago pracował do 1961 roku,
gdy powrócił z rodziną do Hiszpanii,
aby osiąść ostatecznie w Madrycie.
Bóg pobłogosławił im licznym



potomstwem. Mieli dziewięcioro
dzieci. Założyciel z bliska śledził ich
narodziny i chrzty, ich dorastanie
fizyczne i duchowe. Miał ich
fotografie, a widywał ich, gdy
mieszkali w Rzymie lub bawili tam
przejazdem. Rodzice wychowywali
dzieci w zgodzie z nauką
chrześcijańską i zawsze starali się
znaleźć odpowiedni termin, by wuj
Josemaría mógł im udzielić Pierwszej
Komunii[228]. Don Josemaría nigdy
nie zaniedbywał składania życzeń
swej szwagierce Yoyi i bratu
Santiago, w związku z ich rocznicami
czy świętami rodzinnymi. Malcy
pisali listy do wuja, opowiadając o
swych przygody, o swych
przyjaciołach, o tym, czy Trzej
Królowie przynieśli im takie
zabawki*, o jakie prosili... A wuj,
poza wzmiankami w zwykłej
korespondencji, czasami pisał do
nich osobiście, zwłaszcza o sprawach
“poważnych”, które trzeba było
omówić:



Rzym, 29 marca 68

Kochana Mariajosé, ponieważ dziś
zajmuję się odpowiadaniem na
istotne listy, odpowiem także na
Twój.

Ależ mi przysłałaś wielki tort,
wyrysowany bardzo pięknie przez
Ciebie na dzień naszego Świętego!
Szkoda, że nie dało się go zjeść.
Następnym razem będzie
smaczniejszy, ale może mniejszy.

Bardzo chciałbym Cię zobaczyć,
opowiedziałabyś mi wtedy, jak się
modlisz, czego się uczysz, jakie
masz sympatyczne przyjaciółki... I
jeszcze tyle innych spraw.

Ściska Cię i błogosławi Twój wuj,

Josemaría[229].

Co dzień modlił się za rodzinę,
rodziców i bratanków podczas Mszy
Świętej wtedy, gdy modlił się w



intencji krewnych wszystkich swych
dzieci w Opus Dei, oraz za
dobroczyńców Dzieła, a także za
tych, którzy starali się nimi nie być.
Byłoby dlań wielką radością spotkać
wszystkich swych bratanków, jak
napisze kiedyś[230]. Ale nie pomyślał
nawet o jakiejś specjalnej podróży,
aby ich zobaczyć, zbyt wiele miał
dzieci rozsianych po świecie, których
nigdy nie mógł odwiedzić.

Z tego, co wiemy na temat urodzin
jego brata Santiago w Logroño, nowa
rodzina była owocem wiary młodego
Josemaríi, którą żywił, gdy
powiedział swemu ojcu, że ma
zamiar zostać księdzem. Przy
trumnie don Josego, w obecności
matki, siostry i małego Santiago, don
Josemaría obiecał nie opuścić
rodziny i dbać o nich, jakby był ich
ojcem. Godne podziwu jest, że w
czterdzieści lat później w umyśle don
Josemaríi jeszcze tkwiło to
zobowiązanie. 15 lipca 1968 roku, na



chwilę przed wyjazdem z Rzymu,
pisał do Yoyi i Santiago:

Mam nadzieję, że spędzicie
szczęśliwie lato w pokoju z Panem,
a święto apostoła Jakuba*w
radości. O to będę prosił, i
codziennie proszę, podczas Mszy
Świętej[231].

Potem radził swemu bratu Santiago,
aby oddał się w ręce dobrego lekarza
i zaczął stosować dietę
odchudzającą[232].

Ale najistotniejszy punkt listu
następuje w następnym akapicie.
Autorowi listu wyrywa się tłumiona
skarga:

Nie będę ukrywał, że bardzo
cierpię z Twego powodu, także
dlatego, że nigdy nie piszesz do
mnie, nawet teraz, gdy bardzo by
mi to pomogło, w chwili gdy dla
tych malców spełniam obowiązek,



który kosztuje mnie niemało
zachodu[233].

Czytelnik ma wrażenie, że za tym
zdaniem kryje się jakaś smutna
wiadomość. Tak, jakby założyciel
Opus Dei spodziewał się, że w każdej
chwili może na jego barki spaść jakiś
bolesny ciężar. Kilka dni wcześniej
Komisja Stała Rady Stanu wydała
opinię prawną o podaniu
wniesionym przez don Josemaríę
Escrivę de Balaguer — za zgodą jego
brata — kilka miesięcy wcześniej.
Następnie, 12 lipca, obradowała na
ten temat Rada Ministrów. Na
wniosek Ministra Sprawiedliwości
Szef Państwa podpisał 24 lipca
dekret, który dosłownie mówi:

«W odpowiedzi na prośbę don José
Maríi Escrivy de Balaguera y Albás,
w zgodzie z postanowieniami ustawy
[...]. Postanawiam przywrócić na jego
rzecz, bez uszczerbku dla prawa
osób trzecich, tytuł markiza Peralta,



dla niego i dla jego prawowitych
następców, po uprzednim wniesieniu
stosownej opłaty oraz spełnieniu
dodatkowych wymagań »[234].

Zainteresowany, jak to było w
zwyczaju, podziękował listownie
Szefowi Państwa za przywrócenie
mu tytułu. W liście tym zwraca
uwagę kilka szczegółów. Dlaczego nie
ma w nim (poza odwołaniem do
numeru dekretu) najmniejszej
wzmianki o sednie sprawy? Nie
mniej zaskakujące jest, że osoba
uhonorowana nie omieszka
zaznaczyć, że bardziej niż
skorzystała ze swego
prawa,spełniła 
najcięższyobowiązek. Oto ten list:

Rzym, 3 sierpnia 1968

Ekscelencjo,

Z wielką wdzięcznością dziękuję
za szczodrość, jakiej doznała moja



rodzina w wyniku podpisania
dekretu nr 1851/1968 z 24 lipca.

Myślę, że jednocześnie mam
obowiązek zaznaczyć W[aszej]
E[kscelencji], że naprawdę
bardziej niż skorzystałem z
prawa, spełniłem obowiązek, który
był dla mnie najcięższy, a który
osłodzony został szlachetnym
zrozumieniem ze strony W[aszej]
E[kscelencji].

Z wielką radością pozostaję do
usług W[aszej] E[kscelencji]. Cap.
in Domino*

Josemescrivá de B[alaguer][235].

* * *

Już wkrótce po zakończeniu wojny
domowej w środowiskach
kościelnych i uniwersyteckich
krążyła opinia o świętości don
Josemaríi. Dla swych dzieci był kimś
więcej: świętym założycielem,



którego apostolstwo będzie się w
miarę upływu czasu rozszerzać, aż
wypełni cały świat. Naśladowców
tego świętego kapłana było niewielu,
ale byli oni w pełni świadomi
wielkości przedsięwzięcia, jakie
przed nimi stanęło. To prawda, że
znajdowali się dopiero na początku
drogi, ale ci, którzy żyli u boku
założyciela Opus Dei przed wojną,
czuli się odpowiedzialni za
zachowanie i przekazanie
potomności jego nauczania, relacji
na temat łask założycielskich (tych,
które poznali, a nie była to ich
większość) oraz dokumentów i
papierów, które dawały świadectwo
o jego biografii. Wśród wszystkich
tych informacji były także anegdoty
na temat rodzinnego domu oraz
krewnych, wspomnienia na temat
pobytu rodziny w Barbastro,
Logroño, Saragossie i Madrycie; a
także relacje na temat pierwszego
powołania Ojca, powołania
kapłańskiego oraz założenia Opus



Dei. Z zawieruchy wojennej ocalono
szkatułkę, zawierającą dokumenty i
pamiątki, którą założyciel powierzył
Babci na przechowanie na kilka lat.

Następnie, gdy Sekretarzem
Generalnym Opus Dei był don Álvaro
del Portillo, zebrano w drugim etapie
dokumenty, które miały nazajutrz
posłużyć dla uzupełnienia biografii
założyciela Dzieła. Około 1962 roku,
poruszeni synowską miłością, z
myślą o przyszłych pokoleniach,
starał się wraz z innymi członkami
Dzieła sporządzić genealogię rodziny
Escrivów[236]. Przeszukali
parafialne archiwa regionu,
zbierając kopie aktów urodzenia
oraz małżeństw. Było zrozumiałe, że
znając historyczne znaczenie
założyciela i wagę, jaką miała jego
osoba, jego dzieci zajmowały się
dokumentami związanymi z jego
osobą[237]. Podczas kwerendy
pojawiły się ślady świadczące o
powiązaniach rodzinnych, w prostej



linii, z osobami ze szlachty
aragońskiej, co pozwalało przypisać
Escrivom de Balaguer prawa do
pewnych tytułów szlacheckich[238].

W 1965 roku don Álvaro zdecydował
się zbadać tę możliwość,
rekonstruując drzewo genealogiczne,
pod warunkiem, że nie będzie to
stanowiło żadnego obciążenia
finansowego dla Dzieła[239]. Gdy
drzewo było już skompletowane,
ekspert w genealogii ziem Królestwa
Aragonii potwierdził, że rzeczywiście
don Josemaría miał prawo do dwu
tytułów: barona de San Felipe, po
kądzieli i po mieczu, oraz markiza
Peralta po kądzieli[240]. Gdy
poinformowano założyciela Dzieła,
że ma prawo do dwu tytułów, i że
sprawa została potwierdzona przez
specjalistę o wielkim autorytecie nie
związanego z Dziełem, sam
zainteresowany odrzucił możliwość
wnoszenia o tytuł, kategorycznie
zabraniając swym dzieciom tym się



zajmować. Nikt nie odważył się
nalegać. Przyczyny takiego
zachowania były oczywiste: jak
można było bowiem w jego
szczególnym przypadku pogodzić 
Deo omnis gloria* z ubieganiem się o
tytuły. Poza tym nie można było
pogodzić przystrojenia się w tytuł
markiza z zasadą, która kierował się
przez całe życie, by ukryć się i
zniknąć. Ostatecznie do niczego nie
było mu to potrzebne.

Najbardziej zadziwiające w tej
historii było to, że gdy mu
powiedziano, że ma prawo do dwu
tytułów arystokratycznych,
wiadomość ta w ogóle nie wprawiła
go w zaskoczenie. Prawdopodobnie
wiedział to z rodzinnej tradycji
ustnej, skoro znał również
powiązania rodzinne z
zamierzchłych czasów, jak te ze św.
Józefem Kalansantym albo z
heretykiem Miguelem Servetem*.



Na razie zaprzestano badań,
ponieważ don Josemaría nie był
wcale zainteresowany złożeniem
prośby o uznanie tytułu. Ale po
upływie stosownego czasu jego
synowie — między innymi don
Álvaro i Pedro Casciaro — powrócili
do sprawy, przedstawiając ją nie jako
kwestię prywatnego kaprysu, ale
jako zobowiązanie wynikające ze
sprawiedliwości[241]. Przywrócenie
tytułu, z nadzieją na przekazanie go
bratu, Santiago, byłoby sposobem
wynagrodzenia za liczne
poświęcenia i wsparcie ekonomiczne
rodziny Escrivów dla Opus Dei. Don
Josemaría był świadom długu
wdzięczności i wiedział, że pragnąc
go sprawiedliwie zwrócić nie może
powoływać się na wyrzeczenie się
ludzkich zaszczytów. Poza tym, jako
pierworodny w rodzinie, tylko on
miał prawo upomnieć się o
tytuły[242].



Założyciel Opus Dei nigdy sam nie
wnosił o wszystkie swoje
dotychczasowe nominacje i
wyróżnienia nigdy[243]. Były to
tytuły akademickie lub nagrody,
które przyjął przede wszystkim, aby
nie sprawiać zawodu osobom, które
z taką serdecznością chciały go jakoś
uhonorować. Natomiast uznanie
tytułów arystokratycznych miało
zupełnie inny charakter, ponieważ
musiał się o to osobiście upomnieć.
To kłóciło się z jego naturą, nie
przywiązującą wagi do przywilejów i
zaszczytów.

Prawdą jest, że zaszczyty nigdy nie
wpływały na jego zachowanie i
zwyczaje. Zwykle, gdy któryś z
kardynałów, biskupów, albo ważna
świecka osobistość zwracała się doń
nazywając go Ekscelencją, don
Josemaría niezmiennie przerywał i
wyjaśniał: Proszę mnie nazywać
don Josemaría, don Escrivá, Ojcze,



ale proszę zostawić te tytuły, bo
mnie one nie interesują[244].

Kilka razy założyciel Opus Dei był o
krok od nominacji biskupiej w jednej
z diecezji hiszpańskich. Kiedy w 1960
roku krążyły uzasadnione plotki na
temat nominacji, pojechał do
kardynała Tardiniego, aby mu
powiedzieć, że nie aspiruje do
żadnego tytułu ani stanowiska, ani w
Kościele, ani poza nim. Nie
przyjąłbym nawet mitry Toledo,
łącznie z purpurą kardynalską,
choćby wciąż na nią nalegali*–
były to dosłownie jego słowa[245].

Niektóre z odznaczeń, jakie otrzymał,
były to świeckie nagrody przyznane
za działalność społeczną lub
dobroczynną dzieł korporacyjnych
Opus Dei. Założyciel nie przypisywał
żadnej w tym zasługi sobie, lecz łasce
Bożej oraz wysiłkowi swych synów i
córek. Z tego powodu zwykł
powtarzać włoskie przysłowie: il



sangue del soldato fa grande il
capitano**[246].

Musiała bardzo ciążyć mu na duszy
owa synowska wdzięczność, skoro
zdecydował się podjąć powtórnie
sprawę, która była brzemienna w
bardzo nieprzyjemne skutki.
Rzeczywiście, gdy tylko by otrzymał
tytuł arystokratyczny, jego
przeciwnicy podnieśliby larum, na
pewno nie w dobrych intencjach.
Ponownie rozpętałaby się kampania
prasowa, która nigdy zupełnie nie
wygasła, a wraz z nią, jak można się
było spodziewać, kalumnie,
pomówienia, krytyki,
nieporozumienia i przeinaczenia.

Założyciel jak zawsze rozważył
problem na modlitwie. Następnie
porozmawiał ze swymi Custodes i
poprosił o więcej modlitwy, aby Pan
go oświecił. Następnie poprosił o
radę rozsądne osoby: wybitnych
hierarchów, kardynałów z Kurii,



cnotliwych duchownych
(kardynałów Dell’Acquę,
Antoniuttiego, Larraonę, Marellę...;
hiszpańskich biskupów: kardynała
José Maríę Bueno Monreala, biskupa
Casimiro Morcillo, biskupa Abilio del
Campo, biskupa Enrique Delgado...)
[247].

Decydujące znaczenie miało zdanie
kardynała Larraony, który
poinformował go, że upominanie się
o tytuł nie było jedynie prawem, ale
że założyciel Opus Dei był
zobowiązany to uczynić. Czyż nie
uczył zawsze swoich synów, by
wypełniali świeckie obowiązki i
korzystali z wszystkich praw
obywatelskich? Jeśli jako założyciel
odrzuciłby prawo, które wszyscy
zgodnie mu przyznawali, cóż mieliby
czynić ci, którzy przyjdą po nim?
Wobec tego argumentu założyciel
musiał się poddać[248]. Był między
młotem a kowadłem. Z jednej strony,
był wystawiony na niezrozumienie



tego obowiązkowego gestu, który
ludzie uznają za wyraz próżności i
kaprysu. Z drugiej strony, miał
świecić przykładem przed swymi
dziećmi, jeśli chodzi o ducha
właściwego Opus Dei, ukazując w ten
sposób jeszcze raz, że droga do
uświęcenia wiedzie przez Krzyż.

Zdecydował się wbrew sobie na to,
co eufemistycznie nazywał 
antypatycznym
zobowiązaniem[249]. W
rzeczywistości był to heroiczny gest,
na który składała się synowska
lojalność, poczucie sprawiedliwości,
pokora i męstwo. Tytuł honorowy
ani nie sprawiał mu przyjemności,
ani Ojciec nie zamierzał z go używać.
W konsekwencji przywrócenia mu
tytułu markiza mógł się jedynie
spodziewać kłopotów i upokorzeń?
Przyjął na siebie osobiście całą
odpowiedzialność w tej sprawie i aby
upewnić się, że nie zaszkodzi Dziełu,
wymógł na swych dzieciach, by nie



ponosiło ono żadnych kosztów
postępowania[250].

Procedury administracyjne
przebiegły bardzo szybko. Podanie o
uznanie tytułu markiza Peralta
zostało złożone w Ministerstwie
Sprawiedliwości 15 stycznia 1968
roku. W dziesięć dni później,
wyprzedzając bieg wypadków, don
Josemaría napisał do konsyliariusza
Hiszpanii obszerny list z
wyjaśnieniami:

Rzym, 25 stycznia 1968.

Drogi Florencio, niech Jezus mi
zachowa moich synów w
Hiszpanii.

W tym życiu nie raz, pomimo mych
słabości i nędz, Pan obdarzył mnie
siłami, abym potrafił spokojnie
wypełnić nawet najbardziej
antypatyczne obowiązki.



Dziś, po tym jak rozważyłem to
spokojnie w obliczu Boga i
poprosiłem o stosowną radę,
rozpocząłem wypełnianie
zobowiązania, które jest
antypatyczne tylko dla mnie - ze
względu na moje osobiste
okoliczności - dla kogokolwiek
innego byłoby przyjemne i
korzystne.

Z perspektywy moich
sześćdziesięciu sześciu lat,
przypominam sobie moich
rodziców, którzy tyle musieli
wycierpieć — jestem tego pewien —
ponieważ Pan musiał przygotować
mnie jako narzędzie, choć
nieudolne. Teraz jestem
przekonany, że po raz pierwszy,
jeśli chodzi o sprawy tego świata,
zachowuję najsłodsze przykazanie
Dekalogu. Do tej pory - proszę o
wybaczenie, ponieważ nie
dawałem wam dobrego przykładu
- moja rodzina służyła mi za



środek do popychania naprzód
Dzieła, także Carmen i w pewien
sposób Santiago.

Postanowiłem działać w tej
sprawie w taki, a nie inny sposób,
ponieważ nie tylko wydaje się to
naszym słusznym prawem, ale
ponieważ jest to okazja, by pomóc
dzieciom mojego brata.

Z drugiej strony, staram się
zachować w pełni ducha Dzieła:
być takim samym jak inni. Zwrócił
mi na to uwagę jeden z
kardynałów z Kurii w zeszłym
tygodniu. W związku ze sposobem
bycia w Opus Dei, Księdza
postępowanie jest konsekwentne i
rozsądne.

Prosiłem, aby Álvaro Wam
przekazał, gdy wczoraj
rozmawialiście przez telefon, że
nie obchodzą mnie komentarze — 
nie robiliby ich, gdyby chodziło o
kogokolwiek innego, o



jakiegokolwiek innego obywatela
hiszpańskiego. Proszę Was, jeśli
powiedzą, albo napiszą coś
przykrego – cokolwiek by to było –
będzie to niesprawiedliwe,
udawajcie głuchych.

W każdym razie, jeśli rozsądnie 
będzie można tego uniknąć, lepiej
unikać, choć ostatecznie to na
jedno wychodzi.

Już otworzyłem przed wami moją
duszę: to jest dla mnie
zobowiązanie rozsądne i
nadprzyrodzone.

Mocno was ściskam. Bardzo
zadowolony jestem z tak wielkiej
pracy z duszami, którą czynicie w
tej najukochańszej naszej
Ojczyźnie.

Kocha was i wam błogosławi wasz
Ojciec

Mariano[251].



Gdy upłynął przewidziany termin
trzech miesięcy, a nikt nie poddał w
wątpliwość wniosku o przyznanie
tytułu, 26 kwietnia 1968 roku
złożono stosowną
dokumentację[252]. Dekret z 24 lipca
przyznawał wnioskodawcy prawo do
tytułu markiza Peralta, a
zawiadomienie o przywróceniu
tytułu nosi datę 5 listopada 1968
roku[253].

Spełniły się przewidywania
założyciela Opus Dei. Pojawiły się
krytyki, krzyki i rozdzieranie szat.
Wobec tego wszystkiego Ojciec nawet
nie zareagował, nigdy nawet nie
wspomniał o tytule[254]. Z upływem
czasu zamieszanie zaczęło się
uspokajać i po paru miesiącach don
Josemaría scedował tytuł na swego
brata, jak to od początku postanowił 
[255].

22 lipca 1969 roku, po trzydziestu
latach sprawowania władzy, Franco,



na mocy ustawy sukcesyjnej z 1947
roku, doprowadził do tego, że
Kortezy zaaprobowały
wyznaczonego przez niego następcę
na stanowisku Szefa Państwa. Został
nim don Juan Carlos de Borbón y
Borbón, z tytułem króla*. Don
Josemaría napisał list do don Juana
Carlosa de Borbón, potwierdzając to,
co zawarł w liście z 1966 roku do jego
ojca, don Juana de Borbón. W liście
zaznaczył, że Opus Dei nie miesza się
w żadne partykularyzmy ani
działalność polityczną. Potwierdził
tym samym, że każdy z członków
Dzieła dysponuje swobodą decyzji w
sprawach doczesnych:

Rzym, 16 września 1969

Wasza Wysokość,

Z wielką przyjemnością korzystam
z okazji, by przesłać ten list przez
umyślnego, aby złożyć wyrazy
mego osobistego przywiązania do
dynastii, które zawsze żywili moi



przodkowie — ze strony tak matki,
jak i ojca — począwszy od czasów
Filipa V.

Zarówno Czcigodny Ojciec Waszej
Wysokości, jak i sam Wasza
Wysokość dawali od tylu już lat
dowody swej przyjaźni do mnie,
którą staram się zawsze
odwzajemniać. Jednocześnie
jednak prosiłem, by mieć na
względzie tę prawdę – jasną i
niewątpliwą – że Opus Dei jest
stowarzyszeniem o celach
wyłącznie apostolskich i
duchowych, pozostawiającym
każdemu ze swych członków
zupełną wolność we wszystkich
sprawach doczesnych, jak gdyby
nie należeli do Dzieła.

Dlatego też jestem pewien, że
W[asza] W[ysokość] będzie z
zupełną naturalnością spoglądał
na to, że jedynie nieliczni
członkowie Opus Dei w Hiszpanii



— i to nie jako członkowie Dzieła,
ale jako wolni obywatele — 
okazali się zwolennikami W[aszej]
W[ysokości] w ostatnim czasie.
Pozostali członkowie albo
pozostają indyferentni wobec tego
konkretnego problemu
politycznego, albo są przeciwni.

Dowiedziałem się o tym z przyczyn
zewnętrznych, ponieważ
wewnątrz Dzieła sprawy doczesne
nie są omawiane. Natychmiast
postanowiłem wykorzystać
pierwszą nadarzającą się
sposobność, aby przekazać
W[aszej] W[ysokości] w
obiektywny sposób stan rzeczy. I to
jest zasadniczą przyczyną tego, że
piszę dziś do W[aszej]
W[ysokości], poza tym, że z
radością mogę powiedzieć
W[aszej] W[ysokości], że co dzień
proszę Pana o pomoc i oświecenie
dla W[aszej] W[ysokości], tak by
W[asza] W[ysokość] zdołał zyskać



dobrowolne poparcie wszystkich
Hiszpanów.

Bardzo pragnąc spotkać się z
W[aszą] W[ysokością], modlę się
za W[aszą] K[rólewską]
W[ysokość], za Księżniczkę Sofíę
oraz za Infantów,

devmo. Cap. in Domino

Josemescrivá de B[alaguer].[256].

6. «Faktycznie nie jesteśmy
Instytutem Świeckim»

W maju 1962 roku, w liście
skierowanym do członków
pełniących funkcje związane z
rządzeniem i formacją, założyciel
Opus Dei wyjaśniał sytuację prawną
Dzieła. Jego głos przybierał
zatroskany ton. Odgaduję — pisał — 
Wasz niepokój, ponieważ widzicie,
że łódź, na którą pewnego dnia
wsiedliśmy wraz z Chrystusem,
znajduje się w



niebezpieczeństwie[257]. Tak też
było. Niektórzy odczuwali
niepewność co do przyszłości, inni
pewne rozczarowanie na widok tego,
że ich powołanie Boże może zostać
wypaczone. Założyciel też nie krył
przed nimi swoich niepokojów.
Wręcz przeciwnie, ukazywał im z
ogromną powagą doniosłość
momentu historycznego, w którym
się znaleźli:

Niebo niebieskie i czyste, jakie
zapanowało nad naszym
apostolstwem 24 lutego 1947 roku, 
gdy otrzymaliśmy Decretum
laudis, i myśleliśmy, być może
naiwnie, że nie będą nam
przeszkadzać ustępstwa, jakie
musieliśmy poczynić, aby
otrzymać uznanie prawne, to
niebo stopniowo poczęło zasnuwać
się chmurami.

Dziś, po upływie niewielu lat –
między 1947 a 1962 rokiem, gdy



piszę ten list – już można
powiedzieć, że płyniemy pod
burzowymi chmurami[258].

Wraz z ogłoszeniem konstytucji
apostolskiej Provida Mater Ecclesia z
2 lutego 1947 roku rozpoczęły swą
działalność Instytuty Świeckie. W
trzy lata później, w 1950 roku,
założyciel Dzieła poprosił Stolicę
Świętą o ostateczną aprobatę dla
Opus Dei. Dzięki niej było możliwe
rozszerzenie pracy apostolskiej na
cały świat. Jednak ewolucja
interpretacji norm, którymi rządziły
się Instytuty Świeckie oraz napływ
heterogenicznych stowarzyszeń i
ruchów apostolskich zmieniły naturę
prawną tej nowej instytucji. W ten
sposób “świeckość”, która była
właściwą im cechą, różniącą je od
zakonów, kongregacji i pozostałych
stowarzyszeń zakonnych, zmieniła
się w jakąś szeroką i nieokreśloną
koncepcję. Cecha ta stała się niejasna
i myląca, a jej sens został wypaczony.



Założyciel Opus Dei był świadom, że
na razie nie ma innej możliwości, jak
wpisanie się w normy wspólne dla
Instytutów Świeckich. Wbrew swej
woli w niektórych kwestiach był
zmuszony ustępować, nie
odstępując swych praw. Jednak
zawsze zaznaczał jasno w
dokumentach przesyłanych do Kurii,
jaki jest duch właściwy dla Opus Dei.
Jednak zaczęła się szerzyć fałszywa
opinia, że Opus Dei było kolejnym
krokiem w ewolucji stanu
zakonnego, także ze względu na to,
że instytuty świeckie podlegały
Świętej Kongregacji ds.
Zakonników[259]. Z natury i
duchowości składała się na nie
szeroka gama bytów, począwszy od
zwykłych stowarzyszeń apostolskich
aż po instytuty właściwie zakonne.
Bezpośrednią konsekwencją tej
sytuacji historycznej była tendencja
do stosowania i interpretowania
norm właściwych wyłącznie
instytutom świeckim zgodnie z



mentalnością dostosowaną do
zgromadzeń zakonnych. Jeśli chodzi
o jedność instytucjonalną członków
Opus Dei — księży i świeckich, kobiet
i mężczyzn — mało brakowało, by
Dzieło zostało rozdzielone w 1951
roku, gdyby Bóg temu nie
zapobiegł[260].

Poza wszystkim istniało bieżące
zagrożenie, że instytuty świeckie
znajdą się na drodze prowadzącej
wprost do przyjęcia ich w poczet
zgromadzeń i innych instytucji
zakonnych[261]. Niebezpieczeństwo,
które — jak zaznaczał założyciel
Dzieła w 1952 roku — było już, 
niestety, oczywistą
rzeczywistością[262]. Trzeba było
wobec tego podjąć natychmiastowe
środki zaradcze, zanim sytuacja
stanie się jeszcze gorsza. Don
Josemaría, aby bronić swego
charyzmatu założycielskiego przed
takim wypaczeniem, przede
wszystkim się modlił. Następnie,



okazywał prywatnie, a potem także
publicznie, że Opus Dei — które
przyjęło w 1949 i 1950 roku drogę
najmniej dla siebie nieodpowiednią
— nie pasowało już zupełnie do
konstrukcji prawnej, którą
faktycznie, a w wielu przypadkach
także wedle litery prawa, przybrały z
czasem instytuty świeckie.

Rozpoczął więc propagowanie tej
awangardowej myśli w słowie i w
piśmie:

Faktycznie nie jesteśmy instytutem
świeckim, i w przyszłości nie
będzie można nas w ten sposób
nazywać: obecne znaczenie tego
terminu różni się znacznie od
pierwotnego, które mu
przypisywano, gdy Stolica Święta
użyła tych słów po raz pierwszy,
wydając dla nas Decretum laudis 
w roku 1947[263].

Słowa te przywołał ponownie w
jednym z listów do swych synów z 2



października 1958 roku. W tym
liście, z okazji trzydziestej rocznicy
założenia Opus Dei, podsumował swe
rozważania na temat sprzeczności
pomiędzy naturą, duchem i
apostolstwem Opus Dei a jego formą
prawną jako instytutu świeckiego.

Aby uniknąć możliwych
nieporozumień, jeśli chodzi o
świeckość Opus Dei, zmienił znaczną
część nazewnictwa wewnętrznego,
zastępując poprzednie terminy
słowami o brzmieniu świeckim: np.
“dyrektorzy” zamiast
“przełożonych”. Poza tym, aby
zapobiec wszelkim możliwym
nieporozumieniom co do
specyficznych cech powołania do
Opus Dei, utrzymał zakaz
uczestnictwa członków Dzieła w
kongresach i zgromadzeniach
tych, o których się mówi, że
znajdują się w stanie
doskonałości[264]. Naturalnie za
wiedzą i zgodą Stolicy Świętej. A



przede wszystkim nakazał się
modlić. Modlił się nieustannie wraz
ze wszystkimi swymi dziećmi,
ofiarowując Bogu pracę zawodową i
odprawiając oraz polecając
odprawiać tysiące mszy, dopóki nie
uregulowana zostanie ta
nienormalna sytuacja[265].

W 1958 roku został wybrany
papieżem kardynał Roncalli.
Przybrał imię Jana XXIII. W Kościele
powiał wiatr przemian. Założyciel
uznał więc za stosowne podniesienie
kwestii instytucjonalnej. Ale zanim
przedstawił papieżowi projekt
możliwej reformy statusu prawnego
Opus Dei w ramach obowiązującego
systemu prawnego, zasięgnął
oficjalnej porady kardynała
Tardiniego, Sekretarza Stanu. W tym
celu, 19 marca 1960 roku
przygotował specjalną notę, Appunto,
chcąc zapewnić realizację swej
prośby[266]. W pierwszych zdaniach
don Josemaría wyjaśnia otwarcie



przyczyny swej prośby. Kreśli dzieje
Dzieła od 2 października 1928 roku,
gdy ujrzał Opus Dei jako instytucję,
której członkowie nie będą
zakonnikami, ani nie będą do nich
podobni. Założycielowi Opus Dei nie
brakowało miłości do zakonników,
kochał ich i czcił ze wszystkich sił.
Ale natura apostolstwa, które Opus
Dei musiało realizować w świecie,
wymagała, by czynili je świeccy,
którzy wykonują swą pracę
zawodową w świeckim
społeczeństwie [267].

W zasadniczej części swej prośby
wnosił o to, by Opus Dei przestało
podlegać Świętej Kongregacji ds.
Zakonników i przeszło pod władzę
Kongregacji Konsystorialnej[268].
Miała powstać Prelatura nullius*, z
niewielkim terytorium własnym, do
której mieli zostać inkardynowani
kapłani prałatury, a Stolica Święta
potwierdziłaby odpowiednio
przeredagowane dotychczasowe



statuty, a także wszelkie reskrypty i
deklaracje papieskie późniejsze w
stosunku do Opus Dei[269].

List z prośbą o konsultację w sprawie
możliwej rewizji pozycji prawnej
Opus Dei trafił do rąk Sekretarza
Stanu przedwcześnie. Don Álvaro
relacjonuje to wydarzenie. Pewnego
dnia udał się z polecenia Ojca, by
zanieść całą dokumentację
kardynałowi Tardiniemu. Znajdował
się w sali dla oczekujących, gdy
zjawił się tam kardynał Valeri,
prefekt Świętej Kongregacji ds.
Zakonników, której podlegały
instytuty świeckie. Z grzeczności
musiał przepuścić purpurata, a
ponieważ ten na pewno szybko
dowiedziałby się o konsultacji, wolał
powiedzieć mu o niej, gdy razem
czekali. Kardynał nie zrozumiał
przyczyn, o których mówił mu don
Álvaro. Od samego początku
opowiedział się przeciwko planowi,
by Opus Dei przeszło pod władzę



innej kongregacji. Don Álvaro
opowiada, że kiedy nadeszła jego
kolej, kardynała Tardini przyjął
dokumenty i rzekł: «Questo non lo
guardo neppure, è inutile*»[270]. Nie
chodziło o chwilową odpowiedź.
Nieco później, podczas audiencji 27
czerwca 1960 roku, Sekretarz Stanu
ponownie dał do zrozumienia
założycielowi Dzieła, że składanie
teraz Ojcu Świętemu prośby tego
rodzaju nie było stosowne. Jego
zdaniem, lepiej było pozostawić
sprawy ich własnemu biegowi,
ponieważ pozostała jeszcze daleka
droga do przejścia. «Siamo ancora
molto lontani**» - powiedział mu
kardynał[271].

Ta negatywna odpowiedź nie
powstrzymała założyciela. Jego
wiara była wielka, uważał, że w
każdym przypadku zasieje ziarno,
które wyda owoce jutro. W kilka
miesięcy później napisał kolejny list
do swoich dzieci, dając wyraz



wszystkiemu, co nurtowało jego
duszę.

O co prosił, czego chciał? Prosimy —
pisał do swych dzieci — o smutny
przywilej, by móc oddychać[272].
Postanowienie założyciela, by nie
spocząć, póki Opus Dei nie znajdzie
się w odpowiedniej formule prawnej,
było bardzo silne, w tej intencji stale
prosił o modlitwę i umartwienia.
Mijał czas. W czerwcu 1961 roku
zmarł kardynał Tardini. Wkrótce
potem kardynał Ciriaci, który znał
problem sytuacji prawnej Opus Dei,
zapewnił prałata Escrivę, że jest w
stanie popchnąć sprawę naprzód,
przedstawiając ją papieżowi[273].
Wobec nalegań kardynała don
Josemaría uznał, że nie można
zlekceważyć tego zdania, choć
uznawał je, jak mówił, za sprzeczne
z tym, co wyrokowała moja
głowa[274].



Wszystko potoczyło się bardzo
szybko. 7 stycznia 1962 roku
założyciel pisał do kardynała
Cicognaniego, Sekretarza Stanu,
prosząc, aby wręczył Janowi XXIII
załączony list. W dokumencie tym
prosił oficjalnie o rewizję pozycji
prawnej Opus Dei. Sugerowano dwie
możliwości, aby ostatecznie
wyjaśnić świecki charakter
Instytutu[275]. Albo erygowanie
Instytutu jako prałatury nullius, albo
powierzenie przewodniczącemu
Opus Dei takiej prałatury.

Jednak mijały dni, i nie wyglądało na
to, żeby podanie miało zostać
zrealizowane[276]. Prałat Escrivá,
jak miał w zwyczaju, uciekł się do
pomocy Najświętszej Maryi Panny.
16 kwietnia udał się z pielgrzymką
do Madonna di Pompei*, z jasną
intencją, by ostatecznie został
rozwiązany problem krystalizacji
prawnej Opus Dei; tak w notatce
przeznaczonej do archiwizacji don



Josemaría wyrażał swą
niewzruszoną nadzieję, że wszystko
znajdzie dobre rozwiązanie:

Z wielką wiarą w Pana Boga oraz
w opiekę Naszej Matki,
Najświętszej Maryi, mam nadzieję,
że — teraz albo później — znajdzie
się formuła — ta, którą na razie
widzimy, albo jakaś inna — abym
mógł spokojnie zjawić się na
sądzie Pańskim, ponieważ będę
mógł wypełnić Jego Najświętszą
Wolę[277].

Wkrótce nadeszła odpowiedź
odmowna. W liście z 20 maja 1962
roku Sekretarz Stanu zawiadamiał
don Josemaríę, że «propozycja, by
erygować Opus Dei jako prałaturę 
nullius nie może być przyjęta,
ponieważ nie pozwala na
rozwiązanie problemów, a
przeciwnie nastręcza trudności
natury prawnej i praktycznej niemal
nie do przezwyciężenia »[278].



Założyciel Opus Dei świadom swego
obowiązku, by przekazać następnym
pokoleniom Opus Dei już
uformowane w pełni zgodnie z wolą
Boga, przyjął tę odmowę z bólem.
Przyjął ją jednak spokojnie, z pełnym
oddaniem papieżowi, wiedząc, że w
ten czy w inny sposób rozwiązanie
nadejdzie[279].

* * *

3 czerwca 1963 roku zmarł Jan XXIII,
jego następcą został Paweł VI. 2
października założyciel Dzieła
skierował do Ojca Świętego list, z
propozycją uzupełnienia statutów
przyjętych w 1950 roku zapiskami i
zmianami przyjętymi później. Były to
drobne zmiany, które nie naruszały
natury prawnej Dzieła, chociaż
wyjaśniały niektóre zagadnienia
ascetyczne i apostolskie[280].

24 stycznia 1964 roku don Josemaría
uzyskał audiencję u Pawła VI,
podczas której papież zainteresował



się stanem kwestii instytucjonalnej.
W liście z 14 lutego, założyciel
dziękował za udzielenie audiencji, a
także potwierdził na piśmie to, co
powiedział podczas spotkania: Nie
śpieszymy się, ale wielka jest
nasza nadzieja na ostateczne
zdefiniowanie prawne[281].

To nie śpieszymy sięprzewija się w
różnych miejscach w dokumentach
pochodzących z tego okresu:

Nie śpieszymy się— pisze w poufnej
notatce przeznaczonej do rąk
własnych Ojca Świętego —ponieważ
jesteśmy pewni, że Kościół Święty
w końcu obdarzy nas odpowiednią
formą prawną[282].

A do bpa Dell’Acquy pisał:

Nie śpieszę się, chociaż przynagla
mnie myśl, że w każdej chwili Pan
może mi powiedzieć: redde
rationem villicationis tuae*. Myślę
jednak, że być może po



zakończeniu Soboru nasza sprawa
będzie mogła zostać
rozpatrzona[283].

Podczas długiego i pełnego trudów
poszukiwania rozwiązania prawnego
potrzebnego, by skanalizować wartki
strumień apostolstwa Opus Dei,
założyciel strawił znaczną część swej
fizycznej i duchowej energii. Uzyskał
ze strony Stolicy Świętej ostateczną
aprobatę dla Opus Dei; jednak
brakowało jeszcze stosownej formuły
prawnej, skrojonej na miarę
rzeczywistości teologicznej i
duszpasterskiej, jaką było Opus Dei.
Nie ustawał więc w poszukiwaniach.
W ten sposób powtarzane przezeń 
nie śpieszę siębyło raczej skutkiem
okoliczności, których nie uważał za
korzystne. Za tymi słowami kryje się
święta niecierpliwość, spokojny i
niezmordowany upór, aby dotrzeć do
ostatniego etapu drogi prawnej Opus
Dei. W rzeczywistości to Bóg się nie
spieszył, i to On postawił na swoim.



Założyciel wsparł się na Bogu,
pewien, że Bóg poprowadzi naprzód
Swe Dzieło, tak jak to czynił od 1928
roku.

Znając temperament i energię
założyciela Opus Dei, który nigdy nie
stał z założonymi rękoma, nie sposób
dopasować uparcie powtarzanych
przez niego słów nie śpieszę się do
jego postępowania. Rzeczywiście,
przy różnych okazjach i w różnych
pismach z okresu, gdy zajmował się
tą kwestią, mówi jak ktoś, kto
odczuwa ciężar na sumieniu[284],
ponieważ z jej rozwiązaniem jest 
związane zbawienie mej
duszy[285], chociaż oczekuje, że –
teraz czy później – znajdzie się
odpowiednia formuła dla prawnego
opisania Opus Dei, aby on sam mógł 
spokojnie stanąć przed sądem
Bożym[286].

Niepowodzenie podania złożonego
na prośbę kardynała Ciriaciego



chwilowo przerwało kroki mające na
celu ostateczne rozwiązanie
problemu instytucjonalnego.
Ponieważ nad animuszem
przeważyły trudności, jakie właśnie
napotkał, w końcu maja 1962 roku
założyciel Opus Dei napisał list
skierowany do osób zajmujących
stanowiska kierownicze w Opus Dei,
wyjaśniając całą sprawę. Rozpoczyna
go wzywając miłosierdzia Bożego i
wołając wraz z psalmistą:

«Nie odtrącaj mnie w czasie starości;
[...] Boże, Ty mnie uczyłeś od mojej
młodości [...]. Lecz i w starości, i w
wieku sędziwym nie opuszczaj mnie,
Boże »[287].

Podczas modlitwy przyglądał się
całemu swemu życiu, wspominając,
jak Pan od czasów wczesnej młodości
prowadził go za rękę. Dalej pisze do
swych synów:

Także teraz, gdy wkraczam w
ostatni etap mego życia, i już



starzeję się, a raczej już jestem
stary, choć wam się wydaje – z
powodu witalności, jaką u mnie
widzicie- że jestem bardzo młody,
czuję, że mój Ojciec Bóg nie
wypuści mnie ze swej dłoni, aby
nie zabrakło mi także pokoju i
radości, kiedy widzę, że zbliża się
możliwość wystąpienia
problemów i niezrozumienia
Dzieła u zmierzchu mego
życia[288].

W tym czasie w jego pismach daje
wyraz stanowi duszy, który nazywa
“starością”, która nie bierze się z
sędziwości, ani ze zmęczenia, lecz z
ciągłego rozmyślania nad upływem
czasu: Starzeję się. Jeśli wolicie,
powiem, że przestaję być
młody[289].

A przy innej okazji napisze: Myślę
zawsze, że się zestarzałem[290].
Musiał częściej o tym myśleć niż



mówić, jak sam pisał do swych
synów w Hiszpanii:

Mam nadzieję, że nie zapomnicie
się modlić za tego grzesznika.

Miałem zamiar powiedzieć starego
grzesznika,ale nie powiedziałem. I
nie zrobiłem tego z dwu powodów:
ponieważ Ojciec Święty — może
dlatego, że jest ode mnie starszy o
pięć lat — powiedział mi z
uśmiechem podczas ostatniej
audiencji: “non deve dire più che è
un vecchio*!” oraz dlatego, że
przemyślawszy dobrze rzecz całą,
teraz nie jestem już młody i nie
potrzebuję już robić tych
rachunków... tych tysięcy lat, które
od jakiegoś czasu sobie liczyłem.
Od tej chwili będę robił więc do
pewnego stopnia optymistyczny
rachunek, starając się policzyć
sobie tylko tę epokę życia, podczas
której staram się służyć Panu
Bogu w Opus Dei: mam więc nie



więcej niż trzydzieści siedem lat. A
i to dlatego, że przymykam oko.
Oby naprawdę tak było, że
włożyłem wystarczająco wiele
Miłości w każdy dzień tych lat, raz
tak długich, a raz tak krótkich.

Módlcie się, módlcie się za mnie:
ponieważ dla mnie już się
zmierzcha, a jestem jeszcze młody
w służbie dusz[291].

Zdarzenie, o którym tu mowa, miało
miejsce 10 października 1964 roku,
podczas drugiej prywatnej audiencji
u Pawła VI. Papież z wielkim
uczuciem starał się wówczas ulżyć
ciężarowi, który w swym sumieniu
dźwigał założyciel Opus Dei, jakim
był właśnie problem formy prawnej
właściwej naturze Dzieła. Papież
potwierdził, że po zakończeniu prac
Soboru można będzie zająć się
sprawą ostatecznej formy
prawnej[292]. Don Josemaría był
gotów bez pośpiechu czekać.



7. Nadzwyczajny Kongres
Generalny (1969-1970)

Minęły już lata od czasu tej pierwszej
i niezapomnianej audiencji, podczas
której Paweł VI powitał don
Josemaríę z otwartymi ramionami.
Tego samego dnia (24 stycznia 1964)
prałat Escrivá z nalegał na swych
synów, by wytrwali na modlitwie:

Wciąż módlcie się w tej specjalnej
intencji, o której mówiłem
papieżowi: zanudzajcie Boga,
Naszego Pana, żeby nie zapominał
o tej tak wielkiej intencji! Jedyne,
co nas porusza, to chęć lepszego
służenia Kościołowi i całej
ludzkości, wzmacniania ducha
Dzieła, umocnienia naszego
oddania oraz nadania większej
skuteczności naszemu
apostolstwu. Proszę was, byście
dużo się modlili za tę tak wielką
intencję, w której zwykłem



ofiarowywać Mszę Świętą każdego
dnia[293].

Musieli modlić się w tej “tak wielkiej
intencji”, ponieważ droga najeżona
była trudnościami. O niektórych z
nich don Josemaría dowiedział się
przez przypadek, tak jak to miało
miejsce 5 maja 1964 roku, gdy bp
Paul Philippe, ówczesny sekretarz
Kongregacji ds. Zakonników, został
zaproszony na obiad do Siedziby
Centralnej Opus Dei. Przy tej okazji
założyciel Dzieła obszernie
skomentował pewne pismo
dotyczące natury i ducha Opus Dei,
podkreślając nieuniknione trudności,
na jakie napotykała sprawa statusu
prawnego Dzieła, które działało na
zasadach właściwych Instytutom
Świeckim. A gdy tylko skończył
mówić, bp Philippe wtrącił się
spontanicznie: «Jaka szkoda!
Niedawno musiałem wydać opinię w
pewnych sprawach dotyczących
Opus Dei i widzę, że pomyliłem się



zupełnie, że nie zinterpretowałem
dobrze tego, co teraz doskonale
rozumiem po tej rozmowie »[294].

Te krótkie słowa wystarczyły, aby
ponownie potwierdzić założycielowi
Dzieła, że należałoby wytłumaczyć
ekspertom i konsultorom, jakie
trudności napotykało Dzieło, by
lepiej służyć Kościołowi.

10 października 1964 roku papież
Paweł VI udzielił don Josemaríi
nowej audiencji. Spotkanie
przebiegło w serdecznej atmosferze.
Podczas rozmowy papież dał do
zrozumienia, że «dekrety Vaticanum
II — już w pełnej realizacji — być
może mogłyby zapewnić w
przyszłości pewne elementy
przydatne do rozwiązania problemu
instytucjonalnego Opus Dei»[295].
Uzgodnili, że należy zaczekać na
zakończenie soboru, aby zbadać
dogłębnie rozwiązanie prawne, które
nie powinno być rozwiązaniem



przeznaczonym wyłącznie dla Dzieła,
ani mieć charakter przywileju, jak
zaznaczył założyciel Opus Dei[296].

Sobór Watykański II zakończył
obrady 8 grudnia 1965 roku. W jego
dokumentach przywołane zostało
powszechne powołanie do świętości,
jakie przyniósł z sobą Jezus Chrystus,
a także misja i godność osób
świeckich – były to punkty, których
inspiratorem był prałat Escrivá de
Balaguer, stając się tym samym
jednym z prekursorów doktryny
soborowej. Uprzedzał te rozwiązania
nie tylko w dziedzinie rozważań
teoretycznych, ale także tworząc
żywe zjawisko duszpasterskie, jakim
było Opus Dei. Na ten odnowicielski
kierunek, będący przedłużeniem
struktur hierarchii Kościoła,
niezbędnych dla działalności
apostolskiej świeckich, otwierały się
nowe perspektywy w sferze ustroju
Kościoła. Wśród dokumentów
przyjętych na zakończenie soboru



znajdował się także dekret 
Presbyterorum Ordinis (7 XII 1965),
który zalecał tworzenie specjalnych
diecezji albo prałatur personalnych
w służbie i w opiece dzieł
duszpasterskich, które ze względu na
jakieś szczególne okoliczności tego
wymagają[297].

Założyciel Opus Dei ujrzał w końcu,
że zbliża się perspektywa uzyskania
tak upragnionego rozwiązania
prawnego. Tęsknił za powrotem do
początków, gdy Dzieło, pozbawione
ustroju prawnego, nie prezentowało
prawnych anomalii, które musiał
akceptować. Nadchodziła chwila, gdy
trzeba było porzucić drogę przyjętą
w 1947 roku i przestać być
instytutem świeckim.

W następnym roku po zamknięciu
soboru Paweł VI wydałmotu proprio
Ecclesiae Sanctae (6 VIII 1966), które
zawierało normy związane z
wykonaniem dekretów soborowych i



określało dokładniej formę prawną
prałatur personalnych[298]. Radość,
jakiej doświadczał don Josemaría na
wieść, że ma niemal na wyciągnięcie
ręki odpowiednie dla Opus Dei
rozwiązanie prawne mieszała się z
bólem na widok losu, jaki spotykał
Kościół i dusze. Niewłaściwie
rozumiany “duch Soboru”
powodował zamieszanie doktrynalne
u ludu Bożego, ze szkodą dla
obyczajów i wiary. W tym czasie, w
liście z 2 marca 1967 roku, założyciel
ukazywał biskupowi Dell’Acquie stan
swej duszy, jakiego doświadczał
wobec kryzysu, który przechodził
Kościół, a także zdumienie z powodu
braku zaufania, jaki wciąż napotykał
w niektórych środowiskach
kościelnych[299].

Objechał różne sanktuaria maryjne
podczas pielgrzymki, aby
zadośćuczynić oraz prosić w intencji
Kościoła, papieża i Dzieła. Odwiedził
Lourdes we Francji; Sonsoles,



sanktuarium Matki Bożej del Pilar w
Saragossie oraz Matki Bożej
Łaskawej w Barcelonie w Hiszpanii;
Einsiedeln w Szwajcarii oraz Loreto
we Włoszech. Wiosną 1969 roku
doszły go słuchy, że w Kurii
rzymskiej powstała komisja, która –
jak się wydawało – miała dokonać
zmian w statutach Opus Dei, bez
konsultacji z założycielem
Dzieła[300].

Don Josemaría zdawał sobie
doskonale sprawę, jak wielkie było
niebezpieczeństwo, jeśli dokonano
zmian w statutach, fałszując naturę
Opus Dei. Wszystko skłaniało go do
jak najszybszego działania, aby
powstrzymać te zamierzenia.
Zastanawiał się, do kogo zwrócić się
o pomoc.

Szybko podjął decyzję. Pozwolił
kierować się duchem Opus Dei.
Najpierw sięgnął po środki
nadprzyrodzone: modlitwę i



umartwienie, a następnie po środki
ludzkie: rozumowe myślenie i
sięgnięcie do zasobów woli. Był to
jego akt miłości do Boga,
przedłużający się i heroiczny.
Przeżył, krok po kroku, dosłownie
treść pierwszego przykazania: «
Będziesz miłował Pana, Boga swego,
całym swoim sercem, całą swoją
duszą, całą swoją mocą i całym
swoim umysłem»[301].

Podczas medytacji, którą prowadził
dla swoich synów w święto
Objawienia Bożego 1970 roku,
tłumaczył pokrótce, jakie było jego
postępowanie: Ty, Panie,
obdarzyłeś nas rozumem, abyśmy
się do niego uciekali i lepiej Ci
służyli. Mamy obowiązek z naszej
strony wnieść wszystko, co tylko
można: upór, nieustępliwość i
wytrwałość naszej modlitwy[302].
W ten sposób, pod naciskiem służby,
spokojnie obserwując bieg wydarzeń,
zobowiązał się bronić wszelkimi



dostępnymi sobie środkami Bożego
dziedzictwa z 2 października 1928
roku. Bądźcie spokojni, spokojni!—
mówił do swych synów — nic im się
nie uda, Panie [...]. Jestem tego
pewien[303].

* * *

Motu proprio Ecclesiae Sanctae z
sierpnia 1966 roku zalecało
Instytutom Zakonnym i Instytutom
Świeckim dostosowanie się do
nauczania Soboru Watykańskiego II i
do ducha swych założycieli. W
pierwszej chwili don Josemaría nie
uznał za właściwe kroczenie tą drogą
ku rewizji statutów. Jednak mając na
uwadze zaistniałe okoliczności,
ujrzał tu sposób na powstrzymanie
działań wspomnianej już komisji. Nie
było czasu do stracenia. Natychmiast,
w liście z 20 maja 1969 roku,
skierowanym do kardynała
Antoniuttiego, poprosił o zwołanie
zgromadzenia: pragniemy



przygotować teraz odnowę i
adaptację naszego obecnego
prawa partykularnego i zarazem
prosimy o pozwolenie, aby okres
przeznaczony na wspomnianego
zgromadzenie rozpoczął się z
dniem dzisiejszym[304]. Pozytywna
odpowiedź na to podanie nadeszła 11
czerwca[305]. Dwa tygodnie później
(25 czerwca 1969 r.) założyciel Opus
Dei zwołał Nadzwyczajny Kongres
Generalny na 1 września 1969 roku.

Życzeniem Ojca było, by wszystkie
regiony były reprezentowane na
Kongresie, aby ukazać jedność Dzieła
oraz kolegialność jego zarządu. W
tym celu zjechały się sto
dziewięćdziesiąt dwie osoby
(osiemdziesięciu siedmiu mężczyzn
oraz sto pięć kobiet), w bardzo
różnym wieku, różnych zawodów i
pochodzenia[306].

Prace trwały przez dwa tygodnie.
Działały dwa osobne zgromadzenia –



jedno męskie i drugie kobiece, każde
dzielące się na cztery Komisje. W
sumie zgłoszono sto siedemdziesiąt
siedem wniosków. Zamknięcie sesji
części męskiej miało miejsce 15
września, a kobiecej – w dniu
następnym. Założyciel Opus Dei
zapowiedział, że druga część
Kongresu ma odbyć się we wrześniu
1970 roku. Propozycje i wnioski z
Kongresu uwidoczniały jedność
spojrzenia wszystkich obecnych.
Jednak założyciel chciał, by wszyscy
członkowie Dzieła uczestniczyli,
choćby pośrednio w decyzjach, jakie
w 1970 roku mieli podjąć uczestnicy
Kongresu. Aby urzeczywistnić ten
zamiar, w ciągu następnych miesięcy
miały odbyć się Tygodnie Robocze, w
celu przestudiowania propozycji i
inicjatyw płynących z różnych
regionów, które później przesyłane
były do Rzymu i przedstawione
Kongresowi w formie
wniosków[307]. Założyciel wyjaśniał
Stolicy Świętej w liście z 22



października 1969 roku, że na razie
najrozsądniej jest ograniczyć się do
wypracowania kryteriów
ogólnych[308].

Kryteria były takie same, jak w
trakcie całej drogi prawnej - stale i
niestrudzenie powtarzał założyciel
Opus Dei. Figura prawna instytutu
świeckiego — bardzo dobra dla
innych instytucji kościelnych —
okazała się nieodpowiednia dla
rzeczywistości socjologicznej,
duchowej i duszpasterskiej Opus Dei;
w momencie aprobaty Dzieła, i w
celu, by zyskać ustrój powszechny,
nagięta została jego natura, aby
udało się pomieścić je wśród tych
instytutów; ustrój kanoniczny nie
odpowiada zasadniczemu
charakterowi Opus Dei, którym jest
świeckość właściwa dla zwykłych
wiernych oraz kapłanów
diecezjalnych. W rezultacie tego
wszystkiego Kongres wyraził
pragnienie opuszczenia przez Dzieło



prawnej kategorii instytutów
świeckich. Dlatego też kongres
przyjął z głębokim uczuciem
wdzięczności i nadziei wiadomość,
że po Soborze Watykańskim II
mogą istnieć w ramach ustroju
Kościoła formy kanoniczne o
charakterze powszechnym, które
nie wymagają profesji rad
ewangelicznych ze strony tych,
którzy wchodzą w skład tych osób
prawnych[309]. List wyjaśniał, o
jaką formę kanoniczną chodzi,
przywołując bezpośrednio dekret 
Presbyterorum Ordinis, nr 10 oraz 
motu proprio Ecclesiae Sanctae, nr 4.
Były to dokumenty, które mówiły o
prałaturach personalnych.

Plan, który zarysował się w umyśle
założyciela Opus Dei, przewidujący
przebieg Kongresu w dwu częściach
— jednej we wrześniu 1969 roku
oraz drugiej w tym samym miesiącu
roku 1970 — miał za cel uniknięcie
możliwej interwencji tych, którzy



dążyli do reformy Opus Dei bez
liczenia się z don Josemaríą. W ten
sposób w trakcie trwania Kongresu
przygotowywana była rewizja prawa
partykularnego Opus Dei, za zgodą
władz kościelnych oraz zgodnie z
unormowaniami Soboru
Watykańskiego II. Pozwalało to także
na przeprowadzenie generalnej
mobilizacji Dzieła poprzez swobodne
konsultacje z 50.000 jego członków,
zjednoczonych i trwających na
modlitwie i w swych
postanowieniach.

W samym dniu zamknięcia Kongresu
don Josemaría po głębokim namyśle
podjął bardzo delikatny krok,
nieoczekiwany i przeniknięty
cudowną odwagą. W liście z 16
września, skierowanym do Pawła VI,
odwołując się do Ojcowskiej hojności
Jego Świątobliwości, poprosił o
pozwolenie, by mógł od tej pory już
niestosować się do prawa, jakie
przyznawało mu motu proprio



Ecclesiae Sanctae, w celu adaptacji
prawnej, w zgodzie ze wskazaniami
Soboru Watykańskiego II. I ciągnął
dalej:

Nawet gdyby ta synowska
nadzieja okazała się zawodna, i
gdyby myślano o przedwczesnym
przerwaniu prawomocnego i
spokojnego wykonywania tego
prawa (z którego – z drugiej strony
– korzystają wszystkie instytuty
zależne od Stolicy Świętej), z
przyczyn, które nie są mi znane, 
mimo to jeszcze ośmielę się
upraszać Waszą Świątobliwość,
aby zechciała przyjąć i z dobrą
wolą zapoznać się z argumentami
zawartymi w załączonym
Appunto. Dokument ten, zgodnie z
moim zamiarem, nie ma na celu
nic innego, jak pokorne, szczere i
synowskie wyrażenie troski, która
trawi moją duszę[310].



Wraz z tym listem został wysłany
jeszcze jeden, z tą samą datą (16 IX
1969), także skierowany do Pawła VI,
który służył za wstęp do dokumentu
zawierającego bardzo długi opis
faktów. Wszystko to kończyło się
rekursem (formalnym odwołaniem)
do Stolicy Świętej w sprawie
działalności komisji specjalnej,
mającej zadecydować samodzielnie o
przyszłości kanonicznej Opus
Dei[311]. Oto treść tego listu:

Ojcze Najświętszy,

Wobec ewentualności, że komisja
specjalna Stolicy Świętej podejmie
decyzje wobec Opus Dei bez
poinformowania nas o ich
motywach, ani bez dania nam
możliwości ustosunkowania się do
nich, po długim rozważeniu tej
sprawy w obecności Naszego
Pana, z myślą o zbawieniu
wiecznym mojej duszy, a także o
zbawieniu wielu tysięcy członkiń i



członków Opus Dei, których
powołanie okaże się narażone, nie
chcę, by osąd Historii oskarżył
mnie o to, że nie podjąłem
wszystkich znajdujących się w
moich rękach środków, aby
obronić formułę właściwą dla
Opus Dei. Tak więc z całym
szacunkiem wnoszę do Waszej
Świątobliwości prośbę, aby w swej
łaskawości wziął pod uwagę treść
załączonego Appunto[312].

Po tym wstępie, Ojciec przechodzi z
całym spokojem do sedna. Nota
rozpoczyna się następującymi słowy:

Już od wielu lat przydarza mi się
to samo. Zawsze jestem ostatnim
w Rzymie, do którego docierają
wiadomości i plotki, które krążą
po Kurii Rzymskiej. Także teraz,
gdy powróciłem do Rzymu, aby
przewodniczyć pierwszej części
naszego Kongresu Generalnego,
dotarły do mnie pogłoski, które –



jak się wydaje – krążą od jakiś
trzech czy czterech miesięcy.
Wedle tego, co się mówi, została
powołana Komisja Specjalna z
zadaniem osądzenia Opus Dei (w
związku z jakimiś
niesprecyzowanymi
oskarżeniami), oraz
wprowadzenia zmian w
Konstytucjach Dzieła. Ta Komisja
miałaby być tajna i podejmować
decyzje bez konsultacji z
nami[313].

W ramach wstępu założyciel Opus
Dei wyjaśnia, że nie zadowolił się w
tak poważnej kwestii jedynie
wysłuchaniem pogłosek, krążących
po Rzymie, ale zbadał całą sprawę
dogłębnie. Ponieważ zawsze, gdy
chodzi o sprawy Kościoła, stara się
mówić i pisać wprost i w obecności
Bożej. A gdy styl jest jasny i
precyzyjny, ton jest stanowczy i
wymagający.



Założyciel zastanawia się między
innymi nad przyczyną podjęcia
rewizji prawa Opus Dei, skoro nikt o
to nie prosił, a wręcz przeciwnie,
Jego Świątobliwość uznał
konieczność odłożenia całej kwestii.

W Zakończeniu noty prosi, by nie
podejmować badań, ani wiążących
decyzji w kwestii sytuacji prawnej
Opus Dei, ponieważ nikt o to nie
wnosił. Natomiast jeśli konieczne jest
zbadanie jego konfiguracji
kanonicznej, prosi, by nie czyniła
tego wspomniana komisja. Prosi o to
dlatego, by postępowanie spełniało
wymogi sprawiedliwości, a także, by
ze strony Opus Dei istniała
możliwość udzielenia odpowiedzi na
możliwe krytyki, lub wyjaśnienia
ewentualnych błędów i mylnych
interpretacji. Ostatecznie kończy
pismo następującymi słowy:

Oświadczam na koniec, że jeśli
wypowiadam się ze zwykłą swą



szczerością, czynię to z mojej
miłości do Świętego Kościoła
Bożego, z mojej miłości i lojalności
do Ojca Świętego, z mego
pragnienia, by służyć duszom — 
zwłaszcza tym, które Pan
powierzył mojej opiece i które są
rozsiane po całym świecie — a
także dlatego, że pragnę zbawić
również i swoją duszę. Wszystko
to czynię po długiej i wytrwałej
modlitwie, poprosiwszy o pomoc
Matkę Bożą oraz postawiwszy się
w obecności Naszego Pana, zdając
sobie w pełni sprawę ze swej
osobistej odpowiedzialności.

Rzym, 16 września 1969[314].

W tym okresie Sekretarzem Stanu
Jego Świątobliwości był kardynał
Jean Villot, który 9 października
przyjął na audiencji założyciela Opus
Dei, i poinformował go, że specjalna
komisja miała zadanie bardzo
ograniczone: zbadanie konstytucji



instytutów świeckich złożonych z
kapłanów. W trakcie rozmowy
kardynałem dał do zrozumienia don
Josemaríi, że niektóre
sformułowania jego listu nie
spodobały się Ojcu Świętemu,
którego zabolało to domaganie się
swych praw[315]. Mówiąc to,
kardynał, czy to przez
niedostateczną znajomość języka
włoskiego, czy z chęci
podsumowania w dwu słowach całej
rozmowy, niedokładnie oddał myśl
papieża. Faktem jest, że zdanie to
sprawiło wielki ból założycielowi
Dzieła, który jednak zupełnie
spokojnie odpowiedział
kardynałowi:

Eminencjo, proszę przekazać ode
mnie Ojcu Świętemu, że nie jestem
ani Lutrem, ani Savanarolą, że
całą duszą akceptuję decyzje Ojca
Świętego oraz że napiszę jeszcze
jeden list, aby potwierdzić moją



prawdziwą dyspozycyjność
papieżowi, w służbie Kościoła[316].

Rzeczywiście, 11 października 1969
roku Ojciec pisał do Pawła VI z
podziękowaniami za informację
otrzymaną za pośrednictwem
Sekretarza Stanu na temat specjalnej
komisji. Następnie wyrażał swój
głęboki ból z powodu smutku, jaki
mógł sprawić jego poprzedni list,
ponieważ zawsze szczycił się przede
wszystkim swą lojalnością dobrego
syna Kościoła, wiernego Ojcu
Świętemu aż do śmierci[317].
Szczerze prosi więc o wybaczenie.
Natychmiast jednak wraca do sedna
sprawy. Na ręce Jego Świątobliwości
— jak powiada — składa swe
pragnienie, by kwestia
instytucjonalna została ostatecznie
rozwiązana. Dlatego też pragnie
sporządzić wcześniej, na Kongresie
Generalnym, całościowe studium,
które odzwierciedli prawdziwą
rzeczywistość życia oraz oblicze



duchowe Opus Dei, aby móc potem 
zdać się spokojnie na
sprawiedliwy osąd osób, które
oświecona mądrość Jego
Świątobliwości wyznaczy dla
zbadania naszej sytuacji
prawnej[318].

Nie chcąc niczego zaniedbać,
założyciel Opus Dei spotkał się 14
października z biskupem Benellim,
Zastępcą Sekretarza Stanu do Spraw
Zwyczajnych. Rozmowa ta była 
ciepła i serdeczna; obie strony 
skorzystały z okazji, by wyrazić z
całą chrześcijańską jasnością i
lojalnością swe wrażenia i
informacje[319].

Założyciel starał się o kolejne
spotkanie z bpem Benellim, aby
spokojnie omówić sprawy, które
nas interesują, i napisał doń list 29
października[320]. Jest to jasny znak,
że jednak nie wyjaśnili sobie
wszystkich aspektów tej sprawy.



* * *

W ostatnich miesiącach 1969 roku
oraz w pierwszych 1970 roku odbyły
się Tygodnie Robocze, na których
zapoznano członków Dzieła z
wynikami pierwszej części Kongresu.
Poinformowano ich o konieczności
otrzymania przez Dzieło konfiguracji
prawnej odpowiedniej do jego
zawartości duchowej oraz celów
założycielskich. Z wielką
dalekowzrocznością założyciel – jak
już wspomnieliśmy – zaprosił do tych
prac nawet najmłodszych z Dzieła, a
nawet współpracowników i osoby
uczestniczące w pracach
apostolskich. Okazało się, że zabrało
głos ponad 50.000 osób z
siedemdziesięciu siedmiu krajów. W
sumie przedstawiono 54.781
pisemnych komunikatów, które
zostały przesłane jako propozycje do
Rzymu, a następnie zostały
przekazane komisjom Kongresu
Generalnego z 1970 roku[321].



1 kwietnia 1970 roku Ojciec
ponownie uciekł się do
wstawiennictwa Najświętszej Maryi
Panny. Niczym pielgrzymi z dawnych
wieków, rozpoczął pątniczą podróż
po sanktuariach Hiszpanii i
Portugalii. W Madrycie, zanim
rozpoczął swoją pielgrzymkę,
spotkała go miła niespodzianka. Na
Diego de León został chwilowo
przeniesiony wizerunek Najświętszej
Maryi Panny z Torreciudad, który
właśnie został naprawiony w jednej z
madryckich pracowni. Jedyny raz
don Josemaría widział go osobiście w
roku 1904, gdy jako dziecko został
zabrany przez rodziców z Barbastro
do kaplicy w Torreciudad, aby zostać
ofiarowanym Najświętszej Panience
w podziękowaniu za uzdrowienie.
Don Josemaría na głos poprosił o
wybaczenie z powodu tak długiego
niewidzenia. Od tamtej chwili minęło
sześćdziesiąt sześć lat:



Wybacz mi, Matko moja! Od dwu
lat po sześćdziesiąt osiem. Jakże
marną jestem rzeczą! Ale Cię
bardzo kocham, z całej mojej
duszy. Sprawia mi wielką radość
znowu Cię ucałować i sprawia mi
wielką radość także myśl o tysiąch
dusz, które Cię czciły i przybywały,
by Ci powiedzieć, że Cię kochają, a
także o tysiącach dusz, które
jeszcze przybędą.

Dawniej nie zdawałem sobie z tego
sprawy, ale teraz wydajesz mi się
wspaniała, najpiękniejsza! I czuję
nieprzepartą potrzebę, by Ci
powiedzieć, że Cię kocham.
Wybacz mi, ale tak bardzo jesteś
Matką, że widząc Cię, zamiast
podziękować za Twoją troskę i
opiekę, zacząłem od prośby: już
mnie rozumiesz. A teraz jeszcze
raz Ci powtarzam, że Cię z całej
duszy kocham[322].



Udał się potem do Saragossy
nawiedzić Matkę Bożą del Pilar.
Będąc seminarzystą, modlił się do
Niej, by spełnił się przebłysk — 
Domina, ut sit*!— nie mając
pewności, o co właściwie prosi.

We wtorek 7 kwietnia wyjechał na
północ, w stronę Pirenejów. Na
widok pejzażu ożyły w jego pamięci
wspomnienia z dzieciństwa. Po
drodze do Barbastro przewijały się
wioski, pola i zabytki: stary zamek
Montearagón, dawna siedziba
królewska; Siétamo, wioska, w której
na początku wieku zmieniano konie
podczas jazdy dyliżansem z
Barbastro do Hueski; klasztor El
Pueyo, położony na szczycie
wzgórza, który mieszkańcy
Barbastro kupili w czasach
sekularyzacji dóbr klasztornych, aby
zwrócić go Kościołowi... Ojciec nie
chciał zatrzymywać się w Barbastro.
Przynaglała go chęć wypełnienia
swej pielgrzymki.



Kilometr przed kaplicą umieszczono
znak drogowy. Za nim kończyła się
droga była asfaltowa, a zaczynała
wysypana żwirem i
kamieniami[323]. Ojciec zdjął buty i
skarpety. Zaczął odmawiać różaniec.
Zaczęło kropić. Niemal godzinę szedł
wraz z niewielką grupką
towarzyszących mu osób,
odmawiając różaniec. Po
odpoczynku w kaplicy, Ojciec poszedł
na plac budowy, gdzie prowadzono
prace przy przyszłym sanktuarium.
Dopiero rozpoczęto kopać
fundamenty, ziała głęboka jama,
gdzie miała być krypta z
czterdziestoma konfesjonałami,
którą Ojciec z wielką wiarą
pobłogosławił[324].

Ojciec wrócił do Madrytu i po kilku
dniach,13 kwietnia, wyjechał
samochodem w stronę Fatimy. Przy
szosie, przed dojazdem na plac przed
sanktuarium, czekała na niego spora
grupa jego portugalskich dzieci.



Podobnie jak w Torreciudad zdjął
buty, by boso podążyć, odmawiając
różaniec aż do kaplicy Najświętszej
Maryi Panny. Dłuższy czas Ojciec
szedł boso. Ktoś chciał zapobiec, by
wędrował w ten sposób po żwirze:

Cóż to za problem?— zaprotestował
— Że zdjąłem buty! To robi każdy
wieśniak i idzie całymi
kilometrami, nie przywiązując do
tego wagi. Ja przeszedłem kilka
metrów, nie więcej. To wstyd![325].

Udał się do Fatimy, by modlić się do
Matki Bożej, pewien, że poprzez swe
wszechmocne wstawiennictwo Pani
Nasza wysłucha jego próśb. Modlił
się za Kościół, aby uwolniła go od
wrogów oraz za Dzieło. Jego wizyta
w Fatimie miała także charakter
dziękczynny. Zresztą był spokojny i
pełen optymizmu. Jestem tu dziś z
większym optymizmem niż
kiedykolwiek – zapewniał.



Wizyta wydawała mu się krótka,
jednak jego modlitwa trwała długo,
jak tłumaczył swym dzieciom
podczas pożegnania:

Starałem się umieścić podczas
tych chwilek rozmowy z
Najświętszą Panienką,
przeżywając je w ciszy, wszystko
to, co noszę w sobie, wszystko to, o
co się modliłem przez te miesiące i
wszystko to, o co modliły się moje
dzieci[326].

* * *

Wrócił do Rzymu 20 kwietnia. Ale
nie mógł powstrzymać jakiejś siły
wewnętrznej, która pchała go do
dalszych pielgrzymek maryjnych.
Było to niczym potężne przyciąganie,
które domagało się jego obecności
przed obliczem Matki Bożej. 1 maja
zdecydował się przekroczyć Atlantyk
i stawić się w sanktuarium
Najświętszej Maryi Panny z
Guadalupe w Meksyku. Jeśli



pociągało to większe trudności, tym
większym było wyrazem miłości.

15 maja 1970 roku, w towarzystwie
don Álvara i don Javiera, wylądował
w Meksyku. Był środek nocy, o tej
porze sanktuarium było jeszcze
zamknięte. Pedrowi Casciaro,
którego przed dwudziestu laty wysłał
do Meksyku i innym, którzy wyszli,
by czekać na niego na lotnisku tej
nocy, przypomniał program swej
wizyty: Przybyłem zobaczyć
Najświętszą Panienkę z
Guadalupe, a przy okazji spotkać
się z wami[327].

Jego pierwsze spotkanie z
Najświętszą Panienką w bazylice
miało wiele z entuzjastycznej
kontemplacji. Spędził półtorej
godziny na kolanach, oszołomiony,
oczarowany, z oczyma utkwionymi w
wizerunku. Pobożność wiernych,
którzy wchodzili i wychodzili ze
świątyni, niektórzy na kolanach, a



wszyscy ze wzrokiem pełnym prośby,
przypominała historię Indianina
Juana Diego*. Na początku grudnia
1531 roku, podczas podróży Indianin
usłyszał słodki głos w języku nahuatl,
który pytał, dokąd idzie. Ujrzał jakąś
Panią pośród blasku, która kazała
mu wznieść w tym miejscu
świątynię, ponieważ z tego
sanktuarium chce rozciągnąć swe
łaski na ludzi, którzy dopiero wyszli
z pogaństwa. Historia powiada także,
że biskup Meksyku, ojciec Juan de
Zumárraga, przepędził Indianina. A
gdy ten wrócił do niego z tym samym
przesłaniem, poprosił go o dowód. Po
raz trzeci Juanowi Diego ukazała się
Pani, i kładąc naręcze róż na płaszcz
Indianina, w cudowny sposób
sprawiła, że zakwitł róże zakwitły.
Gdy ten stawił się przed biskupem i
rozłożył płaszcz, na podłogę wypadły
róże. Ich zapach wypełnił pokój, a na
materiale, z którego zrobiony był
płaszcz, pojawił się wizerunek, który
jest teraz czczony w sanktuarium.



Na emporze sanktuarium
znajdującej się na wysokości
wizerunku Ojciec, ukryty przed
ciekawskimi spojrzeniami, odbywał
swoją nowennę. Z pokorą pokazywał
swoje puste ręce:

Nie ma u mnie cnót. Pani, gdyby
Twój Syn znalazł brudniejszą
szmatę ode mnie, to nie ja byłbym
założycielem Opus Dei[328].

Musiał odwołać się do tytułu syna
Matki Miłosiernej, ponieważ nie miał
lepszego uzasadnienia. Uciekał się do
Najświętszej Maryi Panny z odwagą,
jak natarczywe dziecko, niczym
małe dziecko, które jest
przekonane, że muszą go
wysłuchać[329].

Ojciec prosił, wraz ze wszystkimi
swymi dziećmi, w imieniu
wszystkich wiernych Opus Dei. 
Błagamy niczym małe dziecko—
mówił Panu —niczym mała
rodzina, a chciałbym, żeby Dzieło



zawsze było takie: małą rodziną,
bardzo zjednoczoną, choć
jesteśmy rozsiani wszędzie.
Prosimy Cię natarczywie,
korzystając ze wstawiennictwa
Twej Matki, wiedząc, że musisz
nas wysłuchać[330].

Jego modlitwa była niestrudzona,
odważna i pełna synowskiej
szczerości:

Matko, uciekamy się do Ciebie. Ty
musisz nas wysłuchać. Prosimy o
sprawy, które są potrzebne,
abyśmy służyli lepiej Kościołowi,
abyśmy lepiej zachowali ducha
Dzieła. Nie możesz przestać nas
słuchać! Ty chcesz, żeby spełniło
się wszystko, czego życzy sobie
Twój Syn, a Twój Syn chce,
żebyśmy byli święci, abyśmy
czynili Opus Dei. Musisz nas
wysłuchać![331].

Ojciec trwał na modlitwie,
natarczywy, ufny, naprzykrzający się



i błagający, aby za wstawiennictwem
Naszej Pani z Guadalupe spełniła się
raz na zawsze specjalna intencja,by
Dzieło nabrało kształtu prawnego
zgodnego ze swą rzeczywistością
teologiczną. Taki był powód jego
przyjazdu do Meksyku:

Przyjechaliśmy Cię prosić, razem z
Twoją Matką, abyś zakończył
naszą drogę, jako ukoronowanie
powołania, które
otrzymaliśmy[332].

Po zakończeniu nowenny zajął się
drugą częścią swego programu,
spotkaniem ze swymi dziećmi: 
Dzieci moje — mówił —do Meksyku
przyjechałem nie nauczać, ale się
uczyć. Jednak on sam też nauczał;
nauczył wiele, wiele osób, w stolicy
kraju i poza nią. Wieczorem 3
czerwca znalazł się w dolinie
Amilpas, w stanie Morelos, gdzie
odbudowany został opustoszały
barokowy Kościół z epoki



kolonialnej. Znajdował się on w
posiadłości zwanej Montefalco, był
tam też ośrodek rekolekcyjny oraz
inne dzieła apostolskie prowadzone
przez członków Opus Dei, między
innymi ośrodek rolnictwa i hodowli
bydła oraz szkoły dla wieśniaczek.
Okoliczni robotnicy rolni przybyli
tłumnie, aby posłuchać Ojca, który
głosił im prawdziwe cuda:

Nikt nie jest ważniejszy od
kogokolwiek innego! Wszyscy
jesteśmy równi! Wszyscy jesteśmy
warci tyle samo, jesteśmy warci
Krwi Chrystusowej. Patrzcie, jakie
to cudowne. Ponieważ nie ma ras,
nie ma języków, nie ma innej rasy
niż rasa synów Bożych[333].

Ludzie z Montefalco nie chcieli
uronić ani słowa, ponieważ trafiały
głęboko do ich serc:

Patrzcie w najpiękniejsze,
wspaniałe oblicze, jakie
pozostawiła Maryja Święta w



rękach Juana Diego, na jego
płaszczu. Już widzicie, że ma rysy
indiańskie i hiszpańskie. Ponieważ
istnieje tylko rasa synów
Bożych[334].

Wrócił do stolicy, gdzie czekało go
jeszcze wiele pracy. Potem, od 9 do
17 czerwca był w Jaltepec nad
jeziorem Chapala. Pewnego dnia
mówił do grupy kapłanów, wrócił
potem zmęczony do swego pokoju,
gdzie przez chwilę odpoczywał. W
pokoju znajdował się obrazek Matko
Bożej z Guadalupe, która wręcza różę
Juanowi Diego. Gdy na niego patrzył,
w duszy Ojca zrodziło się pewne
pragnienie. Towarzyszący mu
Alberto Pacheco, notariusz, usłyszał
takie słowa: Tak chciałbym umrzeć,
patrząc na Najświętszą Panienkę,
i żeby ona dała mi kwiat[335].

22 czerwca, w przeddzień wyjazdu z
Meksyku, udał się, by pożegnać się z
Matką Bożą z Guadalupe.



Sanktuarium wypełnione było
ludźmi, wiernymi Opus Dei i
osobami, które współpracowały w
apostolstwie Dzieła. Wyszedł
wzruszony, pewien, że Maryja
wysłuchała jego modlitwy już
wcześniej, 24 maja, po zakończeniu
nowenny.

* * *

30 sierpnia 1970 roku wznowione
zostały w Rzymie obrady
nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego. Na posiedzeniu
inauguracyjnym założyciel Opus Dei
podkreslił, że celem tych obrad jest,
by żyć w zupełnej zgodzie z duchem,
którego życzy sobie Bóg, aby 
duchowość, życie i styl
apostolstwa Dzieła znalazły
odpowiedni i definitywny kształt
prawny w ramach prawa
Kościoła[336].

Praca Komisji polegała przede
wszystkim na przestudiowaniu



komunikatów, jakie Zgromadzenia
Regionalne przesłały do Rzymu po
zakończeniu Tygodni Roboczych. Ale
rewizja prawa partykularnego Dzieła
wymagała współpracy specjalistów. Z
tego powodu postanowiono utworzyć
Komisję Techniczną. Zamknięcie sesji
plenarnych Kongresu miało miejsce
14 września, ale Nadzwyczajny
Kongres Generalny nadal trwał i jego
wnioski miały posłużyć do «nadania
podstawy i ukierunkowania prac
wykonawczych Komisji
Technicznej»[337].

Pierwszy z wniosków, przyjęty
jednogłośnie, brzmiał dosłownie tak:
«Założyciel i Przewodniczący
Generalny Dzieła proszony jest, by w
momencie i w formie, jakie uzna za
stosowne ponowił wobec Stolicy
Świętej swą pokorną i pełną nadziei
prośbę o ostateczne rozwiązanie
problemu instytucjonalnego Opus
Dei»[338].



Wśród notatek założyciela z
poprzednich lat pojawia się krótkie
zdanie o głębokim znaczeniu: Myśl
wybiega dalej niż podążą nogi.
[339]. Być może można zrozumieć je
jako radę, by nie działać zbyt
pospiesznie, albo wezwanie do tego,
by uzgodnić myśli i czyny. Prawdą
jest, że można je zastosować do
sytuacji, w jakiej znalazła się sprawa
rewizji instytucjonalnej Opus Dei. Po
latach oczekiwania sprawy zdawały
się zmierzać do końca, z wyjątkiem
drobnych zmian bez większego
znaczenia. Tak więc, zgodnie z
pierwszym wnioskiem
Nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego, który pozostawiał
swobodnej ocenie założyciela Opus
Dei wybór czasu i sposobu działania,
postanowił on poczekać na
stosowniejszy moment.

Pewne jest, że droga założycielska,
rozpoczęta w 1928 roku, została już
przebyta w całości, choć nie udało się



przeciąć linii mety. Założyciel umrze,
nie zobaczywszy Opus Dei jako
prałatury personalnej, ale w
pewności, że tak się stanie.

* (łac.) Będę służył! – przyp. tłum.

[1] Álvaro del Portillo, Sum. 320.

[2] O “chwili bohaterskiej” przy
wstawaniu mówi się w Drodze, nr
206.

[3] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 320.

[4] José Luis Pastor Domínguez, Sum.
6075.

* (łac.) Jezus, Chrystus, Bóg, Człowiek
– przyp. tłum.

[5] Por. Rosalía López Martínez, Sum.
7006 oraz Carmen Ramos García, 
Sum. 7365.



Jego pokój — jak opowiada bp Javier
Echevarría — był bardzo gorący
latem i bardzo zimny zimą. Nigdy się
nie skarżył, aby nie dodawać nam
wydatków. W 1964 roku nastąpiła
awaria kanalizacji. Pozostał w
pokoju, choć przebywanie tam dłużej
niż kilka minut było bardzo
nieprzyjemne z powodu okropnego
zapachu. Założyciel nie chciał się
wynieść, dopóki nie zlokalizowano
awarii i nie naprawiono kanalizacji,
co trwało dość długo. Por. Javier
Echevarría, Sum. 3087.

[6] Jesús Álvarez Gazapo, RHF,
T-15729, s. 5; Por. Javier Echevarría, 
Sum. 2733.

[7] Encarnación Ortega Pardo, Sum.
6329.

[8] Álvaro del Portillo, Sum. 332 oraz
Javier Echevarría, Sum. 2011.

[9] To Chrystus przechodzi, nr 87.



[10] Santiago Escrivá de Balaguer
García-Herrero, Sum. 7307.

[11] AGP, P01 1969, s. 304.

* Pan z wami (łac.) – przyp. tłum.

[12] Ibidem. Por. także Javier
Echevarría, Sum. 2013.

[13] To Chrystus przechodzi, nr 86

** Rubryki to teksty zapisane w
księgach liturgicznych kolorem
czerwonym, przeznaczone dla
księdza, będące wskazówkami dla
celebransa, jakie gesty i ruchy
powinien wykonywać przy
odprawianiu litugii. – przyp. tłum.

[14] Podczas ostatnich dwudziestu lat
życia założyciela Opus Dei służył mu
do mszy bp Javier Echevarría, który
wspomina, że «poprzez te
dwadzieścia lat, gdy uważnie się
przyglądałem, aby nauczyć się jego
pobożności, nie musiałem nigdy



zwracać mu uwagi na nawet
najmniejszy błąd, w który popada się
nawet nieświadomie, jak np. zbyt
szybkie wymawianie słów, błędna
postawa, nie dość staranne
przyklęknięcie, albo niespoglądanie
na Chrystusa sakramentalnego w
pewnych momentach» (Javier
Echevarría, Sum. 2014).

To samo wspomina mons. Julián
Herranz: «Podczas dwudziestu dwu
lat, które przeżyłem z nim, miałem
wiele okazji, by wysłuchać jego mszy,
służyć do niej, a niekiedy
koncelebrować ją wraz z nim.
Drobiazgowo przestrzegał rubryk,
zawsze robiła na mnie wrażenie jego
wielka pobożność, jego wielkie
skupienie oraz miłosna delikatność, z
jaką odnawiał Najświętszą Ofiarę.
Doskonale pamiętam starannność
lektury tekstów liturgicznych,
skruchę podczas odmawiania
modlitwy penitencjalnej, drżenie
palców, gdy obmywał je w lavabo



[naczynie służące księdzu do
umywania rąk w czasie mszy –
przyp. tłum.], albo gdy wznosił
podczas adoracji Hostię i Kielich po
ich konsekracji; głęboką adroację,
która towarzyszyła wznoszeniu
świętych Form. Wszystkim jego
ruchom towarzyszyła solenność, było
to w zgodzie z jego naturą. Wszytsko
razem pozwalało zrozumieć, z jaką
miłością i duchem modlitwy
przeżywał każdą chwilę podczas
mszy» (Julián Herranz Casado, Sum.
3876).

[15] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
338.

[16] Álvaro del Portillo, List z 30 IX
1975, nr 29.

[17] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
321.

[18] Por. Blanca Fontán Suanzes,
RHF, T-06210.



[19] Por. Javier Echevarría, Sum.
2012.

[20] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
322.

[21] Por. Mercedes Morado García,
RHF, T-07902, s. 81.

[22] «Postaw, Panie straż moim
ustom» (Ps. 140, 3)

[23] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 322
oraz Javier Echevarría, Sum. 3070.

[24] Por. Dora del Hoyo Alonso, Sum.
7041; Javier Echevarría, Sum. 3070.

[25] Por. Javier Echevarría, Sum.
3064.

[26] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 325
oraz Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4690.

[27] Javier Echevarría, Sum. 2558. 
Kiedy nadmiar roboty zamknie ci
trochę usta— pisał do jednego ze



swych synów —pomyśl, że praca
jest chorobą nieuleczalną — 
nadmiar pracy — dla nas, którzy
jesteśmy Synami Bożymi w Jego
Opus Dei. I uśmiechnij się i
przekaż innym tego dobrego ducha
(List do Jesúsa Urteagi Loidi, w:
EF-640510-5).

[28] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
325.

[29] Bp Álvaro del Portillo opowiada
o jednym przykładzie heroicznego
wyrzeczenia ze strony założyciela
Dzieła. Miało to miejsce w 1942 roku.
Pewna dziewczyna, która chciała iść
do klsztoru nie miała żadnego wiana.
Nie wiedząc, gdzie się zwrócić,
odwiedziła założyciela w ośrodku
przy ulicy Diego de León. Don
Josemaría zawołał administratora,
Isidoro Zorzano, aby przyniósł
wszystkie posiadane w tej chwili
pieniądze i wręczył je dziewczynie
(Por. Sum. 299).



* (łac.) Zawsze jak osiołek – przyp.
tłum.

[30] List, w: EF-630522-1.

[31] List do Florencia Sáncheza Belli,
w: EF-661110-1.

[32] List, w: EF-661220-5.

[33] List do Mercedes Morado Garcíi,
z Elorrio (Vizcaya), w: EF-640722-2.

[34] List do Andrésa Ruedy
Salaberry’ego, w: EF-620611-1.

* (łac.) do Boga, który wypełnia
radością moją młodość, por. Ps 42,4 –
przyp. tłum.

[35] List do autora, w: EF-631218-1.

[36] List do Juana Bautisty Torelló
Barenysa, w: EF-601100-3.

[37] List do Jesúsa Urteagi Loidi, w:
EF-611207-1.



[38] List do Lorenzo Martína Nieto,
w: EF-640611-1.

* Nazwa psalmu Miserere pochodzi
od pierwszych jego łacińskich słów:
Zmiłuj się nade mną Boże, w
łaskawości swojej (Ps 51(50), 3) –
przyp. tłum.

** (łac.) Będę służył – przyp. tłum.

*** (łac.) sługa biedny i pokorny –
przyp. tłum.

[39] Por. Javier Echevarría, Sum.
2353.

* Bł. Aloizije Stepinac (1898-1960) –
kardynał chorwacki od 1952 roku,
arcybiskup Zagrzebia od 1937,
prześladowany przez reżim
komunistyczny.

Kard. Jozsef Mindszenty (1892-1975)
– prymas Węgier od 1945 do 1974
roku, kardynał od 1946 roku,
skazany i uwięziony przez reżim



komunistyczny, od powstania
węgierskiego w 1956 roku przez 15
lat przebywał na terenie ambasady
amerykańskiej w Budapeszcie, zmarł
w Wiedniu – przyp. tłum.

[40] AGP, P01 X-1958, s. 65.

** Kard. Alfredo Ottaviani
(1890-1979) – sekretarz Świętego
Oficjum oraz prefekt Kongregacji
Nauki Wiary.

Kard. Pietro Ciriaci (1885-1966) –
prefektKongregacji ds. Soboru od
1959 roku, a potem aż do śmierci
Kongregacji ds. Kleru.

Kard. Giacomo Lercaro (1891-1976) –
arcybiskup Bolonii od 1952 do 1968
roku.

Kard. Giuseppe Siri (1906-1989) –
arcybiskup Genui od 1946 do 1987
roku.



Kard. Ernesto Ruffini (1888-1967) –
arcybiskup Palermo od 1945 roku.

Kard. Benedetto Aloisi Masella
(1879-1970) – prefekt Kongregacji
Dyscypliny Sakramentów od 1954 do
1965, kamerling od 1958 – przyp.
tłum.

* Kard. Eugene Tisserant (1884-1972)
– francuski kardynał, sekretarz
Kongregacji Kościołów Wschodnich
od 1936 do 1959, dziekan Kolegium
Kardynalskiego od 1951.

Kard. Gregoire Pierre Agaganian
(1895-1971) – ormiański katolicki
patriarcha Cylicji od 1937 do 1962,
prefekt Kongregacji Propagandy
Wiary od 1960 do 1970 – przyp. tłum.

** (wł.) biały dym – przyp. tłum..

*** (łac.) Módlmy się za
najświętszego naszego papieża –
przyp. tłum.



**** (łac.) Ogłaszam wam wielką
radość: mamy papieża [...],
kardynała Roncallego – przyp. tłum..

[41] Por. Javier Echevarría, Sum.
2354.rogimi

[42] Jeszcze jako patriarcha Wenecji
kardynał Roncalli udał się z
pielgrzymką do Hiszpanii i w jej
trakcie odwiedził akademik “La
Estila” w Santiago de Compostela. Był
pod wrażeniem radosnej atmosfery
panującej w akademiku
prowadzonym przez członków Opus
Dei. W księdze pamiątkowej dokonał
następujacego wpisu, z datą 23 VII
1954: «+ Ángel José, kardynał
Roncalli, patriarcha Wenecji.
Posłuszeństwo, Radość i Pokój».
Mieszkał także w innym akademiku
kierowanym pod względem
duchowym przez Opus Dei –
“Miraflores” w Saragossie.

[43] W motu propio Superno Dei nutu
(5 VI 1960), na mocy którego zostały



utworzone Komisje Przedsoborowe,
powiada się: «Uznajemy za inpirację
Najwyższego myśl zwołania Soboru
Ekumenicznego, która od początku
Naszego Pontyfikatu pojawiała się w
naszym umyśle niczym kwiat
niepodziewanej wiosny». A w
konstytucji apostolskiej, która
zwołuje sobór (Humanae Salutis, 25
XII 1961) Ojciec święty ogłasza, że
«przyjmując jako zesłany z wysoka
głos wewnętrzny naszej duszy,
osądziliśmy, że czas jest już
odpowiedni, aby ofiarować dla
Kościoła i dla świata nowy dar
soboru ekumenicznego».

[44] Álvaro del Portillo, Sum. 946.

[45] Por. konstytucja apostolska 
Humanae Salutis (25 XII 1961), nr 16.

[46] Por. Giacomo Barabino, Sum.
4526. Mons. Barabino poznał
założyciela Opus Dei na początku
Soboru Watykańskiego II, gdy był
sekretarzem kard. Siriego.



[47] Humanae Salutis, nr 18.

[48] Gdy tylko ogłoszone zostało
zwołanie soboru, założyciel Dzieła
«żywiąc wielkie pragnienie, by
zastosować się do woli papieża,
zakomunikował to wszystkim swoim
dzieciom, prosząc o zdwojenie
modlitwy za osobę i intencje papieża,
aby Duch Święty, za
wstawiennictwem Najświętszej
Maryi Panny zesłał swoje łaski, aby
ta inicjatywa zakończyła się
powodzeniem» (Ignacio Celaya
Urrutia, Sum. 5926).

Gdy tylko Jan XXIII ogłosił swój
zamiar zwołania Soboru, założyciel
Dzieła «rozesłał okólnik do
wszystkich ośrodków, prosząc o
modlitwę, ofiarowanie codziennie
jednej części różańca, Mszy Świętej
oraz niektórych umartwień, a także
wszystkiego, co każdemu podpowie
jego osobista pobożność, aby Duch
Święty oświecił papieża i jego



współpracowników» (Ernesto Juliá
Díaz, Sum. 4142).

[49] List do prałata Lorisa Francesco
Capovilli, z Londynu, w: EF-620925-1.
Loris Francesco Capovilla był
sekretarzem Ojca Świętego w 1961
roku. W 1967 został on wybrany i
kosekrowany na arcybiskupa Chieti.
Korespondencja między
założycielem i rozmaitymi
instytucjami i osobami, pracującymi
przy Stolicy Świętej, napisana jest po
włosku.

[50] List do Lorisa Francesco
Capovilli, w: EF-621125-1.

[51] List z 24 X 1965, nr 4.

[52] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
947.

[53] Por. Javier Echevarría, Sum.
2456.



[54] Álvaro del Portillo, Sum. 949;
Julián Herranz Casado, Sum. 3932.

[55] Niektórzy z członków Opus Dei
współpracowali w przygotowaniu i
pracach Soboru. Np. ks. Julián
Herranz Casado był urzędnikiem
Komisji ds. Dyscypliny
Duchowieństwa i Ludu
Chrześcijańskiego oraz Komisji
Papieskiej ds. Rewizji Kodeksu Prawa
Kanonicznego. Mons. Salvador
Canals Navarrete, także ksiądz z
Opus Dei i Prałat Audytor Roty
Rzymskiej, pracował jako ekspert
kilku Komisji Soborowych. Kilku
innych członków Opus Dei,
profesorów Teologii i Prawa
Kanonicznego, m.in. don Amadeo de
Fuenmayor Champín, don Xavier de
Ayala Delgado oraz prof. Pedro
Lombardía Díaz, współpracowało we
wprowadzeniu w życie postanowień
soborowych. Por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 954.



W liście z 28 czerwca 1960 roku do
kardynała Domenico Tardiniego
założyciel Opus Dei, w odpowiedzi na
oficjalną prośbę, przekazuje listę
dwunastu członków Opus Dei,
spośród których kardynał może
wybrać, kogo zechce, do prac w
komisjach przygotowawczych
Soboru Watykańskiego II (Por. list, w:
EF-600628-1).

[56] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
953-954. Wśród nominacji, jakie
otrzymał w tym okresie don
Josemaría, znajdowała się także
nominacja na konsultora Komisji
Papieskiej dla Interpretacji
Autentycznej Kodeksu Prawa
Kanonicznego z 21 marca 1961 roku
(RHF, D-15103).

[57] Niektóre z komisji soborowych
zwracały się do niego z prośbą o
pomoc w postaci sugestii, opinii czy
rady, co zaowocowało konkretnym
wsparciem z jego strony dla prac



soborowych. Na przykład 1 marca
1963 roku Sekretarz Komisji
Soborowej ds. Dyscypliny
Duchowieństwa i Ludu
Chrześcijańskiego, don Álvaro del
Portillo, poprosił oficjalnie
założyciela Opus Dei o opinię, jakie
sprawy powinny zostać włączone do
podręcznika dla proboszczów oraz
do przewodnika katechetycznego
(Por. RHF, D-15263, dokument
zawiera także odpowiedź i opinię z 5
marca 1963).

[58] Por. Javier Echevarría, Sum.
2354.

[59] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
950.

[60] Rozmowy z prałatem Escrivą...,
nr 22.

[61] Od początku istnienia Opus Dei
założyciel odczuwał wielką potrzebę
prowadzenia poważnego apostolstwa
ad fidem [(łac.) ku wierze - przyp.



tłum.]. Zwrócił się więc do Stolicy
Świętej o pozwolenie na
przyjmowanie do Opus Dei
współpracowników nie będących
katolikami. Odpowiedź Kurii
brzmiała, że nikt do tej pory nie
prosił o nic podobnego. Odmówiono
mu, mówiąc: «Księże Prałacie, ksiądz
zawsze prosi o jakieś nowe rzeczy!»
Wkrótce ponowił swą prośbę. Tym
razem odpowiedzią nie była
odmowa, lecz dilata – odroczenie.
Kwestia pozostała do rozwiązania w
przyszłości. Dilata — komentował
założyciel Dzieła — jest bardzo
mądrą formułą, wynalezioną
przez Kurię Rzymską, w
odpowiedzi, że ktoś ma rację, ale
nie mogą mu jej przyznać (Javier
Echevarría, Sum. 2145).

Gdy minął stosowny czas, w 1950
roku, przy okazji ostatecznej
aprobaty dla statutów Dzieła,
założyciel zapisał w nich figurę
współpracowników niekatolików



(Por. Álvaro del Portillo, Sum.
541-542; Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4676; Mario Lantini, Sum. 3582).

Współpracownicy, nie będąc
członkami Opus Dei, wspierają
inicjatywy apostolskie poprzez
modlitwę i jałmużnę, a także często
poprzez swoją pracę. Od lat już
istniejąca rzeczywistość duchowa i
faktycznauzyskała aprobatę Stolicy
Świętej w 1950 roku, jak pisał
założyciel Opus Dei do swych dzieci:

Protestanci rozmaitych
odgałęzień, żydzi, mahometanie,
poganie, poprzez szalchetną
przyjaźń z moją córką lub moim
synem przechodzą do
uczestnictwa w apostolstwie.
Stopniowo mogą dzięki temu
poznawać całe bogactwo ducha,
które zawiera w sobie doktryna
chrześcijańska. Wielu znich Pan
udziela łaski Wiary, nagradzając
w ten sposób ich dobrą wolę,



okazaną poprzez lojalną
współpracę w dobrych
przedsięwzięciach (List z 12 XII
1952, nr 33).

* (łac.) widzieć Piotra – przyp. tłum.

[62] List, w: EF-620712-1. Założyciel
Dzieła nazwał ten list “okólnikiem”;
wysłał kopię sekretarzowi
papieskiemu, prałatowi Lorisowi
Capovilli, z prośbą o przekazanie do
rąk Ojca Świętego, aby mógł odczuć
serdeczność, jaką był otoczony w
Opus Dei. Por. list, w: EF-620716-1.

[63] List, w: EF-620630-1.

[64] List, w: EF-620721-1.
Korespondencja założyciela Opus Dei
z prałatem Lorisem Capovillą jest
częsta, biorąc pod uwagę prace
soborowe - dziesięć listów w ciągu
dziesięciu miesięcy. Listy te dotyczą
między innymi: przesyłki fotografii z
dedykacją Jana XXIII, której odbitki
założyciel pragnął umieścić w



każdym ośrodku Dzieła; papieskiej
inicjatywy w celu umieszczenia
pamiątkowych tabliczek
upamiętniających pobyt jeszcze kard.
Roncallego w dwu akademikach, w
Saragossie i w Santiago de
Compostela, będących dziełami
korporacyjnymi Opus Dei. Por. listy,
w: EF-620802-1, z Londynu, w:
EF-621125-1, etc.

* (łac.) droga – przyp. tłum.

[65] List, w: EF-620925-1. Na temat
spotkania: EF-621125-1.

[66] List, w: EF-621200-1.

[67] List, w: EF-630428-1.

[68] Telegram do kard. Amleto
Giovanniego Cicognaniego, w:
EF-630621-1. Spojrzenie założyciela
Opus Dei na wybór papieża oraz
zalety samego wybranego miało
charakter nadprzyrodzony. Mons.
Giovanni Cheli opowiada, że w



okresie Sede Vacante po śmierci Jana
XXIII uczynił przypuszczenie, kto
może być jego następcą. Słysząc to,
prałat Escrivá przerwał te spekulacje
i rzekł: Choćby wybrana osoba
pochodziła z jakiegoś dzikiego
plemienia, z kolczykami w nosie i
w uszach, padłbym mu zaraz do
stóp i powiedział, że całe Dzieło
jest bezwarunkowo na jego posługi
(Giovanni Cheli, Sum. 5256).

[69] List, w: EF-630624-1.

[70] List do Mons. Leopolda Eijo y
Garaya, w: EF-630618-1.

[71] List do Mons. José Maríi Garcíi
Lahiguery, z Paryża, w: EF-630902-1.

[72] List, w: EF-640124-1. Papież,
który w trakcie audiencji interesował
się sytuacją prawną Opus Dei
poprosił założyciela Dzieła o
egzemplarz jego Codexu. W kilka dni
potem, 14 lutego, wręczył bpowi
Dell’Acquie list z kopią Codexu, a



także inny list dotyczący ducha Opus
Dei (De Spiritu), notę podsumowującą
(Appunto) dotyczącą natury, ducha i
formy prawnej Opus Dei, a także list
założyciela do członków Opus Dei na
temat kwestii instytucjonlnej Opus
Dei, z prośbą, aby przekazał go
Pawłowi VI, w: EF-581002-1; pełen
tekst tego listu por. w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 40, s. 563-565. (Por.
list do Jego Świątobliwości Pawła VI,
w: EF-640214-2).

* (wł.) Jestem stary – przyp. tłum.

* (wł.) Jego Świątobliwość jest
Piotrem – przyp. tłum.

[73] List, w: EF-640205-1.

[74] Por. list do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-640614-1.

[75] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
568; a także Javier Echevarría, Sum.
2358.



[76] Por. cyrograf Ojca Świętego
Pawła VI dla założyciela Opus Dei, z 1
X 1964, w: RHF, D-15239.

* (łac.) z radością – przyp. tłum.

[77] List do Florencio Sáncheza Belli,
w: EF-641024-2.

[78] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
956.

[79] Ignacio María de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7283.

[80] Por. Giacomo Barabino, Sum.
4524.

[81] Por. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7119.

[82] Joaquín Mestre Palacio, Sum.
6534. Inny ze świadków mówi o
«robiącej wrażenie liczbie
kardynałów, arcybiskupów i
biskupów, pochodzących ze
wszystkich krajów» (Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5045).



[83] Kardynał François Marty, list
postulacyjny do Jego Świątobliwości
Jana Pawła II, Paryż 8 I 1979.

[84] Julián Herranz Casado, Sum.
3933. W trakcie dalszej rozmowy
pojawiło się takie oto oświadczenie:
że misja świeckich polega na
uporządkowaniu struktur świeckich
według woli Bożej. Na to założyciel
Opus Dei natychmiast dodał:

Tak, ale najpeirw muszą być oni
dobrze uporządkowani
wewnętrznie, będąc mężczyznami
i kobietami o głębokim życiu
wewnętrznym, duszami modlitwy i
ofiary. Jeśli nie, zamiast
uporządkować te rzeczywistości
rodzinne i społeczne, zaniosą tam
swój własny nieporządek
wewnętrzny (Ibidem).

[85] Juan Hervás Benet, w: 
Testimonios..., s. 199.



* (łac.) w co uwierzyli zawsze,
wszędzie i wszyscy – przyp. tłum.

[86] Por. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5927.

[87] Poza głęboką wiarą w działanie
Ducha Świętego na soborze miał
wnikliwą znajomość kwestii
teologicznych oraz wielką zdolność
rozeznania ludzi. Mons. Rolf Thomas
wspomina, jak po obejrzeniu
programu telewizyjnego, w którym
prof. Hans Küng wypowiadał się o
kwestiach omawianych na soborze,
założyciel podzielił się bardzo
bolesnym wrażeniem, jakie odniósł,
nadzwyczaj trafnie przewidując
pewne późniejsze wydarzenia [Hans
Küng był wielokrotnie karany
dyscyplinarnie za wypowiedzi
niezgodne z nauką Kościoła. Zob
deklaracje Kongregacji Nauki Wiary;
Deklaracja w sprawie dwóch książek
prof. Hansa Künga SacraCongregatio
(15.02.1975) i Deklaracja o



niektórych aspektach nauczania
teologicznego prof. Hansa Künga 
Christi Ecclesia (15.12.1975) w: W
trosce o pełnię wiary, Dokumenty
Kongregacji Nauki Wiary 1966-1994,
Tarnów 1997 – przyp. tłum.] (Por.
Rolf Thomas, Sum. 7700).

[88] List z 2 X 1963, nr 1.

[89] Por. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4705. Prasa i środki
komunikacji społecznej w ogóle
strały się wytłumaczyć głosy ojców
soborowych jako zajmowanie pozycji
w toczącym się sporze. Mieli być
podzieleni na dwie grupy:
integrystów i progresistów, dobrych i
złych, skrajnych dogmatyków i
zwolenników przemian,
przypisywano im zajmowanie
odmiennych stanowisk w
domniemanych bataliach. «Nie
trzeba się dziwić, że w ostatnich
sesjach soborowych wiele głosów i
reakcji Ojców było uwarunkowanych,



znacznie bardziej niż oni sami sobie
wyobrażali» (Louis Bouyer, 
Cattolicesimo in decomposizione,
Brescia 1969, s. 22).

[90] List z 14 II 1964 oraz list z 15 VIII
1964.

[91] List z 15 VIII 1964, nr 10. List z
14 lutego był skierowany szczególnie
do badaczy i naukowców, filozofów i
teologów. Don Josemaría
sformułował tam zasadę, by czuć
razem z Kościołem
Chrystusowym,zawsze i we
wszystkich sprawach. Ponadto
założyciel wspiera całkowitą wolność
badań bez innych ograniczeń niż te,
które chrześcijanom wyznacza
magisterium Kościoła. Radzi swym
synom, by bronili autorytetu papieża
przed ewentualnymi atakami, i by 
wystrzegali się rozsądnie
wszelkiego ekstremizmu i
nieumiarkowanego pragnienia
nowości. By byli po stronie tego, co



najbardziej pewne, by wybierali
zawsze to, co najlepiej odpowiada
Tradycji (List z 14 II 1964, nr. 12-13).

[92] List z 15 VIII 1964, nr 56.

[93] Angelo Dell’Acqua urodził się w
Mediolanie (9 XII 1903). Święcenia
kapłańskie uzyskał 9 V 1926; został
biskupem 27 XII 1958 i nominowany
został Substytutem w Sekretariacie
Stanu ds. Zwyczajnych 17 II 1963.
Obdarzony godnością kardynalską
przez Pawła VI (na konsystorzu 26 VI
1967) oraz nominowany potem
wikariuszem diecezji rzymskiej 13 I
1968. Zmarł 27 VIII 1972.

Bp Dell’Acqua, wielokrotnie
rozmawiając z założycielem Opus
Dei, «przekazywał mu wielkie
zatroskanie Ojca Świętego Pawła VI
w związku problemami z i opiniami
wypowiadanymi na Soborze
Ekumenicznym Watykańskim II.
Papież osobiście modlił się
nieustannie w intencji tej sytuacji i



prosił o radę wielu swych
współpracowników, aby przedstawili
mu swój punkt widzenia na temat
przyspieszenia prac soborowych i
doprowadzenia do zamknięcia
soboru» (Javier Echevarría, Sum.
2466; por. także: Álvaro del Portillo, 
Sum. 958).

[94] List, w: EF-640423-2.

Tego samego dnia (List, w:
EF-640423-1) założyciel pisał do bpa
Angelo Dell’Acquy: załączam list do
Ojca Świętego, podyktowany
wyłącznie miłością, jaką mam dla
Kościoła Świętego oraz papieża. W
każdym razie, zdaję się na opinię
Księdza,jeśli chodzi o to, czy
przekazać go papieżowi, czy też nie.

«Korespondencja ta — komentuje bp
Álvaro del Portillo — nie brała się
tylko z bliskiej przyjaźni, która ich
łączyła, ale była spowodowana
wyraźnym życzeniem samego Ojca



Świętego» (Por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 957).

Kiedy założyciel Opus Dei pisał ten
list, kryzys Kościoła stawał się
faktem. Znakomity historyk Kościoła,
Hubert Jedin, który na początku
zaprzeczał istnieniu kryzysu, w
końcu nie mógł uczynić nic innego,
jak przyznać, że sytuacja jest bardzo
poważna. «Kryzys —pisał — stał się
faktem, powstał, ponieważ
niektórym nie wystarczył sam sobór,
traktowali go jak przygotowania
ogniowe, aby móc rozpętać
radykalne innowacje, które w
rzeczywistości ominęłyby dekrety
soborowe» (Hubert Jedin: Storia della
mia vita, Brescia 1987, s. 324).

Niektórzy inni autorzy, np. francuski
filozof Jacques Maritain, uważali, że
kryzys istniał już przed soborem, w
formie apostazji immanentnej (czyli
pozostającej za wszelką cenę
wewnątrz Kościoła). Na początku



soboru kryzys objawił się pod
wpływem subtelnej manipulacji
środków masowego przekazu jako
głębokie i rosnące niezadowolenie z
rozpowszechnienia idei “zmiany” w
Kościele, przyspieszając objawy tzw.
“ducha soboru” (Por. Jacques
Maritain, Le paysan de la Garonne,
Paris 1966, s. 16).

* (wł.) słodkiego Chrystusa na ziemi –
przyp. tłum.

[95] List z 24 X 1965, nr 73.

[96] Sekretariat Stanu konsultował
się z założycielem Opus Dei na temat
projektu Jana XXIII. Przed
ukończeniem budowy kompleksu
edukacyjnego w 1965 roku założyciel
musiał ponieść wiele poświęceń. Całe
Dzieło, zwłaszcza zaś Dzieło we
Włoszech, zmuszone było porzucić
pewne dzieła apostolskie, a w
niektórych przypadkach przyjąć na
siebie osobiście więcej pracy, aby
zrealizować pomysł i przeznaczyć



aktywa ludzkie, jakich wymagało
przedsięwzięcie społeczne takich
rozmiarów (Por. Umberto Farri, Sum.
3421; Teresa Acerbis, Sum. 4962).

Na projekt składały się: Ośrodek
ELIS, Szkoła SAFI oraz kościół
parafialny Św. Jana Chrzciciela al
Collatino. Ośrodek ELIS miała własny
akademik, ośrodek szkolenia
zawodowego (w mechanice,
elektronice, rękodziele etc.), kluby,
bibliotekę, instytucje sportowe, kursy
edukacji rodzinnej, etc.
Międzynarodowa Żeńska Szkoła
Hotelarska (SAFI), ze swymi
przybudówkami, powierzona została
kobietom z Opus Dei, a parafia
kierowana była przez księży z Opus
Dei.

[97] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
988; Javier Echevarría, Sum. 2358.

Wielu kardynałów i biskupów
znajdujących się wówczas w Rzymie
odwiedziło Ośrodek i Szkołę, aby



dowiedzieć się czegoś o metodach
formacji ludzkiej i chrześcijańskiej, z
myślą o przyszłych społecznych
inicjatywach apostolskich u siebie w
diecezjach (Por. Teresa Acerbis, Sum.
4964).

[98] L’Osservatore Romano, 22/23 XI
1965.

[99] Fernando Valenciano Polack, 
Sum. 7109; Javier Echevarría, Sum.
2359.

Założyciel był tak bardzo poruszony
rozmową z papieżem, że przy
różnych okazjach mówił, w ciągu
następnych kilku dni: Byłem bardzo
podeskcytowany; wzruszam się
zawsze: z Piusem XII, Janem XXIII
i z Pawłem VI, ponieważ mam
wiarę (Álvaro del Portillo, Sum. 786).
W pewnym momencie — opowiada
mons. Francesco Angelicchio —gdy
miał powitać papieża, ledwie był w
stanie zapanować nad głosem (choć
był zaprawiony w publicznych



przemówieniach). Kartki, z których
czytał, po prostu drżały mu w dłoni
(Por. Francesco Angelicchio, Sum.
3518).

[100] Por. Javier Echevarría, Sum.
3081.

[101] List, w: EF-660310-1.

[102] Por. Javier Echevarría, PR, s.
1893.

[103] List, w: EF-660421-2. W Grecji
kupił małą ikonę, którą na dowód
synowskiego oddania przesłał
Pawłowi VI za pośrednictwem bpa
Dell’Acquy (Por. ibidem).

[104] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
846.

[105] Notatka pt. “Praca apostolska w
Grecji” stanowi część informacji
dołączonej do listu do bpa Angelo
Dell’Acquy (w: EF-660428-1).
Szczególnie interesujące punkty



dotyczą państwowgo statusu
wyznania prawosławnego oraz
sposobów prowadzenia apostolstwa
przez katolików:

Jeśli chodzi o perspektywy
prowadzenia działalności
katolickiej, zwróciły moją
szczególną uwagę ścisłe więzi,
jakie istnieją pomiędzy władzami
świeckimi a prawosławną
hierarchią kościelną. Są one do
tego stopnia silne, że jestem
przekonany, że jeśli jakiś
cudzoziemiec spróbuje głosić
doktrynę katolicką, będzie istniało
ryzyko, że zostanie oskarżony o
rozbijanie jedności państwowej.
Dlatego też sądzę, że jedynym
sposobem rozwijania apostolstwa
byłoby formowanie katolików –
obywateli państwa – w najlepszy
możliwy sposób - poza Grecją. Aby
po powrocie do swego rodzinnego
kraju potrafili zdobyć zaufanie i
uznanie swoich rodaków i



współobywateli, dając przykład
szczerej miłości Ojczyzny,
zdobywając prestiż zawodowy i
okazując ducha lojalnego
zrozumienia i dialogu.

[106] List, w: EF-660310-2.

[107] Por. list do mons. Marcelino
Olaechei Loizagi, w: EF-660321-1.

[108] Por. Gravissimum educationis,
nr. 10 i 11.

[109] Por. RHF, D-15291. List był
podpisany przez czterech biskupów:
arcybiskupa Pampeluny oraz
biskupów Jaki, San Sebastián oraz
Calahorry, La Calzady i Logroño.

[110] Por. list do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-660421-1.

[111] Por. list do Świętej Kongregacji
ds. Semianriów i Uniwersytetów,
dotyczący kanonicznego erygowania



Wydziału Teologii w Pampelunie, z
16 V 1966, w: RHF, D-15293.

[112] Por. nota załączona do listu do
bpa Angelo Dell’Acquy, w:
EF-661205-3.

[113] Por. list do mons. Gabriela
Marie Garrone, proprefekta Świętej
Kongregacji Seminariów i
Uniwersytetów, w: EF-661227-1.

[114] List Świętej Kongregacji
Seminariów i Uniwersytetów,
dotyczący kanonicznego erygowania
Wydziału Teologicznego w
Pamepelunie, z 16 marca 1967, w:
RHF, D-15295.

[115] List, w: EF-670302-1.

[116] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albása oraz Glorii Garcíi-
Herrero Ruiz, w: EF-660717-2.

* (łac.) moja wina – przyp. tłum.



[117] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-640815-1.

[118] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albása oraz Glorii Garcíi-
Herrero Ruiz, w: EF-650915-1.

W maju i czerwcu założyciel Opus
Dei przygotowywał sobie pracę na
lato: miał przygotować do druku
bardzo obszerne stare listy i
zakończyć cykl wydawniczy 
Instrukcji na temat ducha i
apostolstwa Opus Dei. Już był
najwyższy czas! — pisał —
Natomiast czwarte wydanie
Katechizmu [Dzieła] się opóźni.
Trzeba mieć dużo cierpliwości.
Może będzie to podarunek
noworoczny. Wiadomo, że wszyscy
są przeciążeni pracą i nie można
jednocześnie złapać kilku srok za
ogon (List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-650525-2) (Por. supra).



* Pedro Arrupe (1907 – 1991) -
hiszpański jezuita, Generał zakonu w
latach 1965 – 1981 – przyp. tłum.

[119] List, w: EF-660817-2. Jestem
pewien– pisał w poprzednim
akapicie tego samego listu -że, z
Bożą łaską oraz pomocą Matki
Przenajświętszej, Ksiądz i ja oraz
wielu świętych i wielebnych Ojców
jezuitów [...] osiągniemy to, że
miłość Chrystusowa będzie
błyszczała zawsze, bez żadnych
wyjątków.

List don Josemaríi z 17 sierpnia jest
odpowiedzią na list, który 27 lipca
napisał do niego o. Pedro Arrupe:

«Wielce Szanowny Księże Prałacie
Escrivá:

Dotarł do mnie list Księdza Prałata z
26 czerwca. Proszę o wybaczenie
zwłoki w odpowiedzi, spowodowanej
tym, że w tych dniach
rozpoczynałem Ćwiczenia Duchowe i



chciałem mieć także okazję
przekazania prośby Księdza Prałata
przełożonemu ojca Zeiglera, żeby go
poinformował o sprawie, o której
Ksiądz Prałat wspominał w swym
liście.

Nie muszę Księdzu Prałatowi mówić,
jak mi przykro ze względu na tego
rodzaju wystąpienia członków
Towarzystwa, sam Ksiądz Prałat wie,
że są one sprawą osobistej
nieroztropnościi, bardzo odległe od
wielkiego szacunku, jaki
Towarzystwo Jezusowe żywi dla
ducha i dzieł Opus Dei.

Zbliża się nasza Kongregacja
Generalna, jej druga Sesja; mam
nadzieję, że będzie się Ksiądz Prałat
w tym czasie szczególnie modlił za
nas, ponieważ wszystkie sprawy,
które tam będą omawiane, mają
wielkie znaczenie i wiążą się z
wielką odpowiedzialnością.



Jestem bardzo wdzięczny za życzenia
Księdza Prałata z racji mych imienin
oraz za modlitwy.

Ze szczerym uczuciem» (RHF,
D-30804).

[120] Por. list do abpa Pedro Cantero
Cuadrado, w: EF-661015-1.

* Instituto de Estudios Superiores de
la Empresa (IESE) – najbardziej
prestiżowa uczelnia ekonomiczna w
Hiszpanii i jedna z kilku najbardziej
znanych w Europie, część
Uniwersytetu Nawarry – przyp. tłum.

[121] Por. El Noticiero Universal,
Barcelona, 8 X 1966.

[122] “Mowa Dostojnego i
Wielebnego Księdza Prałata
Josemaríi Escrivy de Balaguera przed
Dostojną Radą Miejską Barcelony, w
podziękowaniu za przyznanie mu
tytułu honorowego obywatela
miasta”, 7 X 1966. Barcelona, 1966.



Laureano López Rodó w swych 
Memorias, t. II (Barcelona 1991, s. 86
i n.), autor przytacza także
odpowiedź prał. Escrivy de
Balaguera na wystąpienie burmistrza
Barcelony, José Maríi de Porciolesa,
wraz z kilkoma krótkimi
komentarzami.

[123] List do Eduarda Ortiza de
Landázuri Fernándeza de Heredia,
w: EF-661015-2.

[124] RHF, D-15111; Historia
Kliniczna, za okres od 26 IX 1966 do
10 III 1972.

[125] List z 25 V 1962, nr 92.

[126] Kiedy Jan XXIII ogłosił 8
grudnia 1962 roku, że od tego
momentu do kanonu mszalnego
włączone zostaje imię św. Józefa,
patrona Soboru, natychmiast
kardynał Larraona zadzwonił do
założyciela Opus Dei: Rallegramenti!
Gratulacje! Był pewien, że było to



wielką dlań radością, ze względu na
pełne oddania nabożeństwo do
świętego Patriarchy, którego osoba
symbolizuje lata cichej i skutecznej
pracy Jezusa podczas życia ukrytego
Jezusa (Por. To Chrystus przechodzi,
nr 44).

«Ileż to razy, podczas zatwierdzania
dokumentów Soboru, trzeba było
porozmawiać z założycielem Opus
Dei i powtórzyć mu: Gratulacje!,
ponieważ to, co Ojciec nosi w duszy,
to, czego niestrudzenie uczył od 1928
roku zostało uroczyście ogłoszone
przez Magisterium Kościoła!» (Álvaro
del Portillo, Prałat Escrivá,
świadectwo miłości do Kościoła, w J.
Escrivá, Kochać Kościół, Katowice
1994, s. 18).

[127] List z 24 III 1930, nr 2. Między
wieloma innymi tekstami por. także
ten z 1939 roku: Twoim
obowiązkiem jest dążenie do
świętości. — Tak, także i twoim. —



Jak można myśleć, że jest to
zadanie wyłącznie kapłanów i
zakonników? Do każdego, bez
wyjątku, Pan powiedział: “Bądźcie
więc wy doskonali, jak doskonały
jest Ojciec wasz niebieski”.(Droga,
nr 291).

[128] List z 11 III 1940, nr 11.

* (łac.) centrum i korzeń – przyp.
tłum.

[129] «Jak pisał i powtarzał
wielokrotnie, uwarzał Mszę Świętą
za “centrum et radix vitae
interioris” [(łac.) centrum i korzeń
życia wewnętrznego – przyp. tłum.],
co zostało powtórzone ad litteram
[(łac.) dosłownie – przyp. tłum.] w
dekrecie soborowym Presbyterorum
Ordinis, nr 14» (Julián Herranz
Casado, Sum. 3876). Por. homilię
wygłoszoną 14 IV 1960, w: To
Chrystus przechodzi, nr 87 oraz list z
28 III 1955, nr 5.



[130] List z 9 I 1932, nr 32.

* (łac.) państwo ziemskie –
nawiązanie do dzieła św. Augustyna 
O państwie Bożym– przyp. tłum.

[131] Rozmowy z prałatem Escrivá,
26.

[132] Ibidem, 55.

[133] Ibidem, 72. Na temat uznania
przez wybitne osobistości kościelne
prekursorskiego wobec Soboru
Watykańskiego II charakteru
doktryny prałata Escrivy por.:
kardynał Sebastiano Baggio
(Avvenire, Milano, 26 VII 1975);
kardynał Joseph Frings (Für die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Köln, Köln, 1973,
s. 149-150); kardynał Franz König
(Corriere della Sera, Milano, 9-
XI-1975).

Kardynał Sebastiano Baggio mówi w
następujący sposób: «Życie, dzieło i



przesłanie prałata Escrivy (jak
miałem okazję napisać wkrótce po
jego śmierci) stanowią zmianę, a
raczej nowy i oryginalny rozdział w
historii duchowości chrześcijańskiej,
jeśli myślimy o niej jako o drodze
pod kierunkiem Ducha Świętego [...].
Jedynie upływ czasu pozwoli docenić
historyczne znaczenie jego
nauczania, w wielu aspektach
rzeczywiście rewolucyjnego i
prekursorskiego wobec uroczystego
przesłania ogłoszonego przez Sobór
Watykański II, zwłaszcza w tym, co
można nazwać jego esencją:
powszechnym powołaniu do
świętości (Sebastiano Baggio, Sum.
5259). Także Ojciec Święty Jan Paweł
II uznał publicznie założyciela Opus
Dei za prekursora Soboru,
antycypującego teologię laikatu,
która była tak charakterystyczna dla
Kościoła Vaticanum II oraz okresu
posoborowego (Por. L’Osservatore
Romano, 20-21 sierpnia 1979).



Później, podczas “Kongresu
teologicznego studiów nad
nauczaniem błogosławionego
Josemaríi Escrivy”, jaki odbył się w
Rzymskim Ateneum Świętego Krzyża
(12-14 października 1993), papież Jan
Paweł II wygłosił przemówienie do
jego uczestników. Mówił, że
«działanie Ducha Świętego ma za cel
stałe odnawianie Kościoła, aby mógł
skutecznie pełnić misję, jaką
powierzył mu Chrystus. W
najnowszej hostorii życia Kościoła
ten proces odnowy ma zasadniczy
punkt odniesienia: sobór Watykański
II [...]. Głęboka świadmość Kościoła
współczesnego, że trwa na służbie
odkupienia, które obejmuje wszelkie
przejawy ludzkiej egzystencji, była
przygotowywana pod kierunkiem
Ducha Świętego poprzez stopniowy
postęp inetelektualny i duchowy.
Przesłanie błgosławionego Josemaríi,
któremu poświęciliście wasz
kongres, stanowi jeden z najbardziej
znaczących charyzmatycznych



bodźców w tym
kierunku» (L’Osservatore Romano, 22
października 1993).

[134] List z 24 X 1965, nr 4.

[135] Por. Rolf Thomas, Sum. 7702
oraz list z 2 X 1963, nr 18.

[136] Por. Franz König, Sum. 5254;
Ignacio María de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7284; Álvaro del
Portillo, Sum. 964; Francesco
Angelicchio, Sum. 3527.

[137] Por. Giuseppe Molteni, PR, s.
709; Umberto Farri, Sum. 3392; Pedro
Casciaro Ramírez, Sum. 6315.

* (łac.) przepisy liturgiczne – przyp.
tłum.

[138] List z 15 VIII 1964, nr 19. «Jeśli
chodzi o reformę liturgiczną,
akceptował kolejne dyspozycje
Stolicy Świętej, chociaż roztropnie
rozróżniał ducha soboru i wyraźne



nadużycia, które były popełniane w
dziedzinie odprawiania Mszy Świętej
oraz tłumaczeń tekstów
liturgicznych» (Joaquín Alonso
Pacheco, Sum. 4705).

O nietolerancji, jaka panowała w
niektórych komisjach liturgicznych,
wspomina teolog Louis Bouyer. Gdy
pracował wraz z drugą osobą nad
tłumaczeniem kanonu rzymskiego
na francuski, zalecono mu, by unikał
takich słów, jak: “ofiarowanie”,
“ofiara”, “poświęcenie”, etc. A
ponieważ obydwaj zaprotestowali,
pozbawiono ich tego zadania (Por.
Louis Bouyer, Le métier de
théologien, Paris 1979, s. 79).

[139] List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-641024-2. Bp José María
García Lahiguera wspomina, jak
wiele kosztowało założyciela Opus
Dei odprawianie mszy zgodnie z
nowymi dyspozycjami: «Wkładał tyle
wysiłku w odprawianie Mszy Świętej,



że nawet najbardziej z pozoru
nieistotna rubryka miała dlań
olbrzymie znaczenie [...].
Namaszczenie, z jakim odprawiał
mszę było tak nadzwyczajne, że
powodowało, że rzeczywiście przy
ołtarzu się przemieniał.
Najdrobniejsza zmiana mogła go
więc rozproszyć, a to wywoływało
wielkie cierpienie » (José María
García Lahiguera, w: Testimonios..., s.
169).

[140] List do Florencio Sáncheza
Belli, w: EF-650409-2.

[141] Por. ibidem; Por. także Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4705.

[142] Rozmowy z prałatem Escrivá,
23.

[143] Por. Rolf Thomas, Sum. 7702.

[144] Vincenzo Montillo, PR, s. 1013.
«Arbitralny podział na katolików
progresistów i integrystów zasmucał



don Josemaríę, ponieważ uznawał go
za ewidentny dowód utraty
głębokiego poczucia jedności i
miłości chrześcijańskiej oraz przejaw
braku wizji nadprzyrodzonej w
sprawach doktrynalnych i moralnych
» (Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4705).

Na temat mocnej i zdecydowanej
postawy założyciela Opus Dei – ani
progresistowskiej, ani
integrystycznej – w epoce zmian
historycznych, pisze o. Ambrogio
Eszer OP, Relator Generalny
Kongregacji do Spraw Świętych:

«Z kościelnego punktu widzenia
Josemaría Escrivá rozpoczął
działanie w sytuacji, gdy tradycyjne
postępowanie duszpasterskie zaczęło
stawać się nieadekwatne w obliczu
wielkiego wyzwania humanizmu
ateistycznego lub agnostycznego. W
ostatnich latach widział kryzys
złudzeń tych osób, które starały się



wyjść z tego impasu, starając się
dostosować Kościół do świata. Także
i w tej sytuacji jego odpowiedź się nie
zmieniła, a zachowując bezpośredni i
charakterystyczny styl, okazała się
dokładnie dostosowana do nowych
wymagań. Jest to powrót do
chrześcijaństwa radykalnego,
chrystocentrycznego i
teocentrycznego, skupionego na
afirmacji prymatu łaski, wspólnoty
życia z Chrystusem poprzez
modlitwę i sakramenty, które tworzą
nowego człowieka i przemieniają go
w świadka Chrystusowego w jego
własnym otoczeniu
zawodowym» (Así le vieron.
Testimonios sobre Mons. Escrivá de
Balaguer, Madrid 1992, s. 69).

* (łac.) mocni w wierze – przyp. tłum.

[145] List z 19 III 1967, nr 1. Na temat
nalegania by członkowie Opus Dei
byli fortes in fide (I P, 5, 9) por. list z 2
X 1963, nr 8.



[146] Ibidem, nr 3. List jest
przypomnieniem, dość kompletnym
podsumowaniem podstawowych
prawd, rozpoczynającym się od
komentarza do Credo Kościoła.

[147] Ibidem, nr. 149 oraz 150.

[148] Joseph Höffner, Sum. 3763.
Rozmyślając nad historycznymi
konsekwencjami Soboru
Watykańskiego II, Jacques Maritain
opisuje sytuację w epoce
posoborowej używając trafnego
porówania. Kościół, depozytariusz
skarbu Objawienia, któremu zawsze
towarzyszy Duch Święty, jest
wystawiony na ataki wściekłego i
zmiennego wichru. «Tak jawi się
sobór: niczym wysepka osłaniana
przez Ducha Bożego pośród oceanu,
na którym wszystko, co fałszywe i co
prawdziwe, jest wzburzone» (Jacques
Maritain, op. cit., s. 79).

[149] Insegnamenti di Paolo VI, Roma
1972, s. 708.



[150] Rozmowy z prałatem Escrivá,
73.

[151] Por. List do bpa Angelo
Dell’Acquy, z Madrytu, w:
EF-670502-2.

[152] Ibidem.

* (łac.) na okres próbny – przyp.
tłum.

[153] List z 31 III 1967; do listu
dołączono wyczerpującą
dokumentację zawierającą zapis
działań i poprzednich pism, około 60
stron. Por. AGP, Sekcja Expansión
Apostólica, Uniwersytet Nawarry,
Wydział Teologii, I/2, 156.

[154] List Álvaro del Portillo, z 3
czerwca 1967 r., do bpa Gabriela
Garrone: por. ibidem, I/3, 192. W tym
momencie ogłoszono mające wkrótce
nastąpić wyniesienie bpa Garrone do
godności kardynalskiej.



[155] List Świętej Kongregacji ds.
Seminariów i Uniwersytetów, 19 VI
1967; RHF, D-15300.

[156] List z 26 VIII 1967; Por. AGP,
Sekcja Expansión Apostólica,
Uniwersytet Nawarry, Wydział
Teologiczny, I/3, s. 258.

Kapituła Metropolitalna na sesji z 16
VI 1967 roku zdecydowała oddać do
dyspozycji Uniwersytetu Nawarry
niektóre pomieszczenia przy
katedrze w celu ustanowienia tam
Ośrodka Teologicznego
Uniwersytetu. Zarząd Uniwersytetu
przyjął warunki umowy z Kapitułą.
Komisja utworzona przez Kapitułę
miała kierować i nadzorować prace
adaptacyjne pomieszczeń; prace i
wszelkie inne wydatki miały być
pokryte przez Uniwersytet;
użytkowanie pomieszczeń miało
mieć charakter tymczasowy,
najwyżej na okres 5 lat. Por. umowa



między Kapitułą a Uniwersytetem:
16-22 czerwca 1967, w: ibidem, 258.

Umowa, trzeba to zaznaczyć, była dla
kapituły korzystna, ponieważ
pomieszczenia znajdowały się w
bardzo złym stanie. Por. także: list do
bpa Angelo Dell’Acquy, w:
EF-670603-1.

[157] Dekret erekcyjny wydany przez
Świętą Kongregację ds. Edukacji
Katolickiej, nosi datę 1 XI 1969 r.,
został podpisany przez jej prefekta,
kardynała Gabriela Garrone; w:
ibidem, Wydział Teologiczny, II/2,
419.

[158] List do Florencio Sáncheza
Belli, w: EF-640229-2.

[159] Ibidem.

[160] Por. Vicente Mortes Alfonso, 
Sum. 7234.



* (łac.) moja miłość z Wami
wszystkimi w Chrystusie Jezusie –
przyp. tłum. (por. I Kor 16, 24)

[161] List do jego synów w Hiszpanii,
w: EF-651002-1. Jeden ze świadków
procesu badającego życie i cnoty
założyciela Opus Dei przytoczył
ciekawą anegdotę na temat świętej
tolerancji i zrozumienia. Przy jakiejś
okazji odwiedziła go osoba, która
powiedziała: — Ojcze, jestem Żydem.
Prałat Escrivá odpowiedział: — I co z
tego? — Poza tym jestem masonem.
— Ale ty także jesteś dzieckiem
Bożym. Czyż nie? I uściskał go
(Fernando Valenciano Polack, Sum.
7097).

Na temat oszczerczej krytyki Opus
Dei, pochodzącej ze źródeł
marksistowskich, założyciel mówił: 
Jest logiczne, że komuniści mówią
źle o Opus Dei, ale nie jest logiczne,
i nigdy nie będzie, by członkowie
Opus Dei mówili źle o



komunistach. Nie mamy innego
wyjścia, jak mówić prawdę o
komunizmie: jest to stek herezji i
sprowadza człowieka do czystej
materii, nie mając na względzie
nawet najbardziej podstawowych
praw osoby ludzkiej (Javier
Echevarría, Sum. 2264).

[162] List z 31 V 1954, nr 22.

[163] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
652.

[164] List z 8 XII 1949, nr 61.

[165] Ibidem, nr 67.

[166] List z 30 IV 1946, nr 1.

[167] List z 12 XII 1952, nr 37.

[168] Apuntes, nr 217.

[169] List z 9 I 1932, nr 46. Założyciel
Opus Dei chciał, by już w
katechizmach doktryny
chrześcijańskiej przeznaczonych dla



dzieci tłumaczono zasady, jakimi
powinno się kierować życie
obywatelskie każdego chrześcijanina,
w których nie można ustąpić temu,
by działać w dowolny sposób w
życiu publicznych, i by
jednocześnie wyjaśniono
obowiązek działania,
niewstrzymywania się, do
służenia osobistą współpracą, aby
działać z lojalnością, z osobistą
wolnością, na rzecz dobra
wspólnego (Ibidem, nr 45).

Do tych, którzy starają się
sprowadzić religię do poziomu
prywatnej sprawy sumienia,
założyciel pisze w Bruździe, nr 301: 
Nie jest prawdą, że istnieje
sprzeczność między tym, żeby być
dobrym katolikiem i służyć
wiernie społeczności
obywatelskiej. Gdyż Kościół i
Państwo w świetle powierzanej im
misji przez Boga nie mają powodu



do konfliktu w praworządnym
sprawowaniu swej władzy.

Kłamią — tak jest, kłamią! — ci,
którzy twierdzą coś przeciwnego.
To właśnie oni w imię fałszywej
wolności chcieliby "łaskawie",
abyśmy jako katolicy powrócili do
katakumb.

[170] List z 9 I 1932, nr 50.

[171] List z 9 I 1959, nr 51.

[172] Ibidem, nr 36. Działalność
polityczna jednego z członków Opus
Dei, Rafaela Calvo Serrera, w ramach
działań monarchistów, zwolenników
don Juana de Borbón, doprowadziła
go do zamieszczenia w 1953 roku na
łamach francuskiego pisma Écrits de
Paris artykułu zawierającego ostrą
krytykę działań rządu hiszpańskiego
z 1951 roku z punktu widzenia zasad
samego reżimu frankistowskiego.
Calvo Serrer został z tego powodu
oddwołany z funkcji w Radzie



Wyższej Badań Naukowych (hiszp. 
Consejo Superior de Investigaciones
Científicas). Założyciel zawsze bronił
wolności politycznej Calvo Serrera,
podobnie jak wszystkich swoich
dzieci. Jednak gdy dowiedział się, że
jego syna znieważono, mówiąc, że
jest “osobą bez rodziny”, wystąpił w
jego obronie. Pojechał z Rzymu do
Madrytu i natychmiast poprosił o
audiencję u Franco. Dał mu do
zrozumienia, że nie pozwoli, by
mówiono o jego synu, że nie ma
rodziny, ponieważ ją ma:
nadprzyrodzoną rodzinę, Dzieło,
oraz ojca, którym jest on sam (Por.
Álvaro del Portillo, Sum. 650 oraz
Javier Echevarría, Sum. 2245).

[173] List z 8 XII 1949, nr 68.

[174] Poprzednie istotne zmiany
rządu miały miejsce we wrześniu
1942, w lipcu 1945 oraz w lipcu 1951
roku.



[175] W skład rządu z 1957 roku
wchodzili: Podsekretarz Prezydencji
Rządu - Luis Carrero Blanco,
wojskowy, w pełni podzielający idee
Franco; Minister Spraw
Zagranicznych - Fernando María de
Castiella y Maíz, frankista-
chrześcijański demokrata; Minister
Spraw Wewnętrznych - Camilo
Alonso Vega, wojskowy, frankista i
monarchista; Minister
Sprawiedliwości - Antonio Iturmendi
Bañales, tradycjonalista karlistowski;
Minister Wojsk Lądowych - Antonio
Barroso y Sánchez-Guerra, wojskowy
i monarchista; Minister Lotnictwa -
José Rodríguez y Díaz de Lecea,
wojskowy; Minister Marynarki
Wojennej - Felipe José Abárzuza
Oliva, wojskowy; Minister Skarbu -
Mariano Navarro Rubio, członek
Rady Państwa; Minister Przemysłu -
Joaquín Planell Riera, wojskowy i
inżynier przemysłowy; Minister
Handlu - Alberto Ullastres Calvo,
profesor ekonomii; Minister Robót



Publicznych - Jorge Vigón Suerodíaz,
wojskowy i monarchista; Minister
Rolnictwa - Cirilo Cánovas García,
inżynier agronom; Minister Pracy -
Fermín Sanz-Orrio y Sanz, falangista;
Minister Mieszkalnictwa - José Luis
Arrese y Magra, falangista; Minister
Edukacji - Jesús Rubio García-Mina,
falangista; Minister Informacji i
Turystyki - Gabriel Arias-Salgado y
de Cubas, frankista; Sekretarz
Generalny Ruchu Narodowego - José
Solís Ruiz, falangista; minister bez
teki - Pedro Gual Villalbí,
ekonomista.

[176] Por. deklaracja programowa
nowego rządu, z 27 II 1957, w: ABC, 
YA, Arriba etc., z 28 II 1957.

[177], Wiele lat później Alberto
Ullastres oświadczył na ten temat:
“Byliśmy sługami państwa, i ludzie
mieli trochę racji tak nas nazywając.
Powołano nas, ponieważ politycy nie
znali się na ekonomii, która była



wówczas nauką praktycznie nową w
Hiszpanii i to oni nazywali nas
technikami. Szczególnie mnie,
którego uważano za technika, i ja
sam siebie za takiego uważam.
Niektórym politykom to dość
przeszkadzało”. (cytat za: Laureano
López Rodó, Memorias, t. I, Madrid
1990, s. 91).

[178] Niektórzy ministrowie byli
członkami stowarzyszeń wiernych.
Trzeba zaznaczyć, że nie
reprezentowali oni tych
stowarzyszeń w rządzie.

[179] Należy przypomnieć, że
hiszpańska hierarchia kościelna
nigdy nie wypowiedziała się
przeciwko udziałowi katolików w
instytucjach politycznych reżimu
frankistowskiego.

[180] Julián Herranz Casado, Sum.
3905.



[181] Komisariat Planu Rozwoju
został utworzony 26 stycznia 1962
roku, m.in. na skutek sugestii Banku
Światowego i OECD. Komisarzem
Planu Rozwoju został mianowany
Laureano López Rodó. Komisariat
był zależny instytucjonalnie od
Prezydencji Rządu, pomimo oporów
Navarro Rubio, który chciał, by
podlegał Ministerstwu Skarbu. Gdy
nie udało mu się tego osiągnąć,
Navarro Rubio złożył dymisję, która
chwilowo nie została przyjęta przez
Franco. Por. świadectwo Mariano
Navarro Rubio w: Franco visto por
sus ministros, Barcelona 1981, s. 90.

[182] Aby uzyskać pojęcie o ewolucji
społeczeństwa hiszpańskiego oraz o
problemach, przed jakimi ono
stanęło, warto przypomnieć niektóre
istotne wydarzenia, jakie miały
miejsce w roku 1962: poważne
zaburzenia pracownicze i
związkowe, szczególnie poważne w
Vizcai, Asturii i Barcelonie;



świadomość kryzysu w oficjalnym
Hiszpańskim Syndykacie
Studenckim; pierwsze spotkanie
opozycji wewnątrzhiszpańskiej i
zwolenników republiki na emigracji
przy okazji Kogresu Ruchu
Europejskiego w Monachium w
czerwcu; prośba rządu hiszpańskiego
o przyjęcie do Wspólnego Rynku;
intensyfikacja protestów katolickich
organizacji robotniczych... Ponadto
w maju książę Juan Carlos de Borbón
[dzisiejszy król Hiszpanii - przyp.
tłum.], zawarł związek małżeński i
Szef Państwa jasno zaczął skałaniać
się za jego kandydaturą jako swego
następcy, a w życiu Kościoła miało
miejsce otwarcie Soboru
Watykańskiego II, które wywołało
reperkusje także w Hiszpanii.

[183] Niektórzy historycy uważają, że
jedną z najistotniejszych zmian w
rządzie w 1962 roku było wejście do
rządu Manuela Fragi Iribarne jako
ministra Informacji i Turystyki. Za



ważny cel swej pracy ministerialnej
Fraga postawił uchwalenie ustawy
prasowej, która gwarantowała
większe swobody informacyjne.
Wśród nowych ministrów znajdował
sie Gregorio López Bravo, inżynier
morski, który od 1960 roku pełnił
funkcję Dyrektora Generalnego
Hiszpańskiego Instytutu Walut
Obcych. López Bravo był
supernumerariuszem Opus Dei.

[184] Komunikat Sekretariatu
Generalnego Opus Dei, Rzym, 17 VI
1962. Aby zrozumieć, skąd brały się
te błędne opinie na temat Dzieła,
trzeba zdawać sobie sprawę, że w
Hiszpanii nie istniała swoboda
zreszania się w celach politycznych
ani formy odzwierciedlania
pluralizmu politycznego. W tej
sytuacji politycznego znaczenia
nabierały przejawy życia religijnego,
kulturalnego i społecznego, które z
samej swej natury nie miały nic
wspólnego z walką polityczną. Z



drugiej strony ci, którzy głosili te
opinie, nie brali pod uwagę, że Opus
Dei jest z natury swej — i już
wówczas zaczynało to być faktem —
bytem uniwersalnym. Być może
dlatego w swym rozumowaniu
nadawali wartość ogólną temu, co
było jedynie okolicznościami
przejściowymi, związanymi z
warunkami konkretnego kraju, w
tym przypadku Hiszpanii.

[185] List z 7 X 1950, nr 36. Vicente
Mortes Alfonso, jeden ze świadków
procesu, był supernumerariuszem
Opus Dei. Od kwietnia 1957 roku
pełnił wysokie funkcje polityczne, a
od października 1969 do czerwca
1973 roku był Ministrem
Mieszkalnictwa. Oto jego świadectwo
w tej sprawie: «Przy różnych
okazjach okazywałem Ojcu mój ból z
powodu niezrozumienia, a nawet
kalumnii, jakimi niektóre osoby czy
grupy polityczne w Hiszpanii
obrzucały Opus Dei i jego rzekome



związki z polityką. On zawsze mówił
mi, jak powinienem praktykować
miłość chrześcijańską, topić zło w
obfitości dobra i rozumieć, że nas nie
rozumieją. To nie przeszkadzało mu
wskazywać, że mam obowiązek, dla
dobrego imienia Kościoła i Dzieła,
mężnie i zdecydowanie wyjaśniać
prawdę, ale dbając o to, by nie
obrażać osób, lecz wskazywać błędy.
I robić to w sposób ciepły i
swobodny. Zawsze polecał mi
słuchać innych, pozwalać im
swobodnie wypowiadać swoje
opinie. Gdy ja będę przedstawiał
moje, powinienem pamietać, że nie
ma innych dogmatów niż te, które
określa Kościół, a w związku z tym
niemal wszystko w polityce podlega
dyskusji» (Sum. 7234).

[186] Por. Javier Echevarría, Sum.
2247.

[187] César Ortiz-Echagüe Rubio, 
Sum. 6845. Por. także wywiady z



Jacquesem Guillemé-Brûlonem z 16 V
1966 oraz z Tadem Szulcem z 7 X
1966, w: Rozmowy z prałatem
Escrivá, nr 38 i 48.

[188] Por. Javier Echevarría, Sum.
2259. Od 1950 roku— pisze
założyciel Opus Dei —ani ja, ani
Sekretarz Generalny nie
uczestniczyliśmy w żadnym akcie
oficjalnym, czy to o charakterze
religijnym, czy też nie (List do Jego
Świątobliwości Pawła VI, w:
EF-640614-1).

[189] List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-661019-3.

[190] Por. list do jego synów z Rady
Generalnej, z Elorrio (Vizcaya), w:
EF-640815-1.

* (łac.) Miłość moja z wami
wszystkimi w Chrystusie Jezusie –
przyp. tłum. (por. I Kor 16, 24)



[191] List do jego synów w Holandii,
w: EF-640320-2. Dwa miesiące
później pisał do nich z
nadprzyrodzonym spokojem:

Drogie dzieci, niech Jezus mi Was
wszystkich zachowa zawsze in
laetitia [(łac.) w radości – przyp.
tłum.]!

Mam nadzieję —wiem — że spotka
nas wiele dobrych rzeczy na tej
wspaniałej ziemi tulipanów.
Jedzcie, śpijcie, śmiejcie się z tego
wszystkiego, ponieważ nie ma
żadnego powodu, by czynić inaczej
(List, w: EF-640519-1).

[192] List, w: EF-640327-1.

[193] List do Luisa Carrero Blanco, w:
EF-640403-1.

[194] List do Patricka Cormaca
Burke’a, w: EF-640510-1.

[195] Ibidem.



* Święta Katarzyna ze Sieny
(1347-1380), dominikanka, Doktor
Kościoła, patronka Europy i środków
przekazu – przyp. tłum.

[196] List do Florencio Sáncheza
Belli, w: EF-640510-4.

* Don Francisco Javier Borbón-Parma
(1889-1977) – był wówczas tzw.
regentem Wspólnoty Karlistowskiej,
czyli pretendentem karlistów do
tronu hiszpańskiego. Holenderska
księżniczka Irene była zaś synową
don Javiera – żoną don Hugo Borbón-
Parmy. Karliści był to ruch polityczny
katolickich tradycjonalistów i
monarchistów działający od lat 30-
tych XIX wieku. W hiszpańskiej
wojnie domowej poparli Franco, zaś
od lat 40-tych ich część, popierająca
don Javiera, przeszła do opozycji, w
latach 60-tych, skłaniając się coraz
wyraźniej ku socjalizmowi – przyp.
tłum..



* (łac.) wszystko ku dobremu –
przyp. tłum.

[197] List, w: EF-640523-1.

** Montejurra –góra w Nawarrze, na
której co roku odbywało się
zgromadzenie karlistów – przyp.
tłum.

*** (hiszp.) czerwony beret.
Czerwone berety to tradycyjne
nakrycie głowy bojowników
karlistowskich – przyp. tłum..

[198] Ibidem. Założyciel Opus Dei
przekazał biskupowi Dell’Acquie
kopię tego listu do wiadomości Jego
Świątobliwości (List, w: EF-640528-1).

[199] List do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-640614-1. 12 czerwca
założyciel pisał do bpa Angelo
Dell’Acquy, załączając list
skierowany do Ojca Świętego wraz z
kilkoma słowami: Proszę gorąco,
aby Wasza Ekscelencja go



przeczytał, i przekazał go w
Wielebne Ręce Papieża tylko w
przypadku, gdy uzna to za
właściwe; zdaję się całkowicie na
światły i miłujący sąd Ekscelencji,
z radością akceptując go,
jakikolwiek by on nie był (List, w:
EF-640612-1).

[200] List do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-640614-1. Na temat
tej opatrznościowej roli pisze: 
Nazywano Franco mężem
opatrznościowym przez wszystkie
te lata, przy każdej okazji i na
wszelkie sposoby. Mógłbym Waszej
Świątobliwości przedstawić całą
antologię przemówień i
dokumentów biskupich —
praktycznie wszystkich biskupów
— w których Caudillo jest
chwalony w sposób
“hiperboliczny” – a jest on
naprawdę dobrym synem Kościoła
subiektywnie rzecz biorąc, a
wielokrotnie także obiektywnie. A



hierarchia kościelna, zakony i
kongregacje zakonne otrzymały
spore korzyści — jeśli wolno mi
tak powiedzieć, rzekłbym, że
czasem wykorzystały dobre
nastawienie Generalísimo w
stosunku do Kościoła.

[201] Ibidem.

[202] Ibidem.

[203] List z 15 VIII 1964, nr 1.

[204] Ibidem, nr 13.

[205] Ibidem, nr 9. Niektóre
przykłady punktów nauczania
Kościoła, których trzeba bronić,
ponieważ zostały niesprawiedliwie
lub nieroztropnie zniekształcone, to
stosunki pomiędzy katolikami i
właściwe rozumienie powrotu do
pierwotnego Kościoła: Jeśli wyciąga
się jedną dłoń ku tym, którzy mają
nieszczęście nie wierzyć, ale drugą
bije się swego brata w wierze, nie



można w rozsądny sposób mówić,
że jest to szlachetny dialog, lecz
raczej nieuporządkowane gesty.
Jeśli powrót do życia pierwotnego
chrześcijaństwa, ta święta
rzeczywistość, która jest
zwyczajną praktyką w Dziele,
rozumiana jest jako pragnienie
zepchnięcia Kościoła do katakumb
— a w rzeczywistości jest chęcią
wrzucenia do ścieku wraz ze
szczurami, nie z ludźmi — 
postaramy się pokazać, wraz z
całym Magisterium Kościoła, że
przez dwadzieścia wieków Duch
Święty nie pracował na próżno
(Ibidem, nr 20).

[206] List do Francisco Franco
Bahamonde, z Pampeluny, w:
EF-641129-1. Dwoma pierwszymi
doktorami honoris causa
Uniwersytetu Nawarry byli
profesorowie don Miguel Sancho
Izquierdo oraz don Juan Cabrera y
Felipe.



[207] List do Francisco Franco
Bahamonde, z Pampeluny, w:
EF-660927-1.

* (łac.) czuwajcie i módlcie się (Mt 26,
41) – przyp. tłum.

** (łac.) czyniąc prawdę w miłości
(Ef, 4, 15, przekład ks. J. Wujka) –
przyp. tłum.

[208] List do jego synów w Hiszpanii,
w: EF-651002-1.

[209] List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-651009-2. Na temat
błędów w opiniach o Opus Dei
założyciel mówił w 1971: W
Hiszpanii i tylko w Hiszpanii
znajduje się ich źródło: z powodu
religijnejzazdrości niektórych
osób, z powodu zacietrzewienia
politycznego innych – bardzo
niewielu – oraz z powodu
powierzchowności tych, którzy
powtarzają to, co usłyszą,
ponieważ ich to bawi (ABC, Madryt



24 III 1971: wywiad przeprowadzony
przez Juliána Cortésa Cavanillasa).

[210] List do bpa Angelo Dell’Acquy,
w: EF-650604-1. Pośród mnóstwa
wiadomości i różnych spraw jest
także mowa o wręczeniu Pawłowi VI
pierwszego, bibliofilskiego wydania 
Drogi (Por. list, w: EF-660125-1) oraz
egzemplarza pierwszego wydania
polskiego kardynałowi Stefanowi
Wyszynskiemu (por. list, w:
EF-661220-3). Inne sprawy to
ekspansja Dzieła w Nigerii oraz
projekt apostolski utworzenia
uniwersytetu w Afryce (por. list, w:
EF-650524-1); a także ekshortacja do
wiernych na temat powszechnego
powołania do świętości jako
przesłania soborowego, dokonana na
jednej z audiencji generalnych w
Bazylice Watykańskiej, która tak
bardzo poruszyła założyciela Dzieła
(por. list, w: EF-660322-1).



Szczególne znaczenie miała
prywatna audiencja, jakiej Ojciec
Święty udzielił don Josemaríi dzięki
pośrednictwu bpa Dell’Acquy: Nie
jestem w stanie— pisał — 
przywyczaić się do tych spotkań,
chociaż zawsze jestem bardzo
zadowolony, jak dziecko, które
rozmawia ze swym Ojcem (List, w:
EF-660129-2).

Audiencja miała miejsce 25 stycznia
1966 roku. Podczas audiencji don
Josemaría wręczył Ojcu Świętemu
notatkę na temat diecezji w
Barbastro, ponieważ krążyły
pogłoski, że ma ona wkrótce zostać
zlikwidowana. Poruszył także
sprawę projektu utworzenia
wydziału medycznego na Katolickim
Uniwersytecie we Fryburgu oraz
dwóch akademików w tym mieście
(por. ibidem).

[211] Na temat fałszywych informacji
rozpowszechnianych przez dziennik 



Le Monde, por. listy do bpa Angelo
Dell’Acquy, w: EF-641112-1; w:
EF-650919-1; w: EF-650921-1; a także
przez czasopismo La Croix: artykuły
z 26 kwietnia 1966 oraz następnych
dni: por. list, w: EF-660511-1. Por.
także sprawę kampanii
organizowanej przez Le Nouvel
Observateur oraz Le Canard Enchaîné
(list, w: EF-660611-1).

[212] List do Richarda Storka,
konsyliariusza Opus Dei w Wielkiej
Brytanii, w: EF-661121-3.

[213] Jacques Guillemé-Brûlon,
korespondent Le Figaro, przygotował
publikację wywiadu. Ten wywiad, a
także inne poświęcone aktualnym
zagadnieniom z lat 1967 i 1968
(kierunki i ruchy posoborowe,
organizacje religijne, apostolstwo
Opus Dei, etc.) zostały zebrane w
książce pod tytułem Rozmowy z
prałatem Escrivá. Artykuł w Le
Figaro opublikowany został pod



tytułem: Apostolstwo Opus Dei na
pięciu kontynentach (por. nr 34 i n.).

[214] Ibidem, nr 38.

* W Hiszpanii frankistowskiej
istniała jedna, oficjalna organizacja
syndykalna, mająca za zadanie
obronę interesów pracowniczych i
uzgadnianie ich z dobrem
publicznym. Na niższe szczeble tej
organizacji przeprowadzane były
wybory. Wyższe szczeble
syndykatów opanowane były przez
biurokrację Ruchu Narodowego,
oficjalnej i jedynej legalnej
organizacji politycznej, skupiającej
zwolenników Franco. Aparat ten
składał się najczęściej z osób
wywodzących się ze środowisk
falangistowskich. W związku z tym,
środki materialne i środki przekazu
związane z administracją organizacji
politycznej oraz syndykatami
znajdowały się w rękach jednego
środowiska politycznego, którego



jednym z liderów był José Solís,
ówczesny Sekretarz Ruchu
Narodowego – przyp. tłum..

[215] List do bpa Angelo Dell’Acquy,
w: EF-661029-1, Appunto; Por. także
list, w: EF-661201-1.

[216] Por. César Ortiz-Echagüe Rubio,
Sum. 6845. Tych, którzy chcieliby
przedstawić Opus Dei jako
jednorodną organizację polityczną i
zaprzeczyć istnieniu godziwego
pluralizmu wśród jego członków,
warto poinformować, że zarówno w
rządzie Franco, jak w Sekretariacie
Generalnym Ruchu Narodowego i w
Organizacji Syndykalnej znajdowali
się członkowie Opus Dei, ale to
również członkowie Opus Dei, wraz z
innymi osobami, ostro krytykowali
brak reprezentatywności
syndykatów.

[217] List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-661101-1. Kilka dni
wcześniej Ojciec pisał do swych



dzieci w Hiszpanii: Dobrze wiecie,
że ja, podobnie jak wszyscy
kapłani w Opus Dei, nigdy nie
mówię o polityce. Do mnie należy
się modlić i być na Krzyżu z
ramionami otwartymi, i starać się
w ten sposób, by żadna dusza nie
czuła się odrzucona (List do
Florencia Sáncheza Belli, w:
EF-661019-3).

* (łac.) ku wolności wyswobodził nas
Chrystus (por. Gal 5, 1)– przyp. tłum.

* (łac.) w Panu – przyp. tłum.

[218] List do José Solísa Ruiza, w:
EF-661028-1.

29 X 1966 r. założyciel Opus Dei
wysłał do bpa Dell’Acquy notę, w
której czytamy: Załączam fotokopię
listu, który wysłałem do ministra
Solísa. Myślę, że zrobi na nim
pewne wrażenie i mam nadzieję,
że gdy zda sobie sprawę, że
przedstawiając racje



nadprzyrodzone i logiczne, które
uważam za stosowne, zamiast
pisać doń per “ty”, tytuuję go
“Eksclencją”, może się wtedy
zastanowi (w: EF-661029-1, 
Appunto).

Kopię tego listu otrzymał także don
Juan de Borbón y Battenberg, który
potwierdził jego otrzymanie
przebywając w Estoril w Portugalii,
15 listopada:

«Mój drogi Don José María:

Dostarczono mi do rąk własnych
kopię Twego błyskotliwego i pełnego
energii listu do Ministra Sekretarza
Generalnego Ruchu, w którym
protestujesz przeciw
niesprawiedliwej kampanii prasowej
przeciwko Opus Dei.

Myślę, że bardzo słuszne było
wyjaśnienie spraw, których pewne
osoby nie chcą zrozumieć od



początku i był to moment konieczny,
aby to przerwać raz na zawsze.

Z przyjemnością dowiedziałem się
także o wizycie brytyjskiej Królowej
Matki w Netherhall House w
Londynie, a także przeczytałem
stosowne komentarze prasowe po tej
wizycie.

Polecam się Twej wspaniałej
modlitwie, całuję Twą dłoń. Przyjmij
też mocny uścisk od szczerze ci
oddanego» (RHF, D-30752).

[219] Por. list do don Juana de
Borbón y Battenberg, w: EF-661121-1.

[220] ABC (Madryt), 24 III 1966.

* Don Juan de Borbón (1913-1993) był
synem ostatniego króla Hiszpanii,
Alfonsa XIII, długoletnim
kandydatem do tronu hiszpańskiego
oraz ojcem don Juana Carlosa,
obecnego króla, który został



wyniesiony na tron przez gen.
Franco – przyp. tłum..

[221] Wśród listów z lat
sześćdzeisiątych, por.
korespondencja z Francisco Franco
Bahamonde: listy, w: EF-641129-1, z
Pampeluny; w: EF-660927-1, także
también z Pampeluny oraz w:
EF-680803-1. korespondencja z don
Juanem de Borbón y Battenberg:
listy, w: EF-640105-1; w: EF-661121-1;
w: EF-670624-1; w: EF-680201-1 oraz
w: EF-680621-1.

[222] Chodzi o wizytę
brytyjskiejKrólowej Matki w
Netherhall House w Londynie
podczas jego inauguracji 1 listopada.

[223] List do don Juana de Borbón y
Battenberg, w: EF-661121-1. Bardzo
znana jest anegdota (Ojciec
opowiadał ją kilkakrotnie swym
dzieciom), przypomniana przez
jednego ze świadków procesu
beatyfikacyjnego: «Przy innej okazji



założyciel Opus Dei opowiedział mi,
że gdy odwiedził go Szef
Hiszpańskiego Domu Królewskiego,
w przyjaznym tonie, z uśmiechem,
założyciel mu powiedział: Wasza
Wysokość, mam synów
monarchistów, ale mam także
republikanów » (Alfredo López
Martínez, Sum. 5749).

[224] Założyciel Opus Dei zawsze
pozostawał wierny swej zasadzie, by
szanować wszystkie opinie
polityczne, sytuując się na
marginesie tych spraw. W pewnym
liście, wyjątkowo obszernym,
skierowanym do don Juana de
Borbón, czynił jasną aluzję do zasad,
jakimi kieruje się w swym
postępowaniu. List don Josemaríi (w:
EF-711110-1) był odpowiedzią na list
don Juana z 6 XI 1971 r.. Oto jego
fragmenty:

Ja nic o tym nie wiedziałem,
ponieważ żyję w innym



środowisku i ponieważ nikt nie
mówi mi o polityce, a w jeszcze
mniejszym stopniu o polityce
hiszpańskiej. Dlatego wszystkie
informacje, które Wasza Wysokość
mi przekazuje, są dla mnie nowe
[...].

List ten napisany jest zgodnie z
całym moim postępowaniem, by
nie mieszać się w sprawy
doczesne, a także zgodnie z
jasnym, choć taktownym,
poczuciem lojalności, jaką jestem
wienien W[aszej] W[ysokości] [...].

Moja postawa nie polega na
neutralności. Odrzucam takie
postępowanie - neutralność -
ponieważ w sprawach
nadprzyrodzonych trzeba być z
Chrystusem lub przeciw
Chrystusowi, nie można być
neutralnym. Natomiast w
sprawach ziemskich mam
zobowiązanie, by nie sądzić, lecz



rosiewać obficie miłość wobec
wszystkich: to jest nauczanie,
które przekazuję moim synom [...].

Nie mamy neutralności ani
ludzkich taktyk. Szanujemy z
delikatnością uprawnione opinie
innych w sprawach doczesnych,
jak miałem radość i zaszczyt
mówić W[aszej] W[ysokości]
niezmiennie od lat. I to nawet, gdy
czasami nie brakuje takich osób,
które w jakimś przypadku
sprawiają mi cierpienie. Ponieważ
ponad wszelkim osądem, nie mogę
być rzecznikiem partykularyzmów
w sprawach ziemskich, aby móc
zajmować się jakąkolwiek duszą
bez różnicy [...].

Panie, możesz być całkiem pewien,
że ani intrygi jednych, ani
niewiarygodne kalumnie i
pomówienia innych nie zmienią
prawego kapłańskiego kryterium,
które — z łaski Boga — zawsze



było i będzie linią mego
postępowania.

* W wyniku posoborowej reformy
kalendarza liturgicznego poprzednio
obchodzone dwukrotnie w ciągu
roku święto Matki Boskiej Bolesnej
(w piątek tydzień przed Wielkim
Piątkiem oraz 15 września). Obecnie
obchodzone jest w liturgii Kościoła
tylko 15 września, a w Opus Dei
dodatkowo jako święto rodzinne w
piątek piątego tygodnia Wielkiego
Postu - przyp. tłum..

[225] List do Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, w: EF-640320-1.

[226] Por. List do Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, w: EF-571002-1.

[227] Por. List do José Sinués Urbiola,
w: EF-571231-2; Álvaro del Portillo, 
Sum. 507.



[228] Por. List do Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás i do Glorii García-
Herrero Ruiz, w: EF-660617-2.

* W Hiszpanii prezenty dzieciom
przynoszą Trzej Królowie 6 stycznia,
nie święty Mikołaj w Boże
Narodzenie - przyp. tłum..

[229] List do Maríi José Escrivá de
Balaguer García-Herrero, w:
EF-680329-13.

[230] Por. List do Santiago Escrivy de
Balaguer y Albás i do Glorii García-
Herrero Ruiz, w: EF-631200-3.

* imieniny Santiago - przyp. tłum.

[231] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albás i do Glorii García-
Herrero Ruiz, w: EF-680715-2.

[232] Por. Ibidem.

[233] Ibidem.



[234] W Boletín Oficial del Estado, nr
186, z 3 sierpnia 1968 r., s. 11539,
został opublikowany Dekret
1851/1968 z 24 lipca 1968 r., «na
mocy którego przywraca się, bez
uszczerbku dla prawa osób trzecich,
tytuł markiza Peralta, na rzecz don
José Maríi Escrivy de Balaguera y
Albás».

*

[235] List do Francisco Franco
Bahamonde, w: EF-680803-1. Franco
bez wątpienia znał historię
przywrócenia założycielowi tytułu
markiza. Stąd brak wzmianki o
tytule, jest natomiast mowa o 
szczodrości, jakiej doznała moja
rodzina (Escrivá de Balaguer) oraz o
szlachetnym zrozumieniu.

[236] Por. Florencio Sánchez Bella, 
Sum. 7489.

[237] Por. Javier Echevarría, Sum.
2043. Sam bp Echevarría opowiada,



że gdy podczas spotkań z Ojcem
pojawiała się jakaś anegdota o
sławnych rodzinach
arystokratycznych, spokrewnionych
z Escrivami lub Blankami,
natychmiast zmieniał temat
rozmowy poprzez jakąś dowcipną
uwagę (por. ibidem).

[238] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
386.

[239] Por. Ibidem. Florencio Sánchez
Bella wspomina, że «korzystając z
podróży apostolskich lub
wypoczynkowych», sam odwiedzał
Archiwa Korony Aragonii, Królestwa
Walencji oraz Archiwa Generalne w
Wiedniu (Sum. 7489).

[240] Pierwsze badania zostały
sporządzone przez don Gregorio
Arranza, prawnika w Ministerstwie
Sprawiedliwości (por. ibidem); a
dokumenty, które załączone zostały
do podania o przywrócenie tytułu w
1968 roku zostały przygotowane



przez don Adolfo Castillo Genzora,
Sekretarza Akademii Królewskiej
Szlachty i Sztuk Pięknych w
Saragossie, eksperta w dziedzinie
genealogii oraz historyka Królestwa
Aragonii.

* (łac.) cała chwała dla Boga - przyp.
tłum.

* Por. A. Vazquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, Kraków 2002, tom I, str. 18,
przyp. 12 – przyp. tłum..

[241] Por. Pedro Casciaro Ramírez, 
Sum. 6321.

[242] Por. Dekret Królewski z 8 VII
1922 oraz Rozkaz Królewski z 21 X
1922.

[243] Wśród nominacji i tytułów
kościelnych były: członek honoris
causa Papieskiej Rzymskiej Akademii
Teologicznej (19 XII 1956; por. RHF,
D-15099); konsultor Świętej
Kongregacji Seminariów i



Uniwersytetów (23 VII 1957; por.
RHF, D-15101); Wielki Kanclerz
Uniwersytetu Nawarry (Dekret
Świętej Kongregacji Seminariów i
Uniwersytetów, 15 X 1960; por. RHF,
D-15102); konsultor Komisji
Papieskiej do Autentycznej Wykładni
Kodeksu (21 III 1961; por. RHF,
D-15103), etc.

Wśród wyróżnień i zaszczytów
świeckich, dotychczas nie
wspomnianych znjadowały się
hiszpańskie Wielkie Krzyże. O tych
krzyżach honorowych zwykł był
mówić, gdy ktoś mu ich gratulował: 
zapewniam cię w obecności Boga,
że mi jest to całkiem obojetne, ani
mnie ziębi, ani grzeje; jedyny
Krzyż, który mnie interesuje, który
kocham i który pragnę nosić
każdego dnia, to Krzyż mego Pana
Jezusa Chrystusa (Javier
Echevarría, Sum. 2765). Otrzymanie
Wielkiego Krzyża Świętego
Rajmunda z Peñafort (23 I 1954) stało



się dlań okazją do napisania listu z
podziękowaniem dla Szefa Państwa
(list do Francisco Franco Bahamonde,
w: EF-540126-1), w którym
podkreślał uniwersalny charakter
Opus Dei zrodzonego w Madrycie.
Jeśli chodzi o Wielki Krzyż Karola III
(odznaczenie otrzymane dektretem z
18 VII 1960), pisał z Londynu do
jednej z osób, która mu go
gratulowała: Proszę mi pomóc
złożyć Panu Bogu podziękowanie
za Krzyż, jaki on zechciał złożyć
na moje barki przed trzydziestu
dwoma laty; proszę się też za mnie
modlić, abym go zawsze nosił z
godnością i z radością (List do
Sergia Fernándeza Larráina, w:
EF-600805-3). Cztery lata później
otrzymał Wielki Krzyż Świeckiego
Stowarzyszenia Dobroczynności z
białą wstęgą (26 XI 1964), w uznaniu
zasług na polu działalności
dobroczynnej, jak tłumaczył w
oficjalnej nocie Minister Spraw
Wewnętrznych.



Myślę zawsze, że się zestarzałem—
pisał założyciel Opus Dei w
podziękowaniu za gratulacje ze
strony ministra — i że Pan zechciał,
by nie brakowało mi nigdy Jego
Świętego Krzyża. Ale teraz muszę
podziękować za ten, który
zechciano na mnie złożyć bez
żadnych zasług z mojej strony.
Dziękuję, za ten wielki krzyż
dobroczynności, na który
zasłużyły moje dzieci — nie ja,
powtarzam — poprzez ich stałą i
hojną pracę, jaką prowadzą z
biednymi społecznościami w
naszej ukochanej Hiszpanii.
Proszę też o przekazanie mego
pełnego szacunku podziękowania
Jego Ekscelencji Szefowi Państwa
(List do Camila Alonso Vegi, z
Pampeluny, w: EF-641128-1).

Por. także Florencio Sánchez Bella, 
Sum. 7490 oraz 7491.

[244] Javier Echevarría, Sum. 2286.



* Arcybiskup Toledo jest
jednocześnie Prymasem Hiszpanii.
Często tyuł ten wiąże się z godnością
kardynalską – przyp.tłum..

[245] Javier Echevarría, Sum. 2764;
Álvaro del Portillo, Sum. 385.

** (wł.) żołnierska krew czyni wielkim
dowódcę – przyp. tłum.

[246] Florencio Sánchez Bella, Sum.
7491 .

[247] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
387 oraz 388; Javier Echevarría, Sum.
2045; Florencio Sánchez Bella, Sum.
7489.

[248] Por. ibidem. Założyciel Opus
Dei rzekł swoim dzieciom: 
Wielokrotnie znacznie trudniej
jest korzystać ze swych praw, niż
wykonać obowiązek (Fernando
Valenciano Polack, Sum. 7081).



[249] Przy okazji spotkania z
niewielką grupą hiszpańskich
dostojników kościelnych wyjaśnił im
przyczyny, dla których ubiegał się o
przywrócenie tytułu markiza: Nie
zrobiłem tego dla siebie, bo ani
tego nie potrzebuję, ani nie będę
nigdy używał [...]. Uczyniłem to
tylko ze względu na prawo
przysługujące mojej rodzinie,
które moglibyśmy utracić ze
względu na moje zaniedbanie. Jest
to wymagane przez cnotę miłości,
którą jestem winien wobec mego
brata i bratanków, ponieważ
jestem głową rodziny i nikt w
moim zastępstwie nie może złożyć
tej prośby (słowa przywołane przez
Enrique Delgado Gómeza, w: 
Testimonios..., s. 139.

[250] Koszty postępowania «hojnie
[pokrył] D. José Badrinas» (Por.
Florencio Sánchez Bella, Sum. 7489).



[251] List do Florencio Sáncheza
Belli, w: EF-680125-2.

[252] Podanie don Josemaríi Escrivy
de Balaguera y Albás o uznanie na
jego rzecz tytułu markiza Peralta
pochodzi z 11 stycznia 1968
(«Dokumentacja dotycząca uznania
tytułu markiza Peralta», w: RHF,
D-15105). Dokumentację praw
pretendenta do tytułu przygotował
wspomniany już specjalista don
Adolfo Castillo Genzor.

[253] Dekret z 24 lipca 1968 r. o
uznaniu praw do tytułu oraz
zawiadomienie o przywróceniu
tytułu z 5 listopada 1968 r., w: RHF,
D-15105.

[254] Por. Rolf Thomas, Sum. 7676.

[255] Cesja tytułu szlacheckiego na
rzecz don Santiago Escrivy de
Balaguera y Albás dokonana została
wobec notariusza; por. RHF, D-15105.
Przyjęcie tytułu zostało



potwierdzone także notarialnie 22
czerwca 1972; por. ibidem.

* Ustawa sukcesyjna z 1947 roku
przewidywała, że następcą Franco
mógł zostać bądź król, bądź regent –
przyp. tłum..

[256] List do don Juana Carlosa de
Borbón y Borbón, w: EF-690916-1.

[257] List z 25 V 1962, nr 24.

[258] Ibidem.

[259] Ten proces upodobniania się
instytutów świeckich do zgromadzeń
zakonnych wypaczał świecką naturę
tych pierwszych. Don Josemaría
pisał: Poza tym ludzie — nie tylko
ludzie z ulicy i władze świeckie, ale
także ogół księży, a nawet niektóre
osoby z hierarchii — uważają za
zakonników wszystkich tych,
którzy tworzą intytut świecki,
tylko ze względu na to, że są
członkami tych stowarzyszeń i że



podlegają Świętej Kongregacji ds.
Zakonników (List z 25 V 1962, nr 23).

[260] Według konstytucji Provida
Mater Ecclesia (art. II, 1, 2) Święta
Kongregacja ds. Zakonników mogła
stosować do instytutuów świeckich,
jako normy uzupełniające, niektóre
szczegółowe zalecenia prawne
dotyczące zakonników. Z drugiej
strony Kodeks Prawa Kanonicznego z
1917 roku stanowił w kanonie 500, że
«bez specjalnego indultu
apostolskiego żaden zakon męski nie
może mieć podległych zgromadzeń
żeńskich, albo sprawować troskę lub
kierownictwo nad takimi
zakonnicami jako specjalnie doń
oddelegowanymi ».

W tym przypadku jedność
instytucjonalna członków Opus Dei
nie była w rzeczywistości
zabezpieczona poprzez
prawodawstwo dotyczące instytutów



świeckich, przez co wystawiona była
na poważne niebezpieczeństwo.

[261] Jednym z przykładów takiego
upodobnienia było traktowanie
ślubów składanych w instytutach
świeckich jako publicznych ślubów
zakonnych oraz porównywanie ich.
W tym względzie założyciel Dzieła
pisał: Nie lekceważymy ślubów,
czujemy do nich wielki szacunek,
jak naucza nas teologia. Ale jeśli
aktowi prywatnej pobożności ktoś
chce nadać prawnego znaczenia
aktu publicznego, nie chcemy
takich ślubów. My pozostajemy
przy cnotach (list z 31 V 1954, nr 9).

[262] List z 12 XII 1952, nr 2.
Założyciel Opus Dei obawiał się, że
mogłaby się powtórzyć historia św.
Franciszka Salezego, który pragnął
założyć instytucję dla kobiet, dzięki
której mogłyby poszukiwać świętości
pośród świata, a która przekształciła
się w zgromadzenie zakonne o



najsurowszej klauzurze (Por. Álvaro
del Portillo, Sum. 562).

[263] List z 2 X 1958, nr 9.

[264] Ibidem, nr 12.

[265] List z 2 X 1958, nr 10. Czyniąc
to— pisze dalej w tym liście —
pokładamy naszą synowską
ufność w Bogu, aby zechciał
położyć kres tej duchowej trosce.

Z tą samą synowską ufnością,
prosząc o wstawiennictwo
Czcigodnej Najświętszej Maryi
Panny, naszej Matki - Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum!
[(łac.) Najsłodsze Serce Maryi,
przygotuj bezpieczną drogę – przyp.
tłum.] — poinformuję Stolicę
Świętą w stosownym momencie o
tej sytuacji i o tej trosce (Ibidem,
nr. 10 oraz 11).

[266] Por. Appunto, w: list do Kard.
Domenico Tardiniego, Sekretarza



Stanu Jego Świątobliwości, w:
EF-600319-1.

[267] Ibidem, nr 2. Wskazywał także
na jeszcze jedną poważną przyczynę
rewizji statutu. Tysiące osób od
początku zdecydowały się służyć
Kościołowi w Opus Dei pod jednym
warunkiem, że pozostaną zwykłymi
wiernymi chrześcijańskimi, a nie
zakonnikami, ani osobami
podobnymi do zakonników.

W Appunto wyszczególniano liczbę
członków: 25.671 numerariuszy i
numerariuszek, w tym 307
kapłanów; 1.118 przyłączonych oraz
3.564 supernumerariuszy, oprócz
tego kilkuset księży stowarzyszonych
(por. ibidem, nr 8).

[268] Na skutek reformy Kurii
Rzymskiej, jakiej dokonał Paweł VI
15 VIII 1967 roku, Święta
Kongregacja Konsystorialna zmieniła
nazwę na Kongregację ds. Biskupów.



* Prałatura nullius [dioecesis] to
jednostka administracji kościelnej,
której zwierzchnik - prałat nullius -
podlega bezpośrednio papieżowi.
Takie rozwiązanie było stosowane na
terenach misyjnych. Prałatura nullius
nazywana jest dziś prałaturą
terytorialną (KPK, kan. 370) – przyp.
tłum..

[269] Niektórzy komentatorzy
przywołują informację wielkiej wagi:
«od tej chwili założyciel Opus Dei
zaczął działać w zdecydowany
sposób, stosując kategorie i struktury
należące do zwyczajnej administracji
kościelnej» (Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., s. 327).

* (wł.) Prośby nawet nie będę
przeglądał, to bezużyteczne – przyp.
tłum..

[270] Álvaro del Portillo, Sum. 563.

** (wł.) Jesteśmy jeszcze bardzo
daleko – przyp. tłum..



[271] AGP, Sección Jurídica, VI,
D-15611.

[272] List z 25 I 1961, nr 62.

[273] Por. nota założyciela do
archiwum Opus Dei, w: EF-620420-2.

[274] Ibidem.

[275] List do Jego Świątobliwości
Jana XXIII, w: EF-620107-2; Por. list, z
tą samą datą, do kardynała Amleto
Giovanniego Cicognaniego, w:
EF-620107-1. Zob. tekst obu listów w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneksy Dokumentalne 44 i 43, s.
568-571.

[276] Wkrótce potem Kardynał
Sekretarz Stanu poprosił o opinię
kardynała Ciriaciego w kwestii
prośby założyciela Opus Dei do Ojca
Świętego. Założyciel przygotował dla
Ciriaciego Appunto (8 III 1962), w
którym znalazła się historia aprobat
dla Opus Dei, przyczyny,



proponowane rozwiązania etc.
Kardynał Ciriaci nalegał, aby
założyciel Opus Dei wysłał jeszcze 
Appunto uzupełniające w celu
wyjaśnienia wątpliwości niektórych
biskupów wobec proponowanego
rozwiązania.

* Sanktuarium Najświętszej Maryi
Panny Różańcowej w Pompejach,
zbudowane z inspiracji bł. Bartolo
Longo (początek budowy - 1876,
ukończone w latach 1933-1939),
jeden z większych ośrodków kultu
maryjnego we Włoszech – przyp.
tłum.

[277] Nota założyciela dla Archiwum
Opus Dei, w: EF-620420-2. Jego
modlitwa była bardzo intensywna. 1
kwietnia 1962 roku, prowadząc
medytację w kaplicy prosił bez
przerwy Pana, by obdarzył go tą
łaską:

Panie, pokaż co potrafisz! Uczyń
jedną z Twych sztuczek! Spraw,



żeby było widać, że to Ty! (AGP, P01
1982, s. 1378).

[278] List kardynała Amleta
Giovanniego Cicognaniego do
założyciela Opus Dei, z 20 V 1962, w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 45, s.
571-572.

[279] W liście z 3 czerwca założyciel
zawiadamiał kardynała Amleto
Giovanniego Cicognaniego, o
przyjęciu do wiadomości odmowy.
Pokornie pisał do kardynała: nie
mogę uczynić nic innego, jak
podziękować Waszej
Najdostojniejszej Eminencji, za
powiadomienie mnie, ponieważ
dzięki temu mam okazję jeszcze
raz okazać moje zupełne i
doskonałe oddanie Stolicy Świętej
(EF-620603-1; zob. pełny tekst listu w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 46, s.
572-573). 27 czerwca założyciel Opus



Dei miał prywatną audiencję u Jana
XXIII, z której wyszedł poruszony
uczuciem, jakim go darzył papież.

[280] Święta Kongregacja ds.
Zakonników, w liście z 2 sierpnia
1950 roku udzieliła założycielowi
Dzieła specjalnych pełnomocnictw,
by mógł proponować zmiany,
wyjaśnienia i modyfikacje
uzupełniające, które uzna za
stosowne dla rozwoju i potrzeb Opus
Dei. Por. Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks Dokumentalny nr 33,
s. 555-556.

[281] List do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-640214-2; pełny tekst
znajduje się w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 48, s. 574-575.

[282] List do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-640214-2: nr 20
załączonej poufnej noty.



* (łac.) zdaj sprawę ze swego zarządu
(Łk 16, 2) – przyp. tłum.

[283] List do mons. Angelo
Dell’Acquy, Substytuta w
Sekretariacie Stanu, z Paryża, w:
EF-640815-2; zob. Pełen tekst w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 49, s.
575-578.

[284] List do kard. Amleto
Giovanniego Cicognaniego, w:
EF-620603-1; zob. Pełen tekst w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 46, s.
572-573.

[285] List z 25 V 1962, nr 26. Kiedy
mnie pytają, czy należę do jakiegoś
Instytutu Świeckiego, skoro muszę
zbawić swą duszę, odpowiadam
zawsze, że nie – bo taka jest
prawda (Ibidem, nr 3).

[286] Nota założyciela dla Archiwum
Opus Dei, w: EF-620420-2.



[287] Ps. 70, 9, 17 i 18.

[288] List z 25 V 1962, nr 1.

[289] List do Patricka Cormaca
Burke’a, w: EF-640510-1.

[290] List do Camila Alonso Vegi, z
Pampeluny, w: EF-641128-1.

Módlcie się za mnie — napisze do
swego brata Santiago i szwagierki
Yoyi —bo mam wiele ważnej pracy
na swych barkach, a jestem już
starcem (List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albás i do Glorii García-
Herrero Ruiz, w: EF-660401-1). A
teraz — pisze do swych synów —
wraz z wilgocią znad Tybru — 
wraz z upływem lat! — 
przyplątało mi się dość spore
lumbago (List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-640908-4).

W niektórych sytuacjach, podobnie
jak wile innych wiekowych osób,
założyciel żartował na temat swej



strości, jak np. wtedy, gdy Hiszpanie
postanowili, że kataloński fotograf,
Catalá-Roca, zrobi mu kilka
fotografii. Oto jego komentarze
zawarte w liście: Widzę, że
postanowiliście
unieśmiertelnićstaruszka,
starając się zrobić kilka dobrych
fotografii. Proszę was, żebyście
mnie za bardzo nie umęczyli (List
do Rafaela Caamaño Fernándeza, z
Pampeluny, w: EF-660922-1). A w
innym liście: Niech Bóg wam to
wybaczy! Takie rzeczy się robi, jak
zainteresowany ma dwadzieścia
lat i jest przystojny, a nie jak jest
starym,
sześćdziesięciopięcioletnim
piernikiem(List do Florencia
Sáncheza Belli, z Pampeluny, w:
EF-660922-2).

* (wł.) Niech ksiądz więcej nie mówi,
że jest stary – przyp. tłum.



[291] List do Florencia Sáncheza
Belli, w: EF-641215-2.

Jeśli chodzi o “liczenie sobie tysięcy
lat”, na początku fundacji Ojciec
uważał, że jest zbyt młody, aby
prowadzić pracę apostolską, prosił
więc Pana, by obdarzył go powagą
80-latka. Pół żartem, pół serio zwykł
mawiać do swych dzieci: Jak
myślicie, ile lat ma Ojciec? I
sumował, zaczynając od wieku
Chrystusa:

ipse Christus [(łac.) sam Chrystus].
2.000 lat

wewnętrznie....................................80
lat

zewnętrznie .....................................62
lata

______

w sumie......................................2.142
lata



Por. María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, s. 77.

[292] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
568 oraz Mario Lantini, Sum. 3631.

[293] AGP, P01 1982, s. 1388.

[294] Por. list do bpa Angelo
Dell’Acquy, Substytuta Sekretrza
Stanu, z Paryża, w: EF-640815-2; zob.
pełen tekst w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 49, s. 575-578. Por.
także Á. del Portillo, Sum. 567.

[295] Por. list od prałata Álvaro del
Portillo, z 28 XI 1982, nr 37, w: 
Rendere amabile la verità. Raccolta di
scritti di Mons. Álvaro del Portillo,
Ciudad del Vaticano 1995, s. 71.

[296] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
568.

[297] Dekret Presbyterorum Ordinis,
w nr. 10 mówi o zajmowaniu się, z



przyczyn apostolskich, «specjalnymi
dziełami duszpasterskimi» (Por. AAS
LVIII (1966), s. 1007).

[298] Motu proprio Ecclesiae Sanctae
w numerze 4 zajmuje się prałaturami
personalnymi: «Poza tym, dla
realizacji specjalnych zadań
duszpasterskich lub misyjnych w
stosunku do określonych regionów
lub grup społecznych, które
potrzebują szczególnej pomocy, może
być użyteczne, by Stolica Święta
erygowała prałatury, mające
prezbiterów z kleru diecezjalnego, o
szczególnej formacji, pod władzą
swego prałata i z własnymi statutami
[...].

Nic nie stoi na przeszkodzie, by
świeccy, celibatariusze lub żonaci, na
mocy umowy z prałaturą, oddawali
się w zgodzie ze swymi
kompetencjami zawodowymi służbie
w jej przedsięwzięciach i



inicjatywach » (AAS LVIII (1966), s.
760).

[299] Por. List do bpa Angelo
Dell’Acquy, w: EF-670302-1.

[300] Por. Appunto załączone do listu
do Jego Świątobliwości Pawła VI, w:
EF-690916-2.

[301] Łuk 10, 27.

[302] Medytacja z 6 I 1970,
prowadzona przez Ojca w kaplicy
Zesłania Ducha Świętego, w Rzymie;
w AGP, P09 s. 116.

[303] Ibidem, ss. 115 i 116.

[304] List do kardynała Ildebrando
Antoniuttiego, Prefekta Świętej
Kongregacji ds. Zakonników i
Instytutów Świeckich, w: EF-690520-2
(zob. pełen tekst w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 50, s. 578-579).
Wśród motywów, które



doprowadziły go Ojca zmiany zdania,
znajdowała się także chęć
podkreślenia — jak powiedział kilku
prefektom z Kurii — że Opus Dei nie
mieści się w ramach życia
konsekrowanego.

[305] Odpowiedź kardynała
Antoniuttiego na list założyciela
Opus Dei (11 VI 1969), w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 51, s. 579.

[306] Na temat przebiegu Kongresu:
por. Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., s. 371 in.. Por. AGP, Akta
Nadzwyczajnego Kongresu
Generalnego, I, 2 IX 1969.

[307] Gdy tylko zamknięta została
pierwsza część Kongresu, Sekretarz
Generalny Opus Dei, Álvaro del
Portillo, poinformował Stolicę Świętą
na temat jej przebiegu i przygotowań
do drugiej części (por. list don Álvara
del Portillo do kardynała Ildebrando
Antoniuttiego, z 18 IX 1969, w:



Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Aneks Dokumentalny nr 52, s.580).

[308] List do kardynała Ildebrando
Antoniuttiego, Prefekta Świętej
Kongregacji do Spraw Zakonników i
Instytutów Świeckich, w: EF-691022-1
(zob. pełen tekst w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny nr 54, s. 581-583).

[309] Ibidem. Słowa profesja rad
ewangelicznychokreślały sposób tak
zwanego życia konsekrowanego,
właściwego stanowi zakonnemu.

[310] List do Jego Światobliwości
Pawła VI, w: EF-690916-2.

[311] Oto kilka wyjątków z treści
odwołania (rekursu), przywołanych
także w rozważaniach znajdujących
się w Appunto (Nocie), która
towarzyszyła listowi do papieża
Pawła VI:



Rekurs: Otrzymawszy wiadomość o
powstaniu specjalnej Komisji
Papieskiej do rozpoznania, in iure
et in facto [(łac.) faktycznego i
prawnego – przyp. tłum.], 
niektórych apsektów organizacji
prawnej i działalności apostolskiej
Opus Dei [...]. Niniejszym aktem
wnosi się formalnie o exceptio
suspicionis [zarzut stronniczości-
przyp.tłum.]przeciw trzem z pięciu
członków wyżej wspomnianej
Komisji Papieskiej. (Tu zostają
wymienione nazwiska formalnie
wyłączonych oraz konsekwencje
prawne wyłączenia ustanowione na
mocy kanonu 1613).

Exceptio suspicionis będzie mogło
zostać odpowiednio
udokumentowane i udowodnione,
wnosząc tym samym o szeroką
możliwość dowodu. Na mocy
kanonu 1614 to wyłączenie
powinno zostać rozpatrzone nie
przez samą komisję, lecz przez



tego, kto ją powołał. Ponieważ w
tym przypadku chodzi o Komisje
Papieską, uważamy, że exceptio
suspicionis powinno zostać
rozpatrzone przez Ojca Świętego
etc.

[312] List załączony do Appunto (16
IX 1969).

[313] Appunto, nr 1.

[314] Conclusiones, nr 4.

[315] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
804; Javier Echevarría, Sum. 2360.

[316] Javier Echevarría, Sum. 2360.

[317] List do Jego Świątobliwości
Pawła VI, w: EF-691011-2.

[318] Ibidem.

[319] List do bpa Giovanniego
Benelliego, Zastępcy Sekretarza
Satnu do Spraw Zwyczajnych, w:
EF-691029-1.



[320] Ibidem. Na temat możliwej
interwencji bpa Benelliego w tej
sprawie list założyciela Opus Dei nic
nie mówi.

W przypisie do Appunto z 16
września 1969, już cytowanym,
Álvaro del Portillo powiada, że
komisja specjalna «nie podjęła
żadnej pracy związanej z sytuacją
prawną Opus Dei i, faktycznie,
została natychmiast rozwiązana».

[321] Por. Akta Nadzwyczajnego
Kongresu Generalnego, z 30 VIII
1970; AGP, RHF, Sección Jurídica, VII,
D-15256.

[322] AGP, P01 1970, s. 501.

* (łac.) Pani, niech się stanie – przyp.
tłum.

[323] Por. César Ortiz-Echagüe Rubio,
Sum. 6860 oraz AGP, P01 1982, s. 1488
i n.. Na krótko przed dotarciem do
Torreciudad ułożył tekst do joty,



typowej przyśpiewki aragońskiej,
zaimprowizowany w samochodzie: 
Miłość Aragończyków/ trudno jest
zyskać;/ jednak, choć mijają lata, / 
jest to prawdziwa miłość (ibidem,
s. 554).

[324] Ibidem, s. 1499.

[325] AGP, P01 1982, s. 1506.

[326] Ibidem, s. 1508.

[327] Ibidem, s. 1317.

*

[328] AGP, P01 1970, s. 937.

[329] AGP, P01 1982, s. 1319. W całym
tym okresie jego modlitwa do
Najświętszej Maryi Panny miała
charakter szczególnie synowski. W
księdze pamiątkowej w Torreciudad,
choć zwykle nie wpisywał się do
takich ksiąg, napisał kilka tygodni
wcześniej: Matko moja i Pani moja
z Torreciudad, Królowo Aniołów,



monstra te esse Matrem [ (łac.)
pokaż, że jesteś Matką – przyp. tłum.]
i uczyń nas dobrymi synami,
synami wiernymi. Torreciudad, 7
kwietnia 1970 (AGP, P01 1982, s.
1499).

[330] Ibidem, s. 1321.

[331] Ibidem. «W tym kontekście
powszechnej modlitwy, otwartej na
wszystkie potrzeby ludzi — pisał
prałat Javier Echevarría do wiernych
prałatury — wytrwale prosił w
intencji Opus Dei, aby Pan w swej
nieskończonej Hojności i Mocy
chronił Swe Dzieło i zachował całe i
nienaruszone — także dzięki
odpowiedniej sankcji prawnej ze
strony władz kościelnych — ducha,
naturę i styl apostolstwa właściwe
dla Opus Dei» (List, 1 V 1995).

[332] Ibidem, s. 1324.

[333] AGP, P01 1970, s. 950.



[334] Ibidem.

[335] AGP, P01 1976, s. 451.

[336] Akta Nadzwyczajnego
Kongresu Generalnego II, z 30 VIII
1970; AGP, Sección Jurídica, VII,
D-15256..

[337] Akta Nadzwyczajnego
Kongresu Generalnego II, z 14 IX
1970; w: Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks Dokumentalny nr 55,
s. 584-585.

[338] Ibidem.

[339] RHF, AVF-80.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-
watykanskiego-ii/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-watykanskiego-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-watykanskiego-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-22-epoka-soboru-watykanskiego-ii/

	Rozdział 22: Epoka Soboru Watykańskiego II

