opusdei.org

Rozdzial 21: Szkic do
portretu

1. Ojcostwo duchowe. 2.
Charakterystyka postaci. 3.
,Nierozsadni” swieci. 4. Mistrz
duchowosci. 5. Namietnie
kochac. 6. Charyzmat
zalozycielski.

28-08-2018

Szkic do portretu
1. Ojcostwo duchowe

Nadszed} odpowiedni moment, by
zatrzymac sie i zarysowac portret



zalozyciela Opus Dei. Jednak
przedstawienie i ocena bogactwa,
jakie reprezentuja sobg wielkie
postacie ludzkosci jest zadaniem
bardzo trudnym. Pierwsze etapy —
dziecinstwo, okres dorastania —
udaje sie uchwycic bez zbytnich
problemoéw; dane na temat
osobowosci mtodego czlowieka sa
zawsze skape, a perspektywa
historyczna nieskomplikowana i
otwarta jedynie w kilku mozliwych
kierunkach. Potem, wraz z uplywem
lat, wydarzenia nabierajg tempa,
pojawiaja sie namietnosci i mnoza
sie projekty, okazuje sie, ze bardzo
trudno jest uchwycic¢ wszystkie
mozliwosci czlowieka czynu,
zwlaszcza jesli chodzi o osobe o
bujnym zyciu wewnetrznym. Nie
wystarczy wiec nakresli¢ postaci na
podstawie kilku wspomnien,
zbierajgc rozproszone slady. Los
wielkich postaci, ktore kroczyly
poprzez dzieje — a z takim wlasnie
przypadkiem mamy do czynienia —



jest naznaczony misjg otrzymana z
wysoka. Aby poznac je naprawde,
trzeba je widzie¢ w dzialaniu i
podczas odpoczynku, zetknac¢ sie z
ich Swiatlg inteligencja, ich mocna
wolg oraz calym ich jestestwem w
cheilach trudnych. Trzeba takze zna¢
ich sklonnosci, kierunki obrane
przez nich Swiadomie oraz
odziedziczone, wywodzace sie z
tajemnic krwi.

%k kS

Juz ponad trzydziesci lat don
Josemaria stal na czele Opus Dei. 2
pazdziernika 1928 rozpoznat swoja
zalozycielaska misje. Majac wiec
zajmowac sie sprawami Boskimi,
pisal na samym poczatku: My nie
mozemy ustqpic, odciqc, czy
zmienic czegokolwiek z tego, co
dotyczy ducha i organizacji
Dziela[1]. I, w bardziej
dramatycznym tonie, pisal w
Zapiskach wewnetrznych: Jezu, oby



Twe Dzieto nigdy nie oddzielito sie
od swego celu: przeklnij od teraz,
Panie, tego, ktory —z pewnosciq
na darmo —chciatby zawrocic z
kursu, ktory Ty wskazujesz[2].
Swiadomy historycznego znaczenia
misji tak wielkiej 1 uniwersalnej, jaka
bylo zaszczepienie Opus Dei na
ziemi, zalozyciel czul sie absolutnie
niegodny i oszolomiony. Uwazal, ze
jest narzedziem niezdatnym i
gluchym. Szukal sily i schronienia w
modlitwie i w umartwieniu, pytajac,
dlaczego to on zostal wybrany, a nie
kto$ inny:

O, Panie! Dlaczego szukates mnie,
gdy jest tylu ludzi swietych,
maqdrych, bogatych i cieszqcych sie
szacunkiem? Mnie, ktory jestem
zaprzeczeniem tego wszystkiego?

[3].

W zadnym wypadku nie uwazatl sie
za niezbedny element tej wielkiej
misji, ktora Bog mu powierzyt.



Przeczuwal, Ze Pan pozostawi go
przy zyciu do chwili, gdy Dzielo
bedzie juz dobrze ukonstytuowane, a
jednak w latach poprzedzajacych
hiszpanska wojne domowa i
nastepujacych bezposrednio po niej,
w trudnych czasach, zwykt byl pytaé
pierwszych czlonkow Opus Dei: jesli
jaumre, czy bedziesz nadal
pracowad, aby popychac Dzietlo
naprzod, chocby kosztem twego
majqtku i twego honoru, oraz
twojej dziatalnosci zawodowej,
jednym stowem -oddajqc cate twe
Zycie na stuzbe Bogu w Jego
Dziele?[4]. Zalozyciel dzialal z pelng
Swiadomoscia historycznego
znaczenia wszystkich, i kazdego z
osobna, jego dzialan. Zaréwno jesli
chodzi o jego walke o utorowanie
drogi, ktora mieli podazac jego
synowie w nastepnych wiekach, jak i
nadzwyczajna dbatos$¢ o zachowanie
dokumentéw: notatek i listow,
rachunkow, faktur i biletow. Od
pierwszej chwili zrozumiatl, w



obecnosci Bozej, wielkos¢ swego
powolania. Jednak wobec pozornego
braku znaczenia wydarzen, ktore nie
mialy jeszcze wymiaru
historycznego, nie odwazytl sie
uswiadomic tego swoim
zwolennikom. Musiato ming¢ sporo
czasu, zanim pewnego dnia
powiedziat im:

Synowie moi, musze sie z wami
podzieli¢ jednym wnioskiem,
ktorego, gdy bytem mlody, nie
odwazatem sie ani pomysled, ani
wypowiedziec. A teraz mysle, ze
powinienem to wam powiedzie¢. W
swoim zZyciu poznatem juz kilku
papiezy; wielu kardynatow;
mnostwo biskupow. Natomiast
zatozyciel Opus Dei jest tylko
jeden! Chocéby nawet byt to tak
wielki grzesznik, jak ja. Jestem
zZupetnie przekonany, ze Pan
wybrat cos najgorszego, co
znalazt, aby w ten sposob byto
jeszcze jasniej widad, ze Dzielo jest



Jego. Ale Bog poprosi was o zdanie
rachunku z tego, ze byliscie przy
mnie, poniewaz mi powierzyt
ducha Dziela, a ja go wam
przekazatem|5].

Pewnego dnia w 1955 roku dwie
dyrektorki Asesorii Centralnej Opus
Dei w Rzymie udaly sie z wizyta do
mons. Pedro Altabelli, dobrego
przyjaciela Ojca od 1934 roku. W
trakcie rozmowy zauwazyl, ze one
nie sa Swiadome, jakie znaczenie ma
osoba zalozyciela, wyrazil jednak
nadzieje, ze nadejdzie taka chwila, ze
imie Josemarii Escrivy de Balaguera
bedzie mozna ustysze¢ nawet w
najdalszym zakatku Swiata.
Opowiedzialy to potem Ojcu, ktory z
cala prostota powiedzial im: Corki
moje, to prawda. Dlatego, kazdego
dnia, lezqc na podtodze,
odmawiam psalm Miserere[6]*.

Jednak calym soba odczuwatl
nieprzezwyciezony opor przed



kultem jego osoby, poniewaz Opus
Dei — twierdzil— nie jest dzietem
moim, jest Boze i tylko Boze![7].
Zachowatl dla siebie skromna role
oslicy Balaama:

W Dziele wszystko nalezy do Boga
— powtarzat —nic nie jest moje, ale
trzeba miec na wzgledzie, ze Bog,
aby przemowic do ludzi, postuzyt
sie nawet oslicq Balaamal8].

Przekonany o nadprzyrodzoncyh
korzeniach Opus Dei, spogladatl z
ufnoscig w przysztosc. Inni beda
kontynuowac jego prace, kiedy on
bedzie musial zdac sprawe ze swego
zycia. Dzieki Bogu, zostawial Dzielo
solidnie ugruntowane,
wyrzeZbionew najdrobniejszych
szczegolach, aby moglo oprzec sie
dziataniu czasu oraz ludzkiej
glupocie i stabosci, jesli sie taka
zdarzy. Zalozyciel zawarl w Kodeksie,
czy tez prawie partykularnym Dziela,
wszystko to, co bylo jego esencja.



Tam duch Opus Dei znalaz} swe
dokladne odzwierciedlenie.
Czlonkowie Opus Dei powinni
wcielac go wiernie, starajac sie, by
nie ulegl wypaczeniom, poniewaz
Kodeks — jak im mowil — jest
ponadczasowy, swiety i
nienaruszalny[9]. Wiedziony wiarg
w Bozga opatrznos¢, uswiadamiat
swoich synow, ze zwykle, w wielu
instytucjach, gdy zabraknie
zalozyciela, nastepuje rodzaj
trzesienia ziemi.l zauwazal: ja sie o
to nie martwie: w Opus Dei to sie
nie zdarzy[10].

Jednak, nawet jesli prawo
odzwierciedlalo wiernie ducha Opus
Dei, prawo Dziela pozostaloby
martwa litera, gdyby zalozyciel nie
przekazal takze czegos$ zywego: stylu,
tradycji, duchowosci, ktora nadawata
cigglosc historyczna temu sposobowi
uswiecania sie. Uzbrojony w statos¢ i
mitosc¢, zalozyciel osobiscie zajat
wszczepianiem ich w zycie



wewnetrzne swoich dzieci. Podczas
rozmow, podczas medytacji, w czasie
poobiednich spotkan, w ktorych
czesto uczestniczyl oraz w dni
Swigteczne udzielal im praktycznych
wskazowek, poufnych porad, albo
tlumaczyl im ten, czy inny punkt z
historii Opus Dei.

Podczas jednego z takich spotkan
wyszlo na jaw, ze don Alvaro ma
zamiar wydac ksiazke. Zalozyciel
wigczyt sie do rozmowy, méwigc o
tym, jakie on sam chcialby napisac.
Ale nagle wpad! na pewien pomyst.
Wskazujac don Alvarowi twarze
obecnych na spotkaniu, wykrzyknat:
Zobacz, jaka biblioteka! To sq
moje dzieta![11].

Przez wiele lat, gdy do Kolegium
Rzymskiego przybywal nowy
student, albo gdy na korytarzu lub na
patio Villa Tevere Ojciec spotykatl
jednego ze swych synow, brat go pod
ramie i zapraszal na krotki



spacerek[12]. Rozmawiajac,
przechodzili przez sale, dziedzince,
kaplice... Od czasu do czasu Ojciec
odkrywal jaka$ drobna usterke:
lekkie zarysowanie na Scianie,
niezbyt dobrze dopasowanag klamke,
plamke na podlodze. Nie wldczyt sie
po katach w poszukiwaniu
niedoskonatlosci. Jednak nieraz wiele
0s0b przechodzilo tamtedy, niczego
nie zauwazajac. Nikt tego nie
zauwazyl, zanim Ojciec, przechodzac
obok, przypadkowo nie odkry}
pominietej usterki. Niewatpliwie
miat do tego jakis szosty zmyst.
Patrzyl na Swiat «Zrenicami
powiekszonymi mitoScig»[13].

Niewypekienie porzadku dnia,
trzaskanie drzwiami, jaka$ rzecz nie
na swoim miejscu byly
uchybieniami, ktore bolaly go bardzo
gleboko, poniewaz nie byly bez
znaczenia. Kazdy taki drobiazg byt
wyrazem lekcewazenia rzeczy
zwyklych, zle wykonanag pracag.



Widzial w tym brak mitosci i brak
Swiadomosci obecnosci Bozej;
zaniedbanie, w wyniku ktérego w
ostatecznym rachunku wkradala sie
duchowa letniosc¢. A jesli sprawa byla
powazniejsza lub szkoda tego
wymagata, zwotywat cate Kolegium
Rzymskie, aby powiadomic je o
niedoskonatosci. Jak to mozliwe, ze
nikt tego niedostrzegl? Czy wszyscy
staja sie tacy niewrazliwi? Czy nie
styszeli, jak po tysiackroc im
powtarzal, ze dusze wielkie bardzo
dbajg o sprawy matle?

Ale tworzenie Opus Dei nie bylo
wylacznie oferowaniem jakiejs$
wybranej grupie ludzi drogi do
uswiecenia sie poprzez codzienne
wydarzenia. Bozy plan mial zasieg
uniwersalny, prowadzil, ni mniej ni
wiecej, do odnowienia zycia
chrzescijanskiego kobiet i mezczyzn,
niezaleznie od kraju. W duszy
zalozyciela Dziela ten duch odnowy
zapisany zostal razem z



charyzmatem zalozycielskim. Wola
Boza polegala na tym, aby wyzlobic¢
gleboka bruzde w historii ludzkosci.
To wielkie i historyczne
przedsiewziecie opieralo sie na
otoczeniu zatozyciela Opus Dei,
poniewaz by} on szczegdlnie
wybrany do tego, by przekazac
przestanie i ducha Dziela. Byl wiec za
to bezposrednio odpowiedzialny
przed Bogiem:

Jestem zalozycielem— mawial —i
wiem, o co Pan mnie poprosil. Jesli
bym scedowat na kogos lub
porzucit zobowiqzanie, ktore na
mnie spoczywa, ryzykowatbym
swojq i Pan wystawitby mi bardzo
surowy rachunek[14].

Miat swobode ruchdw, ale nie po to,
by czyni¢ ustepstwa kosztem swojej
misji. Mam — tlumaczyl —
obowiqzek bronic, co nalezy sie
Bogu, chocby kosztem mojego
Zycia, poniewaz On mnie poprosii,



Zebym zaangazowat si¢ wlasnie w
te sprawe[15]. Mozna sie bylo
spodziewac, ze napotka na wielkie
trudnosci i opdr, tak sie tez stalo.
Musiatl tez rozwigza¢ mnostwo
problemow niemozliwych do
rozwiqzania[16].A od samego
poczatku znajdowatl sie w otoczeniu,
w ktéorym panowalo najbardziej
brutalne niezrozumienie[17].

Zyt gtebokq wiarg, Ze nigdy nie
zwatpi w Bozy charakter Dzieta
ani w jego urzeczywistnienie[18],
nawet gdyby Bdog pozstawil go
samotnym w tym przedsiewzieciu.
Mial nadzieje, wbhrew wszelkiej
nadziei, ze nadejda apostolowie
Dziela. (Nadejdzie ich wielu: Bog to
sprawi![19], pisal w swoich
Zapiskach wewnetrznych okolo roku
1930). W 1934 roku, gdy miatl juz
niewielka grupke nasladowcow, gdy
mozna bylo mowic o rodzinie, powoli
wcielal w zZycie swoj charyzmat bycia



Ojcem, mistrzem i przewodnikiem
swietych|[20].

To ojcostwo duchowe, wielkie i
owocne, podobne do ojcostwa
patriarchow starotestamentowych,
wypeknilo cala jego dusze.
Zaproponowal, aby na jego plycie
nagrobnej napisano:

GENUIT FILIOS ET FILIAS*[21].

W pierwszych latach niost brzemie
ojcostwa, nawet tego nie zauwazajac.
Nastepnie, w miare jak rozkwitalo,
dziwil sie, ze nie byla to cecha
wylacznie duchowa, ale ze byla
zlaczona z miloScia, z plomienng
miloscia. Zauwazyl takze, ze to czyste
uczucie nie bylo tylko stanem emocji
— polegalo raczej na ludzkiej i
nadprzyrodzonej wiezi z tymi, ktorzy
kroczyli droga Dziela[22]. Jednak
przejmowat go strach na mysl, ze
odbieratl co$ Bogu, ze okradat Go z
czastki serca swoich dzieci. Aby go
uspokoi¢, Bog pozwolil mu dostrzec,



ze im bardziej kocha swoje dzieci,
tym bardziej kocha Jego[23]. Mimo
wszystko don Josemarie nachodzila
watpliwos¢ innego rodzaju. Czy
majac w sercu ograniczony zasob
mitosci, nie bedzie kochac coraz
coraz mniej swe corki i synow?
Kiedy bedq nas tysiqce z catego
swiata, czy bedziemy sie kochac
tak samo? Czy bede kochat tak
samo moje dzieci, jak teraz, gdy sq
nieliczne?[24]- pytal samego siebie.

Mijaly lata, rodzina sie rozrastala i
Ojciec mogl opowiedzie¢ im o swoich
doswiadczeniach:

Moge z radosciq wam powiedziec,
Ze moja mitosc¢ do was jest tak
wielka, jak wowczas, chociaz teraz
sq was tysiqce, i Zze kocham kazde
Z moich dzieci, jakby byto to
dziecko jedyne, catq swq duszq.
Pan, ktory poszerzyt moje serce i
sprawia caly ten cud, poszerzy



takze wasze serca, jesli sie od
Niego nie oddalicie[25].

W gruncie rzeczy, mitosc ze strony
Ojca byla rysem charakterystycznym
i zasadniczym dla ducha Opus Dei.
Byla konsekwencjg jego ojcostwa. A
ojcostwo bylo darem Ducha
Swietego, ktory pobudzal go, by
szerzyl te milos¢, by wzrastala,
mnozyla sie 1 odbijala sie takze w
innych duszach. Dlatego tez, w Slad
za Sw. Pawlem, wznosit przepojona
wdziecznoscia dusze do Pana, «od
ktogo bierze nazwe wszelki rod na
niebie i na ziemi »[26], w uznaniu dla
duchowego ojcostwa, ktore dzieki
lasce Bozej don Josemaria przyjal z
pelnqg swiadomosciq, zZe znalazt sie
na ziemi tylko po to, zeby jej
sprostac[27].

Ojciec Swietnie zdawat sobie sprawe
z natury uczué, ktore przepeinialy
jego serce. Jego dzieci — jak
wspomina jego brat Santiago —



«nazywaty go Ojcem, ale by} dla nich
niczym dobra matka, niczym dobra i
kochajgca matka rodziny»[28]. Zy},
stale o nich myslac. Od razu zwracat
uwage, jesli ktores$ z dzieci schudio,
jesli bolala je gtowa lub
potrzebowalo nowego ubrania. Jego
rady mialy wiele matczynych cech:
W tym czasie— mowil pewnemu
konsyliariuszowi z Ameryki —
przestan przejmowac sie
sparwami zwiqzanymi z
rzqdzeniem w twoim regionie,
wyspij sie, jedz i wypoczywaj[29].
Jesli nie dostawat od nich
wiadomosci, wyobrazal sobie, zZe sa
W niebezpieczenstwie. I nie spoczal,
pOki nie przekonatl sie, ze sa cali i
zdrowi. Pewnego zimowego dnia,
gdy nad Rzymem rozpetala sie ostra
$niezyca, jego corki zajmujace sie
sprawunkami wyjechaly na zakupy
weczesnie rano, jeszcze przed szosta.
Dwie godziny pdzniej Ojciec
dopytywat sie, czy samochod miat
fancuchy na kotach. Poprosil, by



zadzwoniono do niego, jak tylko jego
corki wroca z zakupdw. Wrdcily
samochodem nieco pozniej, a na
wies¢, ze wszystko jest w porzadku,
Ojciec odpowiedzial: Bogu niech
bedq dzieki. Powiedz im ode mnie,
Ze caly czas jakby nas
krzyzowano, ze modlilismy sie za
nie, aby nic sie im nie stalo. I zeby
wiecej tak nie robity[30].

Ojciec odgadywal, jakby wiedziony
siodmym zmystem, stan ducha
swoich dzieci, nawet ich najbardziej
skrywane niepokoje. Pewnego dnia,
gdy ogladatl zdjecie grupy swych
corek nadestane z Meksyku, musiat
zauwazyc co$ szczegolnego. Obejrzatl
jedokladnie i zapytat o jedna z 0s6b
na zdjeciu. Wyczul, ze rzeczywiscie
osoba ta miala powazny
problem[31].

Pewnego dnia, gdy Ojciec wydawal
sie bardzo zmeczony, jeden z jego
synow, ktory byt lekarzem, rzekl mu:



— Ojcze, musi Ojciec sprobowac sie
przespac.

— Gdybym spal, znaczytoby to, ze
was nie kocham— ustyszal w
odpowiedzi —To mitosc¢ odbiera mi
sen[32].

Ojciec jednoczesnie znajdowat sie
bardzo blisko i bardzo daleko od
swoich dzieci. Byl blisko, gdy czynil z
nich wspoétuczestnikow rodzinnych
wydarzen, chwil spedzanych na
wspolnych spotkaniach, gdy otwierat
przed nimi serce, zwierzajac sie ze
swoich ojcowskich doswiadczen, gdy
zdawal im sprawe z rozwoju Dziela
podczas jego ekspansji na caty Swiat.
Ale roztropnie zachowywat dla siebie
wiesci bolesne, przeciwnosci i
trudnosci zwigzane z zarzadzaniem
Dzielem. Ponadto Ojciec, jako
zatozyciel Dziela, mial
doswiadczenia, ktérych nie dzielil z
nikim, zazdros$nie strzegac ich od
pierwszych chwil istnienia Dziela.



Ten dystans nie stanowil jednak
bariery. Wobec swoich dzieci
zachowywat sie z absolutnym
zaufaniem i naturalnoscig,
naturalnoscig Ojca i przyjaciela
zarazem. Nawet pozwalal sobie
pieszczotliwie zracac sie do nich per:
gluptasy, lobuzy, bandyci, spryciarze,
wiedzac, jak trafi¢ do ich serca. Ten
szczegolny serdeczny ton odnalezc¢
mozna takze w listach rodzinnych,
gdy Ojciec dowiadywal sie, ze ktos
ma jakie$ zmartwienie lub cierpi na
jakas chorobe. Oto dwa krotkie
fragmenty z jego listow do synow:

Drogi Quinito, niech Jezus mi cie
zachowa.

Kto cie, bandyto jeden,
kochabardziej niz Ojciec? Na ziemi
nikt. Czy to jasne?[33].

I jeszcze jeden:

Drogi Michaelu, niech Jezus mi cie
zachowa.



Nazwalem cie w moim poprzednim
liscie gluptasem, ale to za mato,
pijanico jeden. Niech zyje Jerez*! A
teraz serio: pozwdl o siebie
zadbad, wtedy szybciej dojdziesz
do petni sit[34].

Nie wstydzil sie tez wyznawac
publicznie, bardzo emocjonalnie, jak
wielka jest jego milos¢ i skad sie
bierze:

Kocham was, poniewaz jestescie
dzieémi Bozymi, poniewaz
zdecydowaliscie sie dobrowolnie
by¢ moimi dzieémi, poniewaz
staracie sie by¢ swietymi,
poniewaz jestescie bardzo wierni i
bardzo udani. Wszystkie moje
dzieci sq wtasnie takie. Kocham
was tak samo, jak wasze matki: z
catymi waszymi ciatami i
duszami, ze wszystkimi waszymi
cnotami i niedoskonatosciami.

Dzieci moje, sprawia mi wielkq
radosc to, Zze moge tak do was



mowic! Widzqc was, nie bytbym w
stanie tego zrobié, i musze wam
wyznad, ze czasem si¢ zmuszam,
aby sie nie rozkleié, aby nie
pozostac¢ w waszej pamieci ze
tzami w oczach, aby wam nie
powtarzad, ze tak bardzo was
kocham, tak bardzo... Poniewaz
kocham was tym samym sercem,
ktorym kocham Ojca, i Syna, i
Ducha Swietego i Najswietszq
Maryje Panne, tym samym sercem,
ktorym kocham mojq matke i mego
ojca. Kocham was jak wszystkie
matki Swiata razem wziete:
wszystkich jednakowo, od
pierwszego do ostatniego[35].

Mial nawet fizyczne trudnosci, by
rozstawac sie ze swymi dziecmi. W
duchu zawsze mial je przy sobie.
Jesli byt w Rzymie, jego mysli
kierowaly sie do tych, ktorzy byli
daleko. Jesli wyjezdzal z Rzymu, tam
wilasnie biegly jego mysli, poniewaz
nie chcial zostawic¢ ich w



osamotnieniu. Sercem i myslami
jestem nadal z wami- pisal z
Londynu do czlonkow Rady
Generalnej[36].

Jego dzieci byly jego duma i jego
moca. Coz bym ja bez was zrobit?-
pytat.

Naprawde bardzo was wszystkich
potrzebuje. Kazdy z was jest mojq
mocq. Ma to miejsce od tego
stopnia, ze gdy sie modle,
przedstawiam was Panu z duma,
niczym matki, ktore przedstawiajq
swoje dzieci i zawsze musze
dodac: Panie, nie miej wzgledu na
mnie, ne respicias peccata mea*!...

Ja, Panie — dodaje — powinienem
byc przed Tobgq jak robak, nie
odrywac twarzy od ziemi, ale
spojrz na mych synow. Popatrz,
jak cudowni sq moi synowie i moje
corki, ktorzy oddajq Ci swojq
miodosc, swoje czyste serca.
Popatrz na ich cnoty...



Przystrajam sie w wasze
codzienne oddanie, dzieci moje, i
wtedy zdaje mi sie, Ze mam jakies
prawo rozmawiac z naszym
Panem. Widzicie? Oto moja moc:
wasze oddanie[37].

Ojciec chodzil po Swiecie czujny,
wyrzekal sie wszystkiego;
wszystkiego z wyjatkiem swoich
dzieci, ktore — jak sam mowil — sg
jego najblizszq okazjq, aby
przerwac prace i spedzi¢ chwile na
spotkaniu z nimi. Chociaz z drugiej
strony, mitosc jego dzieci do niego,
subtelnos¢, z jaka odpowiadali na
jego nocne ojcowskie czuwania,
wszystko to popychato go, aby
polepszac swoje zycie wewnetrzne:

Serce przywiera do moich dzieci.
Nie ukrywam tego i sqdze, ze to
widzicie, ale jest cos, co prowadzi
mnie do Boga: wy popychacie mnie
do tego, zebym byt bardziej wierny.
Ja rzeczywiscie pragne by¢ zawsze



bardziej wiernym, takze dla
was[38].

Proste zdanie, nabrzmiale miltosScia,
zawsze stanowilo dlan pocieche,
choc¢by pochodzito od jednego z tych
tysiecy jego synow, ktorych nigdy
fizycznie nie spotkal. Pod koniec
czerwca 1964 roku spotkata go
wielka przykrosé. W w tym czasie tez
dostal takze list, ktory sklonit go do
napisania w odpowiedzi do
konsyliariusza w Hiszpanii:

Stowa: “Ojcze, kochamy Ojca
bardzo”, ktore napisat do mnie
pewien gornik, dodajgc mniej
wiecej: “Niech Ojciec sie nie smuci i
nie cierpi”, trafity prosto do mego
serca[39].

Odpowiedz dzieci na przelewajaca
sie wprost mito$¢ Ojca wzmacniala
jego wiez z nimi. Dzieki tym wiezom
umacniata sie ludzka i
nadprzyrodzona spojnosc caltego
Dziela, poniewaz przeciwwaga dla



duchowego ojcostwa don Josemarii
bylo synostwo lgczace dzieci z Ojcem
w mocna jednosc.

2. Charakterystyka postaci

Ta niewypowiedziana mitos$¢ Ojca do
swoich dzieci byla Bozym darem,
ktory mial prowadzi¢ ku uswieceniu,
zgodnie z powolaniem do Opus Dei.
Ponadto ojcostwo i synostwo
powinny by¢ tak trwale, by mogty
przetrwac nawet Smierc:

Kiedy Pan wezwie mnie do siebie
— takie jest prawo zycia — niemal
wy wszyscy bedzie jeszcze na
ziemi. Pamietajcie wowczas o tym,
co wam mowit Ojciec: kocham was
bardzo, bardzo, do szalenstwa, ale
kocham was wiernych. Nie
zapominajcie: bgdZcie wierni.
Bede was kochat takze wtedy, gdy
juz zostawie ten swiat, aby udac
sie, dzieki niezmierzonemu
Bozemu mitosierdziu, tam, gdzie
bede mogt cieszyc sie obecnosciq



Boga. Miejcie wtedy te pewnosc, Ze
bede was kochat jeszce
bardziej[40].

Te slowa powtarzane przez Ojca
podczas rozmoéw i spotkan z jego
corkami i synami byly takze
wyznaniem spraw
nadprzyrodzonych, ku ktorym chciat
skierowac to uczucie: corki moje —
mowil —kocham was bardzo, ale
kocham was swietymi[41]. Przy
innych okazjach, zamyslony,
otoczony swoimi dzie¢mi, pytatl je:
dzieci moje, czy wiecie dlaczego
was tak bardzo kocham? Zapadalo
milczenie i Ojciec ciggnal dalej:
poniewaz widze, jak krqzy w
waszych zyltach Krew
Chrystusal42].

Czyste i nadprzyrodzone pragnienie,
z jakim Ojciec szukal Swietosci dusz,
ktore Niebo mu powierzylo, miato

takze inny aspekt. Druga strona jego
ojcostwa, po ludzku rzecz biorac, nie



przedstawiala sie zbyt atrakcyjnie.
Jego dzieci — jak wszyscy inni ludzie
— mialy swoje wady i popeinialy
bledy, a ci, ktorzy byli krotko w
Dziele, nie znali zbyt dobrze
zwyczajow 1 ducha Opus Dei. W
kazdym razie Ojciec czul sie
zobowiazany, by bez przerwy pelnic
swoja postuge mistrza i
przewodnika swietych. Mitosc Ojca
byla tak delikatna, ze wystarczylo
mu spojrzec na dlonie swoich corek
zniszczone od szorowania podiog, by
cierpiec z tego powodu. Z tego
wzgledu musiato bardzo bolec go,
gdy byl zmuszony upominac je w
sprawach materialnych, w ktorych
prawie zawsze dzialali w dobrej
woli. Pewne jest to, ze cierpial przed,
w trakcie i poudzieleniu
upomnienia[43].

Zasadniczym obowigzkiem Ojca bylo
uformowanie jego synow w duchu
Dziela. Wypelnial go niestrudzenie
zawsze: podczas rozmowy, udzielajac



rad, w przypadku nieuwagi z
powodu zle wypelnionego zadania
lub bledu wynikajgcego z braku
odpowiednich kryteriow. Jesli musiat
zastosowac powazne upomnienie,
sSposob, w jaki to czynil,
odzwierciedlal jego charakter, ktory
nie nalezal do slabych[44].

Byly tez takie przypadki, gdy jedno
spojrzenie wystarczalto za nauke[45].
Zwykly gest Ojca mogt stac sie
wyrazna lekcja, lekcja
niezapomniang, choc¢ to nie zdarzalo
sie zawsze. Pewnego dnia podczas
obiadu dla zaproszonych gosci, w
malenkiej jadalni domu na
hiszpanskiej prowincji, gdy
nalewano mu wino do kieliszka,
Ojciec zauwazyl, ze byl to markowy
trunek. Poprosit o butelke, sprawdzii,
ze rzeczywiscie tak bylo, chociaz nie
chodzilo o jaki§ nadzwyczajny
rocznik. W tym momencie wstat od
stolu, podziekowal i odszed! nic nie
zjadlszy. Byla to lekcja



umiarkowania; sposob na to, by
powiedzied, ze Ojciec nie dopuszcza
czynienia dlan jakichkolwiek
wyjatkow i Ze nie byto powodu, aby
czynic jakie$ nadzwyczajne
rzeczy[46]. Dzieki tej lekcji ubdstwa,
swe powolanie do Dziela odkryla
jedna z 0s6b zajmujacych sie tym
domem.

Kiedy upominal, cierpial bardziej niz
osoba upominana; ale napominanie
synow bylo jego obowigzkiem,
poniewaz pragnat przyblizyc ich do
Boga. Bylo to dzialanie z milosci.
Gdyby tego nie czyni}, oznaczaloby to
— przypominat swoim synom — ze
nie kocham ani Boga, ani was|[47].
Faktem jest, ze upominal zawsze, gdy
to bylo konieczne. Nie mial wzgledu
ani na spelniane obowigzki, ani na
doswiadczenia, ani na wiek, ani na
stan zdrowia osob, ktore upominal.
Byl niezmordowany. Powtarzatl i
wtlaczal do glow rady i doktryne
dotyczaca porzadku, ubostwa,



dbatlos$ci o rzeczy drobne.
Przypominal zawsze, zeby nie
zostawiac spraw niedkonczonych.
Jesli jakas sprawa pozostawata do
zrobienia, pytat o podjete srodki.
Niekiedy osoba odpowiedzialna
skrywala sie za jakimis niezbyt
przekonujacymi ttumaczeniami: “No,
bo...”, Ojciec przerywat je
natychmiast. Owo “No, bo...”,
“Myslatem, ze...” oraz “Sadzitem,
ze...” byly to trzy okropne “stowa -
diabliki”, ktorych nie chciatl styszec z
ust swoich synow lub corek[48]. Przy
tej okazji staratl sie im wyjasni¢, by
wypelniali swe obowiazki z
inicjatywa, z miloscig, wnikajac w
nie gleboko wszystkimi zmystami, z
bliska Sledzgc przedsiewziecia 1
wkladajac praktyczny wysitek w ich
wykonanie. By¢ postusznym —
wyjasnial swym synom — nie polega
na zachowaniu mechanicznym, albo
na Slepym wykonywaniu polecen,
byciu bezwolnym niczym trup,



poniewaz martwych to sie
naboznie grzebie[49].

Wspomnienia potwierdzaja, ze kiedy
Ojciec podejmowat gorzki obowigzek
udzielania upomnien, nie tracit
spokoju. Kiedy juz udzielil
upomnienia, starat sie uspokoic
upomnianego usmiechem albo
milym stowem, zgodnie z rada, jakiej
sam udzielal swoim dzieciom:
panujcie nad swym charakterem i
nie decydujcie o niczym, jesli
jestescie zmeczeni, albo w ztym
humorze. Jesli cierpieliscie, nie
bedziecie chcieli, by inni cierpieli,
poniewaz wystarczajqco sie
nawzajem umartwiam,y wcale
tego nie chcqc[50]. Ojciec staral sie
nadac osrodkom Dzieta wyraz i
atmosfere wlasciwg dla Opus Dei.
Musial przeciez w kazdej sprawie
Swieci¢ przykladem i zwracac¢ uwage
nawet na drobiazgi[51].

K ok Sk



Wiele razy podkreslano, i nie bez
racji, roztropnos¢, z jaka zalozyciel
Opus Dei odnosit sie do kobiet. Tej
postawy nigdy nie zaniedbywatl takze
w stosunku do swych cérek. Gdy
odwiedzal oSrodek kobiecy, zawsze
szedl w towarzystwie don Alvaro
albo innego ksiedza. Nigdy jednak,
peiniagc swoja misje Ojca i mistrza
duchowego nie czynil réznicy
miedzy kobietami i mezczyznami,
ani tez nigdy nie zaniedbywat
upominania ich, gdy okazywali jakies
humory czy kaprysy[52]. Tak wlasnie
sie dzialo, gdy obejmowano Villa
delle Rose w Castelgandolfo. Gdy trzy
numerariuszki pomocnicze, ktore
przybyly, by odpowiednio
przygotowac¢ dom przeznaczony na
potrzeby kurséw formacyjnych,
przekonaly sie, ze dom byt w
zalosnym stanie. Szczury biegaly po
zanidebanych i brudnych pokojach i
korytarzach. Wyobrazajac sobie
nocny koszmar (a nie trzeba bylo
wkladac w to zbyt duzego wysitku),



jedna z numerariuszek
pomocniczych, Concha Andrés,
powiedziala Ojcu, ze chcialyby spac
wszystkie trzy razem w jednym
pokoju. A Ojciec bardzo serdecznie
im odpowiedzia}l: Corki moje, jesli
teraz sie boicie, jak bede mogt was
wkrotce wystac do Afryki, do
Kongo... albo gdziekolwiek indziej?
Nie, moje corki, bgdzcie silne i
spijcie kazda w swoim pokoju[53].

By¢ moze stosownym okresleniem
dla sposobu postepowania Ojca w
stosunku do kobiet bylaby
“rycersko$c¢”. W tym jednym stowie
zamyka sie cala gama cnot: lojalnosé,
szlachetnosc, elegancja, prawosc,
grzecznos$¢, umiarkowanie etc. Don
Josemaria musiat bardzo te ceche
cenic, skoro okreslal swego ojca
mianem “chrzescijanskiego rycerza”.
Byl wdzieczny za przyklad, ktory mu
dat don José, ktorego wiele cnot
nasladowal. Posrod nauk
otrzymanych przez zalozyciela Opus



Dei w dziecinstwie jest pewien rys,
bez watpienia drugorzedny, ale
bardzo znaczacy, wywodzacy sie z
rodzinnego domu Escrivow, ktory ma
wiele wspodlnego ze stosunkiem don
Josemarii do kobiet.

Dorita Calvo wspomina, ze gdy w
1945 roku przyszla po raz pierwszy
do akademika przy Zurbaran, aby
porozmawiac z Ojcem, zapamietala
dokladnie pewne drobne zdarzenie:
«gdy probowalam przepuscic¢ Ojca
pierwszego, zwrdcila moja uwage
cala prostota i rycerskos¢, z jaka nie
pozwolil, bym przepuscita go
pierwszego w drzwiach»[54]. Takze
Kurt Hruska, dentysta, ktory
zajmowat sie nim w Rzymie, czyni
podobne spostrzezenie: «kiedy
spotykatl sie z kim§ w przejsciu
przychodni, byl uprzejmy; cofal sie o
krok i przepuszczal panie»[55].
Trzecie Swiadectwo poswiadczajgce
te galanterie w postepowaniu



zawarte jest w liScie do bratanicy.
Oto jego zakonczenie:

Dla mamy, taty (panie zawsze
majq pierwszenstwo) oraz dla
kazdego z twego rodzenstwa
mnostwo caltusow. Dla ciebie, poza
tym, usciski i serdeczne
btogostawienstwo od Josemarii.

Przesylam Ci bardzo tadny
medalik[56].

Uprzejmosc 1 pozstajacej w jej tle
pokora nie Swiadcza wylacznie o
tym, ze dobre wychowanie Josemarii
w dziecinstwie nie zniklo wraz z
uplywem lat. W jego postepowani
szczegoOlng uwage zwraca fakt, ze
wyrzekal sie pierwszenstwa, jakie
przynawalo mu spoleczenstwo w
uznaniu dla jego godnosci
kaptanskiej. Ten delikatny sposéb
postepowania kontrastuje jednak w
wyrazny sposob z tym, Ze muszac
upominac jako Ojciec, don Josemaria
zdawal sie nie zwazac na formy



zewnetrzne. Zdarzalo mu sie w ten
spodob odnosic¢ do swych corek, i to
niejeden raz. Swiadczy o tym relacja
Encarnacion Ortegi: «mial charakter
mocny i energiczny, walczyl z nim
przez cale swoje zycie. Pamietam, ze
w niektorych przypadkach, gdy
okazal te gwaltownos¢ udzielajgc mi
jakiego$ upomnienia, potem potrafit
poprosi¢ mnie o wybaczenie za zbyt
zdecydowany sposob, w jaki mi go
udzielil, cho¢ utrzymywatl je w mocy
ze wzgledu na jego przyczyne»[57].

Swiadectwo to wymaga dodatkowych
wyjasnien, ktore inna z jego corek
otrzymatla bezposrednio z ust Ojca:
Ja swoje corki kocham bardziej niz
rodzona matka, chocbym ich
nawet nigdy nie widzial. Ale
gdybym nie krzyczat, Dzieto by nie
wyszlo[58].

Ale czy Ojciec, tak bardzo
wymagajacy w stosunku do swoich
dzieci, wymagal tez od samego



siebie? Wydaje sie, ze w tym
wzgledzie postepowal zgodnie z
postanowieniem: kroczyc¢ Bozym
tempem, chocby kosztem swego
zycia[59]. Postanowienie to
pomagato mu wytrwac, wypelnial je
z heroiczng dzielnoS$cig, pozbywajac
sie, dzieki wspanialemu hartowi
woli, wszelkich przeszkadd, ktore
przeszkadzalyby mu podazac droga
wiodgca ku Bogu. Od siebie samego
takze surowo wymagat osiggniecia
celow. Nie tlumaczyl sie, ani nie
uspokajal, mowiac sobie, ze to byl juz
ostatni raz. Nie wierze w Zadne
ostatnie razy— oswiadczal —
Ostatni raz to juz byt![60].

Kto sie zajmowal upominaniem
zalozyciela? Sadzac z tego, co zwyk}
mawiac do swych dzieci, miat wielkg
ochote, by calkowicie sie
podporzadkowac: Chciatbym nie
by¢é w Opus Dei— mawial —aby
poprosic o przyjecie, by¢ ostatnim



i spedzic cale zycie na byciu
postusznym[61].

Az do chwili uzyskania ostatecznej
aprobaty w 1950 roku, zalozyciel
Opus Dei musial wywierac
“synowska presje” na Stolice Swieta,
aby zachowac ducha Dziela w stanie
nietknietym. Posrod obiekcji, jakie
wowczas zglaszano, znajdowal sie
przede wszystkim argument, ze on
sam nie powinien otrzymywac
upomnien ze strony cztonkdéw Opus
Dei. Jako przewodniczacy nie mogt
podlega¢ swoim podwladnym. Byl to
wielowiekowy zwyczaj. Ale
zalozyciela nie przekonywaly zadne
argumenty. Nie chcial zrezygnowac z
tak wspanialej pomocy dla wlasnego
uswiecenia, skoro pozostali
cztonkowie Opus Dei mogli z niej
korzysta¢. Argumentowal, ze:

Wszystkie moje dzieci majq do
syspozycji srodek, wywodzqcy sie
z Ewangelii, ktorym jest



upomnienie braterskie. Dzieki
temu postepowaniu pozostali,
chocich to boli, muszq sie
przezwyciezyd, zarowno
udzielajqc go, jak i je przyjmujqc,
muszq byc¢ pokorni i umartwieni,
lecz majq cudowny srodek
uswiecenia. A ja, ktory jestem
biednym cztowiekiem, a inni,
ktorzy przyjdq po mnie, ktorzy
bedq lepsi niz ja, ale takze bedq
biednymi ludZmi, czy my mamy sie
obywac bez tego srodka do
uswiecania sie?[62].

W koncu postawil na swoim. Stolica
Swieta zaakceptowala instytucje dwu
“Kustoszy (Custodes)”
Przewodniczgcego Generalnego Opus
Dei (dzis Pralata)[63]. Zadaniem dwu
Kustoszy (don Alvara del Portillo
oraz don Javiera Echevarrii) bylo
upominac, doradzac i pomagac Ojcu
we wszystkim, co mialo zwigzek z
porzadkiem duchowym i
materialnym. Od tej chwili Ojciec



mogt juz catkowicie zaspokoic swoj
glod postuszenstwa. Otwieral swa
dusze przed “Kustoszami”, stosowat
sie do ich sugestii. Konsultowal z
nimi plan pracy. Odwiedzjgc jakis
osrodek, powierzal lokalnemu
dyrektorowi wszystko, co bylo
zwigzane z planem dnia i
porzadkiem panujacym w domu. Tu
ty rzqdzisz - mawial[64]. Niejeden
raz — jak wspomina bp Javier
Echevarria — Ojciec ich upominal,
by on oraz mons. Alvaro del Portillo,
przez mitos¢ do Boga oraz przez
uczucie, jakie zywili do niego,
udzielali mu wszelkich koniecznych
wskazowek; nie pozwalajqgc mi
nieczego pomingc -nalegal[65].

kK K

W odroéznieniu od wiekszosci ludzi,
nie mozna, bez wielkich zastrzezen,
zastosowac do zalozyciela Opus Dei
potocznej madrosci zawartej w
powiedzeniu: jakiego mnie, Panie



Boze, stworzyles, takim mnie masz.
Zarysy jego teperamentu
objawionego w dziecinstwie
ewoluowaly wraz z uplywem lat, nie
w wyniku zmian biologicznych, ale
poprzez wysilek, z jakim starat sie
opanowac swe skltonnosci oraz
poprawic wady, z pomoca taski Bozej
oraz swych rodzicow. Mimo
wszystko, kiedy juz dobrze panowat
nad swymi sklonnosciami, nadal
jeszcze pozostaly niezatarte Slady
jego ludzkiej osobowosci.

Od wczesnego dziecinstwa pojawiaja
sie jasno okreslone sklonnosci jego
temperamentu. Jeszcze jako mate
dziecko, Josemaria, rozzloszczony,
poniewaz podano mu danie, ktorego
nie lubil, ze zloscia cisnal je o Sciane.
Mial tez zwyczaj uciekac pod t6zko i
nie chcie¢ wyjs¢, poniewaz wstydzit
sie wita¢ z zaproszonymi gos¢mi. W
takich przypadkach matka
przelamywatla jego dziecieca



niesmialos¢, nakazujac mu opuscic
kryjowke.

Jednak najwiecej o sklonnosciach
jego charakteru mowia dwie inne
anegdoty. Wkrotce po Smierci jego
dwu malutkich siéstr —Josemaria
mial wowczas jakie$ jedenascie lat —
obserwowal pewnego dnia zabawe
swych pozostalych siostriich
przyjaciotek. Udalo im sie zbudowac
zamek z kart, 1 nagle Josemaria
zniszczyt go jednym, gwaltownym
ruchem reki. To samo Bog czyni z
ludZzmi— powiedzial im. —Budujesz
zamek, i kiedy jest prawie
skoniczony, Bog go burzy. (Nie
rozumiatl jeszcze z pewnoscia
tajemnicy cierpienia i Krzyza. Ale
zdarzenie to pokazuje zdolnosc¢ jego
duszy do zrozumienia bolu i ukazuje,
poza wszystkim innym, jego
energicznosc i duchowa
przenikliwosc).



Inna analogiczna scena, ukazujaca
jego impulsywnosc¢, miata miejsce w
dniu, gdy nauczyciel matematyki
nakazal mu podejs$c do tablicy i
miedzy innymi zadal mu pytanie o
cos, czego nie wytlumaczy! podczas
lekcji. Josemaria, wobec
niesprawiedliwosci, wsciekle cisnat
Scierka o tablice, odwracil sie na
piecie i wrocit do tawki protestujac.

Nie warto przytaczac¢ wiecej takich
anegdot, poniewaz tego rodzaju
wydarzenia z miodosci
wystarczajgco ukazujg zasadnicze
cechy jego temperamentu. W jednym
przypadku gwaltownosc¢ miesza sie¢ z
nieSmiatoscig; w innym -
niecierpliwosc z energia, czy tez
buntowniczo$c¢ z glebokim
poczuciem sprawiedliwosci. Widac
takze inng dominujgca ceche:
krngbrnos¢, bardzo szybko
przezwyciezona dzieki stanowczemu
postepowaniu rodzicow. Krngbrnos¢
Josemartii jako dziecka, w wyniku



dtugiej walki z sobg samym, aby
wyeliminowac¢ negatywne jej strony,
przemienia sie w upor. Nastepuje to
W oKresie jego pobytu w Saragossie,
w latach wypekionych cierpliwg i
uporczywa modlitwa: Domine, ut
videam*!, kiedy przyszly zalozyciel
Opus Dei zyskuje upor i sile, ktora
ochrzci mianem “Swietego uporu”.
Poniewaz osoba nieustepliwa
okazuje sie wytrwalg, ale nie
zapiekla i niezdolng do poprawy.

Bez watpienia Bog obdarzyl go
cechami wlasciwymi jego dla misji.
Ale rozwd@j dobrych cech i
wysubtelnienie charakteru dokonuja
sie dzieki procesowi dlugotrwalej
ascezy, dokonywanej z mitosci, aby
stac sie wlasciwym narzedziem dla
wykonania Bozych wskazowek,
chociaz i tak zalozyciel Opus Dei
zawsze uwazal sam siebie za
narzedzie niezdatne i gtuche.



Zalozyciel Opus Dei byt czlowiekiem
obdarzonym nadzwyczajnymi
zdolnosciami do stalego uczenia sie.
Latwo zmienial zdanie na temat juz
przez siebie zbadany, jesli docieraty
do niego nowe dane czy informacje,
albo gdy po prostu uznal, ze sie
wczesniej pomylit. Nie zwlekal ze
zmiang swej postawy, poniewaz, jak
mawial, nie jestem rzekq, bym nie
mogt zawrocic[66]. Co wiecej,
poprawial sie z radoscig, poniewaz,
jak zapewnial, poprawa usuwa
gorycz z duszy[67]. On sam
opowiadal swoim dzieciom, ze jedna
z Yask, jaka juz dos¢ dawno w jasny
sposob otrzymatl od Boga, byla
radosc, jaka odczuwal, gdy musiatl
zmienic zdanie, czego nie odbieratl
jako upokorzenia dla
inteligencji[68]. Ojciec czesto
przyznawal, ze sie¢ pomylil, rownie
czesto wiec prosit swego kustosza,
Javiera Echevarrie, zeby nie
zapominal zwraca¢ mu uwagi z calg
swobodg, poniewaz: potrzebuje i



jestem wdzieczny z calego serca za
kazde swiatlo umozliwiajqgce mi
poprawe, aby by¢ lepszym, aby
Zmienic to, co juz
postanowitem[69].

Widac bylo, ze ma silny i
impulsywny charakter. Ostatnie
objawy tego okielznanego juz,
miodzienczego temperamentu,
widnieja w autobiograficznych
wzmiankach w Zapiskach intymnych,
a zwlaszcza w tonie agresywnej
urazy, z jaka reagowatl na obelgi,
ktore kierowano pod jego adresem
na madryckich ulicach w 19301 1931
roku[70]. Osiggnat w koncu, po
tytanicznych wprost wysitkach,
umiejetnos$¢ zapanowania nad swym
charakterem, az wreszcie byt w
stanie pogodzic energie ze spokojem
oraz mestwo ze stodyczga. Ktoz
mogtby domyslac sie wybuchowego
temperamentu z mlodosci u tego
“czlowieka pokoju”, ktorym stal sie
poznie;j?



Ty dobrze wiesz — pisal do mons.
Casimiro Morcillo —po tylu latach
statego i braterskiego kontaktu, ze
jestem cztowiekiem pokoju, i Ze
Panu zawdzieczam staly dobry
humor i zupetny brak zlosci. Nie
moge wiec sie na nikogo
gniewad[71].

Don Josemaria, pozbywszy sie
wszelkiej gwaltownosci i
wykorzeniwszy niepotrzebne cechy
charakteru, odznaczat sie
umiejetnoscia pogodzenia w sposob
harmonijny Zzywosci swego
temperamentu z delikatnoscig
traktowania innych. Ci, ktorzy
najlepiej go znali, mogli zaswiadczy¢
o tym fakcie. Bp Javier Echevarria
mowi o nim jako o «osobie o
twardym i silnym charakterze,
obdarzonej latwoscig podejmowania
decyzji oraz jasnym umystemy». I
dodaje: «Jednak przez cale zycie,
zawsze byl mily, serdeczny i
uprzejmy, wyrozumialy, uwazny



wobec potrzeb innych»[72]. Cj,
ktorzy nie mieli stalego kontaktu z
zalozycielem Opus Dei, ktorzy
poznali go bezposrednio tylko w
trakcie krotkiej rozmowy lub wizyty,
jak to bylo w przypadku rzymskiego
dentysty, sadzili na podstawie
pierwszego wrazenia. W tej sytuacji
narzucal sie wizerunek “czlowieka
pokoju”, rozeSmianego i uprzejmego,
chociaz wyczuwalna byla wyraznie
wewnetrzna energia jego charakteru.
Dentysta, doktor Hruska, opowiadal,
ze «mozna bylo miec wrazenie, ze
obdarzony jest jaka$ tajemnicza
mocgy, jakas silg i moca, sprawiajaca,
ze ci wszyscy, ktorzy sie don zblizyli
czuli sie lekko jak piorko niesione
wiatrem [...]. Kiedy przychodzil na
badanie, czulem wielka przyjemnosc:
dalo sie poczuc¢ powiew szczescia,
spokoju, jak gdyby wzielo sie jakies$
srodki uspokajajace»[73].

Jednak byly sytuacje, gdy
temperament zalozyciela Opus Dei,



sklonny do emocjonalnych
wybuchow, przebijal poprzez jego
gesty 1 stfowa. Nie wynikalo to z
braku panowania nad soba, ale z
tego, Ze buzujaca energia wylewala
sie przy okazji ucigzliwych spraw,
przy udzielaniu upomnien, a przede
wszystkim przy okazji obrony swego
dziedzictwa duchowego. Kimze bylby
zalozyciel Opus Dei bez tego
twardego charakteru cechujacego sie
pewnoscia, energia wewnetrzng i
Swietym entuzjazmem? Jakze madgiby
rozwiazywac to, co niemozliwe do
rozwiazania i pokonywac wszelkiego
typu przeszkody, jesli nie walczac
bez chwili wytchnienia? Jak moglby
dawac sobie rade z tyloma
projektami i speiniac¢ speiniac taka
liczbe prosh, ktora przytloczylaby
nawet najlepszego biznesmena?[74].
Co zyskal dzieki takiemu sposobowi
bycia?

Potrzeba zapanowania nad tak
mocnym charakterem zmuszata go



do prowadzenia cigglej walki
ascetycznej. To obfite Zrodlo energii,
oddane w calosci na stuzbe jego misji
zalozycielskiej, pozwolilo mu
odwaznie popychac naprzod Opus
Dei[75]. Zalozyciel mawial, ze w
przeciwnym razie nic by nie wyszto
z Dzieta.

Inna z cech jego charakteru,
objawiajaca sie w zdarzeniach z
dziecinstwa, jest poczucie
zazenowania czy tez nieSmiatosci,
gdy panie odwiedzajace dom czynity
z Josemarii oSrodek powszechnego
zinteresowania. Stad niechec¢ do
wszystkiego, co spektakularne,
niechec¢ do wyrozniania sie. Unikat
odgrywania rol pierwszoplanowych.
Byl rozmilowany w prostocie i
naturalnosci. Uciekal od afektacji i
od wyszukanych ceremoniatow.

Zawsze zalozyciel Opus Dei starat sie
trzymac zasady, by ukryc sie i
znikngqgd, ktora tak bardzo



korespondowata z jego
charakterem[76]. Jednak ta zasada
byla czyms$ wiecej niz tylko pewng
wskazowka w postepowaniu
publicznym. Jest to jasna Wola Boza
wobec mnie[77] -pisat w 1934 roku.
Chodzi wiec o ceche ducha, ktora
otrzymatl jako zalozyciel Opus Dei.

3. Nierozsadni swieci

Kim jest $wiety? Swiety jest osoba
zatopiona w Bogu, uwaznie i z
miltoscia speiniajaca Jego Wole,
gotowy, by Mu stuzyc z calych swych
sil. Swiety jest kims, kto trawi cale
swe zycie na pragnieniu, by obcowac
coraz to bardziej z Bogiem, na
ktorym skupia swoj umyst i serce
oraz ktéremu oddaje z cala pasja swe
istnienie. Sila rzeczy zachowanie
takiego czlowieka musi okazac sie
odmienne niz utarte zwyczaje innych
ludzi. Mozliwe, ze niektérzy beda
interpretowac jego niezwyklosc,
niezrownowazenie, brak umiaru,



dziwactwo, dzialanie anormalne i
bezsensowne. Bez watpienia Swiety,
podobnie jak zakochany, jest osoba
zajeta sprawami osoby kochanej, w
wypadku zatozyciela Opus Dei -
sprawami Boga. Z tego powodu
Swiety za zycia bedzie cierpial na
“manie zakochanego”, uniesienia,
czy tez “szalenstwa mitosne”[78].
Widziany oczami profandw, bedzie
sprawial wrazenie czlowieka
sklonnego do niedorzecznych sadow.
Bedzie wiec wiecznie niezrozumiany
w spoleczenstwie, chyba ze w ocenie
jego zachowan zostanie wziety pod
uwage Bdog odpowiedzialny za
jego”szalenstwa”, jak to wskazuje
zalozyciel Opus Dei:

Te szalenstwa, ten brak rozsqdku
swietych nie jest ani szaleristwem,
ani czyms nienormalnym. Jest to
rozsqdny sposob, w jaki Bog dziala
w duszach, stosownie do czasow,
stosownie do okolicznosci
spotecznych danej epoki,



stosownie do szczegolnych potrzeb
Jego Kosciota oraz ludzkosci w
konkretnym momencie
historycznym[79].

Wielcy swieci zwykle sa osobami
zwigzanymi z misjg Boza na shuzbie
ludzkosci. Ci ludzie, powolani, aby
nawracac cate narody, zaszczepic¢ im
przestanie ewangeliczne lub zmienic
kierunek biegu historii, musza by¢
Bozymi narzedziami, postusznymi
dziecmi w Jego rekach, dzialajacymi
niczym potezne olbrzymy. Ich
energia pochodzi od Boga i to Bog
postuguje sie nimi jak narzedziami,
czynigc z nich swoich prorokdw,
apostolow, reformatorow, zatozycieli
1 obdarowujac ich swoja taska.
Wielcy Swieci sa dzwigniami, ktore w
rekach Boga sa w stanie poruszy¢
Swiat. Nic wiec dziwnego, ze Scieraja
sie z otoczeniem, ktore okresla ich
jako marzycieli i fantastow, a nawet
szalencow, heretykow i wizjonerow.
Czegdz wiecej moga sie spodziewac



od swiata, jak nie odrzucenia,
przesladowan i zniewag?

Musimy by¢ przekonani, ze swieci
— my nie uwazZamy siebie za
sSwietych, ale pragniemy nimi by¢
— powinni koniecznie by¢
niewygodni — pisal zalozyciel Opus
Dei w 1932 roku, — poniewaz swym
przyktadem i swym stowem stajq
sie przyczynaq statego niepokoju
dla sumien pogrqzonych w
grzechu[80].

Juz od samego poczatku don
Josemarii wiedzial, ze zadanie, jakie
stawia sobie ten, kto walczy o
sSwietosc¢, stanowi przeszkode dla
spoleczenstwa, w ktérym zyje. Z cala
pewnoscia przewidywal, jaki los
czeka niego samego i jego synow, gdy
tylko sprobuja uruchomié projekty
apostolstwa powszechnego[81]. Jego
pierwszym posunieciem bylo
uformowanie tych, ktérzy podazali
za nim, wymaganie od nich



Swietosci. (Byloby dziwne, gdyby o
nig nie prosit, skoro jego postanie
polegato na dazeniu do Swietosci
posrod Swiata.) Ten kto nie jest
zdecydowany, by by¢ naprawde
swietym, niech odejdzie[82]- mowil
im. Swiety jest niewygodny dla
innych; ale to nie znaczy, Zze moze
by¢ nie do zniesienia. Jego zapatl
nigdy nie moze byc¢ zapatem
gorzkim; jego napomnienie nigdy
nie moze ranic; jego przyktad
nigdy nie moze by¢ moralnym
policzkiem, wymierzonym jego
wrogom|83].

Po latach, wzbogacony o liczne,
gorzkie doswiadczenia, na wlasnej
skdrze odczuwajac skutki sprzeciwu,
zalozyciel powtarzal, nie bez
szczypty humoru, ze Swieci
przeszkadzaja:

Wiele razy myslatem sobie, ze Bog,
Nasz Pan, takze z nas sobie
Zartuje. Zaszczepia w naszych



sercach pragnienie swietosci... i
okazuje sie, ze swieci zawsze, albo
prawie zawsze byli przeszkodq,
byli... niewygodni, uparci[84].

Poszukiwanie Swieto$ci oraz hojne
dzialanie laski za posrednictwem
zalozyciela Opus Dei sprawilo, ze
ludzie przypisali mu opinie
cudotwarcy. Jeszcze w latach
czterdziestych, przed wyjazdem do
Rzymu, znany by} jako “ksiadz od
cudow”. Przy swoim sposobie bycia
odczuwat to jako co$
najokropniejszego. Nic nie bylo
bardziej przeciwne zasadzie, by
ukryd sie i zniknqd,niz bycie
uznanym za publiczne dziwadlo; jak
jakis “stwor” wystawiany na widok
publiczny — mawial — zwierzat sie
urazony i przepeiniony bolem:

Nie wiem, dlaczego przychodzq
mnie oglgdad, skoro jestem tylko
grubym, nic nie znaczqcym
ksiedzem. Przychodzq obejrzec



stwora, zobaczyd, czy moze
dokonam cudu. Jak mam dokonac¢
cudu?! Co to za historia z tymi
cudami?! Zdarzajq sie rzeczy,
ktore ludzie uwazajq za
przekraczajqce granice
normalnosci, ale sq to sprawy
zwyczajne. A jesli Pan chce
uczynic cos niezwyktego, to Pan to
czyni, nie ja, nie ten ksiqdz[85].

Stawiajgc siebie za przyklad, w jaki
sposo6b mozna zy¢ duchem Opus Dei,
zalozyciel prosil Boga, aby nie
stawial go poza zwyczajnym
dzialaniem Opatrznosci, ktore dla
niego bylo w wystarczajacym stopniu
nadzwyczajne, i aby walka jego
dzieci o Swietos¢, a takze jego
wlasna, przebiegaly niepostrzezenie,
aby nikt nie még} powiedzie¢, jak w
przystowiu, ze potrzeba co najmniej
dwu swietych, zeby znies¢
Swietego[86]. Cudy codzienne byly
zupelnie wystarczajace, nie trzeba
bylo niczego wiecej. Jestem



wrogiem wszystkiego, co wykracza
poza normalnosc[87] - zapewniatl
ich. Juz wiecie, ze nie lubie zy¢
wyobrazniq. Trzeba mocno stgpac
po ziemi! Aby stuzyc Bogu
naprawde, jednoczesnie bardzo na
Niego liczqc [88]. Ojciec byl bez
watpienia realistg. Podcinal skrzydia
wszelkiemu fantazjowaniu. Uczy}
swoich syndéw, ze bardzo mato
znajda w swoim zyciu okazji do
heroicznych triumfow albo glosnych
czynow bohaterskich. Podstawa ich
uswiecenia jest gldwny nurt zycia,
sytuacje i zdarzenia powtarzalne,
rzeczy normalne, codzienne,
Zwyczajne i prozaiczne.

S to takze drobne przykrosci
kazdego dnia, trudnosci, jakie
zjawiaja sie codziennie, a ktore
przezwyciezamy z mitosci do Boga.
Ojciec ttumaczyl swoim dzieciom, ze
poprzez to wszystko moga sie
uswiecac:



To dobrze, Ze zdarzajq sie te
wszystkie drobne rzeczy, ktore
potem mozna przezwyciezac z
mitoscig — in omnibus caritas*!— i
ktore muszq sprawiac, ze stajemy
sie swietymi! Gdyby tak nie bylo,
Zycie na tej ziemi synow Bozych w
Jego Opus Dei juz bytoby niebem. A
tak nie moze by¢. Na niebo musimy
zastuzyd tutaj, dzieki tym
drobnym sprawom z codziennego
zycia. Kto mialtby nas uswiecad,
moze Ksiqdz Jan *?[89].

W swe codzienne zajecia Ojciec
staral sie wkladac mitosc¢, kazdego
dnia coraz wiecej i wiecej. Byla to
zarliwa walka z samym soba, aby
wzrastac¢ coraz bardziej w mitosci.
Zauwazal to nieraz bp Javier
Echevarria, towarzyszac mu na
codzien, a takze stuchajac jego
komentarzy, takich jak ten méwigcy
o delikatnos$ci w sprawach mitosci:



Mozna sprawic prezent jakiejs
osobie, dajqc zlecenie w sklepie
przez telefon, za posrednictwem
kogos innego, albo idqc i kupujagc
go osobiscie. Ten, kto przyjmuje
prezent, prawdopodobnie nie
dowie sie, jak to zrobilismy, ale
oczywiscie uczucie i
Zainteresowanie osoby
wreczajacej prezent jest inne w
kazdej z tych okolicznosci. Bog
widzi nasze intencje: nie chodzi o
to, by wypetnic¢ obowiqzek, ale by
kochac![90].

Bylo jasne, ze jego wewnetrzna i
przepelniona trudem mitos¢ po cichu
trawila jego zycie. Ogien ten poza
tym mial bardzo szczego6lna ceche.
Byl to wyraz jego osobowosci. Swiety,
podobnie jak malarz, zostawia
charakterystyczny dla siebie slad,
odrozniajacy go od innych. Sposéb
wyslawiania sie Ojca byl wiasciwy
dla osoby zakochanej, jego jezyk byl
jezykiem zakochanego, jego gesty i



marzenia byly gestami i marzeniami
zakochanego. Mowil o “uganianiu
sie” oraz “zalecaniu sie” do Pana, o
wyspiewywaniu mitosnych piosenek
do Boga, o “pieszczotach” i
“czutosciach”[91].

Pragnal z calego serca, aby nadszed!?
dzien, w ktorym jego corki beda
mogly przygotowac materie
potrzebna do odprawienia mszy —
chleb i wino — uprawiajac zboze i
winoros$l. Chodzi o to — tlumaczy}
im — aby otoczy¢ czutosciq Boga,
ktory rodzi sie w naszych rekach,
przygotowujqc chleb i wino
potrzebne, aby On zstqpit[92].
Pewnego razu, gdy przechodzil przed
Tabernakulum, przyklekngwszy, jak
to mial w zwyczaju, spokojnie,
schylajac sie nisko, podszed! do
NajsSwietszego Sakramentu i glosno
poprosit o przebaczenie, ze jego
gestom nie towarzyszyly mysli.
Wybacz mi Jezu, bo nie
pozdrowitem Cie z serca[93].



Jego pisma i kazania cale sg
poprzetykane wyrazami mitosci -
gwaltownymi i mistycznymi,
delikatnymi i rozpalonymi:

Zastanow sie nad tym, co jest
najpiekniejsze i najwieksze na
Ziemi... co imponuje rozumowi i
innym wladzom... i co jest
rozrywkaq dla ciata i zmystow...

Pomysl o tym swiecie i o innych
sSwiatach, swiecqcych posrod nocy.
O catym wszechswiecie. — A to
wszystko, wlqcznie z
zaspokojeniem szalenstw twego
serca... nie posiada zadnej
wartosci, jest niczym, nicosciq
zZupelnqg w zestawieniu z Bogiem
moim - i twoim! -
Niewyczerpanym skarbem,
najwspanialszq pertq, poddanym
upokorzeniu, zamienionym w
niewolnika, cztowieka niskiego
stanu jak stuga w stajence, w
ktorej raczyt sie urodzié; w



warsztacie Jozefa, w Mece i
Smierci hanbiqcej... i w
szalenstwie Mitosci
Przenajswietszej Eucharystii[94].

Cale nauczanie Ojca — a nauczatl
takze swoim przykladem —
prowadzito wprost do Boga, zanim
rozlalo sie poprzez dzialania
apostolskie na caty swiat. Jego
program sprowadzat sie do jednego
stowa: przebostwic sie[95]. W tym
celu zalecal wstapienie na Bozy
szlak, zblizenie sie do Boga
wlasciwq drogaq, a jest niq
Najswietsze Czlowieczenstwo
Chrystusa:

Is¢ za Chrystusem - tu tkwi
wlasnie sekret. Towarzyszy¢ mu z
bliska, bysmy na podobienstwo
pierwszych Dwunastu zyli razem z
Nim; bysmy z Nim sie stali jedno
[...].

Ale nie zapominjcie, zZe
przebywanie z Jezusem oznacza, iz



Z pewnosciq zetkniemy sie z
Krzyzem. Kiedy oddajemy sie w
rece Boze, to Bog czesto pozwala
nam odczuc bol, samotnos¢é,
przeciwnosci, oszczerstwa,
zniestawienia i drwiny, ktore
przychodzq od wewnqtrziz
zZewnqtrz — poniewaz pragnie nas
uksztattowac na swoj obraz i
podobienstwo. On nawet godzi sie
na to, by nazywano nas
szalernicami i uwazano za
glupcow[96].

Kochajac Chrystusa i1 utozasamiajgc
sie z Nim, zalozyciel Opus Dei
zapraszal do odkrywania catego
bogactwa synostwa Bozego,
podstawy calego zycia
chrzescijanskiego, ktore dla
wiernych w Opus Dei przeklada sie
— to jego wlasne stowa — na gorqce
i szczere pragnienie, delikatne i
glebokie zarazem, aby nasladowac
Jezusa Chrystusa jako Jego bracia,
dzieci Boga Ojca, i by by¢ zawsze w



obecnosci Boga. Synostwo, ktore
prowadzi do zycia z wiarq w
Opatrznosq, i ktore utatwia
spokojne i radosne poddanie sie
Woli Bozej[97].

K ok Sk

Zycie wewnetrzne Ojca karmilo sie i
wrastalo dzieki bogactwu ukrytemu
w Czlowieczenstwie Chrystusa. Gdy
kto$ go pytal, w jakiej sferze mozna
brac z niego przyklad, odpowiadat w
nastepujacy sposob:

Tylko w niewielu sprawach
moglbym sam siebie postawic za
przyklad. Jednak pomimo
wszystkich moich btedow
osobistych, mysle, ze moge stawiac
siebie za przyklad czlowieka,

ktory potrafi kochac[98].

Charakterystyczne dla tego Bozego
czlowieka byl ton osoby zakochanej,
ktory swiadczyt o przeniesieniu
ludzkich uczuc w sfere



nadprzyrodzong i mistyczng. Zycie
wewnetrzne Ojca cechowal wysilek,
z jakim staratl sie znajdowac quid
divinum*, ukrywajace sie, niczym
cenna perta, w kazdym matym lub
wielkim wydarzeniu historycznym.
Jego duchowos$¢ karmita sie
rozwazaniem synostwa bozego, ktore
uzyskal dla nas Jezus Chrystus.
Wreszcie don Josemaria by}
czlowiekiem, ktory potrafil kochac,
przemieniajac w ten sposob prace i
wypoczynek w zycie konteplacyjne,
w modlitwe[99].

Inng szczegolna cecha jego
osobowosci byla subtelno$¢ w
stosunkach rodzinnych i
spotecznych. Wkiadatl szczodrze cale
swoje serce oraz dobre wychowanie
w najzwyklejsze i najbardziej
codzienne czynnosci. Starat sie
poznac gusta kazdej osoby oraz
wiedziec, co sprawialo jej przykrosc.
Szukal stosownej okazji, aby
przekazac jakas wiadomosc lub



zmilczec. Podczas rozmowy potrafil
stuchad, nie przerywal, jesli nie bylo
takiej potrzeby, panowat nad
zniecierpliwieniem. Unikat kiétni,
okazywal szacunek i zyczliwos$¢
wobec wszystkich, walczyt z
prozniactwem. W domu dbatl o
ubranie, pilnowat porzadku, nie
odkladal robienia porzadkdow.
Wszystkie te szczegoly (ktore z cala
pewnoscia wywodzily sie z nauk
otrzymanych od rodzicéw)
wchodzily w sklad calego szeregu
cnot, od grzecznosci po oddanie[100].
We wszystkie sprawy angazowat
mitos¢ do Boga, wiaczajac je w ten
Sposob w swe zycie kontemplacyjne.

Jego postepowanie nawet w
najdrobniejszych sprawach bylo
ubogacone w nadprzyrodzony
sposob poprzez Boza mitosé, z jaka je
wykonywal. Z tego powodu nie
rozumial, jak mozna zapominac lub
lekcewazy¢ cnoty ludzkie, poniewaz
na nich zostaje wsparta znaczna



czes¢ naszego zycia, jak powiada z
nuta humoru w Drodze:

Nie sqdzmy, ze moze miec jakqs
wartosc¢ nasza pozorna cnota
ludzi swietych, jezeli nie bedaq jej
towarzyszyc¢ zwykte cnoty
chrzescijanskie.

—To zupelnie tak, jak gdyby ktos
przypinat wspaniate klejnoty do
samej bielizny[101].

Zespot cnot ludzkich i spotecznych,
ktore powinny towarzyszyc¢
apostolowi zyjacemu posrod
spoleczenstwa nie jest zadnym
bezpodstawnym kaprysem. Jesli
bedziemy starali sie wynie$¢ cnoty
ludzkie do porzadku
nadprzyrodzonego, stang sie one
solidng podstawq dla cnot
nadprzyrodzonych. Prawdq jest,
Ze bez taski Chrystusa nikt nie
moze sie zbawic. Ale jezeli ktos
zachowuje i pielegnuje te
pierwiastki prawosci, to Bog



otwiera przed nim droge, taki
czlowiek bedzie mogt zostac
swietym, poniewaz umiat zy¢ jak
czltowiek dobrej woli[102]. Ten rys
Swiecki, jaki nadaje zalozyciel Opus
Dei zyciu kontemplacyjnemu, staje
sie widoczny w stowach: Wszyscy
cierpieli na tym swiecie. Jest w
zlym guscie, jesli ktos opowiada o
swoich cierpieniach, a jeszcze
moze on utracic zastuge duchowgq,
jesli takq miat[103]. Czy nie byloby
bardziej logiczne, gdyby mysli
czlowieka, ktory tak wiele wycierpiatl
z mitosci do Chrystusa, opieratly sie
na przestankach wyzszego rzedu, niz
na utracie zaslugi nadprzyrodzone;j?
Wyjasnia to przy innej okazji:
Wystarczy mi miec przed sobq
Krzyz, Zzeby nie wazyc sie mowic
Mu o moich cierpieniach[104].

Najbardziej zaskakujace w tym
zdaniu jest jednak odwolywanie sie
do uprzejmosci i dobrego
wychowania, w tym wypadku do



pewnej konwencji, ktora uznaje
mowienie o sobie samym,
umieszczanie sie w centrum
zainteresowania lub narzucanie sie
pozostatym osobom ze swymi
clerpieniami za zachowanie niezbyt
eleganckie 1 “w zltym guscie”.

Kazdy akt poboznosci zalozyciela
Opus Dei odznaczat sie rysem
wlasciwym dla ducha Opus Dei. Na
przyklad jego obcowanie z aniolami,
ktore bylo pelne zaufania,
naturalnosci i uprzejmosci. To
nabozenstwo zrodzito sie w nim
jeszcze w dziecinstwie, gdy
odmawiat dziecinng modlitwe:
«Aniele Bozy, Strozu moj, Ty zawsze
przy mnie stoj, rano, wieczor, we
dnie, w nocy, badz mi zawsze ku
pomocy»[105]. Nigdy nie przestat.
Poprzez ciggle obcowanie doszed! do
prawdziwej z nimi przyjazni. Potem,
bedac juz mlodym kaptanem, zaczat
takze rozmawiac ze swym
archaniotem stuzebnym[106]. Jego



wiara byla tak silna, ze w swoich
Zapiskach wewnetrznych zawarl
wielka liczbe lask otrzymanych za
wstawiennictwem anielskim, az w
pewnym momencie poczul, ze musi
wyjasnic to, co mowil w tych
notatkach: nie mam ambicji, by
anioty byly mi postuszne— pisat. —
Ale mam absolutnqg pewnosd, ze
mnie styszq zawsze[107].

Bp Alvaro del Portillo opowiadal, ze
Ojciec mial zwyczaj odbywac
wieczorem kraétkie spotkanie ze
swymi synami. Kiedy przychodzila
pora na spoczynek, przed wyjSciem z
pokoju, zanim przekroczyl prog,
zatrzymywat sie na krociutki
moment, aby przepusci¢ przodem
swoich dwu aniolow([108]. Szczegdtu
tego nie dostrzegaly osoby nie
znajace jego tajemnicy. Ze strony
Ojca byla to jedynie drobna
uprzejmos¢, ale sam gest ukazuje
jego zywa wiare oraz naturalnos¢, z
jaka odnosit sie do swych aniotow.



Przypomina takze o jego zwyczaju,
by z grzecznosci przepuszczaé
innych przodem.

K ok Sk

Zalozyciel Opus Dei staral sie
praktykowac wszystkie cnoty
chrzescijanskie. Chcac szczegolnie
podkresli¢ ktoras z jego cnot,
nalezaloby zwrdci¢ uwage na
wielkoduszno$¢. Miedzy innymi
dlatego, Ze w niej zawiera sie wielka
cze$¢ cnot naturalnych, a takze
dlatego, ze prowadzi ona
bezposrednio i szybko do zupeinego
oddania sie do dyspozycji Bogu.
Josemaria jako dziecko mial juz w
swoim sercu te moralng zdolnosc,
kiedy pewnego zimowego dnia
ofiarowat sie nagle i bezwarunkowo,
widzac Slady bosych stop na Sniegu.
Opisujac te cnote, don Josemaria
pragnie oddac cala wage swego
miodzienczego doswiadczenia:



By¢ wielkodusznym znaczy miec¢
wielkie serce, wielkq dusze,
otwartq dla wszystkich.
Wielkodusznos¢é to sila, ktora
uzdalnia nas do wyjscia poza
siebie i do podjecia wielkich dziet
dla dobra wszystkich. W
wielkodusznosci nie zagniezdzi sie
ciasnota; nie znajdzie sie
skagpstwo, ani egoistyczne
wyrachowanie, ani tez
nastawiona na zyski intryga.
Cztowiek wspaniatomysliny bez
zastrzezen poswieca wszystkie
swoje sity temu, co wartosciowe;
dlatego jest zdolny do oddania
siebie samego. Nie zadowala sie
dawaniem, ale oddaje siebie. I tak
dochodzi do najwyzszego wyrazu
wielkodusznosci: do oddania
siebie Bogu[109].

W zadnym z okresow swego zycia
nie stracit tej wielkosci ducha, tak
koniecznej u kogos, kto posiada
charyzmat zalozycielski, do dzialania



zgodnie z natura Opus Dei, bedacego
przedsiewzieciem uniwersalnym i
pochodzacym od Boga. W momencie
wyboru don Josemarii na zalozyciela
Opus Dei, Bog obdarzy! go na zawsze
Swiadomoscig, ze nie ma w tym
zadnej jego zastugi. W ten sposob
zycie duchowe Ojca opieralo sie na
radykalnym uznaniu, ze nie jest nic
wart i ze jest niczym. Czesto sam
siebie nazywal “parszywym
osiotkiem”, “brudng szmata”,
“niezdatnym i gluchym narzedziem?”,
“workiem nedz”, “niczym i jeszcze
mniej niz niczym”. W obecnosci
Bozej mowil o sobie: “fundator bez
fundamentu”, “znikomos¢ plus taska
Boza”, “wielki prostaczek”. Nazywat
sam siebie “biednym zrédiem nedzy i
mitosci”, “grzesznikiem, ktory do
szalenstwa kocha Jezusa Chrystusa®.
Chcial, zeby na jego grobie napisano:
Peccator*; i wyjasnial: poniewaz
tym jestem i tym sie czuje[110]. Te
okres$lenia bez trudu trafialy na jego
usta. Nie musiat ich wyszukiwac. W



ten sposéb oscylowal miedzy
wielko$cig 1 maloscia, miedzy
wielkodusznoscig i pokora.

Zalozyciel pelnil swoja misje z
hojnoscig, z pelng gotowoscia duszy,
Bozym rytmem, az do zupeinego
wyczerpania. By} czlowiekiem
nieprzerwanej modlitwy i to dzieki
niej popychal naprzod Opus Dei. Javi
— przypomnial przy jakiej$ okazji
don Javierowi Echevarrii —
zapamietaj na cale zycie! Jedyny
srodek, jaki mielismy w Opus Dei i
jaki bedziemy mieli zawsze, to
modlitwa. Modli¢ sie! Modlic sie
zawsze! Chocby sie nawet
wydawato w jakims momencie, ze
mamy do dyspozycji wszelkie
srodki ludzkie, w rzeczywistosci
ich nie mamy! To jest jedyne sedno
Opus Dei: modlitwa[111].

Byl naprawde czlowiekiem modlitwy.
Ale jako zalozyciel wielkiego
przedsiewziecia apostolskiego byt



powolany do dzialania. Jego zycie
kontemplacyjne tgczylo w sobie te
dwa aspekty egzystencji. Sfowem i
przykiadem uczyl swe dzieci, jak
spajac oba w jednosci zycia. Stale 1
na sto réznych sposobow powtarzal
im, ze maja by¢ kontemplacyjni
posrod Swiata.

Pewnego letniego wieczoru, podczas
spotkania ze swymi synami w
Castelgandolfo, w chwili
przeznaczonej na modlitwe, dyrektor
przypomnial o tym Ojcu, ktory
odrzekt: A co teraz robimy? Co to
jest, jak nie modlitwa?[112]. Jedna
z cztonkin Opus Dei opowiada, zZe
pewnego dnia, gdy Ojciec pracowal
nad papierami przez trzy kwadranse,
na koniec stwierdzil: Zajmujqc tymi
papierami miatem umyst i serce
przy Najswietszym Sakramencie. I
to wlasnie czynie zwykle w moim
miejscu pracy|[113].



Jego program byl bardzo prosty:
musimy przebostwic nasze zycie,
musimy siebie przebostwic,
pograzyc sie catkowicie w miltosci
Boga, aby dziatat za
posrednictwem kazdego z
nas[114]. Kilka sekund — jakas mysl,
akt strzelisty — wystarczaly mu, by
zanurzyc¢ sie w Bogu. Nastepnie
przenosit na swoje zajecia ogien,
ktory go wewnetrznie trawil, i
pracowat z zapalem, oddajac siebie,
poswiecajac sie, poniewaz *czynic¢
dzieta Boze” to nie tadna gra stow,
ale zaproszenie do tego, by
poswiecic siebie z Mitosci[115].
Myslac o wielu ludziach, ktorzy
stracili sens nadprzyrodzony i
zapomnieli o stuzbie Bogu, Ojciec
pragnal pracowac na jak najbardziej
skrytym miejscu, w milczeniu,
skutecznie. Uwazal, ze to cudowne i
godne pozazdroszczenia, moc «oddac
sie catkowicie dla dobra dusz w
najdalszym zakatku Swiata»[116].



Z Boza taska, w wieku dwudziestu
szeSciu lat zalozyciel Opus Dei byl juz
w stanie podolac swojej misji. To, co
pisat w liscie z 1964 roku, mogiby
dokladnie powtorzyc¢ kazdego dnia
swojego zycia:

Mam wiele pracy — praca w
naszym Opus Dei jest chorobq
ciqglq i nieuleczalnqg — i
potrzebuje waszej modlitwy, bym
mogt calq prace popychac zrecznie
naprzod; oraz by¢ dobrym,
wiernym i radosnym|[117].

Jednym stowem, oddal swe zycie
sprawie tworzenia Opus Dei z calg
wiernoscia, sumiennie. Zadanie
przerastalo ich sily, a wcigz
brakowato rak do nieustannej pracy
w winnicy Panskiej. Prosil Boga, by
nie zawiedli ci, ktorzy juz tam byli:

W Dziele nie mozemy pozwolic¢
sobie na luksus bycia chorymi, i
zwykle modle sie do Pana, by
zachowat mnie w zdrowiu jeszcze



na pot godziny przed smierciq. Jest
tak wiele do zrobienia i musimy
by¢é w dobrej formie, aby moc
pracowac dla Boga. Musicie wiec
dbac o siebie, aby umrzec jako
wiekowi starcy, wycisnieci jak
cytryny, akceptujqc juz od teraz
Wole Pana[118].

Kiedy umieral jeden z jego synow,
Ojciec nie mogt ukry¢ swego bolu.
Szed! na rozmowe z Jezusem w
Najswietszym Sakramencie ze swa
synowska skarga. Potem pomystal
sobie: Bog wie wiecej, nie jest
mysliwym polujacym z zasadzki.
Jest niczym ogrodnik, ktory dba o
kwiaty, uprawia je i chroni. A
scina je dopiero, gdy sq piekne, w
petnym rozkwicie. Bog zabiera do
siebie dusze, gdy juz dojrzejq[119].
Nie mial woéwczas powoddw, by sie
skarzyc. Ale nie przestawalo bole¢,
ze Bog ich zabiera, poniewaz jego
synowie mogli zdziala¢ wiele jeszcze
w tym zyciu[120].



Zalozyciel Opus Dei otwieral nowe
szlaki przed duszami, rozbudzat
aspiracje religijne milionow
chrzescijan i wskazywal nowe
wyzwania dla spoleczenstwa. Czy
mozna zrozumiec¢ w pelni
historyczne znaczenie deklaracji:
modlilem sie tyle, Ze moge
zapewnid, ze wszysycy kaptani w
Opus Dei sq dziecmi mojej
modlitwy?[121].

4. Mistrz duchowosci

Aby lepiej kontemplowac
Najswietsze Czlowieczenstwo
Chrystusa, Boga i Czlowieka,
zalozyciel zalecatl lekture
fragmentow Meki Panskiej:

W pierwszych latach swojej pracy
kaptanskiej miatem zwyczaj
rozdawac egzemplarze Ewangelii
lub ksiqgzek, ktore opowiadajq o
Zyciu Jezusa. Trzeba bowiem,
abysmy je dobrze poznali; abysmy
je cate zachowali w umysle i sercu,



Zeby w kazdej chwili, bez pomocy
jakiejkolwiek ksiqzki, zamknqwszy
oczy, moc je kontemplowac jak na
filmie. W ten sposob w
roznorodnych sytuacjach naszego
Zycia bedziemy przywolywac z
pamieci stowa i czyny Pana[122].

Bardzo przezywal cud Boga, ktory
kocha sercem cztowieka[123] i
pragnal mie¢ w pamieci cierpienia
Zbawiciela, ktéry kocha 1 cierpi, aby
odkupic swiat:

Rozmyslajmy o Panu, od stop do
glow okrytym ranami z mitosci do
nas. Uzywajqc okreslenia, ktore
bliskie jest rzeczywistosci, chociaz
nie mowi wszystkiego, mozemy
powtorzy¢ za autorem sprzed
wiekow: Cialo Jezusa jest oltarzem
bolesci[124].

Religijne dziela klasycznych pisarzy,
ktore zwyk!t dawac¢ w prezencie don
Josemaria, byly bardzo realistyczne.
Traktat o modlitwie i medytacji Sw.



Piotra z Alcantary®*, z roku 1533,
utrzymany jest w stylu jasnym,
zywym, niekiedy patetycznym.
Widzimy tam ukoronowanego
clerniem Jezusa, stojacego przed
Pilatem w przedstawieniu w Ecce
Homo**:

«Kiedy otwieram oczy i spogladam
na ten ottarz bolesny, ktory staje
przede mng, serce me rozdziera bol
[...]. Postaw sie w miejscu tego, kto
cierpi, i zobacz, co bys czul, gdyby w
tak wrazliwg czes$c ciala, jaka jest
glowa, wbijano ci az do kosci
mnastwo diugich kolcow: co tam
ciernie, jedno drobne uklucie szpilki
juz by ci sprawilo niezniosne
clerpienie»[125].

W 1574 roku opublikowano Zywot
Jezusa Chrystusa brata Ludwika z
Granady*. We fragmencie Meki
Panskiej widnieje opis wygladu
Jezusa przed Pilatem:



«Spojrz, w jakim stanie byto to Boskie
oblicze: opuchniete od ciosow,
oplute, poranione cierniami,
sptywajace krwia. W niektdrych
miejscach krew jeszcze nie
zakrzepla, w innych pociemniala, a
nawet sczerniala. [...] Juz nie
przypominatl tego, kim by}, z trudem
przypominal cztowieka, byl raczej
otftarzem cierpien odmalowanym
rekami okrutnych malarzy, jego
oprawcow ijego sedziego »[126].

Inna z ksigzek podarowanych przez
don Josemarie byla Historia Swietej
Meki jezuity Luisa de la Palma™*
wydana w Alcala w 1624 roku. Jej
barokowy styl jest godny, erudycyjny,
pobozny, cho¢ nieco zbyt bogaty w
stowa. Sceny sg sie zywe, wymowne,
zapadaja gleboko w pamieé¢. We
fragmencie opisujacym okazanie
Jezusa ludowl jezuita pisze:

«Mial oczy peine lez, ktore same do
nich naptywaly i krwi $ciekajacej z



glowy; zotte policzki, pobladle,
okrwawione i obryzgane $ling,
poniewaz pluto mu prosto w twarz;
nogi trzesace sie, nie tylko z zimna,
ale tez ze stabosci, cale cialo
upokorzone i zgiete pod ciezarem
hanby i bélu.

Pilat, majgc u swego boku, tak blisko,
Ow ottarz tak bolesny, ktéry sam z
siebie wystarczal, by wzbudzic¢
wspolczucie bestii i zmiekczy¢ serca
z kamienia, nakazal ttumowi uciszy¢
sie 1 rzek! glosno: [...] Ecce
Homo»[127].

Tradycja realistycznego pisarstwa
religijnego, czerpigca z pism
klasykow literatury mistycznej,
pozostaje zywa. Franciszkanin sw.
Piotr z Alkantary ukazuje “oltarz”
gotycki, gleboko naznaczony bélem.
Dominikanin Ludwik z Granady
odmalowuje “oltarz” renesansowy,
splywajacy strugami krwi. Styl
zalozyciela Opus Dei jest jeszcze



wzbogacony o odcien wzruszajacej
intymnosci. Oto scena skazania na
$Smierc Jezusa:

Za pomocqg miota wbijajg Mu na
skron korone z cierni i drwiq z
wystawionego na posmiewisko
Krodla... Ave, Rex Judeorum—
Witaj, Krélu Zydowski. Razy raniq
Jego glowe do krwi. Bijq Go...i
plwajq na Niego.

Cierniem ukoronowany i odziany w
purpurowy rozdarty plaszcz, Jezus
staje przed ttumem: Ecce Homo - oto
Czlowiek. Ujrzawszy Go, arcykaptani
i studzy znowu wotaja: Ukrzyzuj Go,
ukrzyzuj Go.

Tyija... czyz na nowo nie
ukoronowalismy Go cierniem, czy
nie bilismy Go, nie plulismy na
Niego?

Nigdy wiecej, Jezu, juz nigdy
wiecej...[128].



A oto rozwazanie nad sceng Ecce
Homo:

Serce sie Sciska, gdy kontempluje
Najswietsze Cztowieczenstwo
Pana, ktore stalo sie jednqg ranqg.

[...]

Spojrz na Jezusa. Kazda rana jest
wyrzutem; kazdy slad po biczu -
napomnieniem, by wzbudzic zal za
twoje i moje grzechy[129].

W tej refleksji, majacej prowadzic¢
prowadzi do skruchy i postanowien
wszczecia nowego zycia, zwraca
uwage sila stylu. Niekiedy wystarczy
jedno spojrzenie na zmieszanie ludzi
podczas drogi na Kalwarie:

Stychac hatas i krzyki, od czasu do
czasu zalega cisza. Pewnie wtedy
Jezus zatrzymuje na kims swoj
wzrok:

— Jesli kto chce podjs¢é za Mna,
niech sie zaprze samego siebie,



niech wezmie krzyz swoj i niech
Mnie nasladuje[130].

Rozwazanie Meki Chrystusa umacnia
chrzescijanina, zbliza go do Mistrza,
przepeinia jego dusze skrucha i
wdziecznoscia. Jednak sa dusze,
ktore nie zalewajq sie 1zami mitosci i
bdlu na mysl o Mece Chrystusa. Czy
nie jest tak, zety i ja przygladamy
sie tej Mece, ale jej nie
przezywamy?[131]. Zalozciel Opus
Dei nastepnie ttumaczy, w jaki
sposob towarzyszyc z bliska
Jezusowi:

Otwdrz Swietq Ewangelie i czytaj
opis Meki Parniskiej. Ale nie tylko
czytaj, lecz przezywaj. Roznica
jest wielka. “Czytac” znaczy
wspominac rzecz miniong;
“przezywac” - by¢ obecnym
podczas wydarzen, ktore sie dziejq
tuiteraz, by¢ uczestnikiem tych
wydarzen[132].



Zywa obecno$¢ oznacza zaglebienie
sie w Ewangelii, Swiadomosc, Ze jest
sie przy Chrystusie, towarzyszac mu.
Te metode kontemplacji stosowat
zalozyciel Opus Dei juz w 1931 roku,
gdy pisal Rézaniec Swiety, zgodnie z
droga dzieciectwa Bozego, ktdra
wskazal mu Pan. Myslal, ze kazdy
chrzescijanin powinien mie¢ gleboko
w pamieci Pasje Chrystusa, by mogt
przywotac ja na mysl, gdy tylko
zechce. Wiecej nawet, pragnal, aby ta
zywa obecno$¢ byla dzialaniem
osobistym, aktywnym uczestnictwem
w historii: nadstawic nasze plecy,
kiedy Go biczujq, nadstawic naszq
glowe na ukoronowanie
cierniem[133]. A nawet zanurzyc sie
w ranach Panskich.

Gdy konczy sie ofiara, w chwili gdy
Jezus zwist bez zycia na Krzyzu,
kiedy wszystko wydaje sie stracone i
Swiat pograza sie w samotnosci,
Nikodem i Jozef z Arymatei odwaznie
prosza Pilata o cialo Panskie:



Razem z nimi chce podejsc do stop
Krzyza, przylgne do zimnego
Ciala, do zwlok Chrystusa, ogniem
mojej mitosci... GwozZdzie usune
moimi aktami zadoscuczynienia i
moimi umartwieniami. Owine Go
w nowe przescieradto mojego
czystego zZycia i pogrzebie Go w
moim sercu jak w Zywej skale, z
ktorej nikt mi Go nie bedzie mogt
wyrwadc. Tam, Panie Jezu, mozesz
spoczywad!

Nawet kiedy caty swiat Cie opusci i
wzgardzi Tobq... serviam! — bede
Ci stuzyt, Panie.[134].

K ok Sk

Zalozyciel Opus Dei myslami
pograzal sie w Panu, czy to podczas
poboznych praktyk, czy to w
godzinach swej pracy. Dzieki
zasadzie “jednosci zycia”
przemienial swa prace w modlitwe
oraz czynil ze swych zaje¢ duchowa
kontemplacje. Opowiadat o



“chrzescijanskim materializmie” i o
Bozej wartosci zawartej w sprawach
Swieckich. Zawsze podkreslal, ze aby
sie przebostwic, powinnismy
najpierw stac sie bardzo ludzcy:

Nie, moje dzieci i jeszcze raz nie!
Nie mozna prowadzi¢ podwdjnego
Zycia, bo nie mozemy stac sie
schizofrenikami, skoro chcemy by¢
chrzescijanami: istnieje jedno,
jedyne zycie, ustanowione z ciata i
duszy, i takie ma by¢ — z duszy i
ciala swiete i petne Boga. Boga
niewidzialnego spotykamy w
rzeczach jak najbardziej
widocznych i materialnych[135].

W takim stylu utrzymane byly jego
Zycie ijego nauczanie. Jego
nauczanie, jako mistrza duchowosci,
mialo na celu rozprzestrzenienie
przestania o tym, ze otwarty sie
Boze drogi na ziemi; a aby
uruchomic zycie kontemplacyjne,
zwykl byl “materializowac” rzeczy



duchowe w swej istocie, angazujac w
to ludzkie moce i zmysty:

Aby utatwié modlitwe — radzit —
warto materializowaé nawet to,
co najbardziej duchowe, uciekac
sie do przypowiesci: jest to nauka
Boza. Doktryna musi dotrzec do
naszej inteligencji i do naszego
serca poprzez zmysly. Teraz nie
bedzie cie dziwid, Ze jestem takim
zwolennikiem opowiadania o
todziach i sieciach[136].

Zrédlem medytacji byly dla niego
strony Ewangelii: zycie Pana Jezusa,
NajsSwietszej Maryi Panny i
Apostolow, a takze spotkania Jezusa z
bohaterami drugoplanowymi. Zwyk!
zawsze bardzo zaglebiac sie w
opowies$c¢ historyczng. Pewnego dnia
— jak wspomina jeden ze Swiadkow
— don Josemaria, odprawiajac msze,
czytal ewangelie. Byl to IV rozdzial
Ewangelii Swietego Jana, ktéry
przywoluje rozmowe Chrystusa z



Samarytanka u studni Jakuba.
Podczas lektury z ust celebransa
wyrwat sie okrzyk: Co za kobieta!
Po zakonczeniu mszy wytlumaczyt
swemu ministrantowi swoj zachwyt
nad ta kobietg, ktora — pomimo calej
swej nedzy — byla jedna z nielicznych
0s0b, ktore rozpoznaly Mesjasza i
uwierzyly w Niego[137].

Kilka stow wystarczato mu, by
przedstawic charakter osob, ktore
przewijaja sie przez karty Ewangelii.
Z krotkich wzmianek wyprowadzat
obszerne komentarze, zabarwione
gleboka wizja nadprzyrodzong oraz
spora doza zdrowego rozsadku, tak
jak w przypadku $w. J6zefa:

Jezus musiatl wiec by¢ podobny do
Jozefa w sposobie wykonywania
pracy, w rysach charakteru i
sposobie mowienia. W realizmie
Jezusa, w Jego zmysle obserwacji,
w sposobie siadania do stotu i
tamania chleba, w upodobaniu do



gloszenia nauki w sposob
konkretny i brania za przyktad
spraw z Zycia codziennego
uwidacznia sie Jego dziecinstwo i
miodosé, a przez to Jego
obcowanie z Jozefem[138].

Poprzez lekture i rozwazanie zycia
Jezusa poruszatl sie w sferze
dydaktyki naznaczonej wplywem
przypowiesci ewangelicznych,
poszukiwat prostoty tego, co znane i
namacalne, aby materializowac
nawet to, co najbardziej duchowe.
Pospolity i zwyczajny fakt
przeksztalcal w obraz, ktory
interpretowal w kategoriach
duchowych. Kontemplacja natury
prowadzila go natychmiast do Boga,
w sfere Bozych spraw, jak pokazuje
to cho¢by nastepujaca anegdota. Przy
jakiej$ okazji, spacerujac po plazy
nad Morzem Srédziemnym, w
poblizu Walencji, ujrzal rzad drzew
rosngcych pomiedzy morzem i
uprawnymi polami. Byty



pokrzywione, znekane przez wiatr,
przezarte saletra. Tacy powinniscie
by¢ wy wszyscy— rzek! do
towarzyszacych mu os6b —jak
drzewa w pierwszej linii, ktore
zatracajq sie, chroniqc pozostate
drzewa Kosciota[139].

Jakiekolwiek zdarzenie zycia
codziennego majace odniesienia
ewangeliczne poruszalto go doglebi i
prowadzito do kontemplacji. Jedng
ze swych homilii rozpoczyna taka oto
sceng z zycia wsi:

Przed wielu laty wedrowalismy po
Kastylii i po drodze zobaczylismy
scene, ktora mnie poruszyla, i
wielekroc¢ pomogla mi potem
podczas modlitwy: kilku mezczyzn
wbhijato w ziemie pale, na ktorych
pozZniej zawieszono siatke i
utworzono w ten sposob zagrode.
Nastepnie do tego miejsca przyszli
pasterze z jagnietami i owcami,
nawotujqc je po imieniu, i



wprowadzili je do zagrody, gdzie
mogly by¢ wszystkie razem i czucé
sie bezpiecznie[140].

Postrzegal siebie jako na owieczke
Chrystusa oraz pasterza swoich
synow w Opus Dei:

Jestem tak bardzo rozkochany w
obrazie Chrystusa otoczonego
zewszqd swymi owieczkami, Ze
polecitem obraz ten umiesci¢ w
kaplicy, gdzie zwykle odprawiam
Msze swietq; a w innych miejscach
kazatem wypisac stowa Jezusa,
ktore budzq swiadomos¢
obecnosci BozZej: cognosco oves
meas et cognoscunt me
meae(znam owce moje, a moje
Mnie znajgq, J 10,14), abysmy w
kazdej chwili mieli na uwadze to,
Ze On nas karci, wychowuje i
poucza, jak pasterz swojq
trzode[141].

Budzikami obecnosci Bozej byto
wszystko, co przywodzito



zatozycielowi Opus Dei na mysl jego
misje, byly to stowa i przedmioty,
ktore w jakis sposob ozywiaty go
wewnetrznie. Przedmiotami tymi,
majacymi rozbudzic uczucia, ludzkie
sztuczki— jak je nazywal — nie byly
jedynie dewocjonalia, krzyzyKki,
obrazki Matki Bozej albo teksty z
Pisma Swietego. Zaliczaly sie do nich
takze najrozniejsze inne rzeczy:
figurki osiotkdéw, mapy, kwiaty,
zdjecia rodzinne, cegla... Juz w 1928
roku, w pierwszych latach swego
pobytu w Madrycie, don Josemaria
mial na biurku ceramiczny talerzyk z
Talavery, obtluczony i zdrutowany, w
ktorym widzial wizerunek wlasnej
kruchosci, posklejanej mitoscia
Boza[142].

(Dzieki takiemu postepowaniu
najbardziej pospolite przedmioty
nabieraly wartosci symbolicznej i
pamigtkowej, stanowigc impulsy
ascetyczne lub kontemplacyjne. W
Villa Tevere wida¢ wszedzie rysunki,



inskrypcje, plakietki, herby... ktore
tworza zywy jezyk Bozej obecnosci w
tym domu.)

Pospiech zalozyciela Opus Dei, by
wypelni¢ swa misje Boza
uwidacznial sie w jego energicznej
dziatalnosci i znajdowat
odzwierciedlenie w stylu jego
wypowiedzi. Obrazy ewangeliczne
sypaty sie jedne po drugich,
zostawiajac wrazenie polotu i
swobody:

Dopiero z perspektywy tej pokory
mozemy zrozumiec catq
cudownosc¢ Bozego wezwania.
Dton Chrystusa zabrata nas z
pszenicznego tanu: siewca zaciska
w swej zranionej dloni garsé
pszenicy. Krew Chrystusa obmywa
ziarno, nasqcza je. Potem Pan
rozrzuca te pszenice, aby
obumierajqc, stata sie zyciem, a
wpadlszy w ziemie, mogla



pomnozyc¢ sie w ztocistych
ktosach[143].

kK K

Zalozyciel Opus Dei byt kaptanem,
ktory mowil wylacznie o Bogu, tak
chcial byc tez postrzegany. Jego
catkowite oddanie misji apostolskiej
prowadzito go do gloszenia
przestania uswiecania posrod swiata.
Na tym skoncentrowal swe wysiiki.
Temu poswiecal sie duszg i cialem.
Jego obcowanie z setkami mlodych
ludzi, a nastepnie z dojrzatymi
kobietami i mezczyznami —
kaplanami i Swieckimi — pozwolilo
mu poznac tak dobrze ludzka dusze,
a laska, jaka towarzyszyla jego pracy
kaptanskiej, byla tak obfita, ze
trudno byloby znalez¢ kierownika
duchowego z wiekszym
doswiadczeniem. W swych ksigzkach
— ktorych celem byto uczynié
mezczyzn i kobiety ludzmi modlitwy
z chrzescijanskimi kryteriami —



dzieli sie czescig swego kaptanskiego
doswiadczenia. Po pierwsze,
poniewaz wiele fragmentéw tych
dziel ma charakter autobiograficzny.
Autor opowiada o swojej walce i
swych stabosciach, ktorymi Bog
postuguje sie, abySmy mogli stac sie
Swietymi:

zastanawiam sie nad swoim
postepowaniem i zasmuca mnie
bezmiar mojego niedbalstwa.
Wystarczy, Ze zastanowie sie nad
tymi paroma godzinami, ktore
uplynely od dzisiejszego ranka,
bym stwierdzit u siebie tak wielki
brak mitosci i wiernosci.
Prawdziwie boli mnie to moje
postepowanie, ale nie pozbawia
mnie pokoju. Padam przed Bogiem
i przedstawiam Mu swojq
sytuacje. Natychmiast uzyskuje
pewnosc Jego opieki i w glebi
swego serca stysze, jak On
powtarza mi wyrazZnie: meus es
tu! (Iz 43, 1)— mJdj jestes!



Wiedziatem — i wiem — jaki jestes,
ale naprzod![144].

Zalozyciel Opus Dei prze naprzad,
toruje droge niczym lodotamacz.
Opowiada o trudnosciach, jakie
napotkal, o taktyce, jaka zastosowat
oraz o srodkach potrzebnych do
przezwyciezenia trudnosci. Aby
mowic nie zawsze tylko o sobie, oraz
zachowac pokore, opowiada
anegdoty ze swego zycia w trzeciej
osobie. Oto przyklad:

Nasz wspalny przyjaciel bez
udawanej pokory powiedzial: "Nie
potrzebowatem uczyc sie
przebaczad, poniewaz Pan nauczyt
mnie kochac”[145].

W wielu wypadkach opowiesci
autobiograficzne sg zamaskowane
dzieki odpowiedniemu stylowi
literackiemu. Zwykle jednak don
Josemaria ucieka sie do
anonimowosci: Opowiadajq o
pewnej duszy...; Byl sobie pewien



biedny ksiqdz; Moj znajomy
marzyt kiedys; Wiem, Ze ktos
uzywat jako zaktadki do ksiqzki...
W tych wypadkach prawie zawsze
chodzi o czyny cnotliwe. Ale
pokazywal takze swoje stabosci, aby
pouczy¢ innych. Tak na przyklad,
czynigc rachunek sumienia ze swego
dnia pracy, czesto w obecnosci
swoich dzie¢mi, wydawal okrzyk
peten skruchy: Panie, Josemaria nie
jest zadowolony z Josemartii![146].

W homiliach, w pismach zwraca
uwage uzycie zwrotu “ty ija”, aby
stuchacz nie czul sie osamotniony,
lecz zmobilizowany i zachecony do
podjecia decyzji. Badajac
postepowanie 0sob, ktorymi
kierowal duchowo, don Josemaria
nigdy nie zapominat o tym, by
popychac je do SwietosSci, sprawiac,
by czynily postanowienia poprawy,
chocby drobne. Ale nigdy nie starat
sie im narzucac jakiej$ okreslonej



metody modlitwy albo jakiej$ drogi
zycia duchowego[147].

Don Josemaria jest bez watpienia
mistrzem zycia wewnetrznego ze
wzgledu na swoja doktryne i dar
rady, ale przede wszystkim dlatego,
Ze wspial sie na szczyty wiodace ku
Swieto$ci. W kierownictwie
duchowym by} zarazem
wyrozumialy i wymagajacy.
Prowadzil dusze stopniowo wzwyz,
wzmacniajac ich zycie
poboznosciowe, w miare jak
eliminowal niedoskonatosci i wady.
Delikatne sugestie, ktorymi
przepeinione sa jego ksigzki nie sg
elelmentem wiedzy zastyszanej lub
wyczytanej w ksigzkach, lecz
wlasnym doswiadczeniem, ktore
zdobyl w walce ascetycznej z sobg
samym.

Pozwdl — pisze w BruZdzie, — ze
przypomne ci miedzy innymi



niektore oczywiste oznaki braku
pokory:

— mysled, ze to, co czynisz lub
mowisz, jest lepiej zrobione lub
powiedziane, anizeli mogliby to
uczynic inni;

— pragnqc, aby zawsze wyszto na
twoje;

— dyskutowac bez racji lub —
kiedy jq posiadasz — nalegac z
uporem lub w sposob
niewychowany;

— wyglaszac swoj poglad, kiedy o
to nie proszq ani nie wymaga tego
mitosc...[148].

Wylicza tak ze dwadzies$cia
przykladow. W wiekszoS$ci
przypadkow mistrzowie zycia
duchowego osiagaja te ostros¢
widzenia dzieki wysitkowi
uwalniania sie od swoich wad:



W miare postepu w Zyciu
wewnetrznym coraz wyrazniej
widzi sie braki osobiste. Laska
dziata w nas niczym szkto
powiekszajqce i nawet
najdrobniejszy pytek lub prawie
niewidzialne ziarenko piasku
mogq sie wydawacd niezmiernie
wielkie, gdyz dusza uzyskuje
wielkqg wrazliwosc¢ na to co Boze, i
nawet najmniejszy cien niepokoi
sumienie, ktore ma upodobanie
jedynie w czystej jasnosci
Boga[149].

5. Namietnie kochac

Gdybysmy cofneli sie teraz w
poszukiwaniu najbardziej
znaczacych wydarzen w zyciu
zalozyciela Opus Dei do okresu przed
1928 rokiem, zobaczylibysSmy, jak
Pan przygotowywat go, by zlozyc¢ na
jego barkach wspanialy ciezar tego
Bozego przedsiewziecia. Wybor ten
zostal dokonany na poczatku Swiata,



poniewaz jak pisze sw. Pawel w liscie
do Efezjan, Bog «wybral nas przed
zalozeniem Swiata, abySmy byli
Swieci 1 nieskalani przed Jego
obliczem»[150]. Zdanie to
przepeinialo stodycza serce
zatozyciela Opus Dei, bo jakaz jest
wieksza radosc niz wiedzied, ze
jest sie tak bardzo kochanym
przez Stworzyciela nieba i ziemi?
[151]. I podobnie jak wielcy swieci i
bohaterowie historii, pewnego dnia
doswiadczyl zywego znaku tej Bozej
mitosci. Na jego widok przejeto go
stodkie drzenie.Naprawde,
spotkanie Boga z kazdym
czlowiekiem jest
niewypowiedziane i
niepowtarzalne[152]. Ale to, co
charakteryzowalo odpowiedz
Josemarii, jeszcze gdy byl chlopcem,
to jej zdecydowanie. Nie wahat sie
oddac sie. Od tej wlasnie chwili zajal
sie projektem mitosci, Boza
przygoda, ktorej charakteru nie znat.



Bozy glos wolal go po imieniu: «ego
vocavi te nomine tuo: meus es
tu!»[153]. Wezwalem cie po imieniu;
ty$ moim! Gdziekolwiek sie z nimi
spotkal, te stowa proroka Izajasza
budzily w jego duszy
niewypowiedziane wspomnienia:

Nie wiem, czy zdarza ci sie cos
takiego, lecz musze ci sie zwierzy¢
z mego glebokiego wzruszenia,
kiedy przeczytatem stowa proroka
Izajasza ego vocavi te nomine tuo,
meus es tu! - wezwalem cie,
przyciqggnaglem cie do Kosciola,
jestes moj! Przeciez to Bog mowi
mi, ze naleze do Niego! Mozna
oszalec z Mitosci![154].

Powolanie — komentuje zalozyciel
Opus Dei — jest czyms tak pieknym
jak zakochanie sie [...]. Trzeba
oddac cate serce niepodzielnie,
poniewaz serce sie
przywiqzuje[155]. Poza tym Pan jest
zazdrosny: Chrystus nie zadowala



sie “wspotwlasnosciq” — zgda
wszystkiego[156].

Zdarzenie zwigzane ze Sladami
bosych stop na $niegu ukazuje serce
mlodziencze, hojne, rozpalone i
rozkochane: Jak pieknie jest oddac
serce Panu, kiedy sie¢ ma
pietnascie lat![157]. Ale to
wydarzenie stanowilo tylko poczatek
dtugiej milosnej przygody, na ktora
zlozyly sie wiernosc, rados¢ i
poswiecenie, by by¢ zawsze na lasce
Bozej Woli. Taka statos¢ nie moze by¢
rezultatem przejsciowego
entuzjazmu, lecz niezatartym rysem
osobowosci zalozyciela Opus Dei,
wzmocnionym przez Boza laske.

Odwaga bez granic, przepelniona
wyrzeczeniami, popchnela go do
zaryzykowania wszystkiego, niczego
nie zachowujac dla siebie, podobnie
jak handlarz perel, ktory sprzedat
wszystko, co mial, aby kupi¢
wspanialg perte owielkiej wartosci.



Calkowite oddanie sie Mitosci
oznaczalo dlan wiele ogromnych
wyrzeczen. Mlody student wyrzeki
sie swych marzen, by zostac
architektem i zalozy¢ rodzine.
Poczul, Zze musi kroczy¢ Sciezka
bardziej wyboistg, nie zwazajac na
wlasne plany, odrzucajac wszelkie
pokusy, ktore mogtyby oddalic¢ go z
przeczuwanej drogi. Nie byla to wiec
kwestia naglej zachcianki. Bylo to
dziesiec¢ lat cigglego, niestrudzonego
powtarzania: Domine, ut videam™!
Jest to wytrwalos$¢ wlasciwa
prawdziwie zakochanym, zdolnym
trawic¢ cate wieki na stodkim i
burzliwym oczekiwaniu.

Ani prywtanie, ani publicznie nie
skrywal swego stanu zakochania do
szalenstwa: Jestem szalencem,
ktory zasluguje na kaftan
bezpieczenstwa, ale szalericem po
Bozemu[158]. Cale jego jestestwo
poruszalo sie w rytm Bozej mitosci,
jak notowal w Zapiskach



wewnetrznych: pragnqtbym napisac
kilka ksiqgzek petnych ognia, ktore
obieglyby swiat jak zywy plomien,
rozpalajgc swym swiattem i zarem
ludzi, przeksztatcajqc biedne
serca w zagiew, aby ofiarowac je
Jezusowi jako rubiny do Jego
krolewskiej korony[159].

Wsraod tych ksigzek sa Droga,
Rézaniec Swiety, Droga Krzyzowa,
Bruzda, Kuznia, To Chrystus
przechodzi, Przyjaciele Boga... Nagle,
po ich przeczytaniu, mozna zdac
sobie sprawe, ze jezyk 1 wyrazenia,
ktorymi postuguje sie autor,
stanowig echo jego wlasnych
przemyslen: piesci¢ Boga, by¢
oszalatym z milosci, przebostwicé
nasze zycie, zaznac pieszczoty od
Pana, przebostwic nas...
Stownictwo, ktére od razu prowadzi
na wlasciwq droge, ktora zalozyciel
Opus Dei zalecal, aby zblizy¢ sie do
Boga: Najswietsze Czlowieczenstwo
Chrystusa[160]. My powinnismy by¢



chrystocentryczni: umiescic¢
Chrystusa w centrum naszego
Zycia[161]. Chrystus jest
Posrednikiem, ku ktoremu ciaza
niebiosa i ziemia. W Chrystusie,
prawdziwym Bogu i prawdziwym
Czlowieku, mamy ludzki ideal, ktory
staje sie Bozy. Utozsamiony z
Chrystusem dzieki tasce, uczyniony
drugim Chrystusem, cztowiek
przebdstwia sie, aby uczestniczy¢ w
bogactwie dzieci Bozych.

Glebokq radosc¢ sprawia mi
rozwazanie, ze Chrystus zechciat
by¢ w petni cztowiekiem, z ciatem
takim jak nasze[162], mowil
wzruszony zatozyciel Opus Dei.
Przyjal cialo takie samo jak nasze.
Swym cielesnym sercem mitujg Go
ludzie. Z serca do serca
porozumiewaja sie ludzie z
Bogiem[163].

Don Josemaria miat bardzo delikatne
serce, co zawsze uwazal za swoj



naturalny dar, a nie za zdobyta
cnote. Dlatego, przy jakiejs$ okazji,
postawit siebie za przyktad
czlowieka, ktory potrafi
kochac[164]. Przede wsszystkim
mitosci nie nalezy sobie wyobrazac
jako uczucia “bezcielesnego”, czy
“uduchowionego”, poniewaz Bog
nas nie prosi o rzeczy
nieludzkie[165]. Ani tez jako
kunktatorskie, potowiczne oddanie
sie. Don Josemaria, zestawiajac ja z
gwaltownymi i rozzuchwalonymi
namietnosciami, pokazuje, ze stara
sie ja umiescic¢ posrod poteznych
porywow serca:

Mowisz, ze tak, ze chcesz. —
Dobrze: ale czy chcesz tak, jak
skqgpiec pragnie swojego zlota, jak
matka kocha swe dziecko, jak
cztowiek ambitny pragnie
zaszczytow, jak cztowiek
zmystowy chce rozkoszy?



Nie? — W takim razie nie
chcesz[166].

Z odwaga zrodzona z mitosci prosit o
serce na miare serca Jezusowego:
Serce kochajqce i najmilsze, ktore
kocha az do smierci i cierpi; ktore
napetnia sie radosciq i bolem;
ktore entuzjazmuje sie drogami
ludzi i pokazuje nam droge
prowadzqcq do Nieba[167]. Serce,
aby by¢ bardzo ludzki i bardzo
Bozy[168], bedac Scisle
zjednoczonym z Nim,
przebostwionym, w taki sposob
mito$¢ Boga bedzie dziatac poprzez
kazdego czlowieka. Swej miloSci nie
stawiat granic. Milowal z
niewiarygodnym entuzjazmem
rzeczy ziemskie i niebieskie,
poniewaz to wlasnie wsrod spraw
najbardziej prozaicznych na tej
ziemi powinnismy uswiecac sie,
stuzqc Bogu i wszystkim
ludziom[169].



Z tej glebokiej jednosci zycia zrodzita
sie jego potrzeba i jakby instynkt
nadprzyrodzony, aby oczyszczac
wszystkie dziatania, wynosic je do
porzqdku taski, uswiecac je i
przemieniac¢ w okazje do
osobistego zjednoczenia z Bogiem,
aby wypeltnic Jego Wole, oraz w
narzedzie apostolskie[170]. Don
Josemaria nalezal do tego rodzaju
dusz kontemplacyjnych, ktore
noszq swojq cele w sercu, i ktore
przebiegajq wszystkie drogi
swiata, aby uczynic je Bozymi,
uswiecajqc swq prace[171]. Byl
wreszcie cztowiekiem o duszy
kaplanskiej i mentalnosci swieckiej.
Zawsze najpierw okreslatl sie jako
grzesznik, ktory kocha do
szalenstwa Jezusa Chrystusa,a
zaraz dodawatl: kaptan Jezusa
Chrystusa, ktory kocha namietnie
swiat[172].

K ok Sk



«Tak bowiem Bog umilowat Swiat —
powiada $w. Jan — Ze Syna swego
Jednorodzonego dal, aby ten, kto w
Niego wierzy, nie zginal, ale miatl
zycie wieczne»[173]. Z calkowitym
wyrzeczeniem don Josemaria oddat
na stuzbe Wspdlodkupienia
wszystko, co otrzymal wczesniej od
Boga: dary osobiste, charyzmat
zalozycielski oraz samo Opus Dei ze
swymi pracami apostolskimi.
Podobnie, jak cale jego zycie
znamionuje rys mitosnego
pospiechu, we wszystkich jego
wypowiedziach rozpozna¢ mozna
jednakowy ton. W jego projektach -
szczegolng inspiracje. W jego
pismach - szczegdlny styl literacki.
Jego jezyk w niepohamowany sposob
przekracza granice tego, co dusza
przecietna uznalaby za “bardziej
rozsadne” w kontakcie z Bogiem.
Poniewaz w ksiqzkach pelnych
ognia mysli o mitosci skwiercza jak
rozzarzone wegle, a serca, niczym



plonace rubiny, pala sie w mistycznej
ofierze[174].

Po co Swieci stosuja taki jezyk,
nabrzmiale emocjami oraz
poetycznymi okresleniami. Co
zamierzaja osiggnac przez tak
przesadny i kwiecisty styl?

Juz na pierwszych stronach Kuzni
rozlega sie echo wotania Jezusa,
ktore dochodzito do uszu don
Josemartii:

Krolu moj, stysze, jak wolasz,
glosem zywym, ktory brzmi jeszcze
w moich uszach: ignem veni
mittere in terram, et quid volo nisi
ut accendatur? - przyszedlem, by
rzucic ogien na ziemie i jakze
bardzo pragne zeby on juz
zaptonqt![175].

Uczen odpowiada na to z calych
swych si}, gotowy nies$¢ ogien na caty
Swiat: oto jestem, przeciez mnie



wolates! 1 prosi, aby mogt stac sie
Zywa pochodnia:

O, Jezu... wzmocnij nasze dusze,
utoruj nam droge, a przede
wszystkim upoj nas mitosciq!
Spraw, bysmy sie stali zywymi
pochodniami, ktore rozpalq ziemie
boskim ogniem przyniesionym
przez Ciebie[176].

Roztop i rozpal moje twarde serce,
spal i oczys¢ me nieposkromione
ciato, napetnij moj rozum
nadprzyrodzonym swiattem,
spraw, by maoj jezyk glosit Mitosc i
Chwate Chrystusal[177].

A dla wiekszej pewnosSci, Ze wznieci
pozar, prosi Anioldw, aby rozniecili
zar w spopielalych sercach i wzywa
Najswietsza Maryje Panne, aby
obdarzyla nas mitoscig prawdziwie
plomienna:

Matko petna stodyczy...
doprowadZz nas do takiego



szalenstwa, ktore sprawi, ze inni
oszalejq z mitosci do Chrystusa.

Stodka Panno Maryjo, niech
mitosc nie bedzie w nas blaskiem
fatszywych ptomieni, ktore bywajq
skutkiem rozktadajqcych sie
trupow... niech bedzie
prawdziwym, zartocznym ogniem,
ktory zapala wszystko, czego
dotknie[178].

Zycie zalozyciela Opus Dei byto
naprawde zyciem mistyka posrod
Swiata, zyciem cztowieka
beznadziejnie zakochanego w
Chrystusie.

6. Charyzmat zalozycielski

Don Josemaria od pierwszej chwili
zrezygnowat z kariery literackiej.
Mial po temu az nadto zdolnosci, ale
oddal swe pioro calkowicie na stuzbe
duszom. To prawda, ze spedzil zycie
na pisaniu. Jednak ze wzgledu na
pilne zajecia zalozycielskie nie



napisal niejednej ksigzki. Brak czasu
wida¢ w sposobie powstawania jego
ksigzek, w ktdrych poszczegolne
zagadnienia nie sg opisywane w
sposob systematyczny i akademicki.
Sa to raczej mysli skierowane do
dusz kontemplacyjnych posrod
zyciowej krzataniny. Stad Droga,
Bruzda i Kuznia skladaja sie z
licznych, zywych i krotkich refleksji.
Rozmowy z pratatem Escriva sa
zbiorem wywiadow, za$ To Chrystus
przechodzi oraz Przyjaciele Boga —
zbiorem homilii.

Niektore z tych ksigzek wywodza sie
z Zapiskow wewnetrznych i zostaly
wydane posmierci autora. Zapiski sa
za$ wspaniatymi notatkami
dotyczacymi jego zycia
wewnetrznego. Ujawniajg takze
zadziwiajaca dojrzalos¢ duchowa,
ktora dokonuje sie rownolegle z
tworzeniem Opus Dei. Zapiski
stanowig odwzorowanie ducha
zalozyciela Dziela i s prawdziwa



kopalnig, z ktorej mozna odnalezc
wiele jego inspiracji zatozycielskich.
Ten ostatni aspekt jest bardzo
interesujacy, ze wzgledu na
rozroznienie, jaka role odegral don
Josemaria w tworzeniu Opus Dei, a
jaka odgrywaly Boze inspiracje.

Juz teraz mozemy zwiezle zaznaczyg,
ze historyczna realizacja Opus Dei
wyplywa z charyzmatu
zalozycielskiego (specjalnej taski od
Boga) wcielonego w osobe
zalozyciela[179]. Kiedy don
Josemaria otrzymal zadanie
rozpoczecia Opus Dei nie mial — jak
nam powiada — nic wiecej oprocz
swojej miodosci, taski Bozej i
dobrego humoru. W ten sposob
mozna by zawrzec¢ postawiona
weczesniej kwestie w nastepujacych
stowach: jak dokonuje sie operacyjne
polaczenie charyzmatu z jego
miodoscia i dobrym humorem, to jest
z jego osobowoscia i stylem zycia, z
jego cnotami i zaletami ludzkimi.



W tego rodzaju przedsiewzieciach
teologicznym punktem wyjscia jest
zasada, ze Bog szanuje wolnos¢
osoby, nie narzucajac nic
przymusem. Z drugiej strony
dzialanie don Josemarii
podporzadkowane jest jego
postuszenstwu wskazowkom Bozym.
Jego wola, wierna zwyklemu swiathu
towarzyszgacemu otrzymanej misji,
utozsamila sie z pragnieniem Boga.
Ale trzeba zaznaczy¢, jak bardzo jego
osobowos¢ odcisnela swe pietno na
tym, co robil. Gigantyczna wiara,
namietna mitos¢, pozytywne i
praktyczne spojrzenie na
rzeczywistos¢, hojnos¢, optymizm
oraz pozostate cnoty ludzkie miatl
wyksztalcone we wspanialym
stopniu na dlugo przed zalozeniem
Opus Dei.

Aby dowiedziec sie, w jaki sposob
zwykle dzialala taska
charyzmatyczna, nalezy przeczytac
notatke z czerwca 1930 roku: Gdy



poszukiwatlem swiatla, aby
podsumowacd dziatania cztonkow,
zdaje sie, ze Pan pozwolit mi
dostrzec pewien przebtysk. Nie jest
to oczywiscie, zdaje sobie z tego
sprawe, jakas ostateczna sprawa,
jakies oswiecenie, ale promyczek
jasnosci[180]. Stad mozna
zrozumiec, ze Swiatlo pochodzace z
charyzmatu zalozycielskiego nie
dawalo don Josemarii jaki$ gotowych
rozwigzan dla wszystkich
szczegolowych zagadnien, ale ze
stuzylo mu za punkt odniesienia dla
znalezienia Srodkow praktycznych
do realizacji Opus Dei. Wszystko to
wymagato szfowania sitami
fizycznymi, stalego czuwania oraz
pojscia przez zycie “pod prad” w
Swietle tych promyczkow jasnosci.
Nadzwyczajne iluminacje, ktore
bardzo rzadko zsylal mu Bog, miaty
za zadanie pokaza¢ mu, jaka ma byc¢
esencja Opus Del, zaszczepiajac mu
pewne “idee-matki”, ktore juz on sam
potem rozwijal na wlasnag reke.



Faktycznie don Josemaria
doswiadczy! dlugich okresow, gdy
Pan skapil mu jakichkolwiek
wskazowek oraz wielokrotnie byl w
sytuacji, gdy musiat dac sie
prowadzic za reke, po omacku,
postuszny niczym dziecko. Jeden z
takich okreséw biernosci rozpoczat
sie w pazdzierniku 1928 roku, zaraz
po tym, jak otrzymat iluminacje na
temat catego Dziela[181]. Od tej
chwili by} pozbawiony wszelkich
towarzyszacych mu wczesniej
wskazowek ze strony Pana. Mingt
ponad rok, nim Jezus przemowil. I
minqgtl miedzy innymi po to, by
udowodnic¢ w sposob oczywisty, ze
Jego osiotek(ma na mysli samego
siebie) jest tylko narzedziem... i w
dodatku kiepskim narzedziem!
[182]. Zadanie zalozycielskie
wowczas pozostawalo jakby w stanie
zawieszenia, az do listopada 1929
roku, gdy zostala don Josemarii
zeslana specjalna i konkretna pomoc:
ow duchowy strumien BozZej



inspiracji, dla Dzieta Bozego,
dzieki ktorej stawalo sie jasne,
bardziej okreslone to, czego On
sobie zyczyt[183].

Opus Del jest Dzielem Boga, nie ludzi.
To wyjasnia wiec, na czym polega
wspolpraca zalozyciela z Bozymi
wskazaniami. Don Josemaria ujrzal,
dzieki nadprzyrodzonej iluminacji,
zasadniczg tresc tego projektuiw
jego umysle oraz w sercu zaczelo
kietkowac ziarno Opus Dei. Jako
osobie wybranej przez Boga, do
niego nalezala realizacja Bozego
planu na tym Swiecie. Do tego
potrzebowat jednak opieki z wysoka.
Musiat pracowac pod dyktando taski
zalozycielskiej. Poza tym czesto,
natykat sie na przeszkody, po ludzku
rzecz biorac, nie do pokonania.
Wtedy oczekiwal, ze to Pan utoruje
mu droge dzieki specjalnym
wskazowkom. Bog oswieci w swoim
czasie — napisal w jednym z takich
momentow strapienia[184].



Ale jakze trudno jest doprowadzi¢ do
wlasciwej duchowej rownowagi,
oddajac sie ufnie w ramiona Bozej
Opatrznosci, i nie ulec pokusie
myslenia, Ze Bog jest na nasze
zawolanie niczym deus ex machina.
Byloby to bowiem wystawianie Boga
na probe. Po uczynieniu aktu wiary,
ze Pan oswieci go w momencie i w
sposob, ktéry sam uzna za stosowne,
don Josemaria rozwazal w duszy
specyfike pracy Dziela (mezczyzn i
kobiet):

Wydaje sie, ze martwi mnie
utrzymanie Dziel i ze nie mam
wystarczajqcego zaufania do
Bozej Opatrznosci. Ale tak nie jest.
Tyle razy zaznatem tej
najukochanszej Opatrznosci! Ale
nie wolno wystawiac Boga na
probe [...].

Sq mate dziela mitosierdzia,
niewielkich kosztow, ktore nie
osiqgajq doskonatosci, poniewaz



wiara, ktorq ludzie poktadajqg w
Opatrznosci, nie jest taka: jest to
usitowanie zmuszenia Boga, by
czynil cuda, gdy nie ma takiej
potrzeby[185].

Aby uniknac¢ takiego falszywego
prowidencjalizmu, trzeba miec wiele
wiary w Pana i zastosowacé
wszelkie srodki, ktore
zastosowalibysmy w innym
przypadku (wraz z Modlitwq i
Zadoscuczynieniem)[186]. Bedzie to
jedna z praktycznych zasad, ktorymi
zawsze zylt zalozyciel Opus Dei i
ktore przekazal wiernym w Dziele:
nie czekac na cud, jesli nie
zastosowaliSmy wczesniej
odpowiednich srodkow i nie
pracowaliSmy z oddaniem.

Wraz z rozwojem Dziela, zalozyciel
okreslat je i precyzowatl,jak
skromnie zaswiadcza[187].
(Zachowane notatki zawarte w
Zapiskach wewnetrznych



rozpoczynaja sie w polowie marca
1930 roku, czyli miesigc po tym, jak
Pan sprostowal pomyst don
Josemarii, ze w Opus Dei nie bedzie
kobiet. Nie jest mozliwe
zrekonstruowanie wczesniejszej
czesci notatek, a jedynie analiza
pozniejszych zapiskow).

Byt to poczatek fundacji. Don
Josemaria nie mial jeszcze stalego
spowiednika w Madrycie, ani zadnej
osoby przed ktora mogiby otworzyc¢
dusze. W swoim zeszycie zapisywat
mysli i wskazowki do rozwazania
sam na sam z Bogiem.

Uwage dokladnego czytelnika zwraca
przede wszystkim latwosc, z jaka don
Josemaria wlacza kobiety we
wszystkie swoje plany apostolskie,
wskazujac im odwaznie specyficzne
dla nich pola dzialalnos$ci. Od
poczatku zostaja zrownane z
mezczyznami w odpowiednich dla
obu galezi dzialaniach. Jasne jest, ze



zalozyciel przyjal ze wzruszeniem i z
wdziecznosciag wiadomosc, zZe Pan
pragnie mie¢ w Opus Dei takze
kobiety.

Zalozyciel widzial i mezczyzn i
kobiety z Dziela — jednych i
drugie,starajacych sie zaszczepicé
przed chorpbq cale spoteczenstwo.
Ale widzial, jak czynia to z radoscig,
doskonalgc spoteczenstwo,
uzdrawiajac i opatrujac rany.
Wyobrazal je sobie niczym pacjenta,
ktory wraca do Chrystusowego
zdrowia, po poddaniu go
nowoczesnej i skutecznej kuracji, to
jest poprzez zastrzyki dozylne,
ktorymi bedq oni sami(kobiety i
mezczyzni), wlqczajqc sie w
krwioobieg kazdej klasy
spolecznej[188].

Poza tym powszechnym
apostolstwem wiernych Opus Dei,
prowadzonym od wewnatrz Swiata,
bez porzucania swego w nim



miejsca, swego zawodu, bez zmiany
stanu, zalozyciel wskazywal takze
apostolstwa specjalne. W jednej z
notatek z 13 marca 1930 roku,
mowigc o apostolstwie kobiet z
Dziela w innych panstwach iw
innych jezykach, wskazuje na
mozliwe powolanie do zycia centrum
edukacyjnego, Akademii
jezykowej,ktora podobnie jak inne
przedsiebiorstwa, bedzie ptacié
panstwu podatki, za ktorq takze
wszystkie uczennice bedq ptacic.
Nie ma nic za darmo[189]. (Don
Josemaria nie zyczy! sobie dla
przysziych prac apostolskich
zadnych przywilejow, nie chcial, by
byly zaliczane do dzietl
dobroczynnych, albo zeby korzystaty
z ulg podatkowych, jesli nie bylo po
temu prawnych przestanek. Wierni z
Opus Dei byli zwyklymi
obywatelami, z tymi samymi
prawami i obowigzkami jak inni. Ani
wiekszymi, ani mniejszymi).



Gdy w 1933 roku powstalo pierwsze
dzielo korporacyjne Opus Dei,
Akademia DYA, don Josemaria
pilnowal, by byt to oSrodek swiecki.
Jego mentalnosc swiecka (cecha
charakterystyczna calego Dziela)
nakazywala mu stosowac sie
dok}adnie do tego, co mowit o
akademii jezykowej. Zadnych
przywilejow. Placil podatki
wymagane przez administracje
publiczng. Posiadali podobne prawa
jak inne akademie. Wiele lat poZniej,
przed otwarciem Strathmore College
w Nairobi, w 1961 roku, zalozyciel
Dziela pouczyl swoich synow, ze ta
wielorasowa Szkota powinna by¢
otwarta dla studentéw niekatolikow i
niechrzes$cijan. W zadnym wypadku
nie powinna by¢ wyznaniowa[190].

W tych czasach na poczatku, gdy
jeszcze wszystkobylo do zrobienia,
don Josemaria staral sie rozumowo
rozwiazac trudnosci, ktére miaty
przed nim stang¢ w najblizszej



przysztosci. Jak dadza sobie rade za
kilka lat, jesli nie bedzie mial ksiezy,
ktorzy by sie zajeli kierownictwem
duchowym kobiet i udzielaniem
sakramentow w domach Dziela? W
osrodkach wiejskich — pisze w
Zapiskach wewnetrznych —
dojdziemy do porozumienia z
ksiedzem — wynagradzajqc go
wsposob godny i wspaniaty — aby
przychodzit codziennie o
okreslonej godzinie do osrodka
Dzieta[191]. A w domach miejskich,
bedq kapelani dobrze
wynagradzani (i wyjasnia: te
kapelanie bedq naprawde dobrze
oplaconey, i bedzie tam maogt
pracowac tylko personel dobrze
uformowany pod kazdym
wzgledem)[192].

Zyczeniem zalozyciela Opus Dei bylo
uzgodnienie z proboszczem, by
odprawiac co miesigc uroczyste
wystawienie Przenajswietszego
Sakramentu dla kobiet; pozostawil



takze swoim przysztym cérkom
duchowym dokladne wskazowki, jak
odprawiac ten akt eucharystyczny.
Zalecal im hojnosc: BgZcie szczodre
dla Pana: wiele swiec z dobrego
wosku, wiele bogactwa w
monstrancji i szatach
liturgicznych, wiele zapatu, wiele
modlitwy[193].

Obok rozwazan na temat
rzeczywistosci, ktéra przeczuwala
wiara zalozyciela Opus Dei, znajduja
sie notatki innego typu, oparte na
jego dawnych doswiadczeniach
duszpasterskich. Przykro byto
patrzec, jak mezczyzni oddalali sie
od Kosciola, poniewaz nie mogli
uczestniczy¢ w aktach liturgicznych,
ktore zwykle miaty miejsce, gdy oni
znajdowali sie w pracy. Nalezatlo ich
przyciggnac do parafii. Trzeba bylo
ulatwiac im przyjmowanie
sakramentow i tworzyc¢ atmosfere,
ulatwiajaca wymazanie z ich gltow
mylnego przekonania, ze Kos$ciot jest



dla kobiet. W spoteczenstwie coraz
bardziej oddalajacym sie od Boga
don Josemaria szukal sposobow, by
zainteresowac religia wszystkie
dusze. Swoj program dziatania
zawieral w krotkich stowach:
powinna by¢ meskosé, sztuka,
punktualnosd, poboznosc¢ powazna
i silna, a jestem pewien, ze
mezczyzni odpowiedzq[194].

Aby wrocic do klimatu
meskosciestetycznej, trzeba byto
pozbawié koscioly wszelkich
przestodzonych i kiczowatych
dekoracji, przywracjac dobry gust w
sztuce religijnej. Zmyst estetyki
liturgicznej prowadzil don Josemarie
do przeciwstawiania sie panujacemu
bezgusciu: wiele swiatla
elektrycznego na nastawie
oltarzowej, a nawet na
tabernakulum podczas
Wystawienia. Zastony i kurtyny,
jak w prowincjonalnym teatrzyku.
Szmaciane i papierowe girlandy.



Obrazy afektowane, z
kwiatuszkami. Koronki i babskie
ozdobki na albach i ornatach.
Okropne naczynia...[195].

Skad barala sie obfito$¢ pomystow,
wskazowek apostolskich, rozwigzan
praktycznych lub porad
estetycznych, ktora wypelnia Zapiski
i zdawala sie wypelnia¢ umyst
zalozyciela Opus Dei? Z biegiem
czasu wszystkie te sprawy, ktore w
roku 1930 byly jakby w zarodku,
zaczely sie krystalizowac. Dzieki
Zapiskom mozna rozwazac ich Scisty
zwiagzek z zyciem wewnetrznym don
Josemarii, poniewaz w nim tkwilo
zrodlo rozwoju Dziela, az po krance
Swiata.

Z jego poboznosci eucharystycznej
wywodzily sie przejawy estetycznej
godnosci w kosciotach i kaplicach; z
mitosci — bogactwo sprzetow
liturgicznych; z czystosci —
przybranie oltarza oraz zakrystii; z



wiernos$ci — wypelnianie zalecen
liturgicznych. W konsekwencji ze
Swoja wiara szerzyl szczodrosc¢, gdy
chodzi o kult eucharystyczny, a
poprzez swoj przyklad i swoje stowo
nauczyl wszystkie swoje dzieci
nabozenstwa do NajsSwietszego
Skaramentu. Nawet poprzez
wynagrodzenia dla ksiezy don
Josemaria wyrazal swoja
wdziecznos¢ i hojnosc. Ale, gdy
myslal o mozliwosci wydawania
czasopisma przeznaczonego dla
ksiezy proboszczow, dodawat
zartobliwie, ze powinna ona byc¢
bardzo tania, ale nie gratis[196].

W przypadku kobiet z Dziela, ktdre
mialy zajmowac sie szatami
liturgicznymi i przedmiotami kultu
parafialnego, pisal, Ze nie powinny
zapominac o dostarczaniu niemal za
darmo - ale nigdy gratis, bo nie
ma nic za darmo! - hostii i wina
do Przenajswietszej Ofiary[197].
Taka sama uwage wyrazit w



projektach utworzenia akademii
jezykowej, za ktora takze wszystkie
uczennice bedq ptacic. Nie ma nic
za darmol[198].

A gdy trzeba bedzie poprowadzic
krag studiow albo lekcje formacji dla
0s0b o0 skromnej pozycji
ekonomicznej, trzeba postarac sie —
jak pisal zalozyciel Dziela — aby
dom, w ktorym sie zatrzymaja, byt
dostosowany do ich mozliwosci: by
cieszyli sie dostatkiem i niskq ceng,
ale nic za darmo[199].

Po co tyle ograniczen? Wydaje sie,
jakby don Josemaria starat sie ukry¢
swoja naturalna sklonnos¢ do bycia
hojnym. Oczywiste bylo, ze nie czynitl
tego ze skapstwa. W takim razie,
dlaczego nalegal, by nie bylo nic za
darmo? Co zamierzal osiggnac
poprzez podkreslanie tej sprawy?
Wyjasnia to sam don Josemaria: my,
ludzie, jestesmy tacy, ze jesli nie
wydamy na cos pieniedzy, mamy



to za nic. Dlatego: nic za
darmo[200]. Popularne hiszpanskie
przystowia mowia: “tego, co nic nie
kosztowalo, nie ceni sie» i «to, co jest
wiele warte, wiele kosztuje».

Majac jeszcze w pamieci poprzednie
oswiadczenia, pod koniec sierpnia
1930 roku pisat w swoich Zapiskach:
Kiedy indziej zostalo powiedziane,
Ze niezmiennq zasadq Dziela
Bozego jest to, Ze nie ma nic za
darmo. I mysle, ze tak powinno
byc¢[201]. Ta zasada postepowania
pojawia sie ponownie w notatkach,
ktore zawierajg pierwsze
natchnienia zalozycielskie. Z czasem
zasada nic za darmoprzeksztalcila
sie w zasade wyzszego rzedu -
apostolstwo niedawania[202].
Dzialanie to, wedlug stéw don
Josemarii, polega na prowadzeniu
apostolstwa wedlug zasad zdrowego
rozsadku[203]. Te zasady ekonomii
apostolskiej tacza sie z duchem Opus
Dei, poniewaz w ich tle stoi delikatna



mitos¢. W rzeczywistosci osoby
korzystajace ze wsparcia oSrodkow
dobroczynnych czy o§wiatowych,
dzieki swemu drobnemu udzialowi
finansowemu moga w tamtejszych
urzadzeniach i ustugach widziec co$
wlasnego. Jest mozliwe, ze sam
zainteresowany nie zorientuje sie
nawet, ze dostaje co$ niemal za
darmo. Moze dzieki swej niewielkiej
ofierze nie bedzie sie czutl
upokorzony, a ponadto wykorzysta
lepiej i doceni bardziej cos, co go
kosztowalo[204].

Jasne jest, ze chodzi tu o normy
praktyczne zrodzone w celu
osiggniecia najwiekszej skutecznosci
apostolskiej, ale sg one takze
wyrazem mentalnosci Swieckiej oraz
energii, jaka mial zamiar nadac
swemu apostolstwu don Josemaria.
Historyczna realizacja Opus Dei i
jego zaszczepienie w Swiecie nie jest
abstrakcyjna operacja dokonywana
na jakims teoretycznym



spoleczenstwie. Polega raczej na
rechrystianizacji spoteczenstwa od
wewnatrz, na zasadzie drozdzy,
ktore sprawiajg, ze ciasto rosnie albo
zastrzyku dozylnego, ktory dziata w
organizmie pacjenta. Wiasnym
zadaniem zalozyciela Opus Dei bylo
takze opisanie nowej rzeczywistosci
teologicznej i duszpasterskiej, ktora
juz wkrdétce miala stac sie faktem.

W ramach tych sposobow dzialania,
ktore byly zgodne z duchem Opus
Dei, don Josemaria torowat droge,
dajac przyklad swym zyciem i
gloszac przestanie. Obok
apostolstwa niedawania, zy}
apostolstwem modlitwy,
apostolstwem ad fidem*,
apostolstwem positku, a takze
listow, doktryny, dyskrecji, przyjazni
1 zaufania, inteligencji, cierpienia,
wreszcie apostolswtem rozrywki,
apostolstwem przyktadu,a nawet
apostolswtem apostolstw, w
pierwszych latach, gdy musiatl



zajmowac sie postuga domowa w
akademikach. Naturalnie te rozliczne
formy apostolstwa wymagaty czasu i
ogromnego wysitku, aby popychac
naprzod przedsiewziecia, ktore byly
ponad jego sity. W grudniu 1931 roku
pisal o swej malosci narzedzia w
rekach Boga:

Gdy wczoraj ponownie
przeczytatem notatke z pierwszego
zeszytu Katarzynek, zrozumiatem,
jak wielka byta moja niewiedza na
temat zZycia duchowego. I ta
zZatosna okolicznosd, Jezu,
sprawila, ze zwrocitem sie do
Ciebie z wiekszq mitosciq,
podobnie, jak wiekszy podziw
wzbudza artysta, ktory tworzy
wspaniate dzielo za pomocq
niedopowiedniego i tepego
narzedzia[205].

Opus Dei bylo budowane Bozym
tempem. Wielokrotnie don
Josemaria nie znajdowat gotowego



rozwiazania, poniewaz takie nie
istnialo. (Jest to przypadek prawne;j
konstrukceji Dzieta). W innych
przypadkach, gdy brakowatlo bozych
wskazowek, dziatal niemal po
omacku, pod wplywem laski i jakiejs
nieokreslonej idei, ktora nabierata
wyrazniejszych ksztaltow powoli, jak
przedmiot, ktéry o Swicie wylania sie
stopniowo z mroku. Niespodziewany
cud pcha go do uznania zupeinego
Bozego panowania nad fundacja
Dziela:

Zadziwia mnie, gdy widze, co czyni
Bog: ja nigdy nie myslatem o tych
Dzielach, ktore inspiruje Pan w
taki sposob, w jaki sie one
konkretyzujq. Na poczqtku widaé
nieywrazny zarys. A potem to On
czyni z tego niewyraznego mroku
cos okreslonego, precyzyjnego i
widzialnego[206].

Byla niemal polowa roku 1930.
Prawdopodobnie w ostatnich dniach



czerwca don Josemaria,
podsumowujgc wszystko to, co
napisal na temat ducha, organizacji i
apostolstwa Dziela, stwierdzal:

Pan chce mnie ukorzy¢ od
dtuzszego czasu, Zzebym nie myslat
o sobie jako o supermanie, abym
nie myslat, ze idee, ktorymi On
mnie inspiruje, sq moimi wltasnymi
pomystami, abym nie myslat, ze
nalezq mi sie od Niego jakies
wzgledy z tego powodu, Ze jestem
Jego narzedziem... I pozwolil mi
bardzo jasno zobaczyd, ze jestem
nedznikiem, zdolnym do
najgorszych rzeczy, do tego, co
najpodlejsze[207].

A przegladajac ze zdumieniem
dotychczasowe Zapiski, wola:

W ogdle nie mogtem przewidziec,
notujqc wskazowki, ze Dzielo
okaze sie wlasnie takie [...]. Nikt
lepiej ode mnie nie moze wiedziec,
Ze wszystko, co sie okazato (w



ogole nie wymyslone przeze mnie)
jestrzeczq Boga[208].

Wszystko to dzialo sie na samym
poczatku, gdy Ojciec mial przed soba
cale zycie, by “wycyzelowac¢” Dzielo.
Zadanie, ktore zajelo mu wiele lat
trudu. Skoro wielcy ludzie ksztaltuja
sie 1 okreslaja w ciggu dynamicznie
biegnacych dziejow poprzez swoja
stuzbe jakiejs wielkiej sprawie, c6z
mozena powiedziec o zalozycielu
Opus Dei? Kluczem do jego
osobowosci byt jego osbisty kontakt z
Wladca Historii, poniewaz zalozenie
Opus Dei zaszto miedzy Bogiem a
don Josemaria.

[1] Instrukcja z 19 III 1934, nr 20.
[2] Apuntes, nr 342,z 20 X 1931.

[3] Ibidem, nr 642, z 9 IIT 1932.



[4] Ibidem, nr 1287, z 3 X 1935.
[5] AGP, P01-1971, s.13.

[6] Maria Begofia Alvarez Irdizoz,
RHF, T-04861, s.113.

* Zalozyciel ustanowil, ze zaréwno
on, jak i kazdy jego nastepca na czele
Opus Dei powinien codziennie
wieczorem, w pozycji lezacej,
odmawiac na znak pokory i skruchy
psalm 51, zwany Miserere od jego
pierwszych stow “Miej milosierdzie
nade mna...”. — przyp. ttum.

[7] Javier Echevarria, Sum. 3029.

W 1960 roku burmistrz Barbastro
pragnat umiescic tablice pamiatkowa
na fasdzie domu, w ktérym przyszed?
na $wiat zalozyciel Opus Dei.
Natychmiast don Josemaria napisat
do niego list z proshg, by nie
umieszczac na domu zadnej tablicy.
Por. List doJosé Marii Cancera
Gomeza, w EF-600330-3.



[8] César Ortiz-Echagtlie Rubio, Sum.
6899.

[9] Javier Echevarria, PR, s.681.
[10] AGP, P01 1971, s.11.

[11] Spotkanie ze studentami
Kolegium Rzymskiego, 10 III 1956.
Pomnikiem, jaki chce po sobie
zostawic, jestescie wy, dzieci moje
—powiedzial przy innej okazji (AGP,
P01 1975, s. 1617).

[12] Alberto Taboada del Rio, RHF,
T-03358, nr 1366.

[13] Alvaro del Portillo, Sum. 1006.
[14] Javier Echevarria, Sum. 2279.
[15] Ibidem, PR, s.1690.

[16] Javier de Ayala Delgado, Sum.
7600.

[17] Medytacja z 2 X 1962, w: AGP,
P09, s.58.



[18] Apuntes, nr 1699, z 10 X 1932.
[19] Ibidem, nr 48,z 16 VI 1930.

[20] Ibidem, nr 1725, z 22 VI 1933;
Por. takze nr 1152, z 11 III 1934.

* (fac.) zrodzit synow i corki — przyp.
thum..

[21] Por. homilia z 9 1 1968, w: AGP,
P09, s. 90.

[22] Jakze was wszystkich kocham,
dzieci moje! Twarzq w twarz nie
osmielam sie tego wam
powiedzie¢. Kocham was z catej
mojej duszy, kocham was bardziej
niz wasi rodzice, chociazbym was
nigdy w zyciu nie widzial. To
uczucie, ktore do was czuje nie jest
jakags oficjalna serdecznoscia,
oschlgq, jest prawdziwq mitosciq,
czulq, ludzkq milosciq, bo jestescie
moim skarbem. Kiedy sie
Zestarzejecie, opowiedzcie,ze



Ojciec kochat was wlascnie tak
(AGP, P01 1971, s. 10).

[23] Por. Jesus Alvarez Gazapo, PR, s.
1443.

[24] Alvaro del Portillo, Sum. 677.
[25] Ibidem.

[26] Ef 3, 15.

[27] List z 6 V 1945, nr 23.

[28] Santiago Escriva de Balaguery
Albds, Sum. 7333, 7334.

[29] List do Teodora Ruiza Jusué, z
Londynu, w EF-580904-3.

[30] Mercedes Morado Garcia, RHF,
T-07902, s.166.

[31] Encarnacion Ortega Pardo, Sum.
5365.

[32] José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, Aneks I, s.25.



[33] List do Joaquina Madoza
Montoyi, w EF-570502-2.

* Jerez to zaroOwno miasto i region w
hiszpanskiej Andaluzji (Jerez de la
Frontera), jak i hiszpanska nazwa
wina, bardzo lubianego takze w
krajach anglosaskich, znanego w
Polsce pod angielskg nazwa sherry —
przyp. thum.

[34] List do Michaela Richardsa, w
EF-640510-3.

[35] AGP, P01 1971, s. 10.

[36] List do Joaquina Alonso Pacheco,
w EF-610814-1.

* (lac.) nie zwazaj na grzechy moje
[por. obrzed Komunii we Mszy Sw.] -
przyp. thum.

[37] AGP, P01 1971, s. 12.

[38] Ibidem, s.9; por. Przyjaciele
Boga, nr 125.



[39] List do Florencia Sancheza Belli,
w EF-640623-2.

[40] AGP, P01 1971, s.12.

[41] Teresa Acerbis, Sum. 4997
Blanca Fontan Suanzes, Sum. 6955;
Joaquin Alonso Pacheco, Sum. 4840.

[42] Francisco Vives Unzué, Sum.
7458.

[43] Mario Lantini, Sum. 3614.

[44] Manuel Botas Cuervo
przywotuje w swych wspomnieniach
(RHF, T-08253, s. 34) komentarz,
peten serdecznosci i humoru, jaki
uczynil Pedro Casciaro otrzymwszy
od zalozyciela Opus Dei malenkie
upomnienie, wkroétce po otwarciu
akademika dla studentow w Bilbao.
W gruncie rzeczy, powiedzonka
Pedra sprawiaty Ojcu przyjemnosc,
co czasem wyrazal na pismie, jak
wtedy, gdy pisat do panstwa
Casciaro: Pedro to stoneczko,



pracuje wspaniale i — skoro jest
tak sprytny - potrafi
wykorzystywac bardzo dobrze,
nawet w stosunku do mnie, ten
wdziek i te cnoty ludzkie, ktorymi
80 Bog obdarzyt (List do Pedra
Casciaro Parodiego i Emili Ramirez
Pastor, w EF-540730-1).

[45] Bardzo wiele jest wspomien o
tym, ze spojrzenia zalozyciela Opus
Dei mialy zdolnos¢ uczenia i
przywolywania do porzadku. Don
José Lopez Sierra, rektor seminarium
San Francisco de Paula w Saragossie,
wspominal, ze Josemaria Escriva
mial te umiejetnosc juz wtedy, gdy
byl seminarzysta, i opisuje, jak
postugiwal sie on silg swego
spojrzenia przy peinieniu
obowiazkdw inspektora: «nie byt
zwolennikiem kar, zawsze
wspolczujacy i mily, a sama jego
obecnos¢, zawsze przyjemna i
sympatyczna, uspokokajala
najbardziej nawet



niezdyscyplinowanych, zwyczajny,
ujmujacy uSmiech wplywal na jego
usta, kiedy zauwazyl u
seminarzystow jakies budujace
zachowanie, natomiast jedno
dyskretne, przeszywajace spojrzenie,
czasami smutne i bardzo
wspoiczujace, upominato najbardziej
nawet krnagbrnych» (RHF, T-03306)..

[46] José Ramon Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, s.71.

[47] Alvaro del Portillo, Sum. 1336.
Podobnie jak ojciec i matka —
mawiat do swoich dzieci — mam
obowiqzek upominad, pomagac.
Moge was zapewnid, Ze nie brakuje
mi zupelnego zrozumienia dla
osoby, ktora popetnita blqd. A
gdyby nie zalezalo mi na tym, by
ona sie poprawila, znaczy, ze nie
kochatbym jej dobrze (Javier
Echevarria, Sum. 3102).



[48] Mercedes Morado Garcia, RHF,
T-07902, 5.122; José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s.130.

[49] List z 31 V 1954. W Opus Dei,
dzieci moje, jestesmy postuszni, z
glowq i z wolg; nie jak trupy. Ja z
trupami nie zajde donikqd; ja je
poboznie pogrzebie. Por. AGP, P01
IX 1966, s.48 oraz AGP, P06V, s.180.

[50] List z 7 X 1950, nr 38.

[51] Jednym z punktow, w ktorym
zalozyciel Opus Dei nie ustepowal,
byt zly gust i brak smaku. W jednym
z kobiecych akademikow w Rzymie
znajdowalo sie zlocone, gipsowe
popiersie w peruce w stylu Ludwika
XIV. Poza tym, ze bylo brzydkie, nie
pasowaito do wystroju domu. Ojciec
je zobaczyl i poprosit swoje corki,
zeby pozwolily popiersiu upasc na
podloge, niby przez nieuwage.
Zrobily to z wielka przyjemnoscia.
Por. Carla Bernasconi, RHF, T-08199,
s.255. Natomiast na pamigtke



zachowywat drobiazgi ze wzgledu na
ich symboliczne znaczenie.

Nie trzeba bylo dlugo czekac na
upomnienia ze strony Ojca zwigzane
z czyims$ grubianskim zachowaniem.
Jesus Urteaga wspomina, ze gdy
Ojciec pewnego dnia powrdcil na
Diego de Leon, uderzyl go
nieprzyjemny zapach smazonej ryby
rozchodzacy sie po caltym domu. Nie
przeszkadza mi, ze jecie sardynki
— rzekl — Ale nie pozwole, Zeby
dom cuchnqt sardynkami. Por.
Jesus Urteaga Loidi, RHF, T-00423, s.
69; takze Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4840.

[52] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s.128.

[53] Rosalia Lopez Martinez, RHF,
T-07918, nr 3.2.5.

[54] Dorotea Calvo Serrador, RHF,
T-04906, s.22.



[55] Kurt Hruska, Sum. 3494. Donia
Consuelo de Matheu, ktora poznala i
spotkala zalozyciela Opus Dei w
bardzo trudnych okolicznosciach -
jako uchodzce w konsulacie
Hondurasu podczas hiszpanskiej
wojny domowej, kiedy tak latwo bylo
zapomnie¢ o wszystkich normach
grzecznosci oraz szacunku wobec
innych, opowiada: «Jesli miatabym
okresli¢ jakos don Josemarie,
powiedzialabym, ze by} osoba
rycerska» (Por. Consuelo de Matheu
Montalvo, RHF, T-05050, s.5).

[56] List do Marii José Escrivy de
Balaguer Garcia-Herrero, w
EF-650525-3.

[57] Encarnacion Ortega Pardo, Sum.
5356.

[58] Maria Begofia Alvarez Irdizoz,
RHF, T-04861, s.20.

[59] Javier Echevarria, Sum. 3094.



[60] Ibidem, Sum. 3096.
[61] Ibidem, Sum. 3214.
[62] Alvaro del Portillo, Sum. 976.

[63] “Ut bono spirituali Praelati et
eiusdem valetudini consulant, sint duo
Custodes seu admonitores [(lac.) dla
duchowego pozytku pralata oraz by
dbali o jego stan zdrowia,
(ustanowieni) bedg dwaj kustosze
lub doradcy - przyp. ttum.]” (Codex
turis particularis Operis Dei, art. 132,
6).

[64] Por. Florencio Sanchez Bella,
Sum. 7565.

[65] Javier Echevarria, Sum. 3211.
Jedna z jego corek, ktora pracowala
w administracji Siedziby Centralnej,
opowiada jedna anegdote na ten
temat. «Jesli smazylySmy wlasnie
ziemniaki, a Ojciec musial przejsc
wlasnie przez kuchnie, pytatl
czasami: — Alvaro, moge jednego?



Jesli gest don Alvara byl przeczacy,
szed} dalej, spogladajac na nas z
szerokim usmiechem —
niezapomnianym — nie
przywiazujac do tego zadnej

wagi» (Begorfia de Urrutia Domingo,
RHF, T-06897, s.4).

Znajac poczucie humoru Ojca i don
Alvara, najprawdopodobniej miala tu
miejsce milczgca zmowa w celu
rozbawienia osob z administracji.
Bardzo mozliwe, ze don Josemaria
pamietal swoje dziecinne psoty,
kiedy wpadal w Barbastro do kuchni,
by cos skubna¢, zwlaszcza, gdy
kucharka, Maria, smazyla wlasnie
ziemniaki.

* (fac.) Panie, abym przejrzal — przyp.
thum.

[66] Alejandro Cantero Farifia, Sum.
6687; Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6355.



[67] César Ortiz-Echaglie Rubio, Sum.
6899.

[68] Por. Jesus Alvarez Gazapo, Sum.
4421.

[69] Javier Echevarria, Sum. 3239.
Ojcie czesto pragnal poprawiac
nawet bledy niechcacy popelnione w
dziecinstwie, takie jak
uksztaltowanie sie jego niecheci do
Francji. Czuje sie dtuznikiem la
douce France [(fr.) stodkiej Francji -
przyp. thum.] — pisat w 1963 roku —i
mysle, Ze moge zywic dla niej
szczegolne uczucia... i okazywacd je
(List do jego synow we Francji, w
EF-631205-1).

Bedac we Francji, dla umartwienia
powstrzymywat sie od picia
tamtejszych stynnych win. Laczy! sie
z francuskimi duszami podczas
swych odwiedzin w paryskiej
katedrze Notre-Dame, w Lourdes, w
Tours, w Chartres, w Lisieux. Myslal,



ze ma zadawniony dtug wobec tego
kraju i chcial go splacic.

Inwazja napoleonska na Hiszpanie
pozostawila po sobie w powszechnej
opinii okropne wspomnienie z
powodu okrucienstw popeinionych
przez wojska francuskie. Przez
ponad sto lat podreczniki szkolne
oraz opinia publiczna naznaczone
byly niechecig wobec pewnych
wydarzen z historii. W takiej
atmosferze wzrastal Josemaria jako
dziecko w szkole. Potem w sercu,
wielkim i katolickim, odrzucit
pomysty tak nedzne i peine
zawzietosci.

Dlaczego narody odpowiadac miaty
za winy popelnione przez swych
wladcow, mimo ze od tych wydarzen
uplynal juz przeszio wiek? Don
Josemaria z humorem obrazowat
absurdalnosc¢ wielowiekowych
niecheci anegdotg o Slepcu, ktory
wyspiewywal piesni i ballady



patriotyczne. Caly czas wystawial
Hiszpanie i rzucal obelgi pod
adresem Francji, np.: «Mala la
hubisteis franceses, en ésa de
Roncesvalles»... [(....) Francuzi, Zle
wam poszito pod Roncesvalles —
aluzja do przegranej Frankow
dowodzonych przez Karola
Wielkiego w bitwie z Baskami pod
Roncesvallles w 778 r. Por. Piesn o
Rolandzie. Przyp. thum.] Az wreszcie
kto$ go zapytak:

— Dobry czlowieku, powiedzcie,
dlaczego Spiewacie tylko dobre
rzeczy o Hiszpanii i milczycie o tym,
co zle? I na odwrot, dlaczego
przemilczacie, co dobre w innych
panstwach, a wywlekacie na Swiatto
dzienne to, co zle?

— Panie, ja jestem hiszpanskim
Slepcem. To, co dobre w innych
krajach, niech wyspiewuja obcy
Slepcy (Por. ks. José Llamas Simon,
RHF, T-02869, s.9).



[70] Por. Apuntes, nr 114, z 21 XI
1930, nr 211, z 26 VII 1931, nr 222, z
10 VIII 1931, nr348, z 26 X 1931, etc.

[71] List, w EF-560414-2.
[72] Javier Echevarria, Sum. 3088.

[73] Kurt Hruska, Sum. 3492 oraz
3493. Zwigzek pomiedzy
pierwotnymi, naturalnymi
sklonnosciami, a cechami
uksztaltowanymi dzieki walce
ascetycznej, ukazuje zrownowazenie
jego charakteru, jasno wyrazone w
niektorych relacjach. Zalozyciel Opus
Dei — jak opowiada profesor
Alastrué — «z natury miat charakter
gwaltowny, mocny, zywy i
zdecydowany; ale w zyciu
zachowywat sie w sposob catkiem
przeciwny: byl spokojny, nastawiony
pokojowo, tagodny, refleksyjny,
bardzo staranny w mowie, nie
wypowiadatl ani jednego zbednego
stowa, i bradzo zrownowazony w
zachowaniu; porywy natury



opanowywatl za pomoca cnoty,
poprzez umartwienia, cierpliwos¢ i
serdecznos$c¢ » (Eduardo Alastrué
Castillo, Sum. 5542). Por. takze Juan
Bautista Torell6 Barenys, Sum. 5236.

[74] Nie byl to rzadki widok, ze Ojciec
chwytal sie w zamysSleniu obiema
rekami za glowe, przygladal sie
zaleglym sprawom i wolal: Sam nie
wiem, dlaczego mi jeszcze glowa
nie pekla!

[75] Bp Javier Echevarria ustyszal z
ust zalozyciela Opus Dei nastepujacy
komentarz: Pan postuzyt sie takze
moim “caratteraccio” [(wl.)
charakterek — przyp. ttum.], aby
popychac naprzod Opus Dei (Javier
Echevarria, Sum. 3088).

[76] Por. Jesus Alvarez Gazapo, Sum.
4408.

[77] List do Juana Francisco Morana
Ramosa, z Madrytu, w EF-340426-1.
Staralem sie is¢ Bozym tempem—



pisal do swych dzieci, —
najpokorniej i najnaturalniej, bez
Zadnych cech przywodczych;
kierujqc sie zasadaq, by ukryc¢ sie i
zniknqd, aby byto widac tylko
dziatanie Boga w duszach oraz w
Jego Swietym Kosciele (List z 31 V
1954, nr 1).

[78] Od pierwszej chwili w pismach i
przemysleniach zalozyciela Opus Dei
jest mowa o “zakochaniu”. Zalozyciel
W ten sposob wyrazal stan mitosci
duszy do Boga: Por. Droga, nr 419,
425, 999; Bruzda, nr 795, 799, etc.

[79] List z 25 V 1962, nr 98.
[80] Listz911932, nr 73.

[81] W swych Zapiskach
wewnetrznych (nr 206, z 15 VII 1931)
zatozyciel Opus Dei przywotuje kilka
tabelek wypeinionych pomystami
apostolskimi dla rozmaitych
srodowisk. Tabele te pochodza
zapewne sprzed 1930 roku i zostaly



nastepnie wcielone do Zapisek. Tak
wiec juz w drugiej tabeli widnieje
umieszczony ukosnie napis,
ogarniajacy dluga liste dzialan, ktore
trzeba podjaé: Swieci sq
niewygodni.

[82] Javier Echevarria, Sum. 3097 i
3265.

[83] List z9 11932, nr 74.

[84] List do Florencia Sancheza Belli,
w EF-641110-2. W BruZdzie, nr 558,
ponownie przytoczona jest ta sama
mysl: Swieci sq zawsze
“niewygodni” dla innych.

[85] José Lopez Ortiz, Sum. 5312.

[86] Por. List do Florencio Sanchez
Bella, w EF-641110-2.

[87] Carta 6-V-1945, nr 4.

[88] List do jego dzieci z Rady
Generalnej, w EF-461216-2.



* (fac.) we wszystkim mitos¢
[fragment przypisywanej Sw.
Augustynowi maksymy: In necesariis
—unitas; in dubiis — libertas; in
omnibus - caritas — W tym co
konieczne -jednosc¢; w tym co
watpliwe — wolnos$¢; we wszystkim
mitosc] — przyp. thum.

* Ksigdz Jan — Preste Juan de las
Indias, legendarny wiladca
chrzescijanskiego panstwa w Azji lub
Afryce, zyjacy wedtug legendy w XV
wieku - przyp. thum.

[89] List do Roberta Salvata Romero,
w EF-640220-1.

[90] Javier Echevarria, Sum. 2864.

[91] Por. Javier Echevarria, Sum.
2845 oraz Juan Udaondo
Barinagarrementeria, Sum. 5079.

[92] Mercedes Morado Garcia, RHF,
T-07902, s.120.



[93] Maria Begofia Alvarez Irdizoz,
RHF, T-04861, s.91.

[94] Droga, nr 432. Mons. Julidn
Herranz opowiada, ze 8 stycznia
1955 roku, podczas rozmowy z
profesorami i alumnami Kolegium
Rzymskiego Swietego Krzyza,
zalozyciel Opus Dei mowil, ze
sprawitoby mu wielka radosc¢, gdyby
mogt odprawia¢ msze postugujac sie
kielichem, w Srodku ktdrego tkwitby
wielki diament, umieszczony w
nozce, gdzie nikt nie mogiby go
widzie¢. Ten diament ukryty,
pokorny, oddany, czutby ponad soba
buzujaca Krew Chrystusa, z jej
cieptem i ogniem mitosci. Ten
diament stale by mu przypominal, ze
jego zycie powinno byc zyciem
zakochanego w Chrystusie, ktory
nasladujac lata zwyktlej, ukrytej
pracy Jezusa w Nazarecie, potrafi
znikng¢ w trakcie wiernego
wypelniania Woli Bozej. Por. Julian
Herranz Casado, Sum. 3917.



[95] Por. Javier Echevarria, Sum.
2865.

[96] Homilia z 26 XI 1967 (Przyjaciele
Boga, nr 299 oraz 301).

[97] Javier Echevarria, Sum. 2498.
[98] AGP, P01 1971, s.9.
* (fac.) co$ bozego - przyp. thum.

[99] Praca — pisal zalozyciel, —
poniewaz jest “Opus Dei”, jest
takze modlitwq. Dlatego nie
mozemy powiedziec, czy cztowiek,
ktory zycje duchem Opus Dei jest
raczej aktywny, czy raczej
kontemplacyjny. Poniewaz
dzialanie to kontemplacja, a
kontemplacja to dziatanie, w
jednosci zycia (List z 31 V 1954, nr
20). Celem formacji ascetycznej,
ktorej udzielal zatozyciel Opus Dei
swoim synom bylo wlasnie
uczynienie z nich osob



kontemplacyjnych posrod swiata
(Julidn Herranz Casado, Sum. 3909).

[100] Por. Javier Echevarria, Sum.
1775 oraz Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4844. W innym miejscu radzit
dyrektorom z Dziela, aby
praktykowali grzecznosd, ktora jest
dowodem dobrego wychowania
ludzkiego, a takze delikatnosci
duchowej, poniewaz jest mitosciq
Chrystusa (Instrukcja z 31 V 1936, nr
24).

[101] Droga, 409.

[102] Przyjaciele Boga, nr 75. Nie
wiem, czy potrafie okresli¢ —
napisal w innym miejscu,— ktora z
cnot ludzkich jest najwazniejsza,
gdyz zalezy to od punktu
widzenia. Co wiecej, problem ten
okazuje sie czczy, bo rzecz nie w
tym, by praktykowac tylko jednq
czy kilka cnot. Konieczna jest
walka o zdobycie i praktykowanie
wszystkich cnot. Wszystkie one



wiqzq sie ze sobqg wzajemnie. I tak,
na przyklad, dqzenie do prawdy
czyni nas sprawiedliwymi,
radosnymi, roztropnymi,
spokojnymi (Ibidem, nr 76). Por.
takze: instrukcja z V 1935/10 IX 1950,
nr 70.

[103] List z 14 IX 1951, nr 3.
[104] Bruzda, nr 238.

[105] Joaquin Alonso Pacheco, Sum.
4771.

[106] Zalozyciel byl przekonany, ze
posiada archaniola stuzebnego: Nie
jest nigdzie powiedziane, Ze
kaptani majq swego stuzebnego
archaniola, ale ja prosze o to Pana
z takq wiarq i uciekam sie tak
naboznie do swego archaniola
stuzebnego, ze nawet gdybym go
nie miat, jestem pewien, ze Pan by
mi go przydzielil (Javier Echevarria,
Sum. 2646).



[107] Apuntes, nr 647, z 11-111-1932.
[108] Alvaro del Portillo, Sum. 325.
[109] Przyjaciele Boga, nr 80.

* (fac.) grzesznik — przyp. thum.

[110] Javier Echevarria, Sum. 3238 y
3237; Mercedes Morado Garcia, Sum.
6937, etc.

[111] Javier Echevarria, Sum. 2559.

[112] Alberto Taboada del Rio, RHF,
T-03358, nr 1345; Por. takze Maria
Begofia de Urrutia Domingo, RHF,
T-06897, s.55.

[113] Mercedes Morado Garcia, Sum.
6929.

[114] Javier Echevarria, Sum. 2865.

[115] To Chrystus przechodzi, nr 21.
Mysl o hojnosci w oddaniu pojawia
sie nie raz w pierwszych pismach

zalozyciela i stamtad przechodzi do



Drogi, nr 420: JakZze malq ofiarq dla
Boga jest jedno zycie!...

Z drugiej strony, uparte trzymanie sie
idei spalania sie w sthuzbie Bogu
odnajdujemy takze w jego
ttumaczeniu tekstu z 2. listu do
Koryntian Swietego Pawtla (2 Kor. 12,
15): Ja zas bardzo chetnie sie
poswiece i spale sie na popiot za
dusze wasze (AGP, P01 I1I-1961, s.
16).

By¢ moze do uszu zalozyciela Opus
Dei dotarta znana anegdota
historyczna opowiadana przez
kanclerza Lopeza de Ayale,
pochodzaca z Kronik Kastylii.
Zdarzylo sie, ze podczas wojny
domowej za panowania krola Piotra
(przez jednych zwanego
sprawiedliwym, przez innych za$
okrutnym) wlasciciel wsi Aguilar
zostal uwieziony i postawiony przed
sadem. Ulubieniec krolewski zapytat

go:



— CO4z za bezsensowny upor,
przeciez jeste$ jednym z najlepszych
rycerzy krola?

Na co wiezien w rezygnacji
odpowiedziak:

— To Kastylia, ktdra tworzy ludzi i
ich wypala (Pedro Lopez de Ayala,
Cronica del rey don Pedro, Madrid
1953, t. 66 serii BAE, s. 428).

[116] Javier Echevarria, Sum. 3249.

[117] List do Santiago Escrivy de
Balaguera y Albas oraz Glorii Garcii-
Herrero Ruiz, z Elorrio, w
EF-640718-1. Prace w Opus Dei
nazywat chorobq chroniczna,
zarazliwgq, postepujqcq i
nieuleczalnqg (AGP, P04 1974, 1], s.
186).

[118] Instrukcja z 31 V 1936, przypis
95. Mimo uplywu lat zalozyciel nie
zmienil zdania: Wiele razy mysle,
Ze byloby zbyt wygodnie umrzec



szybko. Nie pragne smierci:
musimy pragnqc zyc¢ wiele lat i
pracowac (List z 15 X 1948, nr 11).

[119] AGP, P01 1975, 8.767.

[120] Umrzec jest rzeczq dobrq.—
powiada zalozyciel Dziela w Kuzni,
nr 1037 — Lecz dopoki Pan chce cie
utrzymac na ziemi,smierc bylaby
tchérzostwem. Zyd, zyc i cierpiec i
pracowac dla Milosci: to jest twoje
zadanie.

Zalozyciel Opus Dei nie podzielal w
peini bolesnego znaczenia strof
utozonych przez autora romancy,
ktore tak czesto przewijaly sie na
kartach literatury swieckieji
duchowej hiszpanskiego Zlotego
Wieku (pierwotna ich redakcja
znajduje sie w zbiorze piesni z
Walencji z 1511 roku):

«Przyjdz Smierci, w ukryciu,

Bym nie czul, zZe przyszias;



Aby rozkosz umierania
Nie zwrdcita mi zycia ».

Nie podzielal takze uczuc
wyrazonych w przejmujacym
refrenie «umieram, bo nie
umieram». Ten, kogo chowaja za
mlodu, okazalby sie cztowiekiem
zbyt wygodnym. Stowa jego refrenu
byly zupeinie inne. BY} to komentarz
Sw. Pawla, ktory rzmiat zupelnie
inaczej: «Zyje, poniewaz juz nie ja
zyje, lecz Chrystus zyje we mnie

» (Gal. 2, 20).

[121] List z 8 VIII 1956, nr 5.

[122] To Chrystus przechodzi, nr 107.
[123] Ibidem, nr 107.

[124] Ibidem, nr 95.

* $w. Piotr z Alcantary (1499-1562) —
franciszkanin, mistyk hiszpanski.
Wspolpracowal w dziele reformy
zakonu karmelitanskiego ze Sw.



Teresa z Avila, m.in. jako jej
spowiednik. Zostal kanonizowany w
1669 roku - przyp. ttum.

** (fac.) Oto czlowiek [por.] 19,4 -
stowa Pilata, od ktorych pochodzi
nazwa przedstawienia
ikonograficznego Chrystusa
ubiczowanego i cierniem
ukoronowanego, w purpurowym
krolewskim plaszczu] — przyp. thum.

[125] Traktat o modlitwie i medytacji,
rozdz. IV.

* Ludwik z Granady (1504-1588),
dominikanin.

[126] Zywot Jezusa Chrystusa, rozdz.
XXIV.

** Luis de la Palma (1560-1641),
jezuita.

[127] Historia Meki Swietej,
rozdz.XXIII.



[128] Rézaniec Swiety, trzecia
tajemnica bolesna.

[129] Droga Krzyzowa, 1 stacja, punkt
5 medytacji.

[130] Ibidem, II stacja.
[131] Ibidem, VIII stacja.

[132] Ibidem, IX stacja, trzeci punkt
medytacji. Sw. Piotr z Alkantary,
przystepujac w swoim Traktacie do
rozwazania Meki Panskiej, czyni
«niewielki wstep», w ktérym zwraca
uwage, jak wazne jest, by «mie¢
Chrystusa przed oczyma 1 wyobrazac
sobie, ze mamy go przed sobga w
chwili cierpienia». A dalej pisze:
«Najpierw przypomnij sobie dawna
dostojnosc Pana 1 wielka doskonatosc
jego cnot [...]. Gdy juz przyjrzaltes Mu
sie i zachwyciles sie, widzac tak
doskonala postac, zwroc oczy na
Niego teraz, w czasie meki [...].
Obejrzyj go calego z kazdej strony
[...]. Inie mysl o tym, jako o sprawie



juz minionej, ale jako o obecnej; nie
jako o cudzym bdlu, ale jak o swoim
wlasnym» (rozdz. IV).

Ten styl rozwazan, ten sposob
prowadzenia modlitwy nie jest
charakterystyczny wylgcznie dla
traktatow. Mozna sie o tym
przekonac, biorac do ragk kazanie
bozonarodzeniowe $w. Jana z Avila,
ktory pisze:

«Czterdzie$ci dni Dziewica Maryja i
jej Najswietsze Dziecie mieszkali w
stajence. Niechaj kazdy, chocby
mysla odwiedzi ich rano i
wieczorem, kazdego dnia; niech
upadnie przed Dzieicatkiem i
Najswietsza Dziewicg, niech ucatuje
jej stopy i co$§ Mu ofiaruje. Odmowrcie
przed nig cho¢ rézaniec i pomyslcie o
czyms$ poboznym. ChodZzmy teraz,
wszyscy jak tu jesteSmy, do stajenki
betlejemskiej, tam gdzie mieszka
Dziewica» (Dzicigtko narodzito sie dla



naszego zbawienia, Rialp Facsimiles,
Madrid 1992).

[133] AGP, P01 1973, 5.129; Por. takze
Przyjaciele Boga, nr 216.

[134] Droga Krzyzowa, stacja XIV,
punkt pierwszy medytacji.

[135] Rozmowy z pratatem..., nr
114oraz 115.

[136] AGP, P06 1V, s.84. To samo
czynil tez nasz Pan. Lubil nauczac
poprzez przypowiesci zaczerpniete
ze srodowiska, w ktorym zyli Jego
stuchacze, mowit o pasterzu i
owcach, o krzewie winnym i
latorosli, o todziach i sieciach, o
ziarnach, ktore siewca rzuca w
Ziemie... (Przyjaciele Boga, nr 254).

[137] Por. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, aneks I, s.26.

[138] To Chrystus przechodzi, nr 55.



[139] Florencio Sanchez Bella, PM, f{.
1421.

[140] Przyjaciele Boga, nr 1.

[141] Ibidem. O stosowaniu przez
Jezusa wiejskich poréwnan Ojciec
mowil: Ale czy nie styszeliscie, jak
opowiadat takze o owcach i
trzodach? I to z jakq czutosciq, jak
cieszy sie, gdy opisuje postac
Dobrego Pasterza! [...]. Opus Dei
jest takze trzodq Chrystusa, z
Dobrym Pasterzem i owieczkami.
W Dziele bedzie zawsze Ojciec,
ktory bedzie mogt powiedziec:
€0ognosco oves meas et cognoscunt
me meae, znam moich synow i moi
synowie mnie znajq[por. ] 10, 14 -
przyp. tum.]. Poniewaz Dobry
Pasterz to w Opus Dei stale ten,
kto przewodzi: Ojciec, kimkolwiek
by byt (spotkanie z 13 III 1955; AGP,
P06 II, s.51).

[142] Por. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, s.74.



[143] To Chrystus przechodzi, nr 3.
[144] Przyjaciele Boga, nr 215.
[145] Bruzda, nr 804.

[146] AGP, P01 1970, 5.994. To
wyrazenie oraz inne podobne
(Josemaria, znowu cie
oszukatemalbo Josemaria, bqdz
wierny!) bylty wybiegiem
stosowanym przez zalozyciela Opus
Dei, by skonfrontowac sie z samym
soba, spojrzec na siebie zupelnie z
zewnatrz i zrobi¢ rachunek sumienia
W Sposob obiektywny.

[147] Por. Przyjaciele Boga, nr 117.
[148] Bruzda, nr 263.

[149] Przyjaciele Boga, nr 20.

[150] Ef. 1, 4; Por. KuZnia, nr 10.
[151] AGP, P01 1974, s.950.

[152] AGP, P01 1971, s.352.



[153] Is. 43,1

[154] KuZnia, nr 12.

[155] AGP, P01 1968, 5.450.
[156] Droga, nr 155.

[157] AGP, P01 1972, s.464.

* (fac.) Panie, abym przejrzal — przyp.
thum.

[158] AGP, P01 1974, s.255.

[159] Apuntes, nr 218, z 7-VIII-1931.
[160] Przyjaciele Boga, nr 299.

[161] AGP, P01 1974, s.255.

[162] To Chrystus przechodzi, nr 107.
Kiedy mowimy o sercu ludzkim—
powiada zatozyciel Dzieta whomilii
wygloszonej podczas Swieta
Najswietszego Serca Jezusowego, 17
VI 1966— nie odnosimy sie tylko do
uczud, lecz mamy na mysli calq



osobe, ktora pragnie, miltuje i
obcuje z innymi. A w sposobie
wyrazania sie ludzi, jaki przejeto
Pismo Swiete, Zebysmy mogli
Zrozumiec sprawy BozZe, serce jest
uwazane za streszczenie i Zrodto,
za wyraz i najwiekszq glebie
mysli, stow i czynow (Ibidem, nr
164).

[163] Por. Ibidem, nr 166.

[164] AGP, P01 1971, s.10; juz
cytowany w tym rozdziale. Por. takze
Bruzda, nr 804, poniewaz cytat: Nie
potrzebowalem uczyc sie
przebaczad, poniewaz Pan nauczyt
mnie kochadé, ma charakter
autobiografizny.

[165] AGP, P01 1974, 11, s.45.
[166] Droga, nr 316.
[167] Bruzda, nr 813.

[168] Przyjaciele Boga, nr 75.



[169] Rozmowy z pratatem Escrivg, nr
113.

[170] Statuta, nr 80, § 2 (w: Amadeo
de Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 73, s. 639.

[171] AGP, P04 1974, 11, s. 109.

[172] Rozmowy z pratatem Escrivd, nr
118. Z homilii wygloszonej w
kampusie Uniwersytetu Navarry 8
pazdziernika 1967 roku, ktora
zatytulowal: Namietnie kochac swiat.

W jednym ze swych rozwazan
uzasadnia dlaczego: Swiat czeka na
nas. Tak, namietnie kochamy ten
swiat, gdyz Bog nas tego nauczyt:
Sic Deus dilexit mundum... — tak
Bog umitowal swiat; a takze
dlatego, Ze jest on naszym placem
boju — przepieknej walki z mitosci
— abysmy wszyscy osiqggneli pokdj,
ktory przyniost nam
Chrystus(Bruzda, nr 290)



[173]] 3, 16.

[174] Por. Apuntes, nr 218, 7 VIII
1931.

[175] KuZnia, nr 52.
[176] KuZnia, nr 31.
[177] KuZnia, nr 3.

[178] KuZnia, nr 57.

[179] Zob. zagadnienie tendencji don
Josemartii do tego, by ukry¢ sie i
zniknqgcdoraz sposob, w jaki ta cecha
stala sie hastem jego zycia
wewnetrznego i naznaczyla ducha
Dziela w dziedzinie pokory
zbiorowej.

[180] Apuntes, nr 44, z VI 1930.
[181] Ibidem, nr 306, z 2 X 1931.
[182] Ibidem, nr 475, z 12 XII 1931.

[183] Ibidem, nr 179, z 20 III 1931.



[184] Ibidem, nr 60, z 16 VI 1930.
[185] Ibidem, nr 601 61, z 16 VI 1930.
[186] Ibidem, nr 61, z 16 VI 1930.

[187] Ibidem, nr 475. Notatka
pochodzi z 12 XII 1931. Na jej temat
don Alvaro méwi: «Dnia 2
pazdziernika 1928 roku zostalo
ustanowione cate Dzielo, za
wyjatkiem sekcji zenskiej. Potem,
krok po kroku, z pomoca wskazéwek
od Pana i doSwiadczenia, nadeszia
realizacja zewnetrzna, Ktora nasz
Ojciec prowadzil. Na pierwszym
miejscu duchowos¢ wtasna oraz
apostolstwo osobiste».

[188] Apuntes, nr 14, z 13 111 1930;
Por. takze nr 77, z 28 VII 1930.
Metafore zastrzyku, za pomoca
ktorej zatozyciel Opus Dei opisuje
specyficzne sposoby prowadzenia
apostolstwa od wewnatrz
spoleczenstwa, zastosowal tez w
jednej z instrukcji: Jestesmy



zastrzykiem dozylnym,
wstrzyknietym w krwioobieg
spoteczenstwa (Instrukcja z 19 III
1934, nr 42).

[189] Apuntes, nr 12, z 13 11T 1930.

[190] Co nie oznacza, ze w Dziele nie
ma prawdziwego “ducha misyjnego”,
gdy chodzi o upowszechnianie
doktryny i wiary chrzescijanskie;.
Zalozyciel Opus Dei ttumaczyt
nuncjuszowi w Kenii: Opus Dei jest —
i powinno zawsze byc¢ - tak w
afrykanskiej dzungli, jak w
wyasfaltowanych wielkich
miastach, wyraZnie misyjne (List
do mons. Gastone Mojaisky
Perrelliego, w EF-571116-1; Por. takze
list z 19 IIT 1954, nr 35). Zalozyciel
Dziela podkreslal: Pan zechciat od
pierwszej chwili, by Jego Dzieto
miato charakter powszechny,
katolicki. A w pelnieniu naszej
Bozej misji — cho( nie jestesmy i
nie mozemy byc¢ misjonarzami —



powinnismy docierac do
wszystkich panstw i do ludzi
wszelkich ras, jezykow i pozycji
spotecznych(List z 16 VI 1960, nr 1).

[191] Apuntes, nr 9, z 111 1930.
[192] Ibidem, nr 8, z III 1930.
[193] Ibidem, nr 11, z IIT 1930.
[194] Ibidem, nr 5, z III 1930.

[195] Instrukcja z 9 1 1935, nr 252;
Por. takze Droga, nr 542 oraz list z 9
I1 1932, nr 22.

[196] Apuntes, nr 51,z 16 VI 1930.
[197] Ibidem, nr 9, z IIT 1930.
[198] Ibidem, nr 12, z 13 III 1930.
[199] Ibidem, nr 46, z 15 VI 1930.
[200] Ibidem, nr 56, z 16 VI 1930.

[201] Ibidem, nr 87, z 25 VIII 1930.



[202] Latem 1968 roku Ojciec udat sie
do Santo’Ambrogio Olona, niedaleko
od Varese, gdzie spedzit kilka tygodni
pracujac i zabral ze soba zeszyty
Zapisek wewnetrznych, do ktérych
przez wiele lat nie zagladal, aby je
jeszcze raz przeczytac. Tam odnalaz}
stynne tabele synoptyczne,ktore
wlaczyt do Zapisek. W tych tabelach
umieszczone zostaly bardzo zwiezle i
krotkie wskazowki dotyczace
apostolstwa Opus Dei, Srodkow, 0s6b,
formacji, ducha, itd. Wsrdd nich
pojawia sie apostolstwo
dawaniaoraz apostolstwo
niedawania. Por. Apuntes, nr
205-206, z 15 VII 1931.

Zasada ta w kilka lat poZniej trafi do
Drogi: Taka jest kondycja ludzka,
Ze lekcewazy sie to, co mato
kosztuje. Z tego powodu doradzam
ci “apostolstwo niedawania”
(Droga, nr 979).



[203] Por. Apuntes, przypis 10,
spoprzadzony przez don Alvaro.

[204] W wielu korporacyjnych
dzielach apostolskich jest w
zwyczaju oferowanie polowicznych
stypendiow, na przyklad dla
studentdw, ktorych rodziny nie
dysponowaly wystarczajgcymi
Srodkami finansowymi. Na tej samej
zasadzie robotnicy, ktorzy
uczeszczali na zajecia zaoczne po
pracy, mieli wyklady prowadzone
przez tych samych profesorow i
korzystali z tych samych materiatow,
co ich dzienni koledzy, choc piacili
znacznie mniej. Obecnie w Kongo, w
przychodniach i szpitalach
prowadzonych przez osoby z Dziela
ustugi sg czeSciowo odplatne lub
calkowicie darmowe, w zaleznosci od
sytuacji materialnej rodziny
pacjenta.

* (fac.) ku wierze — przyp. ttum.

[205] Apuntes, nr 474, z 11 XII 1931.



[206] Ibidem, nr 65, z 16 VI 1930.
[207] Ibidem, nr 66, z 16 VI 1930.

[208] Ibidem, nr 67 oraz 71,z 16 VI
1930. W liscie z 1931 roku,
skierowanym do pierwszych
wiernych, znajdziemy podobna mysl:
Bog, gdy pragnie wykonac pewne
dzielo, siega po nieproporcjonalne
srodki, aby bylo jasno widacd, ze
dzielo jest Jego. Dlatego wy i ja,
ktorzy dobrze znamy
przytlaczajqcy ciezar naszego
skgpstwa, powinnismy mowicé
Panu: choc widzisz, zZe jestem
nedzny, nie zapominam, Ze jestem
Bozym narzedziem w Twoich
rekach. Nigdy nie wqtpiltem, ze
prac, ktorych dokonatem przez
cale zycie na stuzbie Kosciota
Swietego, nie wykonalem ja, lecz
Pan, cho¢ postuzyt sie w ich trakcie
mngq (List z 24 111 1931, nr 31).




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-21-szkic-do-portretu/
(11-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-21-szkic-do-portretu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-21-szkic-do-portretu/

	Rozdział 21: Szkic do portretu

