opusdei.org

Rozdzial 20:
Ekspansja
apostolska

1. Przypowiesc¢ o przesadzaniu.
2. Prehistoria: podroze po
Europie. 3. Nowe kraje
(1952-1962). 4. Dziela
korporacyjne.

28-08-2018

Ekspansja apostolska
1. Przypowies¢ o przesadzaniu

W porzadku waznosci pierwsza
sprawa byla batalia formacyjna,



znajdujaca sie w umysle zalozyciela,
a majaca na celu zromanizowanie
Opus Dei. Potem nastepowata
ekspansja, zaniesienie tego zasiewu
do innych krajow, na stuzbe
Kosciolowi i duszom. Wymagal tego
uniwersalny charakter zawarty w
przestaniu z 2 pazdziernika 1928[1].
Jeszcze brzmialy w uszach Ojca
przynaglenia apostolskie, gdy w
Madrycie, jako mlody kaptan,
wysSpiewywal ignem veni mittere in
terram*..., co jego brat powtarzat w
domu z13 lacing, nie rozumiejgc, o co
chodzi. Od tej chwili, wraz ze
wzrostem Dziela, wzywal wraz z
Panem: przyszedtem ogien rzucic na
ziemie... I aby ozywiac ten zapal,
postaratl sie o r6zne przypominajki,
ktore pomagaly mu miec zawsze
przed oczyma cele ekspansji
Swiatowej.

W tym celu umiescil mape Swiata w
holu wejsciowym w akademiku przy
ul. Jenner. Druga znajdowala sie



przy w akademiku przy ul. Diego de
Leon; a w swoim pokoju postawit
globus. Tak uwaznie $ledzil
ekspansje na inne kraje — opowiada
bp Javier Echevarria — ze polecil
pokryc Sciane w jednym z
pomieszczen w Villa Tevere wielka
planisferg. «Roznymi kolorami
zaznaczono na niej miejsca, gdzie juz
sie pracuje, a te zamalowane strefy
rozszerzaly sie w miare jak
nastepowata ekspansja apostolska.
Dbat o to, by mobilizowac do
modlitwy wszystkich cztonkéw Rady
Generalnej. Zalozyciel byl
pierwszym, ktory pamietat o tym, by
zamalowac kolejny kraj, kiedy w tym
miejscu rozpoczynala sie praca
apostolska Dziela, pokazujac ta
pamiecig, ile zainteresowania
przykiadal do tego, bySmy stuzyli
Kosciolowi Bozemu na catym
Swiecie, poprzez skromna, prosta,
stalg i konkretng prace. Moglem
obserwowac, jak zalozyciel Opus Dei



patrzy na te mape Swiata, pograzony
w glebokiej modlitwie»[2].

Miejscem, z ktorego zarzadzat
Dzietem, byl Rzym, poniewaz tam —
dodawal — znajduje sie serce
Dziela, ktore sprawia, ze potem
jest mozliwe rozprzestrzenienie
sie na caly swiat, zaniesienie
naszego przestania pokoju i
radosci[3]. A z Wiecznego Miasta
pisal do swoich synow:

Ilez nadziei wiqze z tym, Ze juz
wkrotce przejdq przez Rzym, w
sposob staly i uporzqdkowany, tak
liczni corki i synowie moi, by
potem wrocic¢ do swych regionow z
sercem bardziej rozpalonym
mitosciq do Kosciota i bardziej
rzymskim![4]

Fakt, zZe rozprzestrzeniali si¢ na piec
kontynentow nie oznaczatl
rozproszenia. Wszyscy tworzyli
Scisle zwigzang ze soba rodzine,



rodzine Opus Dei. Zalozyciel nigdy
nie oddzielal sie od swych dzieci:

My nie rozstajemy sie nigdy —
ttumaczy} swym synom —choé
fizycznie pozostajemy z dala jeden
od drugiego. Ci z was, ktorzy teraz
wyjadq, pozostawiq tutaj
kawatleczek wlasnego serca, ale
gdziekolwiek znajdzie sie jeden z
was, bedziemy tam i wszyscy
pozostali, z calym naszym
pragnieniem, by mu towarzyszyc.
Nie méwimy sobie: ,,Zegnaj!”, a
nawet nie ,,Do zobaczenia”; gdyz
zawsze jestesmy consummati in
unum?*[5].

Ojciec wyobrazal sobie przenosiny
swoich synéw do innych krajow jako
przesadzenie tam szczepu Opus Dei,
jako ekspansje apostolskq o
specyficznych cechach. Po pierwsze
musicie zauwazy¢ — mowit im — ze
my nie przenosimy nigdy ttumow,
podobnie, jak rolnik, kiedy sieje,



nie zakopuje catych workow
ziarna, ale rozrzuca ziarno po
polu[6]. Tego wymaga uniwersalny
duch Dziela, ktory czuje wstret
wobec wszelkiego nacjonalizmu
oraz nienawidzi formowania
obcych i zamknietych grup, na
wzor jakichs narodowych kolonii,
niczym jakis rodzaj cysty|[7].
Istnieje takze inna przyczyna: sposob
dzialania apostolskiego, ktory
prowadzi nas do tego, by by¢
drozdzami ukrytymi w masie[8].
Odrobina drozdzy wystarczy, aby
masa zaczela fermentowac.
Podobnie niewielka grupa mezczyzn
i kobiet, przygotowanych, zdolnych
do zadomowienia sie w jakims$ kraju,
do utozsamienia sie z narodem,
wsrod ktorego zamieszkali,
wystarcza do takiego
promieniowania:

Wywotujemy w ten sposob to
cudowne zjawisko duszpasterskie
powotania, ktore mozna porownac



do perty: wprowadzamy do srodka
muszli odrobinke ciata obcego, aby
utworzyla sie wspaniata perta,
jako cos, co nie jest juz obce, lecz
zostato wytworzone — w naszym
przypadku - w sposob
nadprzyrodzony, w ogniu Bozej
taski, ktory rozpalili wasi bracia,
spetniajqc pragnienie Pana: ignem
veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur? (Lk 12, 49)
przyszedlem ogien rzucic¢ na
ziemie i jakze bardzo pragne, aby
on juz zaptongt[9].

Przesledzmy piekny list zalozyciela
Opus Dei, w ktérym ukazuje
uniwersalng istote Dziela. To
poczatkowe naklucie wspomniane w
liscie stanowi preludium.

Zalozyciel wyraza kolejne mysli
postugujac sie obrazami
ewangelicznymi: siewcy, ktory z
rozmachem sieje ziarno; niewielkiej
porcji drozdzy, ktora porusza mase;



wspanialej perty. Poréwnania te
prowadza do przedstawienia
ekspansji apostolskiej poprzez:
przypowiesc o przesadzaniu.

Wielu z was pewnie widzialo, jak
prowadzi sie pewne dzialania
rolnicze, czy ogrodnicze dotyczqce
nasadzen. Dobrze wiecie, zZe
trzeba, aby roslina nabrata zycia
w odpowiedniej szkolce, zanim
zostanie przesadzona w inne
miejsce.

Ale to nie wystarczy, poniewaz,
jesli przez pewien czas nie pilnuje
sie uwaznie wzrostu rosliny, nie
zakorzeni sie i w koricu obumrze.

Popatrzcie, z jakq uwagq ogrodnik
dokonuje przesadzenia. Umieszcza
malutkq roslinke w glinianej albo
drewnianej doniczce i zostawia jq
w szklarni, poki nie uzyska
odpowiedniej sily. Nastepnie
wynosi donice na zewnaqtrz, aby
dac jej swiatlo, powietrze i ciepto



stonca. A gdy jest juz zdolna
wytrzymac niedogodnosci
przenosin, wybiera odpowiedniq
pore i, razem z donicq - jesli jest
drewniana - zakopuje ja w nowej
Ziemi; po pewnym czasie pojemnik
gnije irozklada sie, a w ten sposob
roslinka lepiej adaptuje sie.

Jesli donica jest gliniana, ogrodnik
wyciqga roslinke z korzeniami i
znajdujqcq sie wokot nich ziemiq -
to jest wraz z otoczeniem - i z calq
ostroznosciq umieszcza jq w dotku
wykopanym na nowym terenie.

Juz wczesniej rolnik wykopat dotek,
aby sie przewietrzyt: wyrzucit
kamienie, albo potozyt je glebiej,
ostroznie, aby woda miata ujscie i
mogta przeptywac nie tworzqc
katuzy. Po zasadzeniu drzewka z
korzeniami pokrytymi rodzimq
ziemiq dba o nie starannie, dopoki
sie nie ukorzeni. I dopoki roslina
nie pokaze, ze dobrze



przystosowata sie do nowego
miejsca, ogrodnik czyni o niq
wszelkie starania: nawozi,
dosypuje dobrej ziemi, przycina
zbedne gatqzki, etc[10].

Rozmyslajac w 1951 roku, jak Dzielo
rozsiewa po Swiecie dobrqg won
Chrystusa, don Josemaria dziekowat
Bogu, styszac komentarze niektérych
0s0b, zaskoczonych witalnoscig Opus
Dei: Jak sie to Dzieto pedzi! Nie
wiedzq - pisal - ze ja staralem sie
na wszelkie sposoby, aby nie
pedzilo, sciggnelismy cugle temu
miodemu konikowi, aby nie mogt
wierzgac[11]. W tym czasie Opus Dei
zakorzenilo sie juz w Hiszpanii, we
Wtoszech, w Portugalii 1 w Meksyku.
Mialo tez pierwsze sadzonki w
Anglii, Irlandii, Stanach
Zjednoczonych, Chile, Argentynie,
Kolumbii i Wenezueli. Zalozyciel
przechodzit okres ciezkiej proby,
ktory pokonal, dokonujac poswiecen
Opus Dei Swietej Rodzinie oraz



Najswietszym Sercom Jezusa i Maryi.
Byt to ciggnacy sie w nieskonczonosc,
dlugi okres zupeinego braku
srodkow oraz licznych potrzeb
materialnych. Byl to wreszcie czas,
gdy poczul, ze musi napisac:
gdybym, otrzymujqc mojq misje,
zdat sobie sprawe, co mam przed
sobq, padtbym martwy[12].

Jak wiec dokonywala sie ekspansja
Dziela, szybko czy powoli? Zdaniem
zalozyciela Opus Dei, Bozym
krokiem[13]. Ani nazbyt pospiesznie,
ani tez zbyt wolno. Dzialano
podejmujac konieczne Srodki
ostroznosci, to jest z najwieksza
rozwaga. Tak, aby duch Opus Dej,
ktory z natury swojej jest
uniwersalny, nie okazatl sie z powodu
braku roztropnosci obcy w danym
kraju. Ten sposob dziatania —
ttumaczyl swoim synom — wymaga
jednoczesnie, bysmy zachowali
spokdj: jest z pozoru powolny, ale
pewniejszy i bardziej skuteczny,



poniewaz jest tez bez wqtpienia
najszybszq drogq —
doswiadczenie nam to
podpowiada — prowadzqcq do
celu[14].

Operacja przesadzania byla misja
delikatng. Wymagata namystu,
roztropnosci i przygotowan:

Zanim gdzies si¢ udamy — mowit
zalozyciel Opus Dei o sposobie
postepowania —powinnismy
zawsze uwaznie zbadac¢ warunki
danego narodu: jego szczegolne
cechy, trudnosci, jakie mozna
napotkad, najlepszy sposob
rozpoczecia pracy, jakie dzieto
korporacyjne powinno powstac¢
najpierw, na jakie srodki
materialne mozemy liczyc, z
jakimi osobami z tego miejsca
powinnismy sie najpierw
skontaktowad, etc..

To jest praca przygotowawcza,
ktorq czasami nazywam



prehistoriq jakiegos regionu; i
ktorq sam wykonatem dla kilku
panstw, wraz z niektorymi
waszymi bracémi, ktorych Nasz
Pan Bog, w swej hojnosci, postawil
u mego boku[15].

Podstawa, sednem tej prehistorii
byla stata modlitwa i ciggle
umartwienie[16]. Poniewaz
modlitwa — powtarzat don
Josemaria do znudzenia — jest
niezastapionym narzedziem, bronig,
ucieczkg, tajemnicg Opus Dei[17].

Po $rodkach nadprzyrodzonych
nastepowato przygotowanie narzedzi
ludzkich i materialnych. Jak wtedy,
gdy ktos$ szykujac sie na wyprawe,
kalkuluje jej przebieg i etapy,
zastanawia sie, jakie jest konieczne
wyposazenie, tak zalozyciel Dziela
zajmowat sie wszystkim, co bylo
konieczne do “przesadzania”. Ludzi,
ktorych potrzeba bylo, mial bardzo
niewiele. Trudno nawet ich nazwac



garstka. Na poczatek trzech, albo
czterech wystarczy[18]. Natomiast
bardzo starannie sprawdzal cechy
przesadzanych. Bral pod uwage takze
szczegollne cechy kraju, do ktérego
jego dzieci mialy sie udac, a takze
rozmaite czynniki, ktore moglyby
by¢ dla nich trudne do
przezwyciezenia. Niekiedy byty to
warunki klimatyczne i fizyczne:
tropikalne upaty, ciSnienie czy
wilgotnos¢, do ktorych niektore
organizmy nie sg3 w stanie sie
przystosowac. Innym razem barierg
byla niemozno$¢ dostosowania sie do
otoczenia ze wzgledu na
temperament, niemoznos¢
przyzwyczajenia sie do cech
charakteru ludzi, do zwyczajow, do
jezyka czy jedzenia. Nalezalo unikac
sytuacji, w ktorej rozne z tych
elementow kumulowaly sie nagle u
jednej osoby. Wszystko to trzeba
mie¢ na wzgledzie, uwazal Ojciec.
Ale takze nie nalezy przeceniac
wagi tego wszystkiego, jesli jest



dobra formacja, jesli jest zycie
wewnetrzne[19]. Ten warunek
spelnia kazda dusza, ktora jest
gotowa spali¢ sie w stuzbie Bogu.

Wraz z tq zasadniczq dyspozycjq
trzeba miec¢ na wzgledzie ziemie,
ktora znajduje sie wokot korzeni i
ktora pomoze w aklimatyzacji i
odzywianiu drzewka w nowych
warunkach. Ta ziemia, corki i
synowie mojej duszy, ktorq
powinniscie miec ze sobq, gdy was
przesadza, to dobry duch Opus Dei,
ktory jest uniwersalny, ktory
kocha wszystkie dusze bez
wyjatku, ktory nie jest
nacjonalistyczny, ktory prowadzi
do radosci w hojnym oddaniu sie,
ktory polega na stuzbie, a nie na
triumfowaniu, ktory jest duchem
mitosci![20].

Poruszony pragnieniem ekspansji
apostolskiej, zalozyciel Opus Dei
wyrzekl sie zatrzymania u swego



boku o0s6b, ktore moglyby pomagac
mu nie$c¢ ciezar zarzadzania
Dzielem, ktory byl coraz ciezszy.
Pozostal w Rzymie tylko z osobami
rzeczywiscie niezbednymi dla
funkcjonowania Siedziby Centralne;j.
To wyrzeczenie bylo milczagcym
znakiem wiary i nadziei, ktore
podtrzymywaty Ojca podczas
operacji przesadzania, choc, pot
zartem, mowil do osob, ktére miat
przy sobie: zostane bardziej
samotny niz jedynka, ale
warto[21].

Ojciec sporzadzil pierwsze
instrukcje, zawierajace sie w kilku
punktach, ktore mialty obowigzywac
podczas ekspansji do nowych
panstw. W dokumencie tym znajduje
sie takze wzmianka na temat
poczatkow pracy apostolskiej we
Wloszech[22].

Wskazywal, ze wierni Opus Dei, w
swej wiekszosci pracujacy



zawodowo, ktorzy wyjezdzali do
innych panstw, aby pracowac¢ w
zawodzie, powinni zaczynac od
pracy przygotowawczej, aby
przystosowac sie do otoczenia.
Nastepnie sugerowat etap wiekszej
aktywnosci apostolskiej skierowanej
do studentow.

Taka byla droga przewidywana w
wiekszosci panstw: przesadzenie
kilku osob i jak najszybciej, jak to
tylko mozliwe, rozpoczecie pracy,
Zazwyczaj poprzez otwarcie
akademika dla studentow. Ale nie
zawsze zalozyciel mogt zrealizowac
ten plan, poniewaz czul sie w
obowigzku przys$pieszac swoje
projekty apostolskie ze wzgledu na
ciggle nalegania licznych biskupow,
ktorzy pragneli, zeby Opus Dei
pracowato w ich diecezji, podczas
gdy ciaggle jeszcze brakowalo mu
ludzi.



Gdy rozpoczeto juz dziatalnosc
apostolska, szybko okazywalo sie, ze
konieczne jest pojawienie sie sekcji
zenskiej Opus Dei, aby mozna bylo
otworzy¢ nowe kierunki pracy
apostolskiej i, z czasem, zajac sie
takze administracja pierwszych
osrodkow. Ojciec jednak nie chcial,
aby jego corki wyjezdzaly do innych
panstw, dopoki wszystko nie bylo
przygotowane na ich przyjecie:
odpowiednie urzgdzenia i warunki
mieszkaniowe, wlasna kaplica etc.
[23]. «Delikatnos¢ i troska, jaka
Ojciec otaczal swoje corki —
opowiada jedna z nich — przejawialy
sie w sposobie, w jaki rozpoczynano
prace w nowym Kraju. Najpierw
udawala sie tam sekcja meska wraz z
ksiedzem, a kiedy zostaly juz
rozwigzane poczatkowe trudnosci,
jechalySmy my»[24].

Na poczatku 1948 roku, z mysla o
wyjezdzie ludzi z Dziela do réznych
krajow, zachecatl listownie swoje



corki, aby przygotowywaly sie do
radzenia sobie z bariera jezykowa, i
oglosil, ze bedzie to rok wielkiej
ekspansji:

Ten rok jest — bedzie — rokiem
waszej wielkiej ekspansji: a wiec
macie mi by¢ swietymi... i uczyc sie
jezykow. Niech Asesoria mysli o
tym, jak wszystko urzqdzic, aby w
jednym domu dziewczeta uczyly
sie mowic po francusku, w innym -
po wlosku, po angielsku w jeszcze
jednym, i wreszcie te, ktore
mialyby jechac do najukochanszej
Portugalii... i do Brazylii - po
portugalsku[25].

Ojciec chcial — nie uprzedzajac
wypadkow — aby kobiety jak
najszybciej jechaly tam, gdzie juz
rozpoczely sie dzialania
przygotowawcze, prawie zawsze
niezbyt przyjemne. Swiadom
potrzeby, aby kobiety byly juz od
poczatku w nowym Kkraju, zatozyciel



Opus Dei sledzil na biezaco, kiedy do
jakiego$ kraju moglyby sie udac jego
corki. Czasami to oczekiwanie trwalo
kilka miesiecy, czasami cale lata.
Szybko nastgpil na przyklad przyjazd
pierwszych numerarii do Stanow
Zjednoczonych i do Meksyku.

W marcu 1950 roku Ojciec pisal do
Pedra Casciaro, i zalgczal kilka
linijek dla swoich corek:

Dla dziewczqt: Niech Jezus mi
zachowa te corki! Jestem bardzo
zadowolony i wiele sie po was
spodziewam. Piszcie do mnie,
opowiedzcie ze wszystkimi
szczegotami o podrozy. Niech
nasza Matka Najswietsza z
Guadalupe zawsze was obdarza
usmiechem|[26].

A w maju 1950 roku pisat do czlonkin
Dzieta z Chicago:

Najdrozsze, nawet nie wiecie z
jakq radosciq dostatem najpierw



kartke od was, a potem list. Jestem
pewien, ze Pan ma dla nas wiele
wielkich i pieknych rzeczy w tej
Ameryce[27].

Moglo sie zdarzy¢ — i rzeczywiscie
sie tak dzialo — ze wyjazd kobiet z
Dziela do krajow, gdzie mialy sie
przeniesc, sie opoznial. Zwlaszcza
wtedy, gdy okazywalo sie, ze
pierwszy etap przygotowawczy jest
trudny. Ojciec wowczas zwyk! byl
delikatnie ponaglac swoich synow,
malujac przed nimi w rézowych
barwach zalety obecnosci sekcji
zenskiej, poniewaz bez nich rzeczy
idqg wolniej i gorzej[28]. A poza tym,
bez Sekcji Zeriskiej bedziecie
zawsze jak bez reki[29]. Ale prawda
jest, ze przyjazd kobiet z Dziela do
nowych regiondéw nie nastreczat zbyt
wielu trudnosci. Takze 1 one byty
przyzwyczajone, by zaczynac od
zera, od najsurowszej biedy, szukajac
pracy zawodowej, aby utorowac
sobie droge.



Problemem, ktoremu nietatwo byto
zaradzic, byla rézna liczebnos¢
mezczyzn i kobiet z Opus Dei. Te
nieréwnosc liczbowa, ktdéra trwata
jeszcze od czaséw wojny domowej,
Ojciec nazywat utykaniem. Mawiatl z
humorem, ze dopoki nogi Dziela
pozostana nierownej dtugosci,
dopoty bedzie chodzi¢ kulejac. Aby
wszystko funkcjonowalo normalnie,
dziatalno$¢ mezczyzn i kobiet
musiala iS¢ ze soba w parze. W 1951
roku Ojciec spostrzegl, ze trzeba
podwoic liczbe ludzi, pracujacych we
Wtoszech[30]. Sytuacja zaczela go
niepokoi¢, gdyz nie dysponowat
odpowiednig liczbg kobiet, a te, ktore
dopiero co wstapily do Dziela, nie
byly wystarczajaco uformowane, aby
jechac do innych krajow. Wstrzymat
wiec swoje projekty ekspansji
apostolskiej i zadecydowat w 1952
roku, by nie otwiera¢ nowych
akademikow w Hiszpanii, aby
uniknqc¢ nadmiernych ruchow
personelu osrodkow sekcji



Zenskiej[31], 1 aby dac czas dla ich
formacji.

kK K

Wszystko to dotyczylo osob, a Srodki?
To samo pytanie postawione zostalo
juz w Drodze[32].

Co, poza radami i swym ojcowskim
blogostawienstwem, Ojciec mogt dac
tym, ktorzy wyjezdzali do innych
krajow? Nie bylo to jednak malo, a
jego dzieci dziekowaly mu za to
bardziej niz za dobra materialne i
pienigdze, poniewaz w ten sposoéb
udzielala im sie pewno$c¢ i nadzieja,
ze wszystko pdjdzie dobrze. Pan
zechcial, by zaczynali w ten sposob:
pozbawieni wszystkiego. Ale
najpowazniejszym problemem bylo
to, ze sytuacja odwracatla sie i nie
mijalo duzo czasu, a to Ojciec musial
prosic ich o jalmuzne, aby zakonczy¢
prace przy Siedzibie Centralne;j.



O swoim przyjezdzie do Meksyku
wraz z dwoma numerariuszami
opowiada Pedro Casciaro:
«PrzyjechaliSmy z
blogostawienstwem zalozyciela,
obrazkiem Najswietszej Maryi Panny,
ktory nam podarowal, jak to miat w
zwyczaju, gdy otwierala sie droga
prowadzaca do jakiegos$ kraju, i bez
srodkow materialnych»[33]. Luis
Sanchez-Moreno, ktory wracat do
Peru, opisal swoje pozegnanie: «W
Rzymie dal mi, z troska i mitoscia,
bardzo trafne rady oraz swoje
blogostawienstwo, obrazek
NajsSwietszej Maryi Panny oraz
krucyfiks»[34]. Brak srodkow
materialnych, pieniedzy nadrabiatl
Ojciec modlitwa i miloscig. Niczym
ogrodnik z przypowiesci, nie
szczedzil przesadzanemu drzewku
wszelkich pieszczot. Poki nie wrosto
w nowa glebe, pilnowat go z uwaga,
poswiecatl czas, dosypywal dobrej
ziemi, nawozu, przycinat zbedne
galazki.



W ten wlasnie sposob postepowat
Ojciec. Duchowo mial swoje dzieci
consummati in unum*. Towarzyszyt
im pomimo przestrzeni i czasu. Juz
wiecie, ze — z daleka - zawsze wam
towarzysze[35]- pisat do swoich
corek w Meksyku. Albo, gdy
rozpoczynat swaj list do dzieci w
Australii, pisat: Jakzez towarzysze
wam stqd![36].

Od strony materialnej interesowat
sie ich losem zawsze. Dopytywal sie,
jakie zycie prowadza, czy czynig
postepy w nauce jezyka, czy majq
przyjaciol, co z jedzeniem...

Kiedy piszecie — prosil
konsyliariusza ze Stanow
Zjednoczonych —opowiadajcie
duzo, ze szczegotami: w ten sposob
wyobrazam sobie, ze mieszkam z
wami, nawet materialnie, w tym
pierwszym okresie w Ameryce,
ktory jest tak bardzo Bozy[37].



Chec poznania tych szczegolow nie
wynikala z proznej ciekawosci, ale z
ojcowskich uczud, byla nawet nawet
kwestig roztropnosci w zarzadzaniu,
jak mowil swoim corkom w Stanach
Zjednoczonych:

Kiedy do mnie piszecie — Nisa — i
opowiadacie mi o zwyczajnych
sprawach zwiqzanych z waszym
zZyciem, bardzo wam dziekuje:
poniewaz mam prawo je znac i
poniewaz w ten sposob zdaje mi
sie, Ze nieco bardziej wam
towarzysze stqd|38].

Czytal z przyjemnoscia listy, ktore
nadchodzily z Europy i z Ameryki i
nalegal, by pisali czesto, opowiadajac
mu drobiazdzki, albo drobnostki,
albo malutkie sprawy[39]. Pisali
don i dowiadywat sie stad o
bagatelach. Jak sie okazalo, w
Meksyku w domu dla kobiet byly
mate kajmany. Ojciec byl w pelni
przekonany, ze to niestosowne i z



cala stanowczoscig powiedzial o tym
konsyliariuszowi[40].

Gdy don docierala wiadomosc, ze
kto$ z Dziela choruje, Ojciec nie
ustawal, poki nie zostal szczegotowo
poinformowany. Kiedy w Meksyku
zachorowala Guadalupe Ortiz de
Landazuri*, natychmiast poprosit
konsyliariusza o szczegoty i napisal
do swojej corki:

Guadalupe, niech Jezus mi Cie
strzeze.

Jestem zadowolony, poniewaz wiem
juz, Ze czujesz sie dobrze. Powinnas o
siebie zadbac, poniewaz nie mozemy
sobie pozwolic¢ na ten luksus, by
chorowac: spij, jedz, wypoczywaj, a w
ten sposob sprawisz przyjemnosc
Panu Bogu. Dla Ciebie i dla
wszystkich, najserdeczniejsze
btogostawienistwo od Waszego Ojca

Mariano|[41].



W taki sposob Ojciec interesowat sie
wszystkimi i §ledzil z bliska ich
poczynania, bole i radosci, i w ten
sposob tworzyl wszedzie tam, dokad
docieraly jego rozproszone dzieci,
atmosfere rodzinng, ktora byla
wezltem jednosci[42]. Jego wsparcie
bylo potrzebne w tym pierwszym
okresie zadomawiania sie¢ w innym
kraju. Kt6z oprocz Boga mogtim
powiedzied, ile czasu zajmie im
zapuszczenie tam korzeni? Nie
zapominajcie — przypominatl im
zalozyciel Opus Dei. — Ze praca,
poczqgtkowo jest ciemna i
ograniczona: ale trzeba
koniecznie przejsc przez ten etap,
by osiggnac nastepne[43]. Ojciec
wskazywal im na to, ze sa w tej
samej sytuacji co on, gdy zaczynat
fundacje Dzieta w 1928 roku : sg
mlodzi, majg taske Boza i dobry
humor. Jestem bardzo zadowolony
Z tego waszego poczqtku w
Neapolu — dodawal otuchy swoim
corkom. — Naprzod, z dobrym



humorem i taskq Bozq[44].
(M}odosc¢ uznat za oczywistosc.)

Wysilek, drobne przeciwnosci,
zniecierpliwienie lub codzienne
cierpienia mogly podminowac sity
tych, ktorzy zamieszkali na nowej
ziemi. Wowczas zalozyciel Dziela
spieszyl, by jak najszybciej otrzec lzy
swych dzieci, poradzi¢ im, znalez¢
rozwiazanie ich problemow,
podtrzymac na duchu, jak tylko mogt
lub jak pozwolil mu Bég to
zrozumiec. Zwykle czynil to
listownie.

Do jednego ze swych synow w
Ekwadorze pisak:

Logiczne, ze trzeba cierpiec¢ — i ty,
ija, i inni — poniewaz bol jest
probqg mitosci: i nie odbiera
pokoju, jesli mamy ducha Opus
Dei, a jest znakiem
nadprzyrodzonej ptodnosci.
Jasne?[45].



Do Wiednia pisal do tych, ktorzy
wzdragali sie przed przygniatajacym
ciezarem pracy bez oSwiecenia,
zalecajac im, aby umawiali sie z
Niemcami na wspolny wypoczynek,
nie zaniedbujgc zarazem pracy w
osrodkach. Ponadto dodawat:
Wszystko to nie ma znaczenia, jesli
nie zaniedbujecie mi Norm i jesli
organizujecie wypoczynek[46].

Czasami czlonkowie Dziela popadali
w lekki ogélny pesymizm, gdy nie
nadchodzily spodziewane owoce
wlozonych wysitkow. Uciekali sie
wowczas do Ojca w poszukiwaniu
pociechy. W takich przypadkach
zalecal przyjrzenie sie wydarzeniom
z pewnym dystansem i w
perspektywie nadprzyrodzonej, tak,
jak pisat do swych irlandzkich corek:

Doszly mnie wiesci, Ze jestescie
nieco rozczarowane,
pesymistyczne. Pisze do was, aby



wam powiedziec, Zze macie powody
tylko do radosci i optymizmu.

Jednak, gdy stoi sie blisko obrazu,
a to wasz przypadek, czasami nie
widac jakosci malowidta. Patrzqc
z oddali na wasze warunki,
szczerze radze wam, Zebyscie
porozmawialy z waszym
konsyliariuszem[47].

W koncu, uprzedzajac ich
zniecierpliwienie i zniechecenie,
ktore mogly zosta¢ spowodowane
pozornq daremnosciq pracy,
mobilizowal je w duchu optymizmu:

Jesli tak sie dzieje, radujcie sie i
napelnijcie si¢ mestwem, poniewaz
ta proba szybko sie skonczy i
sprowadzi wielkie zniwo. Kiedy
chcemy wbic¢ w sciane gwozdz i
gwozdz wchodzi bez oporu,
utrzyma on tylko niewielki ciezar.
Ale jesli mur stawia opor, gwozdz
wytrzyma pozniej wielki ciezar.



Mijajq miesiqgce — czasem lata —
tej pozornej daremnosci. Nie
zapominajcie jednak, ze zasiew
swietosci nigdy nie przepada; inni
zbiorq owocel48].

Nie wszyscy adaptowali sie do nowej
ziemi. Jesli kosztuje cie
przesadzenie — pisal Ojciec do
jednego z nich — to nie jest zadna
kleska ani upokorzenie, jesli
wyjedziesz z tego kraju, aby
pracowac gdzie indziej[49]. Lecz,
weczesniej lub pozniej, przychodzity
pierwsze osoby z nowego Kkraju,
proszac o przyjecie do Dziela.
Zalozyciel nazywal je z czuloscia moj
pierworodny, albo moja
pierworodna, poniewaz byli oni
zaczatkiem w kazdym kraju. To
pociggalo za sobg szczegolnag
duchowag odpowiedzialnosc,
poniewaz takze na ich przykladzie
wspierac sie miala budowa Dziela w
tym narodzie.



Bqdz cztowiekiem modlitwy,
umartwionym i eucharystycznym
— pisatl Ojciec do Dicka Riemana,
pierwszego Amerykanina z Dziela —
wtedy bedziesz dobrym punktem
odniesienia dla tej wielkiej i szczodrej
Amerykil...]. Ty jestes pierwszy: czy
myslates kiedykolwiek o tasce
Bozej i o btogostawionej
odpowiedzialnosci, jakq to
oznacza?[50].

Wracajac kolejny raz do metafory
przesadzania, zalozyciel Opus Dei
dodawat kolejng nauke:

Czesto zdarza sie, Ze ogrodnicy,
aby swiezo przesadzone drzewka
rosty prosto, wbijajq obok nich
podporke, kij - dtugi, gruby,
stabilny, ktory nie daje Zzadnych
owocow, a jego wylqgcznym
zadaniem jest zabezpieczyc wzrost
i owoce malutkiego jeszcze i
miodego drzewa. Coz za oddanie, co
za pokora!



Zwlaszcza dyrektorzy i kaptani
majq funkcje podporek, i powinni
cieszyc sie zyciem, wigorem i
owocami pozostaltych. Stanowic¢
podporke z cudownym poczuciem
ojcostwa, aby przesadzeni
zapuscili korzenie i wzrastali w
Jezusie Chrystusie[51].

2. Prehistoria: podroze po Europie

Jakze cieszylbym sie widzqc was w
waszym, wlasnym sosie![52], pisat
Ojciec w 1964 roku do swych synow
mieszkajacych w Wenezueli. Od
trzynastu lat starali sie oni
zakorzenic na tej ziemi, nie jak
pasozytnicza roslina, lecz jak jej
przybrani synowie. W tym punkcie
zalozyciel Opus Dei uparcie nalegat:
Mentalnos¢ moich synow nie moze
by¢ mentalnosciq emigrantow:
poniewaz wszyscy udajq sie do
nowego kraju, aby go kochad, aby
mu stuzyc¢ z oddaniem[53]. Wlasnie



nich Ojciec pisatl kilka lat wczesniej,
przypominajac:

Zrozumcie, wybaczcie, traktujcie z
delikatnosciq i szczerq milosciq i
stale stuzcie ze wszystkich
waszych sil tej swietej ziemi
wenezuelskiej, ktora jest waszq
nowgq Ojczyzngq, a zarazem
bedziecie stuzyc¢ duszom|54].

Zalozyciel Opus Dei dopiero po
dwudziestu latach odwiedzit swoich
poludniowoamerykanskich synow,
aby ujrzec ich w ich wtasnym sosie.
Zachecali go i zapraszali, aby przebyt
Atlantyk, a Ojciec wymawiat sie
ubostwem, pracg lub brakiem
czasu[55]. Istotnie, zaangazowany
byt calym soba w sprawy
zarzadzania. Papierkowa robota
zmuszala go, z kazdym dniem
bardziej, aby siedzial w Siedzibie
Centralnej Dziela, ktora byla
newralgicznym punktem dla
kierowania Opus Dei. Dobrze



definiowal swa sytuacje, gdy méwit o
sobie, ze znajduje sie w samym
srodku zupelnego zapapierzenia.
Jestem zapapierzony i wykonczony
pracq[56]- pisal do jednego ze swych
synow. Ale wierny swej zasadzie, ze
uniwersalna ekspansja Opus Dei
musi dokonac sie z Rzymu — a Roma
e da Roma™* —, trwal na stanowisku
dowodzenia.

Obowiazki i nadzor nad
instytucjonalnym rozwojem Opus
Dei nie pozwalaly mu wyjezdzac z
Rzymu, za wyjatkiem krotkich
podrozy, majacych przygotowac
przyszia ekspansje Dziela na Europe,
choc sytuacja nie sprzyjala zadnym
wycieczkom. Rzeczywiscie, po gdy
zakonczyla sie II wojna Swiatowa, a
krajom w niej biorgcym udziat
zaswitata mozliwo$¢ odbudowy i
wzmocnienia sie, doszto do nowego
konfliktu, nazywanego zimnq wojngq.
Ideologiczne napiecie, istniejace
pomiedzy dwoma wielkimi



mocarstwami zwycieskimi, Stanami
Zjednoczonymi i Zwigzkiem
Sowieckim, przerodzilo sie w walke o
dominacje militarng i ekonomiczng
nad Swiatem. Wobec zagrozenia
rosyjska ekspansjg terytorialng oraz
agresywnoscig partii
komunistycznych w calej Europie,
utworzono w 1949 roku polityczno-
wojskowy sojusz defensywny -NATO.
Odpowiedzig sowiecka na ten sojusz
byt Pakt Warszawski z roku 1955,
ktory pod kierownictwem Moskwy
laczyl satelickie kraje
komunistyczne.

W tym czasie konfrontacja pomiedzy
oboma blokami pociggnela za sobg w
krajach bloku komunistycznego
przesladowania wszystkich
instytucji, ktore stanowity
przeszkode dla doktryny
marksistowskiej. Na ich czele
znajdowat sie Kosciot katolicki,
ktorego hierarchowie byli sadzeni w
spektakularnych procesach, tak jak



w przypadku kardynata
Mindszenty’ego na Wegrzech w 1949
roku, oraz biskupéw Berana i
Stepinaca. Kiedy w 1953 roku umart
Stalin, doszto do rewolty w
Niemczech Wschodnich oraz nowych
represji komunistycznych.
Najistotniejsze powstanie ludowe
mialo miejsce na Wegrzech w 1956
roku, zostato jednak w brutalny
Sposob zbrojnie zdlawione przy
biernosci panstw zachodnich. Tak w
zarysie przedstawiala sie smutna
sytuacja w Europie Srodkowej** w
latach, gdy zalozyciel Opus Dei wziat
na siebie odpowiedzialnos¢
przygotowania poczatkow Dziela w
Niemczech, Austrii i Szwajcarii.
Zadanie to miato poprzedzic¢
przesadzanie 1 dlatego zostalo
nazwane prehistoriq Dzieta[57].

K ok Sk

Juz od roku Ojciec jezdzil po
Wiloszech z péinocy na poludnie, gdy



zdecydowat sie na zrobienie
apostolskiego rekonesansu po
Europie Srodkowej, aby zapoznac sie
z sytuacja w krajach
niemieckojezycznych. Opuscit Rzym
22 listopada 1949 roku, zatrzymujac
sie po drodze sie w kilku miastach w
péinocnych Wioszech: Genui,
Mediolanie, Como, Turynie...[58]. Z
Mediolanu wystatl list do swoich
synow z Meksyku, w ktorym pisak:

Jestesmy tu przez kilka dni,
przygotowujqc porzadek w tym
domu, a potem w droge do Austrii
i Niemiec, gdzie mamy sie
rozejrzec, aby tam tez otworzyc¢
kilka osrodkow, z Bozq pomocaq,
jak najszybciej. Nie przestawajcie
poleca¢ w modlitwie spraw,
ktorymi sie teraz zajmujemy,
poniewaz sq bardzo wazne dla
catego Dzieta[59].

Spedzil dwa dni w Innsbrucku, gdzie
rozmawiatl z kilkoma profesorami



uniwersyteckimi, miedzy innymi z
rektorem. 30 listopada dotart do
Monachium. Nastepnego dnia rano,
po odprawieniu mszy, odwiedzil
kardynata Faulhabera™*, arcybiskupa
Monachium, ktory przyjat go
niezwykle serdecznie[60].
Rozmawiali nastepnie dtugo po
lacinie na temat problemow
duszpasterskich diecezji
niemieckich, o katolikach, ktorzy
uciekli z panstw Wschodu, a ktorzy
szukali schronienia w Niemczech
Zachodnich, a takze o Dziele.
Kardynat robil wrazenie bardzo
zadowolonego z pomystu, by praca
Opus Dei rozpoczela sie w Bawarii.
Pozegnali sie, a 4 grudnia zalozyciel
Opus Dei byl z powrotem w Rzymie.

W wielu miejscach z niecierpliwoscia
oczekiwano na Opus Dei. Ale Ojciec,
wilasnie dlatego, ze odczuwatl te
przynaglenia apostolskie, stawiat
kroki ostroznie, bez pospiechu. Te
lata — miedzy 1950 a 1954 rokiem —



zbiegly sie z okresem ciezkich robot
w Villa Tevere, ze sprzeciwem ze
strony dobrych we Wloszech, z
batalia formacyjna dla nowych
czlonkdw Dziela oraz z ekspansjga w
wielu panstwach amerykanskich. W
Niemczech rozpoczeto dziatalnosc od
krotkich pobytow podczas wakacji
akademickich. Dopiero 1 maja 1953
roku udato sie kupi¢ dom w Bonn,
stary i dos¢ ponury, ale wygladajacy
przyzwoicie. Przebudowany i
rozbudowany z biegiem lat, stal sie
akademikiem o nazwie Althaus. Ale
na razie cztonkowie Dziela staneli
wobec dajacych sie tatwo
przewidziec trudnosci: jezykowych i
finansowych, a takze z nawrotami
zniecierpliwienia i zmeczenia[61].
Ojciec, tak jak w listach do swych
synow rozsianych po calym swiecie,
staral sie wzbudzi¢ i w nich nadzieje,
zaszczepic¢ w ich duszach optymizm i
dobry humor, nie ukrywajac przed
nimi, ze trzeba bedzie przejsc¢ przez
bardzo niewdzieczny etap, zanim



beda mogli zakosztowa¢ owocow
swych wysitkow. Jego
korespondencja usiana jest uwagami
zalecajacymi cierpliwosc.
Przekonywatl swych synow, ze nalezy
poczekacd, by przeniesiona sadzonka
zdazyla sie wzmocnic:

Miejcie cierpliwosé, nie od razu
Krakow zbudowano: powotania
nadejdq, mocne i obfite. Ale nie
wezmaq sie z powietrza, a
zwlaszcza przy niemieckim
charakterze[62].

Mijal rok od momentu cudownego
wyleczenia z cukrzycy, gdy podjat
dluga podroz z zamiarem
przejechania przez Szwajcarie i
oceny sytuacji w Austrii. Wyjechat z
Rzymu 22 kwietnia 1955 roku.
Przejechal przez Mediolan i Como.
Odwiedzit sanktuarium w Einsiedeln,
Zurych, Bazylee, Lucerne, Berno,
Fryburg i St. Gallen[63]. Gdy zblizali
sie do granicy niemieckiej jedna



drobna uwaga don Alvaro
spowodowatla, ze serce Ojca
skruszalo na mysl, ze mogliby
odwiedzi¢ swych synow w
Niemczech, zanim przejada do
Austrii. Zboczenie z drogi w tym
przypadku oznaczalo nadlozenie
ponad tysigca kilometrow[64].

1 maja byl dniem niezapomnianej
niespodzianki dla mieszkancow
osrodka Althaus, gdzie nikt sie nie
spodziewal don Josemarii. Podczas
rozmow ze swymi synami zatozyciel
Dziela zalecal im rados$c i prace,
zapowiadajac im, ze nadejdzie pora
Zniw.

Synu moj — mowil do jednego z
nich. —czy nie robi na tobie
wraZzenia, jakie zaufanie miat do
nas Pan? Wyglada, jakby uzaleznit
owocnosc pracy od tego, czy
bedziemy wierni. Jakaz wielka
odpowiedzialnos¢ na nas
spoczywal! I jakiz jest sens naszego



synostwa Bozego wobec catego
zaufania, jakie ukazal nam Bog!
Jakaz nadzieje na mysl o Zniwach,
jakie zblizajq sie na tej ziemi
niemieckiej...!

Dzielo pachnie juz jak Zyzna
ziemia, gotowa do wydania plonu,
pomimo, Ze dwadziescia siedem
lat to nic dla bytu moralnego, a
jeszcze mniej dla rodziny, ktorqg
Pan zechciat sie zaopiekowac i
ktora powinna trwad, dopoki na
ziemi bedq ludzie, aby stuzyc¢
Kosciotowi, aby rozciggnqc
panowanie Chrystusa dla dobra
dusz, aby stac sie
btogostawieristwem dla ludzkosci,
prowadzqc jq do Boga[65].

3 maja pojechali do Dusseldorfu, aby
uzyskac w konsulacie austriackim
wize wjazdowa. 7. byli w Wiedniu.
Zatrzymali sie w Hotelu Bellevue,
podupadlym z powodu wojny i
potozonym w poblizu dworca



kolejowego. Ojciec i don Alvaro, w
sutannach, wydeptywali miasto (jak
sie wyrazil don Josemaria),
spacerujac po ulicach. Wieden nadal
jeszcze byl podzielony na cztery
strefy, okupowane przez zoinierzy
francuskich, angielskich, rosyjskich i
amerykanskich. Na ulicy spotkali
Rosjan, ktorzy przypomnieli Ojcu
brutalne sceny z hiszpanskiej wojny
domowej: masowe morderstwa i
spalone koscioly, bluznierstwa i
profanacje oraz brygady
komunistyczne.

W Rzymie don Josemaria mial do
dyspozycji calg grupe swych synow,
ktorzy uczyli sie niemieckiego z
zamiarem udania sie do Austrii[66].
15 kwietnia, na kilka dni przed
wyjazdem z Rzymu w te podroz,
ktora po raz pierwszy zaprowadzila
go do Wiednia, Ojciec pisal do
Niemiec: Jesli sprawy w Austrii sie
uporzqdkujq i Rosjanie wyjadgq,
trzeba bedzie pomyslec o



Wiedniu...[67]. Bylo sprawa
powszechnie wiadoma, ze w
najblizszych dniach zostanie
podpisany traktat dotyczacy panstwa
austriackiego i sily okupacyjne
zostang wycofane. W przeciwnym
razie zatozyciel Opus Dei nie
pojechatby do Wiednia z zamiarem
rozpoczecia dzialalno$ci w
okupowanym miescie. Jego synowie
nie bali sie meczenstwa, lecz nie
wysylatl ich do panstw opanowanych
przez komunizm, tam gdzie nie bylo
nawet minimum wolnosci. Byloby to
wystawianiem Boga na probe. Nie
wysylam tam moich synow, bylaby
to brawura. - oSwiadczyl. - Tam,
gdzie nie wystalyby was wasze
matki, ja, ktory was kocham jak
wasza matka, nie moge was
wystac[68].

W ciggu trzech dni, jakie spedzil w
Wiedniu, odwiedzil nuncjusza, mons.
Dellepiane* i rozmawial szczegolowo
z biskupem pomocniczym, mons.



Franzem Jachymem na temat
rozpoczecia dziatalnosci apostolskiej
Dziela w Austrii. 12 maja byli z
powrotem w Rzymie.

Ponownie w diuga podrdz apostolska
po calej Europie wyjechal jeszcze w
tym samym roku, 16 listopada 1955.
Droge, spotkania i odwiedziny na
trasie mozna $ledzic¢ dzieki notatkom
kalendarzyka liturgicznego Ojca oraz
listom i pocztowkom, ktdre stal do
roznych osrodkow Dziela - w Rzymie,
Spezii, Mediolanie i Como. Przyjechat
do Szwajcarii, Lozanny i Genewy. 22
listopada dotart do Paryza, gdzie
zjad} obiad w osrodku przy bulwarze
Saint Germain. Z Wersalu pojechat
do Chartres i Lisieux, gdzie modlil sie
na grobie Sw. Tereski. Jechal w
strone Belgii, przez Rouen, Amiens i
Lille. Przejechal przez Leuven i
Antwerpie, gdzie zlozy! kilka wizyt.
Jechal dalej do Bredy i Rotterdamu,
Hagi, Amsterdamu i Utrechtu,
rozpoczynajac tym samym



prehistorie Dziela w Holandii. Trafi}
do Niemiec i spotkal sie ze swymi
synami w Bonn, w Althaus, gdzie bez
zadnych wstepow o$wiadczyl, ze
powinni sie wzig¢ do pracy,
poniewaz przechodza do historii. Oto
jego stowa:

Skorniczyla sie prehistoria regionu
niemieckiego, a teraz jestesmy juz
w historii. Dzis zaczyna sie
historia Dzieta w Niemczech. Dzis,
30 listopada 1955 roku, wchodzimy
do historii tego regionu. Nie bedzie
to nic natychmiastowego, nagtego.
Bedzie trwato miesigcami... trzeba
czekad. Ale nadejdq ludzie,
porozjezdzamy sie z Bonn,
zaczniemy pracowac w
najrozniejszych miejscach|[69].

Potem, w pierwszych dniach
grudnia, byl w Kolonii, Monachium,
Salzburgu i Linzu. 3 grudnia przybyt
do Wiednia i zatrzymat sie w Hotelu
Bristol; 4 grudnia rano odprawit



msze w katedrze Sw. Stefana.
Podczas dziekczynienia po mszy,
modlgc sie w katedrze przed
wizerunkiem Najswietszej Maryi
Panny Potsch, po raz pierwszy
wypowiedzial akt strzelisty Sancta
Maria, Stella Orientis, filios tuos
adiuva!* Nie bylo to tylko kolejne z
jego licznych wezwan Matki Bozej.
Jak mozna sadzi¢ na podstawie
korespondencji z tych dni, don
Josemaria musial mie¢ pewnosc, ze
tymi stowy Najswietszej Maryi
Pannie powierzona zostata opieka
nad przysztym apostolstwem w
krajach europejskich, ktore znalazty
sie pod panowaniem komunistow. W
efekcie, jeszcze tego samego dnia
pisal do Hiszpanii: caty czas mysle,
Ze Wieden jest wspaniatym
punktem wypadowym na Wschod i
Ze na tych ziemiach synowie moi
oddadzq wiele chwaty Bogu
Naszemu Panu (...): Zrobilem dzis
pewne postanowienie -
nabozenstwo do Najswietszej



Panienki[70]. W piec€ dni pozZniej
takze w liscie do Hiszpanii napisak:

Jestem tego pewien, gdy twierdze,
Ze Bog Nasz Pan da nam obfite
srodki — ulatwienia i ludzi —
abysmy pracowali dla Niego,
kazdego dnia lepiej, we wschodniej
czesci Europy, az do chwili, gdy
otworzq sie przed nami — tak, tak
otworzq sie — bramy Rosji [...].

Zadbayj, by powtarzali
wielokrotnie ten akt strzelisty:
Maria, Stella orientis, filios tuos
adiuva![71].

Wrocil do Bonn 7 grudnia a 10
dojechal do Rzymu. W Villa Tevere
opowiedzial im swoje wrazenia z
podrdzy: synowie moi, brakuje was
bardzo na swiecie[72].

Ojciec odwiedzil ponownie Francje i
Europe Srodkowa w 1956 roku.
Wyjechal z Rzymu 23 czerwca. Byl
najpierw w Szwajcarii (Berno i



Lozanna); potem udat sie do Francji
(Lyon, Wersal, Paryz). W Paryzu
odprawil msze w mieszkaniu przy
bulwarze Saint Germain. 1 lipca
pojechat do Belgii, a nastepnie do
Niemiec, a przejechawszy przez
Szwajcarie, w Rzymie znalaz! sie 18
lipca. Tego samego lata, rezygnujac z
wakacji, udal sie znow do Szwajcarii,
by wzia¢ udziat w Kongresie
Generalnym w Einsiedeln w dniach
od 21 do 25 sierpnia.

Zalozyciel Opus Dei nie zakonczyt
jeszcze tworzenia prehistorii w
Austrii 1 Szwajcarii, gdy na Wegrzech
wybuchlo powstanie przeciwko
rezimowi komunistycznemu. Na
kilka dni przed inwazjg rosyjska na
ten kraj pisal do Niemiec: wobec
wydarzen, jakie rysujq sie na
Wschodzie Europy, modle sie i
cierpie, myslqc niecierpliwie o
naszej pracy tu i w Austrii[73].



W 1957 roku wyjezdzal poza Wiochy
kilkakrotnie. W maju spedzit dwa
tygodnie we Francji. W sierpniu,
przejechwszy przez Einsiedeln, gdzie
odpoczywat kilka dni, objechat
Niemcy, Belgie, Holandie i
Szwajcarie. 24 sierpnia, w swieto Sw.
Bartlomieja, odprawil msze w
akademiku Eigelstein, ktory dzialal
od jesieni poprzedniego roku. Byl to
pierwszy osrodek, jaki zalozyly jego
corki w Kolonii[74].

Epoka prehistoryczna dobiegala
konca. W 1958 roku odprawil msze
dla swych corek, ktore zamieszkaty
juz w Paryzu, a w drugiej polowie
wrzes$nia, w drodze powrotne;j z
Londynu, zatrzymat sie w Hadze,
Kolonii i Zurichu. Ze stéw listu
pisanego do Asesorii Centralnej
wynika, ze byl zadowolony: Wiele
dobrych rzeczy w Holandii,
Niemczech i Szwajcarii. - pisal -
Tak dobrych jak w Anglii[75]. Tego
samego dnia w Swieto Matki Bozej



L.askawej pisal takze do swych synow
w Hiszpanii: Mam wielkq ochote sie
Z wami zobaczy¢, aby wam
opowiedziec tyle dobrych rzeczy,
takze o Holandii, gdzie
zakonczylismy naszq
prehistorie[76].

K ok Sk

Kamieniami milowymi w napietym
programie odwiedzin u kolejnych
0s0b i w kolejnych miastach,
tworzacych prehistorie apostolska
Opus Dei w Europie, byly
pielgrzymki do sanktuariow
maryjnych, miejsc pochowku
Swietych, albo miejsca postoju.
Einsiedeln, Lourdes, Loreto, Fatima,
Willesden*, Najswietsza Maryja
Panna del Pilar w Saragossie oraz
Najswietsza Maryja Panna od
Cudownego Medalika w Paryzu**,
Asyz, Bari***, Lisieux, Ars****, Siena
staly sie celami jego podrozy[77].



Z cala pewnosScia zatozyciel Opus Dei
mogt powiedziec po tych podrozach
apostolskich, odbywanych w
towarzystwie don Alvaro: Znam
Niemcy tak dobrze, a nawet lepiej
niz wy[78]. Nie bylo w tym zadnej
przesady. Wrecz przeciwnie, raczej
siebie nie docenial.

Jego podrodze byly szybkie i owocne,
niczym inwazje apostolskie. Nie
mogac wyjechac na zbyt dtugo z
Wiloch, a jednocze$nie ponaglany
koniecznoscig o informowania wielu
biskupow o stanie Dziela, doszed! do
wniosku, ze musialby sie rozdwoic.
Nie najlepszy stan samochodu,
wielkie odleglosci oraz ciggle zmiany
miejsca powodowaly wielkie
zmeczenie. Z radoscig ofiarowywat
Panu zmeczenie i niewygody,
umilajac podroze Spiewaniem
piosenek i odmawianiem
rozanca[79]. Prowadzit zwykle
wieczorng modlitwe tych, ktorzy mu
towarzyszyli, przedstawiajac im do



rozwazania tekst ewangeliczny, w
ktorym Jezus powiada do apostolow:
— Wybralem was abysScie szli..., ut
eatis*.

Wracal do Rzymu z tych podrdzy
wypelnionych praca z wieloma
doswiadczeniami, ktore stosowat w
swoim Zyciu wewnetrznym oraz przy
innych okazjach. Z Lozanny wystatl
do architektow Villa Tevere kartke
pocztowq. Pocztowka przedstawiala
widok Lozanny, a na odwrocie Ojciec
pisal: Przyjemne Zrodetko, usciski,
Mariano[80]. Madrej glowie dos¢
dwie slowie. Za sprawa tej
widokowki w Villa Tevere powstala
Fontana degli Asinelli, wbudowana w
mur Cortile degli Uffici.

W Wiedniu ujrzal kolumne z
inskrypcja ku czci Trojcy
PrzenajsSwietszej: Deo Patri Creatori;
Deo Filio Redemptori; Deo Spiritui
Sanctificatori*. Stowa te polecit
wyry¢ na retabulum oltarza w Villa



Tevere, przy ktorym zwykl
odprawiac msze[81].

Ze swych odwiedzin w osrodkach
Dzieta przywozil zywe wspomnienia
radosci, z jaka zyli jego synowie,
chociaz borykali sie z wieloma
ograniczeniami. Wydarzenie, ktore
mialo miejsce w Paryzu przy
bulwarze Saint Germain 28 czerwca
1956 roku, nie bylo wyjatkowe
przypadkiem, poniewaz co$ bardzo
podobnego zdarzylo sie w Althaus.
Otoz po mszy odprawianej przez
Ojca wszyscy udali sie do jadalni na
$niadanie.

Z powodu wizyty Ojca wraz z
towarzyszacymi mu osobami, liczba
jedzacych byla wieksza niz zwykle.
Gospodarze cala dostepna zastawe
fajansoway, ale nie wystarczyto to do
nakrycia stotu. Trzeba byto postuzy¢
sie obtluczona filizanka bez ucha.
Brak ten ukryto, przykrywajac
uszkodzona filizanke (a takze



wszystkie inne, z ktorych niejedna
byla wyszczerbiona) wstydliwie
serwetkg, i umieszczajac na ostatnim
miejscu, w nadziei, ze pozostanie
niezauwazona wsrod panujacego w
jadalni zamieszania.

Ale Ojciec, zamiast wybrac
odpowiednie miejsce, udat sie na to
wlasnie, ktorego najmniej sobie
zyczyli. Uniost serwetke, ktora
skrywala ubytki filizanki i jego
oczom ukazato sie wcielone ubdstwo.
Nie o takie wyrzeczenia chodzilo, ale
biorac pod uwage okolicznosci
towarzyszace poczatkom Dziela w
jakims$ kraju, Ojciec bardzo sie
ucieszyl. Ci synowie walczyli
szlachetnie.

Postanowit zabrac filizanke do
Rzymu. Wstawil jej heroiczne
szczatki do przeszklonej gablotki, w
ktorej znalazty sie pamiatki,
porcelana, wachlarze i inne
przedmioty nie majace zadnej



wartosci poza miejscem, z ktorego
pochodzily oraz zwigzanej z nimi
anegdotki.

Pewnego razu pewien dostojnik
koscielny, widzgc te nikomu
niepotrzebne starocie na tak
eksponowanym miejscu i nie
wiedzac dlaczego zajmuja tak wazne
miejsce, wykrzyknat z mieszaning
uprzejmosci i roztargnienia: — Jest z
onyksu! Jakaz piekna rzecz! A
zalozyciel Opus Dei odpowiedzial
mu: — Niech swieta Lucja poprawi
ksiedzu wzrok! Ksiqdz mysli, ze
jest z onyksu, a tak naprawde jest
Z nieba, poniewaz jest to cudowna
oznaka ubodstwa, jakim zyjemy w
Opus Dei z wielkq radosciq i z
wielkq milosciq. I jest takze
znakiem swietego tajdactwa moich
synow, ktorzy starali sie, abym nie
wiedziat, jak wielkie ubostwo
muszq znosic[82].

K ok Sk



Juz od niemal dwunastu lat
cztonkowie Opus Dei dzialali w
Anglii, gdy Ojciec po raz pierwszy
znalaz} sie w Londynie w 1958 roku.
Jego pobyt trwatl dlugo, od
pierwszych dni sierpnia az do
polowy wrzesnia. Na Wyspy jezdzil
w nastepnych latach, az do 1962
roku, tak ze, z wyjatkiem Hiszpanii i
Wiloch, wlasnie w Wielkiej Brytanii
mieszkal najdiuzej. Zjezdzit wieksza
cze$¢ Europy, ale nie mial wczesniej
okazji odwiedzi¢ Wysp. Do Anglii
zaprowadzily go zapal apostolski i
pragnienie zobaczenia swoich
SYynow.

Miedzy 24 lipca a 3 sierpnia
zalozyciel Opus Dei przejechal przez
Szwajcarie i odprawil msze w
osrodku Dzieta w Zurichu 25 lipca.
Nastepnie odwiedzit sanktuarium w
Einsiedeln. Zatrzymal sie dwa dni w
Paryzu, aby odwiedzi¢ swoje corki w
osrodku w Rouvray oraz
porozmawiac ze Swymi synami z



bulwaru Saint Germain. Wreszcie 4
sierpnia przeby! Kanal La Manche, z
Boulogne do Dover. Byla to pamietna
data w historii Dzieta w Anglii,
ktorego poczatki siegaly Bozego
Narodzenia 1946 roku. Ojciec
podtrzymywat swych synow na
duchu, piszac:

Kladziecie dobry fundament i jesli
potozycie go z radoscigq,
przekonani o tym, Ze jestescie
zalozycielami, z calym poczuciem
wlasnej odpowiedzialnosci,
wkrotce, bardzo szybko, temu
domowi zostanie nadany nowy
wyglqd i rozpocznie sie zbior
owocow, ktory — zapewniam was
— jesli tylko bedziecie wierni,
bedzie najobfitszy[83].

Przez lata towarzyszyt swoim synom
modlitwg, zachecajac ich, by
zapoznali sie ze Srodowiskiem, do
ktorego nie byli przyzwyczajeni.



Wystatem was, wiedzqc gdzie
jedziecie — pisal — poniewaz
wiedziatem i wiem, Ze jestescie
zdolni wprowadzicé w zycie to, by
ludzkq proze codziennosci zmienic¢
w Bozq poezje [84].

W 1952 roku opuscili mieszkanie
przy Rutland Court, ktére zajmowali
od roku 1947, i przeniedli sie 4
kwietnia do Hampstead na p6inoc od
Londynu. Obszerny dom z wielkim
ogrodem byl akademikiem dla
studentow, nazwanym Netherhall
House. W trzy miesigce p6zniej do
Londynu przyjechatly kobiety z
Dziela[85]. Wkrdtce, na wiosne 1954
roku, zaczely pojawiac sie pierwsze
osoby, ktore prosity o przyjecie do
Dziela; a Ojciec pisat do Londynu:

Jestem bardzo zadowolony,
poniewaz lody zostaly przetamane
i zaczely sie powolania. Nie
zapominajcie jednak, ze to
srodowisko jest trudniejsze niz



inne, o tradycji katolickiej. Miejcie
cierpliwosg, jesli sprawy nie bedq
szly zbyt szybko; wydaje mi sie, ze
wszystko idzie w dobrym tempie,
dzieki Bogu[86].

Sprawy jednak toczyly sie z trudem,
do chwili, gdy 4 sierpnia 1958 roku
zalozyciel Opus Dei zjawil sie w
Anglii. Natychmiast na odwrocie
pewnej fotografii napisal: Sancta
Maria, Sedes Sapientiae, filios tuos
adiuva*; Oxford, Cambridge, 5-
VIII-58[87].

Zwiedzal Londyn, trafil do City. Po
jego ulicach Spieszyli ludzie:
urzednicy, w melonikach,
garniturach i wykrochmalonych
kolnierzykach. Na ulicach panowat
wielki ruch czerwonych autobusow i
czarnych taksowek. Wszystko w
wielkim pospiechu, zaaferowaniu i
rozgoraczkowaniu.

Wszedzie widac¢ byto szyldy z
odleglymi datami: Established in



1748; ...in 1760; ...1825**... Ojca
rozmyslal nad ich historycznym
znaczeniem trwania tych
przedsiebiorstw i tego
konsekwencjami: ciggloscia pracy,
handlem ze wszystkimi
kontynentami, bogactwem, potega
ekonomicznag...; wieczng i trwala
skorupa. City przypominalo stare,
stuletnie drzewo z korzeniami
wzniesionymi w powietrze. Kragzac w
tym tlumie, gdzie kazdy spieszyt sie
w swoich sprawach, Ojciec
obserwowatl twarze i stroje
najbardziej nawet egzotyczne:
Indian, Afrykanow, Chinczykow i
Arabow.

Zalozyciel oceniat te fakty, znalazlszy
sie w obecnosci Boga. Myslal o tym,
jak dalece niewystarczajace byly jego
wysiki 1 zuchwalstwa na tym
skrzyzowaniu drog swiata. I musiatl
poczuc odrobine zniechecenia,
mierzgc swoje sily materialne z
potega City. Ale nie poddat sie



przygnebieniu. Gdy duchowo stanat
twarza w twarz z Bogiem, zbadat
swoje srodki, wyciggajac oczywisty
wniosek, ze zaprowadzenie tego
wszystkiego do Chrystusa — tylu
dusz i tylu przedsiewzie¢ —
wymagato nacisku i nadludzkich
wysitkow.

W ciggu pierwszych dni odwiedzit
niektore zakatki Londynu i
pobliskich miast: Parlament, Fleet
Street, Westminster, Whitehall,
Oxford, Saint Albans... Rankiem w
niedziele 10 sierpnia ponownie udat
sie do City. Teraz jeszcze wieksze
wrazenie zrobila na nim pustka. City
bylo wymarte. W weekend zmiana
byla dramatyczna: ulice zupeinie
opustoszate, bez jednego chocby
przechodnia, bez ruchu, budynki
pozamykane na siedem spustow,
wymarte i ciche. Tej Ojciec napisal do
Michaela Richardsa, pierwszego,
ktory poprosit o przyjecie do Dziela



w Anglii, znajdujacego sie w tym
czasie w Kolegium Rzymskim:

Ta Anglia, tobuzie, € una grande
bella cosa*! Jesli nam pomozecie, a
zwlaszcza ty, popracujemy mocno
na tym skrzyzowaniu drog swiata;
modlcie sie i ofiarowujcie z
radosciq drobne umartwienia[88].

Byly to dni modlitwy i pracy. Myslac
o ludziach, ktérzy krazyli po ulicach,
o tych tak wielu, ktorzy nie kochali
Boga, lub mieli bardzo
powierzchowna znajomos¢
Chrystusa, czul sie bezsilny. Ta
bezradnos¢ prowadzita go do Boga,
niczym dziecko, ktore ucieka sie do
Ojca. I modlit sie, co bylo sekretem
skutecznosci Opus Dei, i, jak mowil
w Londynie, chronito, jak wielki
parasol, przed zla pogoda oraz
trudnosciami.

W poniedzialek 11 sierpnia byl w
Cambridge. W sSrode wieczorem,
podczas spotkania w Netherhall



House, mowil o ekspansji na Oxford,
na Cambridge, na Manchester;
ukazujac im apostolskie mozliwosci
w Anglii, ktdra byla skrzyzowaniem
drog swiata, poniewaz tedy
przejezdzali ludzie z wszystkich
kontynentow i narodow. Z krajow,
dokad Dzielo jeszcze nie dotarlo w
swej apostolskiej ekspansjii gdzie na
nie czekano. Jego synowie stuchali z
uwaga.

Odwiedzil Michaelham Priory,
Eastbourne... Odnowil poSwiecenie
Dziela Najswietszemu Sercu Maryi w
sanktuarium w Willesden, 15
sierpnia. Czy mog! poruszy¢ Anglie?

Wlasnie wowczas musiat ustyszec
stowa Pana, jedno z tych zdan, ktore
gleboko zapadly mu w pamiec: «Ty,
nie! Ja, tak!» - ty z pewnoscig nie
zdolasz, ale Ja moge[89].

Do tego nadprzyrodzonego
doswiadczenia odwotywatl sie po
powrocie do Rzymu, gdy opowiadat



swym synom podczas jednej z
medytacji:

Niedawno ponad miesiqc
spedzitem wsrod narodu, ktory
bardzo kocham. Tam krzewiq sie
sekty i herezje, a kroluje wielka
obojetnosc¢ wobec Bozych spraw.
Myslgc nad tym stanem rzeczy,
zdekoncentrowalem sie i poczutem
sie niezdatny, bezsilny: Josemaria,
ty tu nic nie jestes w stanie
zdziatad. Mialem racje: ja sam nie
bytbym w stanie osiggnac Zadnego
celu; bez Boga nie zdotatbym
uniesc¢ nawet zdzbta stomy z ziemi.
Cala nedzna moja nieskutecznosc¢
stala sie tak widoczna, ze prawie
sie zasmuciltem; i to zZle. Jakze to
syn Boga moze sie¢ smucic? Moze
byc¢ zmeczony, bo ciggnie swoj
wozek niczym wierny osiotek, ale
nie smutny. Smutek to zla rzecz!

Nagle, posrodku ulicy, po ktorej w
jednq i w drugq strone chodzili



ludzie ze wszystkich stron swiata,
we mnie, na dnie mego serca,
poczutem skutecznosc¢ Bozego
ramienia: ty nie mozesz nic, ale Ja
moge wszystko; ty jestes
niezdarnosciq, ale Ja jestem
Omnipotencjq. Ja bede z tobq i
bedziesz skuteczny!
Zaprowadzimy dusze do
szczesliwosci, do jednosci, do
drogi Pana, do zbawienia! Takze
tutaj zasiejemy szczodrze pokdj i
radosc![90].

Zalozyciel postusznie wecielil w zycie
zaproszenie od Boga, chociaz niemal
nie miat do dyspozycji Srodkow
materialnych, a angielskich
cztonkdéw Opus Dei mozna byto
jeszcze policzy¢ na palcach jednej
reki. Ale z wielka wiarg 1 odwaga
sporzadzil plan ataku i niezwlocznie
przystapit do jego realizacji.
Najpierw zajal sie nowym
umieszczeniem Komisji Regionalnej
w Anglii, przystaniem wiekszej liczby



0sOb oraz administracjg akademika.
17 sierpnia mozna bylo go zobaczy¢
obchodzacego londynskie koscioty:
katolickie (Spanish Place, St.
Etheldreda, katedre Westminsterska)
oraz anglikanskie (Zwiastowania na
Bryanston Street, opactwo
Westminsterskie, Hanover Square).
Chcial znalez¢ kosciél w Londynie,
ktory moglby zosta¢ powierzony
kaplanom z Opus Dei.

Chcial, aby Opus Dei rozpoczeto
swoja prace apostolska w Oxfordzie.
Nastepnie, po zredagowaniu jasnych
i precyzyjnych notatek na temat
kontaktow z wladzami
uniwersyteckimi, przyjat 21 sierpnia
jednego z profesoréw z King’s College
w Londynie, aby uzgodnic
postepowanie. A 26 sierpnia biskup
Craven, biskup pomocniczy
Londynu, ktéry byl na biezaco w
sprawie utworzenia oSrodka w
Oxfordzie, rozmawial z
administratorem katedry



Westminsterskiej, ks. Gordonem
Wheelerem. Pojawila si¢ mozliwos¢
zdobycia domu z ziemig w Oxfordzie,
potozonego po drugiej stronie rzeki -
Grandpont.

Wsrdd tych zajec i wizyt Ojciec
Sledzil z bliska projekt, spotykat sie z
cztonkami Dziela, ktorzy przyjechali
z Irlandii i prowadzit korespondencje
z Rzymem. Zamowil dwanascie mens
ottarzowych, ktore konsekrowat 28
sierpnia. Niektdre z nich pojechaly
do Irlandii. Oltarze te mialy stana¢ w
dwunastu inaugurowanych
kaplicach. Poswiecenie kamieni bylo
jakby zapowiedzia speinienia snow,
byto jakby przyspieszeniem
spelnienia nadziei, ktére mialo
nastgpic juz w niedalekiej
przysztosci.

26 sierpnia i 3 wrzesnia udat sie do
Canterbury, do kosciota sw.
Dunstana, aby modlic sie przy grobie



Roperdw, w miejscu, gdzie spoczywa
glowa $w. Tomasza Moore’a[91].

Konczy! sie jego pobyt w Londynie i
oczekiwano go juz w Rzymie. W
przeddzien wyjazdu udzielil swego
blogostawienstwa cztonkom Dziela w
Anglii. Na pierwszej stronie Biblii w
jezyku angielskim napisal: Semper
ut iumentum, Londini, 15-IX-58*. 16
wrzesnia rano, przed otwartg
komorg celng w porcie w Dover,
pozegnal sie z nimi slowami: Sancta
Maria, Regina Angliae, filios tuos
adiuva™*!

Opuszczal Anglie pelen mitych
wrazen, poniewaz nabral jasnego
przekonania, ze jego pobyt mial
charakter opatrznosciowy, jak mowit
swoim synom z Hiszpanii:

Ja tylko wam mowie, ze wydaje mi
sie, Ze nasz pobyt w Anglii jest
opatrznosciowy, i Ze moze stqd
wyjsc¢ wiele prac ku chwale Bozej.



Modlcie sie, stawiajcie, jak zawsze,
Naszq Matke Swietq Maryje za
wstawienniczke, a ujrzymy wielkie
prace naszego Opus Dei wykonane
na tym skrzyZzowaniu drog swiata,
dla dobra dusz z calej ziemi[92].

Klimat, choc¢ lagodny i umiarkowanie
deszczowy, nie stwarzal warunkow
do tego, by jego organizm mogt
zregenerowac sity po przezytej
diugotrwalej bezsennosci. Ale jedna
rzecz sprawiala mu wielka
satysfakcje — byl nierozpoznawany
przez ludzi i nie przygladali mu sie
na ulicy[93].

Dlugo zajeloby wymienianie jego
dzialan, wystarczy powiedzie¢, ze
prosit bardzo o modlitwe za Oxford,
dbajac bardzo uwaznie o stosunki z
wladzami cywilnymi, akademickimi i
kos$cielnymi. Kiedy w koncu udato sie
obja¢ Grandpont, wystal zwiezly
telegram, z datg 22 kwietnia 1959



roku, o bardzo znaczacej tresci:
Auguroni. Mariano*.

Latem, 16 lipca 1959, powrdcit do
Woodlands, domu na poinoc od
Heath. Ojciec sprowadzil architektow
z Rzymu, instruujac ich, jak ma
wygladac projekt uniwersyteckiego
Hall w Oxfordzie. Wpadl na pomys},
by umiescic iglice na szczycie
budynku i zwienczy¢ ja
iluminowanym wizerunkiem Matki
Bozej. NajSwietsza Maryja Panna
pojawila sie rowniez w herbie
Grandpont, wraz z dewizg ipsa
duce**, stojgca na moscie ponad
bialymi i niebieskimi falami.

Tego lata Ojciec na cztery dni opuscit
Anglie. 15 sierpnia, w Swieto
Wniebowziecia Najswietszej Maryi
Panny, Michael Richards odprawiat
msze prymicyjng w Katedrze
Westminsterskiej.

Tego samego dnia don Josemaria
musial pojechac do Irlandii. Przyby}



do Dublina wieczorem. Nastepnego
dnia odprawil msze w Ely Residence,
w obecnosci swoich synow, skladajac
glosno dziekczynienie Panu:
Odnalazt was, aby rozpoczqc
prace w Irlandii i uczyni¢ was
narzedziami swych cudow:
pomimo, Ze jestesmy tak malq
rzeczq, pomimo wszystko, ja takze
jestem biednym cztowiekiem -
dodai[94].

Odwiedzil Nullamore, siedzibe
Miedzynarodowej Szkoly Letniej,
gdzie znajdowalo sie czterdziestu
chlopcow z réznych krajow, ktorzy z
wielka ochotg uczyli sie angielskiego.
Pojechal do Galway, aby zobaczyc sie
z mieszkancami innego oSrodka. 18
sierpnia, w towarzystwie don Alvara,
odwiedzi} arcybiskupa Dublina, a
poéznym wieczorem 19. byl juz z
powrotem w Londynie[95].

Rok wczesniej, we wrzesniu, na
krotko przed wyjazdem z Anglii,



pisal do konsyliariusza z Kolumbii,
doradzajac mu, zeby odpoczal i dat
dobry przyklad swoim
podopiecznym, jak ja daje
wszystkim mym synom, poniewaz
na wypoczynek przyjechatem do
Anglii[96]. Teraz, latem 1959 roku,
caly palil sie do dzialan apostolskich,
aby popchng¢ naprzad to, co
zainicjowal w 1958 roku. Objeto w
posiadanie dom i tereny Grandpont
w Oxfordzie, a Ojciec zajal sie
projektem osrodka uniwersyteckiego
Hall[97]. Ujmowal swe zajecia w
krotkich stowach: Tu odpoczywamy,
pracujemy i modlimy sie. Modlimy
sie duzo[98]. Ale zeby by¢ bardziej
obiektywnym, precyzowal w
nastepnym liScie: Wiecej jednak
pracujemy, niz odpoczywamy|[99].

W sierpniu przeprowadzono z nim
wywiad. W The Times z 20 sierpnia
1959 roku pojawit sie artykut
zatytulowany: Spanish founder of
Opus Dei, utrzymany w bardzo



pochlebnym tonie. Wywiad stanowit
jeden z kilku szkicow biograficznych
poswieconych osobom o
miedzynarodowym znaczeniu wiele
obiecujacym na przysziosc.

We wrzes$niu spotkat sie z kilkoma
dostojnikami koscielnymi: w
Winchesterze - z arcybiskupem
Portsmouth, diecezji, na terenie
ktorej znajdowat sie Grandpont; w
Londynie - z kardynatem Godfreyem
oraz mons. Cravenem.

Po raz trzeci zjawil sie w Anglii latem
1960 roku. Przyjechat spotkac sie ze
swymi synami. Przyjmowatl gosci
przybylych z Irlandii, Francji,
Hiszpanii. Omawial projekt
rozszerzenia dziela korporacyjnego
Netherhall House, poniewaz marzyt
0 powstaniu nowego akademika z
wieksza iloscig miejsc,
przeznaczonego dla studentow ze
Wspolnoty Brytyjskie;j.



Ojciec nie dawal sie opanowac
zniecheceniu, zdawal sobie jednak
sprawe, jak wiele bedzie kosztowato
to przedsiewziecie. Podczas swych
wizyt i dziatan w Anglii mial okazje
ogladac wielkie przedsiewziecia
dokonane w dziejach: miasteczko
prasowe przy Fleet Street; wspaniale
kolegia uniwersyteckie (np.
kolosalne patio Christ’s Church
College w Oxfordzie)... Ponownie
modlit sie niestrudzenie przy grobie
Swietego Tomasza Moore’a.

Latem 1961 roku przeniost sie do
domu pod numerem 21 na West
Heath Road, polozonego nieopodal
tego, w ktérym mieszkal dotychczas.
W dwa dni po przyjezdzie
poinformowano go, ze Swiecenia
grupy kaplanow Dziela, ktore mialy
miec miejsce w Madrycie, opoznig
sie, poniewaz pojawily sie pewne
przeszkody formalne. Nastepnego
dnia po otrzymaniu tej wiadomosci,
w sobote 22 lipca 1961 roku, don



Josemaria postanowil pojechac na
spotkanie z don Leopoldem Eijo y
Garayem, ktory jak zwykle spedzat
letnie wakacje w Vigo[100].

W niedziele Ojciec wraz z don
Alvarem wylecial z Londynu do
Biarritz. Na lotnisku czekal juz na
nich w samochodzie konsyliariusz
hiszpanski. Noc spedzili w Vitorii,
caly poniedzialek jechali przez
mesete, w niezno$nym upale,
pojazdem o dos¢ ograniczonej
predkosci, od Switu az do zmroku.
Witajac sie z don Leopoldo, don
Josemaria usciskal go i spytal na
czym polegal problem. Okazalo sie,
ze nie bylo zadnego problemu, po
prostu arcybiskup Madrytu od
dawna nie widzial zalozyciela Opus
Dei, i nie chcial sie wyrzec tej
radosci[101].

Ojciec przypomnial sobie, ze w
pobliskim Tuy mieszka don Eliodoro,
kaptan, ktéry od samego poczatku



pomagatl hojnie Dzietlu. Ta przyjazn i
bezinteresownos¢ sprawity, ze don
Josemaria natychmiast udatl sie w
droge. Zdolal sie z nim spotkac p6zna
nocg i wracil na spoczynek catkiem
wyczerpany. 25 lipca w Santiago de
Compostela byl dniem Swigtecznym.
Ojciec odwiedzil kardynata oraz swe
corki i synow mieszkajacych w
Santiago. W drodze powrotnej znow
przejechal przez mesete do Biarritz, i
27 lipca byl juz w Londynie.

Tego lata polecil, aby utworzono
nowy osrodek w Londynie z
przeznaczeniem na komisje
regionalng. Stale przychodzita do
niego poczta z Rzymu. Apostolstwo
Dziela wszedzie pomatu
stabilizowalo sie, nawet w Anglii. Tak
wiec jadac samochodem na lotnisko
w Southend, 5 wrzesnia,
wyspiewywal takg oto dawna
piosnke:



«Paczuszku, paczuszku juz
przemieniasz sie w roze...»

W 1962 roku Ojciec po raz ostatni
pojechal do Anglii. Koniczyla sie
budowa nowej siedziby dla komisji
regionalnej. Zagrzewatl do
apostolstwa. Odbywat spotkania z
wielkimi grupami. Zajmowat sie
udzielaniem wskazowek osobom
pracujacym z miodymi chlopcami.
Wrciaz takze sie modlit.

Mozna bylo go zobaczy¢ z r6zancem
w kosciotach anglikanskich, a nawet
przed olttarzem w Opactwie
Westminsterskim. Mozna bylo
ustyszed, jak powtarza akty strzeliste
w samotnosci w koSciotach
pozbawionych tabernakulow: w All
Hallows, albo w Saint Bartholomew,
przed wizerunkiem Najswietszej
Marii Panny.

Z Rzymu stale obserwowat rozwoj
swych projektow. Otwarto klub dla
mlodziezy, potozony na potudnie od



Londynu. W Manchesterze, w
dzielnicy Greygarth zostal otwarty
nowy akademik University Hall.
Zainaugurowano dzialalnos¢
osrodka rekolekcyjnego w Sussex,
Wickenden Manor. Toczylo sie wiele
innych przedsiewziec.

W tym czasie sekcja zenska, aby
wspomniec jedynie dziela o
charakterze korporacyjnym,
prowadzila w Londynie akademik
Ashwell House, oraz dwa inne w
Bangor oraz Manchesterze.

Wzniesiono tez nowy akademik
Netherhall House, ktéry zostal
zainaugurowany 1 listopada 1966
roku przez Krolowa Matke, ktora
okazala wiele sympatii i zyczliwosci
podczas rozmow z dyrektorami oraz
rezydentami angielskimi,
azjatyckimi, afrykanskimi i
amerykanskimi. Dzialala tez Szkola
Zarzadzania Gospodarstwem
Domowym i Hotelarstwa, ktéra byla



zarzadzana przez sekcje zenska,
gdzie Krdlowa Matka dokonala
inspekc;ji klas, kuchni oraz degustacji
potraw.

Do zgromadzonych przedstawicieli
wladz i 0s6b im towarzyszacych, do
studentow oraz do grupy promujacej
powstanie Netherhall House — ktorej
przewodniczyt anglikanin —
Krolowa Matka wyglosila serdeczne
przemowienie, podkreslajac wysitek
oraz idee stuzby, ktore wszystko to
ozywiaty[102].

3. Nowe kraje (1952-1962)

Pierwszy etap ekspansji apostolskiej
Dziela mial miejsce pomiedzy 1948 a
1952 rokiem. Drugi impuls dokonat
sie w dekadzie 1952-1962. 2
pazdziernika 1962 roku, gdy Ojciec i
jego synowie zgromadzili sie na
rodzinnym spotkaniu, don Josemaria
W nastepujacy sposob uswiadamiat
im, jak wielki wysilek, ktory



pociagnela za soba cudowna
przygoda przenosin:

Ojciec lepiej niz ktokolwiek inny
zna poczqtki Dzieta w
jakimkolwiek kraju: trudnosci,
nadzieje... Dlatego moge was
zapewnid, ze wszystkie regiony, po
ludzku mowiqc, majq lepsze
warunki i wiecej srodkow, niz
kiedy ja musiatem zaczynac tego 2
pazdziernika 1928 roku. Nie
mozecie sobie wyobrazié, ile
kosztowatlo ciggniecie Dziela do
przodu. Ale coz to za wspaniata
przygoda! Przypomina uprawe
terenu porosnietego dzunglq:
najpierw trzeba sciqc¢ drzewa,
wykarczowac korzenie, wyrwac
krzaki, usunqc kamienie..., aby
nastepnie zaorac grunt, uzyznic
nawozem [...].

Gdy ziemia juz zostanie zaorana,
trzeba jqg zostawic¢ w spokoju, aby
odpoczela. Nastepnie ma miejsce



siew oraz tysieczne zabiegi,
ktorych wymagajq rosliny:
zapobieganie zarazom, obawa
przed rozpetaniem burzy... Trzeba
dtugo czekad, duzo pracowad,
zanim zboze napelni spichrze[103].

I[lez Ojciec by dal, by oszczedzic
cierpien swoim dzieciom! Pragnat,
aby wszyscy byli szczesliwi, by nie
musieli dzieli¢ z nim jego bdlu. Ale
rozpoczynanie w nowych panstwach
kosztowalo wiele. Za przykiadem
zalozyciela Opus Dei jego synowie
nauczyli sie prowadzi¢ apostolstwo
usmiechu, polykac lzy i
przezwyciezac trudnosci.
Wspominajac poczatki pracy w
Niemczech, Alfonso Par opowiada, ze
gdy wracali z Ojcem samochodem
ulicami Kolonii w 1957 roku, po
wizycie w pierwszym zenskim
akademiku Dziela w Niemczech,
Ojciec mowil mu szczegotowo, jaka
prace jak najszybciej powinni
rozpoczac¢ w tym kraju. Wylozywszy



Alfonsowi swoje plany, zapytat co o
nich sadzi, ten za$, pod ciezarem
wielu przewidywanych trudnosci,
nie omieszkal wskazac¢ na
przeszkody, ktore beda musieli
pokonac. Ojciec nie pozwolil mu
dokonczyc. Przerwal mu z energia,
mowiac: To ja juz wiem. Ale po to
tu jestes; aby przezwyciezac
trudnosci[104].

Trudno oceni¢, jak wielkich
poswiecen wymagalo rozwijanie
Dziela w krajach swiezo objetych
jego apostolska ekspansja.
Opowiadaniu o wydarzeniach — o
codziennych sprawach — zawsze
towarzysza wstydliwe przemilczenia
1 czesto milosierne pominiecia.
Mozna sadzié, ze powtarzaly sie, na
mniejsza skale, niektore z trudnosci,
z ktérymi borykatl sie zalozyciel Opus
Dei u poczatkow Dziela. Dlatego tez,
hojnie i bezinteresownie przyznat
swym dzieciom — chcac poniekad
przydac im zachety — tytul



wspotzatozycieli. Z cala nie mozna
przecenic spraw takich, jak
samotnos¢, upokorzenia, a nawet
rzeczy znacznie bardziej
zaskakujace, jak ta wspomniana w
liscie do konsyliariusza w Meksyku,
Pedro Casciaro:

Rzym, 9 lipca 1953.

Drogi Perico, niech Jezus mi Cie
zachowa. Przeczytatem Twoj list i
sprawit mi radosc ten duch, ktory
jest tozsamy z moim [...]. Gdyby
byto inaczej, nie bylibysmy
Dobrym Pasterzem. Ale w Zadnym
wypadku nie pozwalam Ci, zebys
uczynit ofiare — te ofiare —
poniewaz Pan zadowoli si¢ Twoim
pragnieniem i... poniewaz dla nas
bardzo wygodnie by byto podqzy¢
tq drogq. Trzeba umrzec starym,
spracowanym i w dobrym
humorze.

Czy to jasne?



Usciski. Btogostawienistwo od
Twego

Ojca[105].

Wyrazona przez Pedra gotowos¢, aby
zlozyc¢ ofiare ze swojego zycia, aby
apostolskie przesadzenie do Meksyku
obylo sie bez strat, przypomina jego
prosbe z Burgos, z 1938 roku, aby
Pan zestal na niego chorobe, na ktora
cierpial Ojciec. Ale zalozyciel Dziela
jasno mu wytlumaczyl, ze byloby to
zbyt wygodne. Wilasciwe dla ducha
Opus Dei bylo wiecej pracowac i
cierpiec¢[106]. Przeciwnosci
wszelkiego typu byly w znacznej
mierze przyczyng rozprzestrzenienia
sie Dziela po calym Swiecie:

Wiecie, dlaczego Opus Dei
rozwinelo sie tak bardzo?

Poniewaz z Dzielem postepowano
tak, jak z workiem zboza: bito,
maltretowano, ale ziarna sq tak
malernikie, ze nie ucierpialy; wrecz



przeciwnie rzucone na cztery
wiatry, padty na wszystkie ludzkie
drogi, gdzie znajdujq sie serca
wyglodniate Prawdy, dobrze
przygotowane...

Zdarzylo sie to, co sie dzieje, gdy
Boza praca natrafia na trudnosci.
Ptaki niebieskie i owady, posrod
spustoszenia, jakie czyniq poprzez
swq zZartocznosd, niosq ziarno
daleko, przylepione do swoich nag.
Pan sprawil, ze dotarlismy tam,
gdzie nie trafilibysmy by¢ moze
tak predko, wlasnie w ten sposob -
cierpiqc zniestawienie. Ziarna sie
nie traci[107].

Ekspansja miala charakter staty,
utrzymywata staty, postepujacy rytm
w wielu réznych krajach. W 1959
roku zalozyciel Opus Dei, skladajac
dzieki Bogu, mogt oswiadczyc¢
biskupowi Madrytu, don Leopoldo,
ze:



Pan i Jego Najswietsza Matka
szczodrze blogostawiq swoje Opus
Dei, ktore faktycznie pracuje na
catym swiecie, ktory nie zostat
zdominowany przez komunizm.
Szczegolny wysitek Dzielo wkilada
w zadania powierzone przez
Stolice Swietq [...]; chociaz moje
corki i moi synowie nie
zapominajq, Ze sq w jednakowym
stopniu misjonarzami na asfalcie
Londynu, Madrytu czy Paryza,
Waszyngtonu czy Rzymu[108].

Rzeczywiscie, po rozpoczeciu w 1951
roku pracy w Kolumbii i Wenezueli
oraz w roku nastepnym w
Niemczech, przyszla kolej na Peru i
Gwatemale w 1953 roku; Ekwador w
1954; Szwajcarie i Urugwaj w 1956;
Austrie, Brazylie i Kanade w 1957,
Salwador, Kenie i Japonie w 1958;
Kostaryke w 1959, a kilka miesiecy
pdzniej Holandie...[109]. Ze
wszystkich stron Swiata naptywaly
do zalozyciela Opus Dei proshy o



rozpoczecie pracy apostolskiej w
nowych panstwach. W liscie z 1960
roku, w ktorym znalazlo sie
porownanie do przesadzania drzew,
don Josemaria na wstepie oSwiadcza:
wzywajq nas stale i nieustannie,
nawet z najbardziej odlegtych
miejsc[110]. Niektore z prosh
pochodzily od Stolicy Swietej,
wiekszos¢ od biskupow, a takze od
nuncjuszy i delegatow
apostolskich[111]. Nie mozna bylo
zados$¢uczynic¢ wszystkim proshom.
Ale zalozyciel Opus Dei nigdy nie
udzielal odpowiedzi odmownych na
tego rodzaju prosby[112].
Podtrzymywal nadzieje tych, ktérzy
pragneli zobaczy¢ ustanowiony
osrodek Opus Dei na dalekiej ziemi.
Pozostawial otwarte drzwi
rozwigzaniu, ktore miato nastgpi¢ w
najblizszym czasie. Trzeba bylo
czekad, ale niezbyt diugo.

Zalozyciel pragnatl jak najszybciej
zado$cuczynic tym apostolskim



prosbom. Jego wysilki, aby jak
najpredzej wykonczy¢ budynki
Siedziby Centralnej oraz walka o to,
by Kolegium Rzymskie Swietego
Krzyza zaczelo od poczatku dziataé
pelna parg, mialy charakter
heroiczny i rozwazny zarazem. Bez
tego nie udaloby sie dokonac
ekspansji apostolskiej, przynajmniej
nie w rytmie zakladanym przez don
Josemarie. Wydaje sie, ze w 1960
roku powtarzane przezen
twierdzenie, ze zatrzymanie prac w
Villa Tevere oznaczaloby pot wieku
opoOznienia dla pracy apostolskiej
Dziela nie bylo przesadzone. Bez
watpienia, ten bezwzgledny rozkaz
Pana: idZcie i nauczajcie wszystkie
narody[113]... brzmial nieustannie
w jego duszy. Poniewaz sg tacy —
mawial don Josemaria — ktorzy
widza dzielo zbawienia ludzkosci
jakby we mgle sceptycyzmu:
Upatrujq go jednak w odleglych
wiekach, wielu wiekach... i w
istocie spelniloby sie ono dopiero



w wiecznosci, gdyby to zalezato od
stopnia ich poswiecenia[114].
Natomiast ta absolutna gotowos¢ do
oddania sie, jaka istniala w duszy
zalozyciela Opus Dei, prowadzila do
dzialan peilnych dynamizmu. Jego
wielkodusznos¢ nie pozwalata mu na
prozne watpliwosci, a jego zapat
apostolski — na jakakolwiek zwloke.

Oczywiscie w przypadku Azji, Afryki
czy AmeryKki nie byl w stanie tworzy¢
prehistorii Dziela w ten sam sposob,
jak to czynil w Europie, jednak nie
wyrzekatl sie glebokiego
zaangazowania w te przedsiewziecia.
Z odleglych krajow nadchodzity
wiadomosci od jego corek i synow.
Mial ich zawsze w sercu —
consummati in unum!* — pisat do
nich i pomagal swojg rada. Pomimo,
ze przebywal w czterech Scianach
Villa Tevere, Ojciec, poprzez swoja
modlitwe i umartwienia, walczyt
ascetycznie na wszystkich frontach
tej apostolskiej ekspansji[115].



kK K

Biskup Osaki, Paul Yoshigoro
Taguchi, maz prawdziwie apostolski,
troszczyl sie bardzo o ewangelizacje
Japonii oraz o sytuacje w jakiej
znajdowali sie studenci z jego
diecezji. Skupisko miast wokot Osaki,
zamieszkane przez ponad 7
milionéw dusz, miato liczne i spore
uniwersytety, w tym pie¢
protestanckich, oraz bardzo liczne
szkoly Srednie. Niestety mlodzi
ludzie, ktérzy opuszczali katolickie
szkoly Srednie, wkraczali nastepnie
na laickie uniwersytety, pozostajace
czesto pod wplywem marksizmu i z
tego powodu ich wiara byla
zagrozona[116].

Gdy w 1957 roku biskup Taguchi
znalaz! sie w Rzymie, staratl sie
dowiedzie¢, w jaki spos6b mozna
zaradzic temu problemowi. Kardynat
Ottaviani z wielkim entuzjazmem
mowil mu o Opus Dei i radzil mu, by



spotkal sie z pratatem Escriva de
Balaguerem. Biskup przedstawil don
Alvarowi swdj zamiar ustanowienia
w swojej diecezji instytucji
prowadzacej wyzsze studia, po czym
zostal przyjety przez zalozyciela
Opus Dej, ktory obiecal zajac sie jego
prosba[117].

WKkrotce potem ksiadz José Luis
Muzquiz, 6wczesny konsyliariusz
regionalny Opus Dei w Stanach
Zjednoczonych, na prosbe Ojca
odwiedzil biskupa Taguchi w
Rzymie. Biskup, majac nadzieje, ze
gorace przyjecie i przyjemna,
kwitngca wisniami wiosna wplyna
na pozytywna odpowiedz
konsyliariusza, zaprosit go do siebie
na potowe kwietnia. Kiedy José Luis
Muzquiz opowiedzial w Villa Tevere
0 uprzejmosci ze strony biskupa,
Ojciec, wiedzac, Ze na José Luisie
wieksze wrazenie robily dane
techniczne z dziedziny mechaniki niz
deszcz platkow kwiatow,



odpowiedzial z uSmiechem: Mnie sie
wydaje, zZe ciebie nie bardzo
obchodzq wisnie, ale jedz do
Japonii, skoro tego chce
biskup[118]. Podczas przygotowan
do podrdézy do Japonii Ojciec
powierzyl cale przedsiewziecie
opiece Najswietszej Maryi Panny.
Pisal do swego syna: Niech ci
btogostawi Pan i jego Najswietsza
Matka, Stella maris*, w tej
niedalekiej podrozy do
Japonii[119].

Gdy tylko ksigdz Muzquiz dotart do
Tokio, wystal do Ojca list, na ktorego
kopercie don Josemaria z wielka
radoscig napisal: Pierwszy list z
Japonii. Sancta Maria, Stella
Maris**[120]. Zawsze, gdy
otrzymywat listy z Japonii, uciekat
sie do Maryi, Stella maris,[121].

Po powrocie do Rzymu don José Luis
dokladnie poinformowatl Ojca o
swojej wizycie i odbytych



rozmowach z biskupami na Honsiu i
Kiusiu, podczas gdy biskup Paul
Yoshigoro Taguchi nadal uparcie
obstawal przy utworzeniu
Uniwersytetu Katolickiego w Osace,
jak wyjasnial pratatowi Escrivie de
Balaguerowi w liscie z 7 maja 1958
roku:

«Chciatbym podziekowac¢ Waszej
Ekscelencji za przystanie
Przewielebnego José L. Muzquiza do
Japonii w celu zbadania mozliwosci
rozpoczecia dziatalnos$ci przez
Uniwersytet Katolicki w Osace [...].
Dobrze wiem, ze utworzenie
uniwersytetu nie jest latwym
zadaniem, ale wiem takze, ze
wszelkie wysilki na rzecz jego
uruchomienia bedg bardzo
wartosciowa postuga dla Kosciota w
Japonii. Modle sie z nadzieja, ze juz
wkrotce bedziemy mieli uniwersytet
znajdujacy sie pod opieka Opus Dei
w regionie Osaka»[122].



8 listopada 1958 roku przybyl do
Japonii, aby pozosta¢ tam na stale,
José Ramon Madurga[123]. W jego
slady poszli inni. Ojciec udzielit im
instrukcji, jesli chodzi o szukanie
domu oraz przygotowanie pobytu dla
kobiet z Dziela. Od pierwszej chwili
prosit Pana, aby wezwal wiele 0s6b z
tego kraju do Opus Dei[124] i czutl sie
$cisle z nimi zjednoczony:

Niech Jezus mi zachowa tych
moich synow w Japonii — pisal do
nich w pazdzierniku 1959 roku. —
Kochani, jestesmy zawsze bardzo
blisko was, zwtaszcza w dniach
tajfunu.

Mam nadzieje, Ze juz wkrotce
przybedq wasi bracia ze Stanow
Zjednoczonych, juz czas[125].

Mijaly miesigce, lecz juz p6zna
wiosna 1960 roku Ojciec spotkal sie
w Rzymie ze sporg grupg swoich
corek, aby je zmobilizowac i dodac
im ducha. Jedne z nich



przygotowywatly sie do wyjazdu do
Kenii, inne do Japonii. Zalozyciel nie
mowil, ze wysyla je do tych odleglych
krajow, ale ze jednoczy sie z nimi
duchowo w tej przygodzie na
Dalekim Wschodzie i w Kenii.
Jedziemy do Kenii! Jedziemy do
Japonii! Aby szukac dusz dla
Chrystusa![126]. Polecal duzo sie
modli¢ i ofiarowywac umartwienia
w tej intencji, tak, by cale Dzielo
aktywnie uczestniczylo w tym
przedsiewzieciu. Pragnal, aby kazdy
cztonek madgl sobie powtorzyc stowa
Ojca: Nie jedziecie same, poniewaz
jedziecie z Chrystusem, a z
Chrystusem jestesmy wszyscy[127].

Kiedy José Luis Muzquiz wrdcil do
Rzymu ze swojej drugiej podrozy do
Japonii w 1959 roku, Ojciec, bardzo
ozywiony, zasypywat go pytaniami o
swoich synow: jak sie czuja?, co
jedza?, jak mieszkaja? Jezyk nie byl
fatwy, nietatwo bylo dostosowac sie
do miejscowych zwyczajow, ale



mogli stopniowo przyzwyczaic sie do
japonskich potraw, jedzac je na
przemian z europejskimi[128]. Jesli
chodzi o projekty edukacyjne, Ojciec
zasugerowal swoim synom jeszcze
przed ich wyjazdem do Japonii, aby
pomysleli o utworzeniu instytutu na
poziomie uniwersyteckim, poniewaz
nie byliby w stanie utworzyc¢
uniwersytetu. Takie przedsiewziecie
pozwolitoby im dotrzec z
chrzescijanskim przestaniem do
studentow i prowadzic¢ prace
apostolska ad fidem*[129].

W Japonii, z powodu niewielkiej
liczby katolikdw oraz wysokiego
odsetka pogan, trzeba bylo szukac
wiekszej liczby ludzi, aby moc juz od
samego poczatku prowadzic¢
skuteczne apostolstwo. Zalozyciel
zmobilizowal swoje dzieci w Brazylii
i Peru, aby apostolowaly wsrod nissei
(potomkow Japonczykow
urodzonych poza Japonia), aby ci,
bedac juz katolikami, mogli jutro



poprowadzic¢ intensywne
apostolstwo w kraju swego
pochodzenia[130].

Sadzonka zostala zakorzeniona
zawodowo poprzez uruchomienie
Seido Language Institute w miescie
Ashiya, ktory mial nauczac jezykow i
zapoznac Japonczykow z kultura
zachodnig i doktryna katolicka[131].
W tym samym czasie (w 1960 roku)
kobiety z Dziela wyjechaly z Rzymu
do Japonii. Ojciec z calg pewnoscig
towarzyszyt im z daleka, poniewaz
tym samym on takze rozpoczynat
kolejng przygode. Wkrdtce po
przyjezdzie do Ashiya dostaly
wiadomosci od Ojca: Serdeczne
Zyczenia z okazji rozpoczecia
waszej pracy w tym kraju oraz
btogostawienstwo dla moich
Japonek[132].

Bp Javier Echevarria, ktory latach tej
ekspansji apostolskiej znajdowat sie
u boku Ojca i mial okazje wystuchac



opinii roznych wikariuszy
regionalnych, wspomina, ze:
«wszyscy oni byli zgodni, Ze ogromna
prace, jaka dokonala sie na tych
ziemiach, zawdziecza¢ mozna stalym
staraniom zalozyciela, poniewaz
odczuwali jego stalg obecnosc dzieki
korespondecji, z czego wyciggali
wniosek, ze stale ufnie czuwa i
interesuje sie ich problemami.
Twierdza, ze dzieki ich wskazowkom
z wyprzedzeniem przewidywatl
stosowne rozwiazania i
potwierdzajg, ze nawet dla tych
cztonkéw Dziela, ktorzy go nie znali,
widoczna byla jego nadprzyrodzona i
ludzka mitos¢ do kazdego
kraju»[133].

kK K

W calej historii stosunkow miedzy
zalozycielem Opus Dei a hierarchami
Kosciola w niezliczonych diecezjach,
gdzie prowadzona byla praca Opus
Dei, byl jeden epizod, ktory ukazat



jego umiejetnosc rzadzenia.
Wypadek ten byl wyjatkowy,
podwojnie wart zainteresowania. Z
jednej strony, wptywal on na
zachowanie zalozyciela Opus Dei,
ukazujac godna podziwu rozwage w
zarzadzaniu oraz cierpliwos¢ i spokoj
wobec konfliktow miedzyludzkich.
Przypadek ten jest takze pouczajacy,
poniewaz ukazuje jego mitosc i
szacunek wobec ordynariuszy
diecezji, w ktorych dziataly oSrodki
Opus Dei. To wierne poddanie sie
wladzy diecezjalnej mialo miejsce od
chwili zalozenia Dziela.

Don Josemaria po raz pierwszy
odwiedzit kardynala patriarche
Lizbony, Manuela Gongalvesa
Cerejeire, w lutym 1945 roku,
podczas podrozy majacej na celu
spotkanie z siostra Lucjg, Swiadkiem
objawien w Fatimie[134]. Po raz
drugi rozmawial z kardynalem we
wrzesniu tego samego roku.
Rozmawiali wowczas dlugo na temat



Opus Dei. Pierwszy oSrodek w
Portugalii zostal otwarty w
Coimbrze, w 1946 roku. Kardynat
jednak oczekiwal na otwarcie
osrodka takze w swojej diecezji[135].
Zostal jednak erygowany dopiero 23
stycznia 1951 roku w nastepstwie
rozmow, jakie odbyli kardynat i
zalozyciel Dziela - jednej w Rzymie
(28 pazdziernika 1950) i drugiej w
Lizbonie (8 stycznia 1951).

Podczas wszystkich tych spotkan don
Josemaria zauwazyl, ze pomimo
wielkiej serdecznosci, jaka wobec
niego okazywal kardynal, gdy tylko
mowil o dzialalnoS$ci apostolskiej na
terenie jego diecezji, sprawiat
wrazenie, ze zamyka sie¢ w sobie,
jakby byt zazdrosny o apostolstwo
posrod swych wiernych[136]. Za rada
zalozyciela Dziela konsyliariusz
regionalny, Javier de Ayala,
regularnie i obszernie informowat
kardynata o dzialaniach
podejmowanych przez cztonkow



Opus Dei tak, by nie mylil ich z
dzialalnoscig zakonnikow. Jednak
kardynal musial mu okazac jakas
oschtos¢ w rozmowie o dziatalnosci
apostolskiej, skoro konsyliariusz
natychmiast napisal o tym do
zalozyciela, ktory w odpowiedzi go
uspokajat:

Co do Twoich kontaktow z
Kard[ynatem] Patriarchgq... [...]. W
miare kontaktow i przy naszych
sposobach, straci wszelkie
uprzedzenia[137].

Stosujac sie dostownie do zalecen
zalozyciela, konsyliariusz z Portugalii
regularnie spotykat sie z kardynatem
1 prosit ustnie o zezwolenie na
erygowanie oSrodka apostolskiego
dla kobiet z Opus Dei. Zezwolenie
zostalo wydane 1 sierpnia 1952 roku,
a oSrodek zostal erygowany 2 marca
1953 roku. W miedzyczasie don
Josemaria musial stana¢ w obronie
charyzmatu zalozycielskiego Opus



Dei przed pewnymi przesadnymi
interwencjami kardynala.

Minelo kilka lat. Apostolstwo kobiet i
mezczyzn z Opus Dei w Portugalii
rozwinelo sie zadowalajaco. Nie bylo
zadnej skargi ze strony wiadz
diecezjalnych. Az pewnego dnia,
tydzien przed Bozym Narodzeniem
1954 roku, do konsyliariusza dotart
list od kardynatla. Gdy tylko
przeczytal pierwsze zdania, juz
wiedzial, ze nie bedg to zyczenia
Swigteczne. Bez zadnego owijania w
bawelne kardynal przystepowat do
rzeczy: «Dowiedzialem sie — pisal —
ze Opus Dei ma zamiar uczynic
istotny krok, aby ostatecznie
usadowic sie w Lizbonie i czuje sie
zmuszony, by zwrdci¢ uwage na
nastepujace trzy sprawy». Byla to
prawdziwa bomba z opdznionym
zaptonem, ktora wybuchtla po
czterech latach od chwili, gdy Opus
Dei znalaz!o sie na terenie diecezji,
za zezwoleniem kardynata. Tres¢



listu kardynata, zawarta we
wspomnianych trzech punktach,
mozna stresci¢ w ten sposob, ze nie
byli kanonicznie zakorzenieni w
Lizbonie, poniewaz ani w przypadku
kobiet, ani mezczyzn nie otrzymali
od niego ostatecznej autoryzacji.
Wyjasnial, Ze zezwolenia dla
zalozonych tu osrodkow miaty
charakter tymczasowy i zostaly
udzielone «tytulem proby»[138].

6 stycznia 1955 roku zalozyciel Opus
Dei pisal do konsyliariusza w
Portugalii, zalecajac mu zachowanie
spokoju, poniewaz takie historie nie
majq zbyt wielkiej wagi: sq
przejsciowe[139].

Zalozyciel wskazywal takze, w jaki
Sposob od tej chwili maja
zachowywac sie¢ wobec kardynala
wszystkie jego dzieci:

Miejcie cierpliwosd, znoscie z
radosciq i w ciszy te drobnq
przeciwnosé, kontynuujcie prace



bez halasu tak, jak dotychczas i —
powtarzam — miejcie jak
najwiekszy szacunek i czesc dla
tego swietego czlowieka, stosownie
do naszej praktyki i naszego
ducha[140].

Zachowali cierpliwos$c, ale czas mijai,
a problemy pozostaty
nierozwigzane[141]. Wreszcie, gdy
zorientowat sie, ze do uszu
kardynata docierajg pomowienia, ze
Opus Dei zamierza postawic sie poza
jego jurysdykcja, zalozyciel
postanowil jechac do Lizbony i
odwiedzi¢ kardynatla Cerejeire, aby
sprawdzi¢, w jaki spos6b mozna
wyjasnic te sprawy. Nie mogac
jednak w tym czasie opusci¢ Rzymu,
wystal don Alvaro del Portillo,
wpierw powierzywszy Bogu, aby
kardynatl pozbyl sie
niesprawiedliwych
uprzedzeri[142]. Don Alvaro odby} z
patriarchg Lizbony dwie diugie
rozmowy, 171 18 maja 1956 roku.



Kardynal puscit wodze swoim
skargom.

Twierdzil, ze konsyliariusz ukrywat
przed nim wiele spraw, ktére poza
wszystkim byly tajemnica
poliszynela, poniewaz powtarzano je
sobie pokatnie, jak na przyklad te, ze
Opus Dei weszlo w posiadanie
banku. Don Alvaro wyjasnil, ze
konsyliariusz nie mogt go
poinformowac o czyms, co nie miato
miejsca, poniewaz Opus Dei nie
weszlo w posiadanie zadnego banku.
Opus Dei swobodnie wykonuja swoja
dzialalnos¢ zawodowg, publiczng czy
prywatng, nie muszac o tym
informowac dyrektorow ani wiadz
koscielnych, ani zdawac sprawy
przed biskupem, podobnie jak inni
katolicy w ktorejkolwiek z diecezji.
W tej sytuacji natychmiast spadl z
serca ciezar kardynatowli, a widzac,
ze jego stosunek do Dziela znow jest
pozytywny, don Alvaro poprosil go o



zezwolenie na erygowanie trzeciego
osrodka Opus Dei w Lizbonie. O
erygowaniu oSrodka zawiadomiono
patriarche 30 lipca 1956 roku[143].
Wzajemne relacje zas byly znowu
bardzo serdeczne.

Ale po uplywie roku, w czasie
ktorego dzialalnos¢ apostolska nie
napotykala na zadne trudnosci,
zalozyciel Opus Dei otrzymatl dlugie
postanie od patriarchy Lizbony,
datowane na 16 wrzes$nia 1957 roku.
W kluczowym miejscu mowito ono:
«W zeszlym roku przybyl do
Portugalii Prokurator Generalny,
wielebny Alvaro del Portillo z
zadaniem, jak mi sie wydaje,
wyjasnienia sytuacji. RozmawialiSmy
obaj ze szczeroscia i zaufaniem [...].
Minal rok, nadszed! wiec czas, by to
zakomunikowac. W tym czasie
modlilem sie, mySlalem i zasiegalem
porad. Decyzja jest nastepujaca:
zgodnie z sumieniem uwazam, zZe na
razie nie jest stosowne przyjecie



Opus Dei w patriarchacie Lizbony,
oraz ze powinno ono zaprzestac swej
dzialalnosci na terenie
Lizbony»[144]. Dalej przywotane
zostaly podstawy prawne[145].

Odpowiedz don Josemarii
skierowana do kardynata pochodzi z
30 wrze$nia. Zawiadamial w niej
patriarche Lizbony, Zze po uwaznym
przeczytaniu i przemysleniu tego,
co Wasza Najwielebniejsza
Eminencja mi napisal,
przedstawilem calq kwestie
Radzie Generalnej[146]. Nastepnie
zawiadamial, ze Rada Generalna, ze
wzgledu na powazne watpliwosci
natury prawnej uznatia sie za
niekompetentng w tej kwestii,
przekazala wiec cala sprawe Stolicy
Swietej[147].

Takze kardynat Cerejeira, w liScie do
zalozyciela, datowanym 6
pazdziernika, natychmiast
zadeklarowal swe postuszenstwo



wobec decyzji Stolicy Swietej. Na ten
list zalozyciel Dziela odpowiedzial w
tonie koncyliacyjnym 21
pazdziernika, przypominajac
patriarsze, ze uczucie i czesc, jakie
do niego czul, nie zmienilo sie,
poniewaz obecny wypadek nie jest
sprawaq osobistq, lecz prawnaq,
ktorq obie strony poddaty ocenie
Stolicy Swietej[148].

Problem prawny nie byl trudny do
rozwigzania. 13 listopada nuncjusz w
Portugalii, Fernando Cento, odebrat
decyzje od Stolicy Swietej. Bylo to
potwierdzenie prawa Opus Dei do
spokojnego posiadania trzech
osrodkow, erygowanych zgodnie z
prawem w Lizbonie[149].

Kardynat i zalozyciel nie spotkali sie
potem przez cale lata. Az pewnego
dnia osiemdziesiecioletni juz
kardynal dowiedzial sie, ze don
Josemaria spedzi kilka dni w
Lizbonie. Chcial sie zobaczy¢ z



zalozycielem Dziela i porozmawiac z
nim spokojnie. Kiedy Ojciec, don
Alvaro i don Javier Echevarria,
sekretarz zalozyciela, przybyli do
domu rekolekcyjnego, w ktorym
mieszkal kardynal, ten niecierpliwie
oczekiwal juz na spotkanie. Bylo to 6
grudnia 1972 roku.

«Gdy tylko zaczela sie rozmowa —
opowiada 6wczesny sekretarz
zalozyciela Opus Dei. — Cerejeira
pospieszyl powiedziec Ojcu, ze
chcialby go prosi¢ o wybaczenie za
cierpienia i powazne trudnosci, jakie
spowodowat podczas swych rzadow
w diecezji. Ojciec natychmiast mu
przerwatl z ogromna serdecznoscig,
aby go zapewnic, Ze nie ma mu czego
wybaczac i poza wszystkim nigdy nie
czul sie urazony. Ojciec dodal tez, ze
on takze on prosi go o przebaczenie,
jesli kiedykolwiek sprawiliSmy mu
chocCby najmniejszg przykrosc.



Kardynala nie uspokoily stowa Ojca,
chociaz zdawal sobie sprawe, ze
Ojciec mowi to szczerze, ale chcac go
przekonac powiedzial, ze nie miat
zadnego powodu do skarg na prace
apostolska Dziela w swej dawnej
diecezji. Dlatego, po wystuchaniu
tych wyrazow serdecznosci ze strony
Ojca, Cerejeira podkreslal, ze uwaza
za swoj obowigzek prosic o
wybaczenie, poniewaz dat sie zwiesc¢
jakiej$ niezrozumialej Slepocie i
swymi pretensjami mogl dopuscic sie
naduzycia swej wladzy. Mowil, ze
powoli przemyslal wszystko i
utwierdzil sie w przekonaniu, ze jego
postepowanie bylo niedopuszczalne i
sprzeczne z wszelkim prawem. W
koncu kardynal — wyraznie
zadowolony, jakby mu spad} kamien
z serca — stwierdzil: “Teraz moge
spokojnie umrze¢”»[150]. Kardynat
zmartl tuz przed dziewiecdziesigtka.

4. Dziela korporacyjne



Zasadniczym celem Opus Dei jest
formacja swoich cztonkow. Ale
troska o dusze, wtasciwa jego
duchowi, sprawia, Ze niekiedy
takze Opus Dei jako korporacja
promuje pewne zadania i
inicjatywy apostolskie[151], ktore
nosza nazwe korporacyjnych,
poniewaz Opus Dei «przejmuje
odpowiedzialnosc za formacje
doktrynalng i duchowa, ktdére sa tam
prowadzone»[152]. Przedsiewziecia
te maja bardzo réznorodny
charakter: sportowy, kulturalny,
artystyczny, edukacyjny czy
produkcyjny, maja one na celu
sprawowanie postugi spoteczne;j.
Wszystkie dziatania, prowadzone w
przychodniach lekarskich, szkolach
rolniczych, warsztatach
szkoleniowych, szkolach, itp, maja
charakter apostolski. Sg prowadzone
zgodnie z duchowoscia Swiecka
wlasciwa Opus Dei. Z tego wzgledu
dzialalnos¢ zawodowa o0sob, ktore
tam pracuja ma charakter zupelnie



Swiecki i pozostaje w ramach prawa
cywilnego[153].

Zalozyciel Swietnie zdawal sobie
sprawe, ze najwiekszy owoc pracy
Opus Dei osiqggajq go jego
czlonkowie osobiscie, dzieki
apostolstwu przyktadu i
przyjazni[154]. Jednak kazdy
projekt apostolski o wielkim
znaczeniu wymaga wspolpracy wielu
0s0b. Zalozyciel, ktdry rozpoczat
dziatanie Opus Dei, rozwijajac
apostolstwo wsrod robotnikdw,
rzemiesIlnikow i studentow, zywil w
glebi serca idee, by stworzyc
instytucje edukacyjng o wielkim
znaczeniu intelektualnym.
Pierwszym dzielem korporacyjnym
byla Akademia DYA, ktorej jednym z
celow byla formacja mlodziezy
studenckiej. Potem pojawily sie
akademiki, ktére mnozyly sie wraz z
rozwojem Dziela. Ale zalozyciel
Dziela, ktory marzy}, aby umiescic¢
Chrystusa na szczycie wszelkich



aktywnosci ludzkich, nieustannie
modli} sie przez wiele lat, aby
powotlac do zycia instytucje
uniwersyteckie, aby stworzy¢
bardziej sprawiedliwe
spoleczenstwo[155].

Nie zwlekal dlugo z decyzja, by
polozy¢ fundamenty pod przyszty
uniwersytet. Jako jego siedzibe
wybral Pampelune, i w 1951 roku
polecit niektorym swym synom z
Hiszpanii, aby udali sie tam i
zrealizowali pierwszy etap tego
projektu: ustanowienie Studium
Generalne Nawarry (Estudio General
de Navarra)[156]. Pomyst by} Smialy,
nawet bardzo Smiatly, gdyz zaczynali
od zera. W kwietniu 1952 roku w
Pampelunie zjawili sie profesorowie
José Maria Albareda i Amadeo de
Fuenmayor. Bp Delgado, biskup
Pampeluny, odestal ich do
Deputacji*, gdzie przyjeto ich bardzo
dobrze i obiecano zastanowic¢ sie nad
udzieleniem wsparcia materialnego.



Bp Delgado opowiadal, ze od
pierwszej chwili wizyty zlozonej w
imieniu zalozyciela Opus Dei
«dawala sie odczuc zywa i czynna
wiara Ojca oraz zaufanie, jakie w
nim pokladali jego synowie»[157].

Kilka miesiecy p6zniej profesor
Sanchez Bella podjal sie zadania
uruchomienia przyszlego
uniwersytetu. Przybyl do Pampeluny
w lipcu 1952 roku i wniost prosbe o
wsparcie ekonomiczne do Deputacji
Foralnej, organu wladzy w regionie
Nawarry, ktora cieszyla sie¢ wowczas
wielka autonomig administracyjng i
finansowq. 14 sierpnia Deputacja
Foralna zobowigzala sie przyznac na
okres dwu lat dotacje w wysokosci
siegajacej potowy tego, o co prosit
Sanchez Bella. Wydawatlo sie
poczatkowo, ze dysponujac jedynie
takim wsparciem, bez zadnych
gwarancji materialnych na
przysztosc¢, nie bedzie tatwo
uruchomic uniwersytet, i to za



niecate dwa miesigce. Jednak na
wyrazne polecenie zalozyciela Opus
Dei praca byla kontynuuowana.
Pragnienie pratata Escrivy, by
zalozy¢ Uniwersytet w Pampelunie,
zaczynato nabierac realnych
ksztaltow. W przeszlosci zalozenie
uniwersytetu zawsze miata poparcie
jakiegos$ wielkiego mecenasa, krola,
papieza albo panstwa; w ten sposéb
zawsze rodzila sie w oparciu o
zabezpieczenie majgtkiem lub
pozycje w wydatkach budzetowych.

Natomiast Studium Generalne
Nawarry zrodzilo sie bez wsparcia
jakiegokolwiek majatku
zalozycielskiego. Jak opowiada
Francisco Ponz, jeden z pierwszych
rektorow Uniwersytetu:
«nadzwyczajna, nadprzyrodzona
wiara Ojca, jego peina zaufania
nadzieja, impet mitosci Bozej, ktory
go popychat do uruchomienia
Uniwersytetu Nawarry, podobnie jak
we wszystkich innych



przedsiewzieciach, ktorych sie
podejmowal, udzielily sie nam
wszystkim i wykluczaty wszelkie
wahania wobec projektu, ktory wielu
musial wydawac sie
szalenstwemn»[158]. Ale nad
wszystkimi tymi szaleristwami
unosila sie rozwaga i zdrowy
rozsadek. Tym, ktorzy udawali sie,
by klas¢ fundamenty pod ten
uniwersytet przypominal, ze na
wszystko nadejdzie odpowiednia
pora. Trzeba bylo uzbroic sie w
cierpliwo$¢, majac na wzgledzie, ze
rzeczy wielkie rodza sie matymi i
rosng stopniowo. Radzil im, jak
stworzy¢ dobry uniwersytet:
Zacznijcie od matego, aby wykluto
sie orle, a nie pieczony
kurczak[159].

Silg rzeczy uniwersytet powstat
malutki i rozwijat sie stopniowo. W
pazdzierniku 1952 roku zaczela
dziatac Szkola Prawa. Kadre
tworzyto osmiu profesorow, a na



zajecla uczeszczalo czterdziestu
studentow[160]. Po dwu latach
dzialalnosci zalozyciel zasugerowat,
by zbadali mozliwo$¢ utworzenia
Szkoly Medycznej. Zgodna opinia
pytanych o zdanie os6éb nakazywala
czekac. Chwilowo nie mieli sSrodkéw,
a wszystko wymagalo dlugotrwalych
i kosztownych przygotowan,
poczawszy od budynkow, aparatury,
poprzez stuzbe techniczng, na kadrze
profesorskiej skonczywszy.
Zalozyciel starannie rozwazyl te
odpowiedz, ale poprosi}, by jeszcze
raz zastanowili sie nad cala sprawa.
A oni, wierzgc Ojcu, postanowili
sprobowac. W pazdzierniku 1954
roku rozpoczela dziatalnosé Szkola
Medyczna i Pielegniarska[161].
Nastepnego roku swoje podwoje
otworzyla Szkola Historii[162].
Nastepnie w roku 1958 - dwa
Instytuty: Dziennikarstwa oraz IESE
(Instytut Wyzszych Studiow nad
Przedsiebiorstwem - Instituto de
Estudios Superiores de la Empresa)



[163]. Wreszcie, wraz poczatkiem
dzialalnosci przyszlego wydzialu
Nauk Biologicznych (1959) oraz
utworzeniem Instytutu Prawa
Kanonicznego, utworzonego przy
Uniwersytecie Lateranskim, tworzy
sie jadro Studium Generalnego
Nawarry, ktore przeksztalci sie w
Uniwersytet[164].

Utworzenie przez Stolice Swietg w
czerwcu 1959 roku Instytutu Prawa
Kanonicznego stalo sie okazjg, ktora
zalozyciel wykorzystal, aby
zaofiarowac kardynatom,
arcybiskupom i biskupom
hiszpanskim nowe przedsiewziecie
edukacyjne dziatajace w Studium
Generalnym w Nawarze. Z Londynu,
gdzie znajdowat sie w sierpniu 1959
roku, pisat do pietnastu biskupow, co
nastepuje: Instytut Prawa
Kanonicznego bedzie wielkq
postugq Bogu, przyczyniajqc sie
skutecznie do formacji swieckich o
jasnym poglqgdzie na publiczne



prawo Kosciola oraz pomagajqc
diecezjom przygotowywac pelnych
zapalu ksiezy, ktorzy bedq umieli
prowadzic¢ sprawy w kuriach
diecezjalnych, a takze nauczycieli
w seminariach[165].

Stopniowy rozwoj Studium
Generalnego pozwolil niektorym
biskupom domyslac sie, ze w
Hiszpanii powstanie nowy
uniwersytet[166]. Deputacja Foralna
oczekiwala pelnego uznania
magisteriow uzsyskanych w Studium
Generalnym, a zatozyciel Opus Dei
widzial, ze jedynym sposobem, aby
uzyskac pelne cywilne uznanie dla
prowadzonych tam studiow jest
uciec sie do artykulu 31 Konkordatu
z 1953 roku pomiedzy Stolicg Swieta
a rzadem hiszpanskim[167].
Kardynat Tardini z catym
zaangazowaniem wspart starania,
aby Studium Generalne Nawarry
zostalo przeksztalcone w
Uniwersytet, odpowiadajgac na



zyczenie papieza Jana XXIII.
Zalozyciel Dziela, chociaz wolal, by
panstwo uznato Studium Generalne
Nawarry za uniwersytet Swiecki,
podjal wszelkie konieczne kroki, aby
stalo sie uniwersytetem
koS$cielnym[168].

Zalozyciel podjal niezbedne
dzialania. 3 kwietnia 1960 wniost
stosowne podanie do kardynatla
Pizzardo, proszac o ustanowienie
Studium Generalnego Nawarry jako
uniwersytetu, poniewaz spetnia ono
juz warunki wymagane w
Konstytucji apostolskiej Deus
Scientiarum Dominus, a takze
warunki dotyczgce kadry
profesorskiej, akademikow, itd[169].
6 sierpnia 1960 roku Stolica Swieta,
poprzez dekret Erudiendae,
erygowata Uniwersytet Nawarry, a
15 pazdziernika tego samego roku
mianowala Wielkim Kanclerzem
pralata Escrive de Balaguera[170].



Pod koniec lata 1960 roku zalozyciel
Opus Dei wrdcit z Londynu do
Rzymu, aby zamknac sie w swoim
kqciku w Villa Tevere, ale nie na
dlugo. W drugiej potowie
pazdziernika czekala na niego cala
seria publicznych wystapien oraz
uroczystosci religijnych i
uniwersyteckich. Kilka miesiecy
wczesniej doszto do uzgodnien z
nuncjaturag, ze — na prosbe nuncjusza
—kaplani z Opus Dei zaopiekujg sie
Papieska Bazylikg Swietego Michala
w Madrycie[171]. 30 kwietnia 1960
roku zalozyciel zostal czlonkiem
zwyczajnym Colegio de Aragon, do
ktorego nalezeli «wybrani
Aragonczycy wybitnej rangi, ktorych
talenty i cnoty obywatelskie
podnosza prestiz ziemi, na ktorej
przyszto im sie narodzic, daleko poza
jej granicami»[172]. W Saragossie
mial otrzymac stopien doktora
honoris causa z rak rektora
Uniwersytetu, przyznany na wniosek
Wydziahu Filozofii i Nauk



Humanistycznych[173]. Nastepnie w
Pampelunie musial wzig¢ udziat w
uroczystej ceremonii erygowania
nowego uniwersytetu oraz przyjac
tytul honorowego obywatela
Pampeluny, przyznany mu 5
pazdziernika 1960 roku[174]. Bez
watpienia musial przy tej okazji
przezwyciezyc¢ swoj wrodzony opor
przed uczestniczeniem w
korowodzie uroczystosci na jego
czesc.

10 pazdziernika, uzbrojony w
decyzje o utworzeniu uniwersytetu,
wyjechal z Rzymu i kilka dni spedzit
w Madrycie. Juz cale lata przyjezdzat
do Hiszpanii tylko na chwile, niemal
sie nie zatrzymujac, wiec wielka
liczba czlonkow Dziela nie znata go
nawet z widzenia. W poniedzialek,
17 pazdziernika, odprawil msze w
przepelnionej bazylice Swietego
Michatla. Ze wzruszeniem
przypomnial sobie swa pierwsza



msze, jaka odprawil po przyjezdzie
do Madrytu w kwietniu 1927 roku.

Wyrazy serdecznosci, ktore
spotykaly go ze wszystkich stron,
byly zjawiskiem, do ktorego nie byl
przyzwyczajony i z ktorym nie dato
sie polaczyc jego zwyczaju, by ukryc
sie i znikngc¢. W przeddzien wyjazdu
do Saragossy pisal do cztonkéw Rady
Generalne;j:

Najukochansi, niech Jezus mi
zachowa tych synow! Wszystko
idzie bardzo dobrze, ale bardzo
bym chciat juz wrocic¢ do mego
kacika[175].

21 pazdziernika rektor Uniwersytetu
w Saragossie, podczas uroczystego
aktu nadania inwestytury
akademickiej, nadal zatozycielowi
tytutu doktora honoris causa.
Nastepnie nowo mianowany doktor
wyglosil wyklad, w ktorym po prostu
przywotal swe wspomnienia z zycia
uniwersyteckiego w Saragossie. Jego



temat brzmial: Slady Aragonii w
Kosciele powszechnym[176]. Od tego
dnia po poludniu, az do konca jego
pobytu w tym mieScie, palac
arcybiskupi, w ktorym nakazal mu
sie zatrzymac¢ mons. Casimiro
Morcillo, odwiedzil caty potok ludzi,
przyjaciot i dawnych znajomych.
«Mlodzi i nie tak znéw juz miodzi —
wspomina Swiadek — starali sie
zblizy¢ do naszego Ojca i otrzymac
jego blogostawienstwo, znak krzyza
na czole, pocatunek, ciepte stowo,
albo przynajmniej dotknac jego
sutanny»[177]. Z wdziecznoscia
przyjmowat ten hold dla jego osoby,
cho¢ w glebi duszy zaprzataly go
inne mysli, jak gdyby jego zastugi
byly mu obce. Oznaki tych
wszystkich zaszczytow zyskaty
nalezne im miejsce. Pierscien
doktorski, ktéry przyozdobit jego
dlon podczas uroczystosci nadania
inwestytury, po powrocie zalozyciela
Opus Dei do Rzymu przyozdobil uszy



terakotowego osiotka, znajdujacego
sie w przeszklonej gablotce[178].

Jego pobyt w Saragossie byl krotki i
peten wspomnien. Akt strzelisty:
Domina, ut sit*!, codziennie uparcie
powtarzany w sanktuarium
NajsSwietszej Maryi Panny del Pilar,
bolesne wspomnienie pierwszej
mszy w Kkaplicy tutejszej Matki Bozej,
ukochane seminarium Swietego
Karola oraz dlugie, nocne czuwania
na jednym z kruzgankow
koScielnych, sam na sam z
Najswietszym Sakramentem... Oraz
napiecie, z jakim podazal przez palac
arcybiskupi do kaplicy, gdzie
kardynat Soldevila udzielil mu
tonsury...[179]. Tyle radosci i tyle
dlugich cierpien.

24 pazdziernika wyjechal do
Pampeluny. Nastepnego dnia przez
udekorowane ulice miasta dlugi
szereg profesorow Studium
Generalnego oraz innych



hiszpanskich uniwersytetow, wladz
cywilnych, lokalnych i regionalnych,
podazat do katedry, gdzie arcybiskup
Delgado odprawil Msze Swietg w
obecnosci jednej trzeciej
hiszpanskiego episkopatu. Po jej
zakonczeniu w katedrze odbyla sie
dluga ceremonia erekcyjna, podczas
ktorej nuncjusz apostolski, kardynat
Antoniutti, odczytal dekret, na mocy
ktorego Studium Generalne stalo sie
Uniwersytetem Katolickim.
Nastepnie zabrat glos
wiceprzewodniczacy Deputacji
Foralnej oraz minister
sprawiedliwosci, reprezentujacy
Szefa Panstwa®*, zas nowy Wielki
Kanclerz Uniwersytetu wygtosil
stowa podziekowania[180]. Po
poludniu miata miejsce uroczystosc
przyznania don Josemarii tytulu
honorowego obywatela Pampeluny.
Wielki Kanclerz pokrotce wyjasnit
znaczenie, jakie ma Uniwersytet:



Pragniemy uczynic z Nawarry
osrodek kulturalny o
pierwszorzednym znaczeniu w
stuzbie naszej Matce Kosciotowi.
Pragniemy, aby tutaj formowali
sie ludzie swiatli, obdarzeni
chrzescijanskim spojrzeniem na
Zycie. Pragniemy, aby w tym
srodowisku, wltasciwym dla
prowadzenia spokojnej refleksji,
uprawiano nauke zakorzenionqg w
najtrwalszych zasadach, aby ich
swiatlto opromieniato wszystkie
sciezki wiedzy[181].

W o0golnej wizji tego, czym powinien
by¢ uniwersytet dominowata bez
watpienia idea stuzby. Uniwersytet
w stuzbie swiatu: tak bylo
zatytulowane przemowienie, ktore
don Josemaria wygtosit rano,
podczas uroczystosci akademickiej,
ktora miala miejsce w refektarzu
katedry, gdzie dzi$ znajduje sie
muzeum diecezjalne[182].



Zalozyciel widzial wszystkie galezie
nauki ztgczone harmonijnie- nauki
Sciste i humanistyczne, od teologii po
nauki spoleczne, przyrodnicze i
techniczne, poniewaz celem nowego
uniwersytetu bylo“promowanie
badan naukowych [...], prowadzenie
wyspecjalizowanego nauczania [...],
doprowadzenie do wypracowania
syntezy kulturowej, ktora
harmonijnie ziaczy [...] w jedno cala
prawde o cztowieku, oswietlona i
0Zywiong przez wiare
katolickg”[183]. Uniwersytet powstal
z prawdziwej inspiracji
chrzescijanskiej, wlasnie dlatego byl
otwarty na wszystkich, bez zadnej
dyskryminacji, wolny 1
autonomiczny. Z jego auli i sposrod
jego kadry wywodzili sie kobiety i
mezczyzni szlachetni, obdarzeni
wielkim umilowaniem prawdy:

Uniwersytet wie — mowit don
Josemaria w 1974 roku — ze
konieczny obiektywizm naukowy



po prostu kioci sie z wszelkq
ideologicznq neutralnosciq,
wszelkq wieloznacznosciq,
wszelkim konformizmem,
wszelkim tchorzostwem.
Umilowanie prawdy zobowiqzuje
cale zycie i prace naukowca,
stanowiqc o jego szlachetnej
odpornosci wobec wszelkich
mozliwych niewygodnych
sytuacji[184].

Zalozyciel Opus Dei nie oczekiwal od
tej skomplikowanej instytucji
uniwersyteckiej ani sukcesu, ani
prestizu, ani skutecznosci. Od
uniwersytetu, podobnie jak od
wszelkich innych dzietl
korporacyjnych oczekiwal owocow
duchowych i apostolskich. Mierze
skutecznosc tych dziet —
zapewnial. — stopniem swietosci
tych, ktorzy w nich pracujq[185].

Poprzeczke, jesli chodzi o cala prace
apostolska, Ojciec postawil bardzo



wysoko. Apostolstwo miato charakter
nadprzyrodzony i taczylo sie z
przestaniem otrzymanym przezen 2
pazdziernika 1928 roku: Bog
powoluje nas do tego, bySmy sie
uswiecali posrod swiata, poprzez
wykonywanie naszego zawodu.
Znakomicie opisuje to nastepujaca
anegdota o Ojcu i Uniwersytecie
Nawarry. W pazdzierniku 1960 roku
jeden z czlonkdéw Dziela, 6wczesny
dziekan wydzialu medycyny,
opowiadal mu o swoich
uniwersyteckich troskach. Ojciec
przerwal mu i zapytat:

— A ty po co przyjechales do
Pampeluny?

— Aby pomoc zalozyc¢ ten
uniwersytet.

Ojciec, z charakterystyczng dla niego
porywczoscig, odrzek} podniesionym
glosem:



— Synu madj, przyjechates tu, aby
sie uswiecad; jesli to osiqggniesz,
wszystko sie uda[186].

Uniwersytet uczynit wielki krok
naprzod, lecz trzeba bylo dokonczyc
sprawe. Arcybiskup Pampeluny pisal
do kardynatla Pizzardo, na kilka
miesiecy przed erygowaniem
uniwersytetu, nastepujace stowa:
dekret erekcyjny jest «narzedziem
koniecznym do tego, by po
stosownych negocjacjach miedzy
obiema wladzami — koscielng i
panstwowa — tytuly akademickie
wystawiane przez nowy uniwersytet
zyskaty pelnie skutkow cywilno-
prawnych»[187]. Te stosowne
negocjacje, ktore z tatwoscia i w
przyjaznej atmosferze mozna bylo
zakonczy¢ wydaniem dekretu
(Decreto Ley), na mocy
obowigzujacego konkordatu,
zamienily sie w trudne targi, ktore
trwaly przez poéttora roku.
Zdecydowano sie na inne



rozwiazanie — podpisanie umowy
pomiedzy Stolicg Swietg a Panstwem
Hiszpanskim, co wymagato
przezwyciezenia znacznych
trudnosci[188].

Trudnosci pojawialy sie z roznych
stron. Po pierwsze byli to politycy
zwigzani z Sekretariatem
Generalnym Ruchu Narodowego,
ktorzy holdowali bardzo
autorytarnej koncepcji panstwa i nie
byli w stanie zaakceptowac systemu
wolnosci nauczania
uniwersyteckiego. Podobng pozycje
zajmowali profesorowie
uniwersyteccy, odwolujacy sie z kolei
do utrwalone;j tradycji
liberalnej[189]. Podczas
przygotowywania propozycji
uznania tytutow naukowych zaczeto
rozpuszczac plotki, ze Opus Dei
doprowadzilo do erygowania
Uniwersytetu Nawarry bez
zasiegniecia opinii biskupow
hiszpanskich[190]. Nuncjusz znat



prawde i wiedzial dobrze, ze od
poczatku postepowano na prosbe, za
rada i na polecenie Stolicy Swietej.

Gdy zakonczono negocjacje w
kwietniu 1962 roku, udato sie
doprowadzic¢ do podpisania umowy,
ktora obie strony - Panstwo
Hiszpanskie oraz Stolica Swieta
ratyfikowaly miesigc pozniej. Dekret
Ministerstwa Edukacji Narodowej
uznajacy waznosc cywilno-prawnag
tytulow przyznawanych na
Uniwersytecie Nawarry zostatl
opublikowany 8 wrzes$nia 1962 roku.

W liScie napisanym kilka miesiecy
wczesniej zalozyciel gratulowat i
dziekowal 6wczesnemu
pronuncjuszowi apostolskiemu,
kardynalowi Antoniuttiemu za
pelnq serdecznosci troske oraz
swiety upor, z jakim potrafit
poprowadzic te sprawe. Dalej zas
pisal: Nie moge zapomniec o
trudnosciach — pewnym



niezrozumieniu — jakie Ksiqdz
Kardynat byt zmuszony pokonad.
Ale radosc z pozytywnego
zakonczenia sprawy wszystKie je z
naddatkiem wynagrodzita[191].

Zalozyciel musial sie bardzo
zaangazowac, ze swietym uporem,
jaki lezal w jego charakterze. W
walce z niewiarygodng zawzietoscia
1uprzedzeniami, gdy musiat
przelamac zadawnione pretensje
wladz cywilnych oraz prasy w
panstwie autorytarnym, zalozyciel
przedstawial w sposdb zdecydowany
argumenty odwotujace sie do
sprawiedliwosci i zdrowego
rozsgdku. W liscie do kardynala
Antoniuttiego nie wspomina
szczegoiow, jednak czyni to w innym
liscie, skierowanym do papieza
Pawtla VI z 14 czerwca 1964 roku, gdy
juz rozeszty sie chmury, ktére nad
nim zawisty. Oto w jaki sposob
podsumowal swe dzialania w
Sprawie umowy:



Przy tak wielkim oporze ze strony
panstwa wobec rozciggniecia
skutkow prawnych (prawnego
uznania) uroczystego aktu
koscielnego (erygowania
katolickiego uniwersytetu),
udatem sie do Hiszpanii i
zaprotestowatem najpierw przed
Franco, a nastepnie po kolei przed
wszystkimi ministrami. Jedyne
dwie rozmowy, ktore byly
nieprzyjemne i w napietej
atmosferze odbylem z ministrem
Solisem, sekretarzem Falangi i
szefem syndykatow oraz przede
wszystkim z Castiellq*[192].

Inna trudnos¢ byta zwigzana z
systemem finansowania
Uniwersytetu. Uniwersytet nie miatl
majatku. Liczba wydzialow i Szkot
rosta z roku na rok, a wraz z nig
potrzeby finansowe. Pomoc
materialna, jaka Uniwersytet
otrzymywat ze strony wiadz
lokalnych i od 0s6b prywatnych z



trudem pokrywata 30% wysokosci
budzetu. W 1962 roku zostato
utworzone Stowarzyszenie Przyjaciot
Uniwersytetu Nawarry, aby mozna
byto pozyskiwac fundusze[193]. Rok
po roku Stowarzyszenie musiato
zmagac sie z trudnosciami
materialnymi, nie uciekajgc sie nigdy
do subwencji pochodzacych od
Kosciola i hierarchii hiszpanskiej.
Ksieze biskupie — powiedzial
zalozyciel Opus Dei biskupowi
Delgado — niech wszystkie dobra
diecezjalne i wszystko, co tu jest
stuzy kaptanom ksiedza biskupa.
Niech nam ksiqdz biskup nigdy nic
nie daje: nawet jednej intencji z
mszy[194].

kK K

W tych latach mons. Gastone
Mojaisky Perrelli, delegat apostolski
na Brytyjska Afryke Wschodnig i
Zachodnig, zastanawiat sie wiele nad
niepewng przyszloscig kontynentu



afrykanskiego. W ciggu
piecdziesieciu lat nastgpito
gwaltowne przejscie od kolonialnego
podziatu Afryki do pospiesznej
dekolonizacji. Przyczynilo sie do tego
wiele czynnikow. Najistotniejszym
bez watpienia byla zmiana, jaka
przyniosta ze sobg II wojna
Swiatowa, ktora umocnita zasady
wolnosci i demokracji w trzecim
Swiecie. Z wielka szybkoScia
rozwingt sie nacjonalizm, znajdujac
oparcie w rodzimych partiach
politycznych. Ludnos¢ domagala sie
uczestnictwa, za posrednictwem
swych przedstawicieli, w dziataniach
prawodawczych oraz w rzadzeniu.
Poszukiwano oparcia w masach
plemiennych. Tylko w samym 1960
roku niepodlegtos¢ uzyskaly ponad
dwadziescia panstwa.

Posrdd tych wybuchow niezaleznosci
mons. Mojaisky Perrelli szybko
zorientowat sie, skad wieje wiatr.
Sily przez diugi czas ttumione przez



rezimy kolonialne wywolaty
prawdziwy wyzwolenczy huragan,
pozostawiajac za sobg proznie
organizacyjna. Delegat apostolski
rozmyslat o przysziosci katolicyzmu
w Afryce, przebywajac w Mombasie
w Kenii, na wybrzezu Oceanu
Indyjskiego. W kraju wlasnie
skonczyla sie krwawa wojna Mau-
Mau, a Wielka Brytania
przygotowywatla sie do uznania jego
niepodleglosci. W sasiednich krajach
— a Kenia nie miata by¢ pod tym
wzgledem wyjatkiem — bieg historii
nabierala tempa. Swiat polityczny i
kulturalny przystepowat do reform,
ich projekty juz przygotowywano.
Ten wyscig dotyczyl w niektorych
miejscach takze instytucji religijnych,
ktore staraly sie wyprzedzic
konkurencje.

Mons. Mojaisky Perrelli robil w mysli
rachunki: «PrzegraliSmy wyscig w
Federacji Srodkowo-Afrykanskiej
(ztozonej z obu Rodezji i



Nyasalandu), gdzie uniwersytet
zostal otwarty przez brytyjska
Krolowa Matke kilka miesiecy temu.
PrzegraliSmy w Ugandzie
(terytorium, gdzie zyje najwieksza
liczba katolikow w tej delegacji
apostolskiej), gdzie dziala juz
Makerere College. Nie chciatbym
przegrac kolejnej rundy »[195] -
mowit sobie.

Postanowil wiec napisac¢ do pralata
Escrivy de Balaguera, ktorego poznat
w Rzymie, 1 do ktorego czul szacunek
i uczucia nalezne osobie Swietej:

«Mombasa, 26 pazdziernika 1957.

Szanowny i Czcigodny Ksieze
Pralacie!

Chcialbym odwolac sie do “dawnej
przyjazni” aby poprosic ksiedza o
wielka laske dla Kosciola na tym
terenie. Jego Wielebnos¢ zna
potrzeby i nadzieje zwigzane z
misjami afrykanskimi. ZnalezliSmy



sie w krytycznym punkcie: liczba
chrzescijan, wzrost liczby nawrdcen,
majace wkrotce nastgpic przejscie do
“samorzadu”, itd, sprawiajg, ze toczy
sie teraz rozgrywka o niezwyklym
znaczeniu dla przysziosci Afryki.

W ciggu najblizszych 20 lat okaze sie,
kto wie na jak dlugo, czy katolicyzm
w tym regionie stanie sie religia
wiekszosci 1 majaca najwiekszy
wplyw, czy tez — a Bog tego nie chce
— zostanie... zredukowany do
poziomu innych sekt
chrzescijanskich.

Sprawa najwyzszej wagi jest
zalozenie w najblizszym czasie
uniwersytetu katolickiego: chocby
jednego wydziatu, chocby
pierwszych rocznikow jednego
wydzialu. Zdazy¢ przed innymi —
tutaj to sprawa o zasadniczym
znaczeniu [...].

Niech wiec Ksigdz rozejrzy sie w
obliczu Pana, czy moze mi Ksigdz w



mozliwie najkrétszym terminie
dostarczy¢ ludzi przygotowanych do
tego, by zalozy¢ wydzial inzynierii
cywilnej, ktory moglby miec siedzibe
w Nairobi w Kenii. Powinny to byc¢
osoby anglojezyczne, a dyrektor, jesli
to mozliwe, powinien byc¢
Brytyjczykiem (po Oxfordzie lub
Cambridge).

Powinienem dodac, ze Kongregacja
Propagandy Wiary wspomoze nas
finansowo.

Bardzo prosze da¢ mi wkratce
odpowiedz (i to pozytywna) i
rozejrzec sie, czy nie moze mi Ksigdz
przystac kogos, by mogl zapoznac sie
z projektem in loco*.

Z wyrazami serdecznosci in
Domino**»[196].

Jakze oprzec sie tak bardzo
katolickiej i kaptanskiej proshie?
Serce Ojca bilo wedle wskazan Serca
Chrystusowego. Czeg0dz by nie zrobit



dla dobra dusz? Nie mogt odmowic
prosbie, biskupa Rosario, Antonio
Caggiano, gdy ten odwotal sie do
«Chrystusowych gwozdzi», wiec
takze teraz, po przemysleniu sprawy
w obliczu Boga, pisal w odpowiedzi:

Rzym, 4 listopada 1957
Drogi Ksieze Biskupie,

Dotart do mnie list Ksiedza
Biskupa z 26 pazdziernika,
niniejszym jak najszybciej nan
odpowiadam.

Nie moze sobie Ekscelencja
wyobrazié, do jakiego stopnia
jestesmy przyttoczeni pracq [...];
nie mamy tez w ciqgu kilku
najblizszych lat wystarczajqcego
personelu do dyspozycji.

Jednak — ciagnal —wezwanie
Waszej Ekscelencji jest tak
kaptanskie, ze nie mozna mu
odmowié. Tak wiec, jak sobie tego



Wasza Ekscelencja zyczy, pod
koniec stycznia przyjadq dwaj moi
synowie, inZynierowie — jeden z
nich anglojezyczny — aby na
miejscu zobaczy¢ wraz z Waszq
Ekscelencjq, w jaki sposob mozna
najszybciej rozpoczqc to dzielo.
Nastepnie, gdy wroca, aby zdaé
sprawe przed Radq Generalngq,
postaramy sie uruchomic jak
najszybciej to bedzie mozliwe
wydziat inZynieryjny, ktory, mam
nadzieje, stanie sie podstawq dla
catlego uniwersytetu.

Wsparcie ze strony Kongregacji
Propagandy Wiary bytoby
rzeczywiscie konieczne, poniewaz
jestesmy juz przeciqzeni
zobowiqzaniami zwiqzanymi z tak
licznymi pracami apostolskimi,
ktore Opus Dei rozpoczeto
rownoczesnie w roznych krajach.



Niech Ekscelencja nie zapomni o
modlitwie w naszej intencji do
Pana.

Serdeczne usciski od
affmo. a. in Domino*
Josemescrivy de B[alaguera].[197].

W pazdzierniku 1958 roku, na
polecenie Ojca, Pedro Casciaro
odwiedzi} Kenie i zorientowat sie w
sytuacji[198]. W tym czasie Wielka
Brytania przygotowywala sie do
przyznania niepodleglosci Kenii
poprzez utworzenie tam
tymczasowego rzadu wielorasowego.
Zalozyciel podzielal pragnienia
Stolicy Swietej, by utworzy¢ tam
uniwersytet katolicki, o ile tylko rzad
da gwarancje, ze wlasnosc i
autonomia dzialania tego osrodka
akademickiego znajda
poszanowanie. Poniewaz tego
rodzaju gwarancji nie mozna bylo
uzyskac, trzeba bylo zmienic¢ projekt



edukacyjny. Ale ani Swieta
Kongregacja, ani mons. Mojaisky
Perrelli, ani arcybiskup Nairobi, John
Joseph McCarthy, nie mieli pomystu,
w jaki sposob rozwigzac problem,
poniewaz obowigzujacy system
edukacyjny wymagal utworzenia
specjalnych osrodkéw dwuletnich
studiow przygotowujacych do
wstgpienia na uniwersytet, a takich
osrodkéw w Kenii nie bylo[199].

To sam Ojciec — wspomina Pedro
Casciaro — zasugerowal mozliwos¢
utworzenia Instytutu Studiow
Wyzszych oraz akademika dla
studentdw. Instytut Strathmore
College miat dziala¢ stosownie do
wymogow Swieckosci wlasciwej
Opus Dei. Musial speinia¢ cztery
0go0lne warunki: «1— college
powinien miec charakter
miedzyrasowy; 2— powinien by¢
otwarty dla niekatolikow i dla
niechrzescijan; 3— college nie
powinien mie¢ charakteru szkotly



misyjnej; oraz 4— studenci powinni
placic¢, chocby jakas symboliczng
sume, poniewaz w przeciwnym razie
nie beda docenia¢ nauki i w beda
mieli pretensje »[200].

Strathmore College otwarto w marcu
1961 roku. Zostal stworzony w peini
okresu przemian politycznych. W ich
wyniku wybory do ciala
ustawodawczego z 1961 roku
umozliwily ustanowienie
wewnetrznej autonomii (1962), a w
1963 roku Kenia uzyskala zupeing
niepodleglos¢. Wiadze kolonialne
oraz lokalne patrzyly w tym czasie z
wielkim sceptycyzmem na przysztosc
college’u miedzyrasowego,
miedzyplemiennego i
miedzywyznaniowego. Bylo to
pierwsze tego rodzaju
przedsiewziecie w Afryce
Wschodniej i nikt nie przypuszczal,
ze moze przetrwac. Jednak od
samego poczatku byli przyjmowani
zarowno Afrykanie, biali, jak i



Hindusi, studenci wszystkich
wyznan, pochodzacy ze wszelkich
plemion. Nie mieszajac sie do
politycznej organizacji powstajacego
wlasnie panstwa, Ojciec wskazal idee
przewodnia calej instytucji: nie ma
innej rasy niz rasa Synow
Bozych[201].

W tym samym czasie kobiety z
Dziela, idac za wskazowkami
zalozyciela, utworzyly Kianda
College, pierwsza szkole dla
sekretarek zalozong w Kenii. Bylo to
przedsiewziecie majace na celu
promocje spoteczna kobiet
kenijskich, poniewaz z ustug
absolwentek tej szkoty, ktora
przyjmowatla uczennice wszelkiego
pochodzenia i1 kondycji spotecznej,
korzystaly instytucje publiczne i
prywatne przedsiebiorstwal[202].

Takie wspolzycie, bez dyskryminacji
i bez uprzedzen, pomimo
istniejacych réznic pomiedzy



grupami religijnymi, etnicznymi i
plemiennymi, byto wspaniatym
doswiadczeniem. «Gdyby nie
stosowano takich zasad, w chwili
uzyskania przez Kenie niepodlegtosci
college zniknalby albo zostatl
znacjonalizowany»[203] -
komentowal Pedro Casciaro.

kK K

W dzielach o charakterze
korporacyjnym celem nie jest ani
prowadzenie dziatalnosci
religijnej, ani pracy koscielnej, ani
pracy oficjalnie katolickiej[204].
Stad wprowadzony przez don
Josemarie warunek, pozostajacy w
zgodzie z duchem Opus Deli,
postawiony przed zalozeniem
Strathmore College: nie powinien
miec charakteru szkoty misyjnej.
Bowiem, podobnie jak cztonkowie
Opus Dei nie sg zakonnikami — pisatl
zalozyciel Dziela, —nie sq takze
misjonarzami. Nasza praca



apostolska, ktorq realizujemy z
poczuciem misji, jest taka sama w
najdalszym zakqtku krajow
nazywanych misyjnymi, jak na
wyasfaltowanych ulicach Rzymu,
Londynu, Paryza, Madrytu albo
Nowego Jorku[205].

Precyzowal, w jaki sposéb swiecki
ma pelnic te misje:

Zyj po prostu swoim zwyczajnym
Zyciem, pracuj tam, gdzie
pracujesz, starajqc sie wypetnic
obowiqzki zwiqgzane ze swoim
stanem, rozwijaj sie, czyn postepy
kazdego dnia. Bqdz lojalny,
wyrozumialy dla innych i
wymagajqcy wobec samego siebie.
Bqdz umartwiony i radosny. Na
tym ma polegac twoje apostolstwo.
I, chociaz z powodu swojej nedzy
nie bedziesz wiedziat, dlaczego tak
sie dzieje, ludzie, ktorzy cie
otaczajq, bedq do ciebie
przychodzié i szukac rozmowy z



tobq, naturalnej , prostej rozmowy
— po pracy, w rodzinnym kregu, w
autobusie, podczas spaceru,
wszedzie . Bedziecie rozmawiac o
niepokoju, ktory tkwi w duszy
wszystkich ludzi, chociaz czasami
niektorzy nie chcq zdac sobie z
tego sprawy. Zrozumiejq go lepiej,
kiedy zacznq prawdziwie szukac
Boga.[206].

Ten codzienny kontakt z przyjacioimi
1 kolegami z pracy, dawanie
chrzescijanskiego Swiadectwa
stowem 1 przykladem zyciowym jest
prawdziwym zaczynem apostolskim.
Na pierwszy rzut oka ta wytrwala,
pokorna i cicha praca wydaje sie
powolna, jednak na dtuzsza mete
okazuje sie najskuteczniejsza.

Pewnego dnia don Josemaria
otrzymat list od swego przyjaciela, o.
Silvestre Sancho, dominikanina,
wowczas rektora Uniwersytetu
Swietego Tomasza w Manili, ktory



zasugerowatl mu, by Dzielo
rozpoczelo prace takze na Filipinach.
W odpowiedzi — z listopada 1956
roku — Ojciec thumaczyt mu, czemu
nie moze zadoscuczynic jego prosbie:

Drogi O[jcze] Sancho, otrzymaltem
twaj list, za ktory naprawde
dziekuje. Bytoby dla mnie wielkq
radosciq moc ci odpowiedziec
pozytywnie. Ale niedawno
otrzymatem ze Stolicy Swietej
zalecenie, zeby nasz Instytut wziqt
na siebie prowadzenie pewnego
terytorium misyjnego i trzeba
poczekad, poniewaz nie wiem, ilu
ludzi bedziemy potrzebowali tam
wystac[207].

Rzeczywiscie kilka miesiecy
wczesnie mons. Antonio Samore,
Sekretarz Sekretariatu Stanu,
powiadomil pralata Escrive de
Balaguera, Ze Jego Swigtobliwo$¢
Pius XII pragnie powierzy¢ Opus Dei
jedna z pralatur nullius*, ktore maja



zostac utworzone na terytoriach
misyjnych. Mons. Samoré osobiscie
udat sie z wizyta do don Josemarii i
pokazal mu mape Peru, na ktorej
zaznaczono terytorium nalezgce do
tworzonych wlasnie pratatur. Bardzo
uprzejmie poprosit zalozyciela Opus
Dei, by wybratl te, ktéra wydaje sie
najbardziej stosowna dla Dziela.
Jednak ten nie skorzystat z
oferowanej mu mozliwosci. Wolat —
jak twierdzil — zeby inne instytucje
wybraly wedle swego uznania, a on
przyjmie dla Opus Dei ten teren,
ktory pozostanie[208].

To prawdziwie katolickie spojrzenie
zrodzito sie w jego duszy bardzo
wczesnie i roz§wietlito cale jego
zycie. Don Josemaria pragnal, aby
dazenia apostolskie staly sie
rzeczywistoscia w zyciu jego dzieci.
W nastepujacy sposob ttumaczyt
sposob wprowadzenia ich w zycie:
zacznij od tego, co znajduje sie w
twoim zasiegu, od codziennych



obowiqzkow i po trochu rozciqgaj
obszar swego zapalu zbierajqc
Zniwa: w rodzinie, w miejscu
pracy, w spolteczenstwie, na
katedrze uniwersyteckiej, na
politycznym zgromadzeniu, wsrod
wszystkich wspotobywateli,
niezaleznie od ich pozycji
spolecznej, az po stosunki
pomiedzy narodami,ogarnij swojq
mitosciq najrozniejsze rasy,
kontynenty i cywilizacje[209].

Przepelniony takimi serdecznymi
uczuciami w 1956 roku skladal
zyczenia bozonarodzeniowe swoim
corkom i synom. Prosit o liczne }aski
Boze Dziecigtko, aby nowy rok —
poprzez waszq wiernosdé, ktora
jest szczesciem — napetnit sie
powolaniami i dzietami
apostolskimi, dzietami
milosierdzia, we wszystkich
zakaqgtkach ziemi[210]. Jednak
pomimo catego wysitku
apostolskiego w krajach, na ktore



Dzielo juz rozciggnelo swoja
dzialalnosé¢, Ojciec nie byt
usatysfakcjonowany, widzac, jak
duzo jeszcze zostalo do zrobienia.
Wielkos$c jego ducha i jego hojnos¢
wyprzedzaly jego mozliwosci. Czul
sie nieusatysfakcjonowany, poniewaz
nie wszystko byl wstanie zrobi¢. Byto
to bowiem bezbrzezne morze. Na
razie musial odlozy¢ projekt
zwigzanych z Belgia, aby czlonkowie
Dziela mogli udac sie do Brazylii i
Kanady[211]. Musila tez odmowic
Filipinom, dopoki nie zostanie
uruchomiona pratatura w Peru.

Na mocy konstytucji apostolskiej z 12
kwietnia 1957 roku zostala zalozona
nowa pralatura nullius, powierzona
Opus Dei. Skladaly sie na nig tereny
prowincji Huarochiri i Yauyos,
wydzielone z archidiecezji w Limie.
Jej zwierzchnikiem zostal pralat
Ignacio Orbegozo z Opus Dei[212].
Piec lat poZniej, na podstawie
umowy pomiedzy kardynalem



Landazurim, arcybiskupem Limy i
pratatem Yauyos, zwrocono sie do
Stolicy Swietej o zmiane granic tej
koscielnej jednostki
administracji[213]. Pralatura miala
od tej chwili nieco ponad 15.000
kilometréw kwadratowych, na
ktorych zamieszkiwato 165.000 ludzi.
Pral. Orbegozo opisal warunki i
sytuacje, w jakich znajdowaly sie
powierzone mu tereny. Byl to obszar
— mowil — «niezwykle biedny i
odizolowany z powodu braku drog.
Jego tereny znajdowaly sie na
wysokosci od 3 000 do 6 000 metrow
nad poziomem morza. Brakowalo tu
wszystkiego, a ponad
dziewiecdziesigt Swiatyn bylto na
poly zrujnowanych i opuszczonych,
poniewaz od dwudziestu pieciu lat
nie bylo tu ksiezy»[214].

Na poczatku pralat mogt liczyc na
pomoc kilku ksiezy diecezjalnych,
zapisanych do Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza,



ktorym biskupi ich diecezji udzielili
zezwolenia na przeniesienie sie na
terytorium tej pratatury. Cale
miesigce spedzali na poznawaniu
terytorium, odwiedzajac pograzone
w nedzy wioski i osiedla, zagubione
pomiedzy gorami albo zalozone na
ptaskowyzu. Poruszali sie konno po
Sciezkach zawieszonych gdzie$
miedzy niebem a otchlanig, tak
waskich, ze jakikolwiek falszywy
krok grozil runieciem w przepasc.
Udzielali sakramentow: chrzcili,
1aczyli malzonkow i namaszczali
chorych. Naprawiali zrujnowane
koscioly. Spowiadali i odprawiali
msze. Nie wszyscy mieszkancy znali
hiszpanski, poniewaz wielu z nich
mowito w quechua, ale nie bylo to
przeszkoda dla gloszenia kazan i
niesienia tym ludziom pociechy.
Poczatki byly szczegdlnie trudne.
Ojciec byt caly czas na biezaco,
niecierpliwie wygladajac wiesci.
Bardzo chcial do nich pisa¢, ale
wsrod tylu spraw nie znajdowat



okazji, by zrobic to w zupelnym
spokoju. W koncu wystat z Paryza
kilka stéw wywazonych, lecz peinych
serdecznosci:

Paryz, 30 stycznia 1958

Najukochansi, Ignacy i pozostali!
Niech Jezus zachowa mi tych
synow w Yauyos.

Jakze bardzo chciatem do was
napisacd! Ale juz wam doniesli, ze
posrod chorob i pilnej pracy
okazywalo sie, Ze nie mam czasu
nawet Zeby napisac stroniczke.

Pamietam o was w szczegolny
sposob: modle sie za was, prosze o
modlitwe za was, towarzysze wam
i jestem z was dumny.

Nie sq mi obce trudnosci tej orki
na ugorze: myslimy nad tym, zeby
jak najszybciej pojechali inni wasi
bracia, azeby oprocz pratata byto
was dwudziestu. Nie bedziemy



skqgpic srodkow i jestem pewien, zZe
osiggniemy wszystkie cele.

Bqgdzcie ludZzmi modlitwy,
wypetniajcie normy. BqdZcie
zawsze radosni i pelni optymizmu.
Jedzcie, spijcie, dbajcie jedni o
drugich, bedqc postuszni w duchu
nadprzyrodzonym waszemu
pratatowi. BqdZcie szczerzy, Zyjcie
swietq praktykq upomnienia
braterskiego. I nie zapominajcie,
Ze ten biedny grzesznik, wasz
Ojciec, kazdego dnia sktada was w
darze Panu i Naszej Matce -
Najswietszej Maryi Pannie, jako
pierwociny pracy misyjnej, ktora
teraz bedzie kontynuowana w
Nairobiiw Osace. Bezbrzezne
morze Mitosci!

Z catej duszy wam blogostawi, sciska
was i bardzo was kocha, wasz Ojciec

Mariano[215].



Jeden z pierwszych kaplanow, ktory
wiele lat spedzil na apostolskim
znoju na terytorium Yauyos,
wspomina, ze Ojciec «tak bardzo
martwil sie o ten skrawek Kosciola,
ze wydawalo sie, zZe nie ma na glowie
nic wazniejszego»[216]. Czuwal w ich
intencji na modlitwie, wspomagat ich
swa rada, torowat im droge poprzez
swoje inicjatywy duszpasterskie 1
otaczal ich swa ojcowska mitoscia i
czuloscia:

Zawsze o was pamietam podczas
modlitwy — mowit —i pragne wam
pomoc zwyciezy¢ w tysiqgcu
heroicznych drobiazgow, ktorych
nigdy nie brakuje nam, synom
Bozym, w Jego Dziele[217].

Nocami, gdy cierpial na bezsennos¢,
Ojciec podazal do nich myslami.
Wedrowat z nimi pod gore i w do},
dzielgc ich trudy...



Niech Jezus zachowa mi tych
synow w Yauyos — pisal do pralata.

Najdrozszy Ignacio, twaj list z 2
pazdziernika sprawit mi wiele
radosci. Jestem razem z wami,
towarzysze wam zawsze - podczas
waszej pracy kaptanskiej, podczas
wszystkich waszych przygod,
ktorych mozna pozazdroscic,
podczas waszej pozornej
samotnosci. Ilez ja sie za was
modle! [...]

Ze wszystkimi razem i z kazdym z
osobna sposraod tych synow,
miatbym ochote sie spotkac i
spokojnie porozmawiac. Mam
nadzieje, Ze Pan sprawi mi te
radosc¢ juz wkrotce: ja takze mam
serce i ptuca wystarczajqco
mocne, by przetrwac¢ w
Yauyos[218].

Jego wielkim marzeniem bylo
zobaczy¢ jak w twardej andyjskiej



ziemi zapuszcza korzenie nadzieja
miodych powotan, ktore jutro beda
kontynuowac prace kaptanow
przybylych z Europy. Do tego
potrzebne bylo seminarium
praltatury, kolebka przysztych ksiezy.
Jesli wytrwale i starannie beda dazyc¢
do tego celu, po uptywie dwudziestu
lat juz beda mieli pierwszych
wyswieconych.

Za kazdym razem, gdy przychodzi
od ciebie list —pisal do pralata
Orbegozo—czytam go nie raz, i nie
dwa, poniewaz przepelnia mnie
radosciq to, ze wiem co u was
stychad. Czy przywykajq do
otoczenia moi synowie, ktorzy
ostatnio przyjechali?

Kazdego dnia sie za was modle i
prosze zwlaszcza za tych
chlopcow, ktorych
przygotowujecie. Juz marze o
powotaniach kaptanskich dla
pratatury w Yauyos, ktore



wzrosnq wsrod tych mtodych
Indian. Zadanie pewnie nie bedzie
tatwe, ale widze, ze jest bardzo
potrzebne i bedzie owocne dla
przysztosci religii na tych
ziemiach.

Odpoczywacie tyle ile trzeba? Nie
zaniedbujcie normalnego jedzenia
i snu. Inaczej nic dobrego z tego
nie wyjdzie, takze w sferze
duchowej.

Wypelniajcie normy i bqgdZcie
zawsze radosni i zadowoleni:
nigdy nie czujcie sie samotni,
poniewaz —consummati in unum!*
— WSZyscy jestesmy sercem i
naszymi modlitwami w
Yauyos[219].

I rzeczywiscie tak bytlo, jak
wspomina pralat, poniewaz «mineto
niedawno dwadziescia piec lat i ten
teren tak holubiony przez zalozyciela
Opus Dei, w jego sercu i codziennej
modlitwie, jest teraz kosScielnym



terytorium z godna
pozazdroszczenia struktura.
Dysponuje seminarium oraz
dwudziestoma rodzimymi
kaplanami. Ma pierwszorzedne
prace apostolskie: radiostacje, szkoty,
plantacje, szkoly zawodowe,
laboratoria i tak dalej, przy bardzo
wysokim chrzescijanskim poziomie
wiernych»[220].

[1] Por. List 16 VI 1960, nr 1. Mons.
Juan Hervas Benet opowiada, ze
pewnego dnia, gdy opowiadal don
Josemarii o wrazeniach ze swej
ostatniej podrézy na Kube i do
Standw Zjednoczonych w styczniu
1945 roku, przekonat sie, ze
«marzenie, by rozprzestrzeni¢ swa
prace na te i wiele innych krajow
bylo celem przewidzianym od
zawsze, poniewaz Dzielo zrodzito sie
uniwersalne [...]. Z tego, co mi mowii,



a przede wszystkim, jak mi to mowil,
zrozumialtem, ze ta ekspansja spalala
go wewnetrznie od dawna, poniewaz
u don Josemarii Opus Dei bylo
niczym ogien zapatu, ktory go
trawib» (Juan Hervas Benet, w:
Testimonios...,s. 187-188).

* (fac.) Przyszedlem ogien rzuci¢ na
ziemie (kk 12,49) — przyp. tlum..

[2] Javier Echevarria, Sum. 2229.

[3] List do Marii Eliny Gainza Ortega,
w: EF-561203-1. Mowiac o globalnej
ekspansji Dziela, zalozyciel zwykl
mowic, ze dokonala sie ona a Roma
e da Roma [(w}l.) w Rzymie i z Rzymu
- przyp. ttum.] (Por. Alvaro del
Portillo, Sum. 632).

[4] List z 7 X 1950, nr 53.

* (lac.) zespoleni w jedno [por. ]
17,23] - przyp. ttum..

[S] AGP, P01-1975, s. 1554.



[6] List z 16 VI 1960, nr 5.
[7] Ibidem.

[8] Ibidem.

[9] Ibidem, nr 6.

[10] Ibidem, nn. 101 11.
[11] List z 14 IX 1951, nr 2.
[12] Ibidem, nr 3.

[13] Mercedes Morado Garcia
opowiada o Ojcu, ze «wiele razy
powtarzal nam, ze powinnismy is¢
pospiesznie, Bozym krokiem, i ze
po to, zeby nas powstrzymywac i
dziatac roztropnie, to juz jest

on» (RHF, T-07902, s. 95). Por. Juan
Hervas, w: Testimonios...,s. 187-188.

[14] List z 16 VI 1960, nr 6.
[15] Ibidem, nr 12.

[16] Ibidem.



[17] Pewien czlonek Dziela, ktory
wstgpit do Kolegium Rzymskiego w
pazdzierniku 1959 roku, opowiada,
ze kilka dni po jego przyjezdzie
Ojciec zaprosil kilku alumnéw do
zwiedzenia kilku kaplic. Gdy dotarli
do Wielkiej Zakrystii, zatrzymat sie
na chwile i powiedzial: «Pokaze
wam sekret Opus Dei, i spojrzal na
nas z rozbawieniem, widzgc na
naszych twarzach zaskoczenie.
Potem otworzy!t drzwi do Kaplicy
Rady. Uklgk! przed tabernakulum, a
potem odczytal stowa pochodzace z
Dziejow Apostolskich, ktore znajduja
sie nad drzwiami w glebi kaplicy
oraz nad drzwiami do szafy z
ksigzkami do czytania: Erant omnes
perseverantes unanimiter in oratione
[(fac.) Wszyscy oni trwali
jednomyslnie na modlitwie (Dz 1,14)
— przyp. thum.], 1 powiedzial nam, ze
to jest jedyny sekret Opus Dei:
Modlitwa. Ze ta bron jest sekretem
naszej skutecznosci» (Alfonso de
Cardenas Rosales, RHF, T-06503, s. 4).



[18] Czesto zdarzalo sie, ze w trakcie
pierwszego etapu, ktory czasami
trwal calymi latami, ci czilonkowie
Opus Dei, ktorzy torowali droge
Dzielu wciagz byli we dwoch, trzech
lub co najwyzej czterech.

[19] List z 16 VI 1960, nr 18.

[20] Ibidem, nr 13. Byl to z pewnoscia
najlepszy bagaz duchowy, jaki mogli
zabrac ze soba. Oto pewna anegdota
ze letnich podroézy Ojca do Anglii.
Gdy w 1962 roku spotkat sie z grupa
studentéw z Manchesteru, jeden z
nich poprosit go, z nadzieja, o jakis
przedmiot, ktory mozna by bylo
zachowac jako pamiatke w
Greygarth Residence, akademiku w
Manchesterze.

— Chodzi o to, ze nie mamy zadnej
pamigtki, Ojcze — rzeki tytulem
pretekstu.

— Owszem macie, macie mojego
ducha, a za tym idzie wszystko



inne. To jest najlepsze, co moge
wam dac - odpowiedzial mu don
Josemaria (AGP, P01-XI-1962, s. 76).

[21] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678, s. 15.

W tym zachowaniu Ojca bylo tylez
wiary, co hojnosci. Kiedy w 1960
roku zalozyciel poprosit Olge Marlin,
numerarie irlandzka, aby
zamieszkala w Nairobi, radzac jej,
aby to przemyslala z calg wolnoscig i
Ze 7 czasem powie mu, czy chce
jechad, czy nie, Olga byla pod
wielkim wrazeniem wiary Ojca. W
Irlandii byto ich malo, a jeszcze kilka
mialo jechac do Kenii i Japonii. W
rozmowie z dyrektorka podziwiala
wielkg wiare Ojca, ze na ich miejsce
znajda sie kolejne powolania. -
Wiare? — zapytala dyrektorka. —
Wiara Ojca polega na tym, ze wysyla
mlode dziewczyny, jak ty, aby
zaczynac Opus Dei na nowym



kontynencie! (Olga Marlin, RHF,
T-08425, s. 1).

[22] Nota mecanografiada del
Fundador del Opus Dei, con
indicaciones para comenzar la labor
apostolica en varias ciudades de Italia
(I 1948) [Maszynopisowa notatka
Zalozyciela Opus Dei, ze
wskazowkami, jak rozpoczac prace
apostolska w roznych miastach
Wtoch (styczen 1948) — przyp. thum.],
w: RHF, D-15731.

[23] Por. np. listy do jego syndw w
Stanach Zjednoczonych, w:
EF-490706-2, oraz do Adolfa
Rodrigueza Vidala w Chile, w:
EF-500901-11; w ostatnim z nich
pisze: Mysle, ze — Zeby zapewnic¢
wam swobode ruchow —
potrzebujesz grupy chtopcow,
przed datq, o ktorej mowisz, oraz
administracji. Wtedy rzeczywiscie
bedziecie mogli zaczqc prace. Ale
Zeby mogly przyjechac dziewczyny,



potrzeba koniecznie: 1) osobnego
wejscia do domu, etc. (wWymienione
zostaje siedem warunkow
dotyczacych domu).

[24] Mercedes Morado Garcia, RHF,
T-07902, s. 106. Mercedes Morado
pracowala w Asesorii Regionalnej w
Hiszpanii od 1952 do 1956; a od 1956
do 1973 w Asesori Centralnej w
Rzymie. Na temat poczatkdw pracy
kobiet z Dziela w niektorych
panstwach wspomina:

«Pierwsze, o czym moge
opowiedzie¢, miato miejsce, gdy
grupa numerarii wyjechatla, aby
zamieszkaé na stale w Niemczech, w
pazdzierniku 1956 roku. Sekcja
meska dzialala tam od kilku lat, ale
my tam nie jechalySmy, dopdki nie
znaleziono odpowiedniego domu, w
ktorym mozna by bylo rozpoczaé
dzielo korporacyjne - akademik.

W nastepnym roku rozpoczeto
dzialalnos¢ w Marilii, maltym



miasteczku w Brazylii, 1 znowu
przezytysmy to, co zawsze: grupa,
ktora udata sie do tego kraju —
roznych narodowosci, miedzy
innymi jaka$ Portugalka, aby miec
rozwigzany problem jezyka — nie
mogla wyruszy¢, dopoki dom nie byl
odpowiednio przygotowany.
Przybyly tam 20 wrze$nia 1957 roku.

Kiedy przyjechaly, dom — wiem to z
opowiadania Amparo Bollain, ktora
przewodzila tej grupce — byl czysty,
stol nakryty do sniadania, a w
niektorych pokojach staty kwiaty.
Panie, ktore znaly Dzielo dzieki
pracy ksiezy, zaniosty im obiad i
kolacje pierwszego dnia.

Na temat poczatkow w Urugwaju —
w Montevideo — mozna powiedzie¢
to samo: numerarie, ktore tam
pojechaly, znalazty w domu
wszystko, co niezbedne, aby nie
musiec sie martwic przez pierwsze
dni. Tam takze rozpoczeta prace



Szkota Gospodarstwa
Domowego» (Ibidem).

W niektorych przypadkach
zalozyciel Opus Dei dopuszczat
odstepstwa od tego sposobu
postepowania i wyjatkowo Sekcja
Zenska udawala sie na wlasng reke,
aby rozpoczac wlasng dzialalnos¢, a
kobiety, ktore mialy zajac sie
administracja jechaly zaraz potem.
Por. listy do jego synow w
Argentynie, w: EF-520211-1, oraz w
Urugwaju, w: EF-570502-4.

[25] List do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-480205-1.

[26] List, w: EF-500305-1.

[27] List do jego corek w Stana
Zjednoczonych, w: EF-500531-1.

[28] List do jego synow w Kolumbii,
w: EF-520722-1.



[29] List do Teodoro Ruiza Jusué,
konsyliariusza w Kolumbii, w:
EF-520814-4. Por. takze: listy do
Xaviera de Ayala Delgado,
konsyliariusza w Portugalii, w:
EF-540302-3 oraz EF- 5404202, na ten
sam temat.

[30] Por. list do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-510608-1.

[31] List do Amadea de Fuenmayor
Champina, w: EF-520911-1.

[32] Por. Droga, nr 470. O
pochodzeniu tego punktu z Drogi
opowiada José Maria Gonzalez
Barredo, ktory przy jakiej$ okazji
towarzyszy! Ojcu w odwiedzinach u
przyjaciela —Manuela Valdésa Ruiza
— ktory zachorowal. Ojciec
ttumaczyl mu, na czym polega praca
apostolska Dziela, a chory, nie mogac
mowic, wziat kawalek papieru i
napisat: «Ale... a Srodki?» (José Maria
Gonzalez Barredo, RHF, T-04202, s.
5).



[33] Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6347.

[34] Luis Sanchez Moreno Lira, Sum.
6427. Kiedy wysytal swoich synoéw do
innych krajow, powiada Juan Larrea,
udawali sie tam tylko z
blogostawienstwem i nie majac
zadnych pieniedzy (Sum. 6025). W
latach piecdziesiatych, gdy
rozpoczecie ekspansji apostolskiej
zbieglo sie trwajacym catymi latami
okresem stalego zadluzenia, gdy
nadchodzil moment pozegnania tych,
ktorzy wyjezdzali w daleka droge,
zatozyciel Opus Dei mowil im:
Synowie moi, bardzo mi przykro,
Ze nie moge wam dac
materialnego wsparcia, ale daje
wam to, co mam najlepszego,
Krzyz, obrazek Najswietszej
Panienki i moje ojcowskie
btogostawienstwo (César Ortiz
Echagilie Rubio, PM, k. 988v). Krzyze,
o ktorych mowa, to mate drewniane
krzyzyki, wykonane z drewna z



belek kapliczki z Molinoviejo.
Przechowywane byly w siedzibach
Komisji Regionalnych na znak
jednosci kazdego regionu z Glowa
Dziela, poniewaz 24 wrzes$nia 1947
roku w Molinoviejo zostalo zlozone
przez najstarszych cztonkow Dziela
zobowigzanie, zZe beda czuwac nad
tym, by nie wypaczyla sie jednos¢
moralna, duchowa i prawna Opus
Dei.

* (lac.) zespoleni w jedno [por. ]
17,23] - przyp. thum.

[35] List, w: EF-500620-7.
[36] List, w: EF-640408-1.

[37] List do José Luisa Muzquiza de
Miguela, w: EF-500313-3.

[38] List do jego corek w Stanach
Zjednoczonych, w: EF-500923-2.

[39] Por. Listy do jego corek w
Meksyku, w: EF-500620-7,



EF-590901-8 oraz EF-500923-6; oraz
do jego synow w Anglii, w:
EF-500923-4.

[40] Por. List do Pedra Casciaro
Ramireza, w: EF-520714-1.

* Guadalupe Ortiz de Landazuri -

[41] List, w: EF-521117-1. W tym
serdecznym i familiarnym tonie
utrzymane byly liczne jego listy do
chorych albo cierpigcych:
Dowiedzialem sie, ze cie
operowano na wyrostek i ze, Bogu
dzieki, wszystko poszlo dobrze. Nie
rob nam wiecej tego rodzaju
Zartow, tobuzie. Czy wszystko juz
w porzqdku? (List do José
Montafiésa Moreno, w: EF-580420-1).

[42] Por. List do wszystkich jego
synow, w: EF-661220-1.

[43] List do jego corek w Stanach
Zjednoczonych, w: EF-5006202.



[44] List do jego corek w Neapolu, w:
EF-531118-1.

[45] List do Joaquina Madoza
Montoyi, w: EF-5705022.

[46] List do Alfonsa Par Balcellsa, w:
EF-570720-1.

[47] List do jego corek w Irlandii, w:
EF-610214-1. Niewielkie trudnosci
nastepowaly, predzej czy pozniej,
wszedzie. Rada Ojca w tych
okolicznos$ciach, byla taka, jakiej
udzielil swym synom z Austrii:
zastosujcie srodki ludzkie i
nadprzyrodzone, i spokojnie
czekajcie. Ja tez przez to
przechodzitem (List do Juana
Bautisty Torell6 Barenysa, w:
EF-661020-1).

[48] List z 16VI 1960, nr 25.

[49] List do Héctora Raynala Garcii,
w: EF-6503234.



[50] List do Richarda Riemana, w:
EF-500901-10; Por. takze Javier
Echevarria, Sum. 2227.

[51] List z 16VI 1960, nr 24.
[52] List, w: EF-640314-1.
[53] List z 16 VI 1960, nr 19.

[54] List do Oddéna Molesa
Villasefiora, w: EF-5705023. Do
swoich synéw w Chile, wsrad
ktorych znajdowala sie grupa
Hiszpanow, pisal: Powinniscie
starac sie by¢ bardzo dobrymi
Hiszpanami, ale nie prowadzic¢
pracy hispanizujacej, co jest juz
sprawq polityczngq: jestescie tam,
aby by¢ apostotami i zakorzenic¢
tam Dzielo (List, w: EF-520814-3).

[55] I ja takze chciatbym pojechad
tam — pisal do Dicka Riemana —
skaqd spodziewam sie tak wielkiej
chwatly dla Boga, ale jesli nie
bedzie rozsqdnego powodu —



kiedys bedzie na pewno — nie
moge przedsiewziqc tej podrozy,
poniewaz sprzeciwia sie temu
duch ubostwa (List, w: EF-610703-1).

[56] List do Juana Bautisty Torello
Barenysa, w: EF-640505-1.

* (wk) w Rzymie i z Rzymu - przyp.
thum.

K3k

[57] Mons. Alvaro del Portillo
ttumaczy, co zatozyciel Opus Dei
rozumiat przez to stowo:
«Wielokrotnie styszalem, jak mowil o
prehistorii pracy w jakim$ panstwie.
Prehistoria polegala na tym, ze na
dtugo wczesniej, zanim otwarto
pierwszy osrodek Dzieta w jakims$
kraju, nasz Ojciec, z wielkim
wyprzedzeniem — bylem tego
Swiadkiem — przeorywatl tamtejszy
grunt za pomoca modlitw i
umartwien; potem objezdzal miasta,
modlit sie w koSciolach, spotykal z



hierarchami, odwiedzal mnéstwo
tabernakulow i sanktuariow
maryjnych, aby po uplywie jakiego$
czasu jego corki i synowie mogli
znalez¢ przygotowany teren w tym
nowym kraju. Oral i sial, poniewaz,
jak zwykl mawiac, rozrzucal po
szosach i1 drogach tego kraju ziarno
swych zdrowasiek, westchnien
ludzkiej mitosci, ktore przemienialy
sie w modlitwe, swoich aktow
strzelistych, swych radosnych i
ufnych umartwien» (Alvaro del
Portillo: Instrumento de Dios, s. 36; w:
En memoria de Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer, Pamplona 1976).
Por. takze: Alvaro del Portillo, Sum.
632.

[58] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
638.

[59] List, w: EF-4911253; Por. Takze:
list do jego synoéw w Portugalii z
Mediolanu, w: EF-4911254.



* Kard. Michael von Faulhaber
(1869-1952) — od 1917 arcybiskup
Monachium, od 1921 kardynat.
Udzielil w 1951 roku Swiecen
kaplanskich Josephowi Ratzingerowi,
obecnemu papiezowi Benedyktowi
XVI - przyp. thum.

[60] Por. List do kard. Michaela von
Faulhabera, w: EF-500413-1.

[61] Por. List do Alfonso Para
Balcellsa, w: EF-520904-1; Por. Rolf
Thomas, Sum. 7689.

Alfonso Par, ktory byt
konsyliariuszem w Niemczech,
opowiada anegdote, ktora doskonale
ilustruje, w jakiej zyli biedzie -
poréwnywalnej z ta w Villa Tevere:

«Z Niemiec chcieliSmy pomaoc
dzwigac¢ materialny ciezar prac. Za
kazdym razem, gdy jechalem do
Rzymu z Niemiec, Fernando Inciarte
dawal mi kilka marek.



Po przyjezdzie oddawatem to Don
Alvaro z pewnym wstydem, bo
chodzilo tu o sumy Smieszne: 50 lub
100 DM.

Ojciec zawsze nam za to dziekowat.
Pewnego razu wspomniat o naszym
malutkim wsparciu wobec
pozostatych czlonkow Kolegium
Rzymskiego. Ja bylem bardzo
zawstydzony, przeciez chcielibySmy
naprawde pomoc, ale w tym czasie
dopiero rozpoczynaliSmy prace w
Niemczech i mogliSmy bardzo mato
pomoc » (Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264, s. 72).

[62] List do jego synow w Niemczech,
w: EF-540601-14; Por. takze list do
Alfonsa Para Balcellsa, w:
EF-540817-9.

[63] Z St. Gallen pisak: Ilez pracy
czeka nas w Szwajcarii!
Rozsiewamy Zdrowaski po
wszystkich tutejszych drogach,
pewni Ze juz wkrotce moi synowie



rozpocznq prace w kraju
polozonym tak strategicznie, z
kazdego punktu widzenia. Takze z
apostolskiego (List do jego synow z
Rady Generalnej, w: EF-550430-1).

[64] Por. Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264.

[65] AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Niemcy, II/1.

[66] Por. List do Alfonsa Para
Balcellsa, w: EF-550105-3.

[67] List do Alfonsa Para Balcellsa, w:
EF-550415-11.

[68] Traktat ten podpisany zostal w
maju, ale wszed} w zycie dopiero pod
koniec lipca.

* Abp Giovanni Dellepiane
(1881-1961) — arcybiskup tytularny
Stauropolis, nuncjusz apostolski w
Wiedniu od 1949 roku do $mierci -
przyp. thum.



[69] AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Niemcy 11/1; Alfonso Par
Balcells, RHF, T-04264. Dziennik
osrodka odnotowat ten historyczny
moment: «Teraz jesteSmy niewielkim
ziarnem, niewielkim nasionkiem. Ale
juz rozwinagt sie pak, juz jesteSmy
historig» (Dziennik Althaus, Bonn, 30
XI 1955: AGP Sec. N, 3 leg. 0001-27).

* (fac.) Swieta Maryjo, Gwiazdo
Wschodu, pomagaj Twoim synom —
przyp. thum.

[70] List do jego synow z Rady
Generalnej, z Wiednia, w:
EF-551204-2.

[71] List do jego synow z Rady
Generalnej, z Wiednia, w:
EF-551209-1; Por. Joaquin Alonso
Pacheco, Sum. 4678.

«Z tego, co mi niejednokrotnie
opowiadal — wspomina kardynat
Franz Konig, 6wczesny arcybiskup
Wiednia — pomodlit sie przed



wizerunkiem Najswietszej Maryi
Panny Potsch i tam przyszlo mu na
mysl co$ w rodzaju natchnienia. I
zupeinie zawolal: “Maria, Stella
Orientis, ora pro nobis [(}ac.) Maryjo,
Gwaizdo Wschodu, maédl sie za nami
— przyp. thum.”» (Franz Konig, Sum.
5254).

[72] Por. AGP, P01 XII-1955, s. 17.

[73] List do Alfonsa Para Balcellsa, w:
EF-5610205.

[74] Por. Carmen Mouriz Garcia,
RHF, T-05437, s. 50.

[75] List z St. Gallen, w: EF-580924-1.
[76] List z St. Gallen, w: EF-5809243.

* Willesden — przedmiescie Londynu,
sanktuarium maryjne. Kult i
pielgrzymki do NajsSwietszej Maryi
Panny z Willesden (Our Lady of
Willesden) trwaly od XV w. Zamarly
w okresie reformacji, od 1903 roku



zostaly wskrzeszone dzieki
drewnianej rzezbie z wizerunkiem
maryjnym podarowanej przez kard.
Vaughana - przyp. thum.

** Cudowny Medalik - jest to medalik
stworzony na podstawie wizji
maryjnych Sw. Katarzyny Labouré
(1806-1876), siostry ze Zgromadzenia
Siéstr Milosierdzia Sw. Wincentego a
Paulo. Sanktuarium znajduje sie w
Paryzu przy rue du Bac 140. Medalik
ma na awersie posta¢ Maryi z
Swietlistymi promieniami
wychodzgcymi z dioni,
symbolizujacymi taski, wokot
znajduje sie napis ,,O Maryjo, bez
grzechu poczeta, modl sie za nami,
ktorzy sie do Ciebie uciekamy!”. Na
rewersie znajduje sie litera M, z
niewielkim krzyzem powyzej, za$
ponizej NajsSwietsze Serca Jezusa i
Maryi. Dookola widnieje dwanascie
gwiazd - przyp. thum.



*** W Bari znajdujg sie relikwie Sw.
Mikotaja Biskupa, wykradzione w
1807 roku przez wloskich kupcow z
Miry w Azji Mniejszej, stad sw.
Mikolaj z Bari - przyp. thum.

*xx* Miejscowosc we Francji
zwigzana ze Sw. Janem Baptysta
Marig Vianneyem (1786-1859),
Proboszczem z Ars - przyp. thum.

[77] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
837. Do Ars udawat sie z pielgrzymka
w latach 1953, 1956, 1958, 1959 i
1960.

[78] Alvaro del Portillo, Sum. 630;
Javier Echevarria, Sum. 2220; AGP,
P06, 1V, s. 25.

[79] Por. AGP, P01 1979, s. 943.

* (fac.) abyscie szli [... i owoc
przynosili (J 15,16)] — przyp. thum..

[80] AGP, P01 1970, s. 20.



* (fac.) Bogu Ojcu Stworzycielowi,
Bogu Synowi Odkupicielowi, Bogu
Duchowi USwiecicielowi — przyp.
thum..

[81] Wieden to jedyna stolica —
komentowal — gdzie widziatem
pomnik ku czci Trojcy Najswietszej
(AGP, P01-1981, s. 823).

[82] AGP, P04 1974, 11, s. 525.

[83] List do Juana Antonio Galarragi
Ituarte, w: EF-500220-2.

[84] List do jego synow w Anglii, w:
EF-500124-3.

[85] Por. list do jego corek w Anglii,
w: EF-520706-1. Por. takze Juan
Antonio Galarraga Ituarte, RHF,
T-04382, s. 3.

[86] List do Juana Antonio Galarragi
Ituarte, w: EF-540405-6.



* (dac.) Swieta Maryjo, Stolico
Madrosci, synow Twoich wspieraj—
przyp. thum.

[87] Por. Diario de Netherhall House,
Londyn, 4-5 VIII 1958, w: AGP Sec. N,
3 leg. 0285-29. W dniu swego
przybycia do Londynu powiedzial do
tych, ktorzy mu towarzyszyli, ze
nalezaloby rozpoczac¢ prace na
Uniwersytecie Oksfordzkim: Por.
Juan Antonio Galarraga Ituarte, RHF,
T-04382,s. 7.

** (ang.) zalozone w 1748, ... w
1760, ...1825... — przyp. tlum.

* (wl.) to bardzo piekna rzecz -
przyp. thum.

[88] List, z Londynu, w: EF-580800-3.

[89] Por. Alvaro del Portillo, PR, s.
1506; Javier Echevarria, Sum. 2782.



[90] Medytacja z 2XI 1958, cytowana
przez Alvaro del Portillo w: Sum.
1642.

[91] Por. Juan Antonio Galarraga
Ituarte, RHF, T-04382, s. 9.

* (fac.) Zawsze jak osiotek, w
Londynie 15 IX 1958 — przyp. ttum.

** (fac.) Swieta Maryjo, Krélowo
Anglii, synéw Twoich wspieraj —
przyp. thum.

[92] List z Londynu, w: EF-580813-1.

[93] Trzeba jednak zaznaczyc, ze byty
wyjatki. Jeden z nich mial miejsce w
londynskim City w dwa albo trzy dni
po przyjezdzie. Don Josemaria szed?}
ulicg w garniturze i w koloratce, nikt
nie zwracal na niego uwagi, az
pewien osobnik w dziwnym turbanie
i jaskrawo kolorowym ubraniu
zaczal przygladac sie mu ze
zdziwieniem. Alez sie gapi!
Przeciez ubrany jest dziwniej niz



my - zwrocit sie do towarzyszacych
mu 0s6b (Por. Juan Antonio
Galarraga Ituarte, RHF, T-04382, s.
11).

*(wl.) Wielkie gratulacje! Mariano -
przyp. thum.

** (fac.) sama prowadzi - przyp.
thum.

[94] AGP, P01 1982, s. 757.

[95] Por. AGP, Sekcja Expansion
Apostdlica, Irlandia, II/2 oraz Alvaro
del Portillo, Sum. 850.

[96] List do Teodora Ruiza Jusué, z
Londynu, w: EF-580904-3.

[97] Por. List do mons. Benjamina de
Arriba y Castro, z Londynu, w:
EF-590809-1.

[98] List do jego synow z Rady
Generalnej, z Londynu, w:
EF-590814-1.



[99] List do jego synow w Hiszpanii, z
Londyn, w: EF-590825-2.

[100] Do don Leopolda, w ktorego
diecezji mieli uzyskac swiecenia
klerycy z Opus Dei, nalezalo
udzielenie dyspensy od interstitiow,
to jest od kanonicznego okresu, ktory
musiat uplynac pomiedzy
uzyskaniem Swiecen subdiakonatu,
diakonatu i prezbiteriatu. W tym
czasie Swiecenia wyzsze mialo
przyjac dwudziestu pieciu klerykow.

[101] Don Leopoldo polecit don
Josemarii, aby poinformowal mons.
Garcie Lahiguere, ze interstitia ulegly
dyspensie. Don Josemaria uczynil to
na piSmie juz nastepnego dnia. Por.
List do mons. José Marii Garcii
Lahiguery, z Santiago de Compostela,
w: EF-610725-1.

[102] Kiedy nastepca zalozyciela
odwiedzil ponownie Wyspy w 1980
roku, na swych spotkaniach z
cztonkami i wspdipracownikami



Opus Dei wskazywal im cel, ktory
jeszcze przed nimi stal. Jeszcze wciagz
rozbijali skorupke jajka, niczym
wykluwajace sie kurczaki, poniewaz
jeszcze nie osiagneli celéw osobiscie
wskazanych przez zalozyciela.

Na jednym z tych masowych spotkan,
jakie don Alvaro odbyt w auli
University College School — idac w
slady swego poprzednika — zachecat
prawie tysiac osob, aby
kontynuowaly to, co uruchomit
przed dwudziestu laty pralat Escriva
de Balaguer. Tak wielka byla ilo$¢
pracy, ktora don Josemaria rozpoczat
za zycia.

[103] AGP, P06, II, s. 225.

[104] Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264.

[105] List do Pedra Casciaro
Ramireza, w: EF-530709-1.



[106] Por. List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-490728-1. Dopoki
Pan chce cie utrzymac na ziemi,
smierc bylaby dla ciebie
tchérzostwem. Zyd, zyd i cierpiec i
pracowac dla Mitosci, to Twoje
zadanie, napisal zalozyciel w Kuzni,
nr 1037; a takze:mysle, ze umrzec
bytoby “wygodnictwem?”, bo
winnismy pragnaqc pracowac wiele
lat dla Niego, w Jego imieniu i w
stuzbie innym (Ibidem, nr 1039).

[107] Od zalozyciela: tertulia, 29 XII
1970. Por. takze: Alvaro del Portillo,
Instrumento de Dios,op. cit., s. 40.

[108] List, w: EF-590324-1.

[109] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
599. Ekspansja byta kontynuowana
w nastepnej dekadzie: Paragwaj
(1962), Australia (1963), Filipiny
(1964), Nigeria i Belgia (1965),
Portoryko (1969).

[110] List z 16 VI 1960, nr 1.



[111] Pratat Alvaro del Portillo
wspomina, ze biskup Rosario w
Argentynie, Antonio Caggiano,
przyszty kardynal, przy jakiejs okazji
poprosit Ojca o przystanie kilku
cztonkdéw Opus Dei do jego diecezji:
«Prosze o to, na gwozdzie z ran
Chrystusal!». Zalozyciel Dziela
odpowiedzial: Prosba Waszej
Ekscelencji jest tak bardzo
kaptanska, ze uczynie wszystko, co
mozliwe, by jq spetnic, chociaz nie
mamy ani srodkow, ani ludzi (Sum.
1180). Na temat poczatkow
dzialalnosci w Bogocie w 1951 roku,
oraz oferty arcybiskupa Crisanto
Luque Sancheza: por.
korespondencja z mons. Antonio
Samoré, nuncjuszem w Kolumbii: list
do zalozyciela, 22 V 1951, w: AGP,
Sekcja Expansion Apostélica,
Kolumbia I/1, 1; odpowiedz
zalozyciela Opus Dei nuncjuszowi, w:
EF-510601-1. W 1952 roku nuncjusz
apostolski w Wenezueli, mons.
Armando Lombardi, oczekiwat



przybycia kilku cztonkéw Opus Dei
do Caracas (Por. list do zalozyciela
Opus Deiz 26 1 1952, w: AGP, Sekcja
Expansion Apostolica, Wenezuela I/1,
1.

Czesto zdarzalo sie, ze wobec
nalegan jakiego$ dostojnika
koscielnego zalozyciel Opus Dei
wprost byl zmuszony obiecac
wyslanie swoich dzieci do jakiej$
odleglej diecezji, jak np. na prosbe
arcybiskupa Marilii w Brazylii, bpa
Hugo Bressane de Araujo (Por. listy,
w: EF-560921-1, EF-561120-1,
EF-570211-1 itd.). Podobnie rzecz sie
miala z zainstalowaniem osrodka w
Montrealu, poniewaz kardynat Paul
Emile Léger pragnal, aby jego
diecezja byla pierwszg, ktora
przyjmie Opus Dei w Kanadzie (Por.
José Luis Muzquiz de Miguel, PM, k.
369v).

[112] Por. Ernesto Julida Diaz, Sum.
4120.



[113] List 16VI-1960, nr 1.
[114] Bruzda, nr 1.

* (lac.) zespoleni w jedno [por. ]
17,23] - przyp. ttum.

[115] Por. Teresa Acerbis, PR, s. 1932.

[116] Por. AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Japonia, I/1, 1. Biskup
Paul Yoshigoro Taguchi (1902-1978)
by} od 1941 roku biskupem Osaki i
administratorem apostolskim
Prefektury Apostolskiej w Shikoku; w
1969 otrzymat tytul arcybiskupa, a w
1973 purpure kardynalska.

[117] Zalozyciel zywo pragnat speinic
pragnienie biskupa, poniewaz od
prawie trzydziestu lat myslal o
misjach. Misje — notowal w swych
zapiskach w 1930 roku —nie mozna
by¢ chrzescijaninem, jesli serce nie
wyrywa sie do tego apostolstwa
[...]. Gdybym nie wiedziatl, Ze Bog
chce mnie dla Jego Dziela,



natychmiast bym sie zaczqt
przygotowywacd, uczqc sie jezyka
etc. aby jechac na misje do Japonii,
jak tylko bym sie uwolnit od
obowiqzkow rodzinnych (Apuntes,
nr 102, 3 XI 1930).

Z tego okresu pochodzi takze inna
notatka: Apostolstwo wsrod
cudzoziemcow jest teraz bardzo
zaniedbane. Gdy widze te grupy
Chinczykow sprzedajqcych
stodycze, ktorych mozna spotkac
na wszystkich rogach ulic w
Madrycie, [...] rozdziera mi sie
serce! (Ibidem, nr 97, del 25 X 1930).

Wedle zalozyciela Opus Dei
czlonkowie Dziela, ktdrzy mieszkaja
w krajach misyjnych stuza
Kosciolowi i duszom poprzez swa
prace zawodow3 jak inni zwykli
ludzie. Nie sg wiec misjonarzami.

[118] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 32; Por. takze
Alvaro del Portillo, Sum. 631.



* (fac.) Gwiazda Morza - przyp. ttum.

[119] List do José Luisa Muzquiza de
Miguela, w: EF-580300-3.

** (lac.) Swieta Maryjo, Gwiazdo
Morza - przyp. tlum.

[120] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 47. 1 maja 1958
roku José Luis Muzquiz spelnit
zyczenie Ojca i ucalowatl ziemie
meczennikow japonskich. Uczynil to
w Nagasaki (Por. Ibidem, s. 647).

[121] Por. List do José Luisa
Muzquiza de Miguela, w:
EF-580500-1.

[122] AGP, Sekcja Expansion
Apostdlica, Japonia I/1, 1.

[123] Por. List do José Ramdna
Madurgi Lacalle, w: EF-581100-3.

[124] Por. List do José Ramdna
Madurgi Lacalle oraz Fernando
Acaso Gémeza, w: EF-590500-1.



[125] List do jego synow w Japonii, w:
EF-591000-1.

[126] Olga Marlin, RHF, T-08425, s. 1.

[127] Ibidem. Por. takze Teresa
Acerbis, PR, s. 1904.

W bardzo nadprzyrodzony sposob
zalozyciel Dziela dawal do
Zzrozumienia swoim synom, ze praca
apostolska, ktora prowadza z dala od
swego rodzinnego kraju jest wspolna,
i ze otrzymuja wsparcie z Rzymu. W
ten sposob pisat do cztonkéw Dziela
w Niemczech: Piszcie do mnie
dtugie listy, poniewaz uwielbiam
czytac o szczegotach z waszej —
naszej — pracy (List do Alfonsa Para
Balcellsa, w: EF-550105-3).

[128] Por. José Luisa Muzquiza de
Miguela, RHF, T-04678/1, s. 81.

* (fac.) ku wierze [chodzi o
nawrodcenie na chrzescijanstwo] —
przyp. thum.



[129] Por. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097. «Pralat Escriva
zawsze byl ozywiony glebokim
duchem misyjnym i dawat wyraz
pragnieniu, by Dzielo jak najszybciej
mogto dotrzec do krajow
misyjnych» (Ernesto Julid Diaz, Sum.
4137).

[130] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
633. Por. takze list z 16 VI 1960, nr 37.

[131] Por. José Ramon Madurga
Lacalle, PM, k. 292; Alvaro del
Portillo, Sum. 631.

[132] List do jego cOorek w Japonii, w:
EF-600700-2.

[133] Javier Echevarria, PR, s. 613.

[134] Kardynal Manuel Goncalves
Cerejeira urodzil sie w 1888 roku.
Swiecenia kaplanskie uzyskal 1 IV
1911; biskupem Lizbony zostal 18 XI
1929, zaledwie w kilka miesiecy po
otrzymaniu Swiecen biskupich.



Kardynaltem zostal na konsystorzu 16
XII 1929. Zmart 2 VIII 1977 roku.

Podczas podrézy do Portugalii w
lutym 1945 roku zalozycielowi Opus
Dei towarzyszyli m. in. don Alvaro
del Portillo oraz biskup Tuy.

[135] W liScie polecajacym z 1 III
1946 r., w ktorym kardynatl prosit
Ojca Swietego o wydanie Decretum
Laudis dla Opus Dei, zawart
entuzjastyczng pochwaie dla
zalozyciela: «D.D. loseph Maria
Escriva de Balaguer, vir est vere pius,
animarum zelo imbutus, doctus,
Superioribus plane subditus; illud
vero spiritu poenitentiae, docilitate,
apostolatus desiderio, castimonia
atque eximia membrorum cultura
excellens, optimum ac nostris
temporibus medium demonstratur
aptissimum societatem civilem
penetrandi eamque ad veram vitam
cristianam reducendi» (kserokopia w
AGP, Sekcja Expansion Apostdlica,



Portugalia I/2, 1); i dodaje: «apud
Universitatem Conibricensem
centrum actionis constituit, quod pro
mea quoque Diocesi universaque
Lusitania ardenter exopto».
“Josemaria Escriva de Balaguer jest
czlowiekiem prawdziwie poboznym,
przepelnionym gorliwos$cia o dusze,
wyksztalconym, catkowicie
poddanym przetozonym; duch
pokuty, uleglosc, zapatl apostolski,
czystos¢, a takze wspaniala formacja
jego dzieci duchowych czynig w
naszych czasach jego Dzielo
wspanialym Srodkiem, aby przenikac
spoteczenstwo duchem
chrzescijanskim”. “Ustanowit
osrodek przy Uniwersytecie w
Coimbrze. Goraco pragne takiego
samego oSrodka takze w mojej
diecezji i w calej Portugalii”.

[136] Por. list do Xaviera de Ayali
Delgado, w: EF-501028-6 oraz
weczesniejszy, EF-500313-2.



[137] List do Xaviera de Ayali
Delgado, w: EF-520715-1.

[138] List kardynala Manuela
Goncalvesa Cerejeiry do don Xaviera
de Ayali Delgado, z 21 grudnia 1954.
(Oryginal w: AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Portugalia 1/2, 2).

[139] List do Xaviera de Ayali
Delgado, w: EF-550106-1.

[140] Ibidem.

[141] W liscie do konsyliariusza
Portugalii, Xaviera de Ayali Delgado,
w: EF-551107-1, Ojciec prosil, zeby
udat sie do nuncjusza i poprosit go o
interwencje.

[142] Por. List do Xavier de Ayala
Delgado, w: EF-5604186.

[143] Por. relacja ks. Alvaro del
Portillo, z 31 pazdziernika 1957; w:
EF-571104t-3.



[144] List kardynala Manuela
Goncalvesa Cerejeiry, z 16 IX 1957,
oryginal w: AGP, Sekcja Expansion
Apostalica, Portugalia 1/2, 3.

[145] Ibidem. W swej relacji z 31
pazdziernika 1957 roku don Alvaro
del Portillo, jedyny i wylaczny
Swiadek calego zdarzenia, zdaje
dokladnie sprawe z oSwiadczen i
stanowiska doktrynalnego i
praktycznego, jakie zajmowat
kardynal, jesli chodzi o sprawy, ktore
wymienia.

[146] List, w: EF-570930-1.

[147] Por. list do Mons. Valerio
Valeriego, w: EF-570930-2.

[148] List, w: EF-571021-1. List
kardynata Manuela Gongalvesa
Cerejeiry z 6 pazdziernika 1957:
oryginal w: AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Portugalia 1/2, 5.



[149] Por. kopia listu Sekretarza
Swietej Kongregacji ds Zakonnych,
ks. Arcadio Marii Larraony
Saraleguiego, do nuncjusza w
Portugalii, Fernando Cento, z 13
listopada 1957, w: AGP, Sekcja
Expansion Apostélica, Portugalia 1/2,
6.

Kardynat Cerejeira ponownie napisat
do zalozyciela Opus Dei 2 stycznia
1958 roku, ponownie obstajac przy
swej interpretacji faktow. Zalozyciel
odpowiedzial na to w liscie z 12
lutego, ograniczajac sie do
przypomnienia mu faktow i
wspominajac o oczekiwaniu na
decyzje Stolicy Swietej, zapewniajac
go ponownie o swych uczuciach i
szacunku. Por. list, w: EF-580212-1.

[150] Relacja ks. Javiera Echevarrii,
datowana 6 XII 1972. Oryginatl w:
AGP, Sekcja Expansion Apostdlica,
Portugalia, I/2, 8.



[151] List z 31 V 1954, nr 32; a takze
Rozmowy z pratatem Escriva, 27.

[152] Rolf Thomas, Sum. 7686.
Istnieje wiele innych prac
spolecznych, stanowigcych owoc
dzialalnosci czlonkow Opus Dei,
prowadzonej wraz z innymi
osobami, katolikami i niekatolikami,
ktorych nie uwaza sie za
korporacyjne, poniewaz Opus Dei
jako takie nie przejmuje
odpowiedzialnosci za kierownictwo
duchowe w ramach tych
przedsiewziec.

[153] Por. List z 15 VIII 1953, nr 22; a
takze Rozmowy z pratatem Escrivd,
18.

[154] AGP, P01 1967, s. 17; Por. takze
Rozmowy z pratatem Escrivd, 31.

[155] Rozmowy z pratatem Escrivd,
82. W pazdzierniku 1951 roku
otwarty zostatl instytut Gaztelueta w
Bilbao, ktory mial na celu wcielenie



w zycie innego projektu zalozyciela
Opus Dej, to jest wychowanie
chrzescijanskie. Ta szkola Srednia
miala by¢, przy Scistych kontaktach
rodzicow i nauczycieli, miejscem
wspolpracy nauczycieli i uczniow w
srodowisku rodzinnym poprzez
praktykowanie cnot
chrzescijanskich, takich jak
uczciwosé, lojalnosé, kolezenskosc i
radosc.

[156] W mys$l przepisow prawnych
nie mozna bylo nadac szkole nazwy
uniwersytetu, poniewaz
obowigzujaca woweczas ustawa o
organizacji uniwersytetow nie
zezwalala na otwieranie
uniwersytetow Swieckich, nie
nalezacych do panstwa, nazwano ja
wiec Studium Generalnym. Byla to
nazwa uzywana w Sredniowieczu na
okreslenie instytucji ksztalcenia
uniwersyteckiego.



* Deputacja Foralna (Deputacion
Foral) - byla specyficzna dla
Nawarry samorzadowa wiadza
prowincji. Chociaz Hiszpania
frankistowska byla panstwem o
scentralizowanej w znacznym
stopniu administracji, Nawarra
cieszyla sie znacznymi swobodami
samorzadowymi wywodzacymi sie z
prawa zwyczajowego (fueros) —
przyp. thum.

[157] Enrique Delgado Gomez, w:
Testimonios...,s. 122.

[158] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 18. Pierwszym rektorem
Studium Generalnego zostal Ismael
Sanchez Bella, pelnil te funkcje do
lutego 1960 roku. Zastapit go José
Maria Albareda Herrera, nastepnym
rektorem w czerwcu 1966 roku
zostal Francisco Ponz. Por. listy do
José Marii Albaredy Herrery, w:
EF-591205-1oraz do Ismaela
Sancheza Belli, w: EF-591205-2.



[159] Mario Lantini, PR, s. 599.

[160] Budzet na ten rok akademicki
wynosit 238.700 peset. Por. Alvaro
del Portillo, Sum. 617.

[161] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
617; Ismael Sanchez Bella, RHF,
T-06305, s. 17; Amadeo de
Fuenmayor Champin, RHF, T-02769,
S. 8.

[162] Dwa pierwsze lata byly
wspolne na wszystkich kierunkach
Filozofii i Nauk Humanistycznych.

[163] IESE dzialal w Barcelonie i
zostal ex post przylaczony do
Uniwersytetu Nawarry.

[164] Zalozyciel my$lal o utworzeniu
Instytutu Prawa Kanonicznego, ktory
przyczyniltby sie skutecznie do
rozwoju badan w tej materii oraz do
formacji licznych kaptanow
hiszpanskich, a takze osob swieckich.
Jak wyjasnial don Alvaro del Portillo



w liscie z 8 maja 1958 roku,
owczesny pomyst zalozyciela byl

nastepujacy:

«1) Nie tworzy¢ Wydzialu Prawa
Kanonicznego, lecz Instytut
Kanoniczny w ramach juz istniejacej
Szkoly Prawa. Potem utworzymy
nastepne Instytuty — Filozofii
Scholastycznej, Swietej Teologii,
Historii KoSciota etc.— w ramach
poszczegolnych szkél Studium
Generalnego. W ten sposob
stworzona zostanie mozliwos$¢
kompletnej formacji katolickiej dla
studentow Studium Generalnego,
ktore w ten sposdb stanie sie
niezwykle skutecznym
Uniwersytetem Katolickim,
otwartym takze na duchowienstwo;

2) Instytuty beda powstawac powoli,
stopniowo. Tylko Instytut Prawa
Kanonicznego zacznie prace
natychmiast;



3) Na razie poprosimy nie o
erygowanie, ale o agregowanie tego
Instytutu Kanonicznego przy jakims$
Uniwersytecie Papieskim» (oryginatl
w: AGP, Sekcja Expansion Apostolica,
Universidad de Navarra, I/1, 9).

Dekret agregacji Instytutu Prawa
Kanonicznego przy Uniwersytecie
Lateranskim zostal podpisany przez
kardynala Pizzardo, Prefekta Swietej
Kongregacji Seminariow i
Uniwersytetow, 12 czerwca 1959
(oryginal w: AGP, Sekcja Expansion
Apostdlica, Universidad de Navarra,
I/1, 14, 2°).

Poczawszy od 1960 roku, czyli od
momentu erygowania Uniwersytetu,
powstaly inne liczne osrodki i
wydzialy. Miedzy innymi: Instytut
Sztuk Wyzwolonych (1960), Wyzsza
Techniczna Szkola Inzynierow
Przemystowych (1962); Szkola
Asystentow Spotecznych (1963);
Instytut Filozofii (1964); WyzZsza



Szkota Architektury (1964); Nauk
Biologicznych (1964); Wydzial
Farmacji (1964), Nauk Fizycznych
(1965); Miedzynarodowy Instytut
Nauk Edukacyjnych (1965); Instytut
Teologiczny (1967); Szkola
Techniczna Inzynierii Przemystowe;j
(1969); Wydzial Teologiczny (1969) 1
inne. Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 49-50.

[165] List do Mons. Benjamina de
Arriba y Castro, z Londynu, w:
EF-590809-1.

Na odpowiedzi nie trzeba bylo dlugo
czekaC. Wszystkie one wyrazaly
wdziecznos¢ za te forme postugi dla
Kosciola: «Wszystkie te nowe dziela
Opus Dei s3 dowodem
nadzwyczajnej zywotnosci i bardzo
cenng postuga dla Kosciotla.
Koniecznie powinni radowac sie z
nich radowac sie ci, ktorzy mituja
Kosciol bardziej niz swoje wiasne
drobne interesy. Jeszcze dzi$ napisze



do kardynala Pizzardo z wyrazami
satysfakcji z mojej strony» (list od
kardynata Sewilli, José Marii Bueno
Monreala do zalozyciela Opus Dei, 12
VIII 1959; oryginal w: AGP, Sekja
Expansion Apostolica, Universidad de
Navarra, 1/6, 33).

«Bylem wdzieczny za wspanialg
prace wykonana juz przez Opus Dei
[...], ale ten gigantyczny krok wyrywa
mnie z mego niemego podziwu i kaze
zlozyc¢ dzieki za upodobanie, jakie
[Dzielo] mialo dla mojej diecezji,
poprzez skuteczng prace, jaka tutaj
prowadzi, czynigc z nas
wspotuczestnikami owocow swego
apostolstwa» (list od arcybiskupa
Pampeluny, Enrique Delgado
Gomeza, 28 VII 1959; ibidem).

[166] Por. list biskupa Huelvy, Pedro
Cantero Cuadrado, do zalozyciela
Opus Dei, 17VIII 1959; Por. ibidem.

[167] Artykul 31 Konkordatu
stanowil, ze: «Ko$ci6l Swiety bedzie



mogl swobodnie korzystac z prawa,
przystugujacego mu na mocy kan.
1375 Kodeksu Prawa Kanonicznego,
do organizowania i kierowania
szkolami publicznymi wszelkich
rodzajow i stopni, takze
przeznaczonych dla swieckich

» (A.A.S., XXXV (1953), s. 648).

[168] Na temat interwencji kard.
Domenico Tardiniego por. list do
kardynata Sewilli, José Marii Bueno
Monreala, w: EF-610317-1, w ktorym
zalozyciel Opus Dei pisze, ze:kard.
Tardnini wyrazit wobec mnie wole
Kosciola, by ustanowic Studium
Generalne Nawarry jako
Uniwersytet.

Co do Swieckiego charakteru nowego
uniwersytetu, bp Javier Echevarria
wspomina: «Z drugiej strony Swiecki
charakter ducha tej instytucji zostal
zabezpieczony poprzez istnienie
wydzialow swieckich oraz wysoki
poziom wymagan akademickich i



prowadzonych tam badan
naukowych » (Sum. 2202).

[169] Por. List do kard. Giuseppe
Pizzardo, w: EF-600403-2. Petycje
wspieraly trzy wazne listy,
skierowane do Stolicy Swietej.
Enrique Delgado Gomez, arcybiskup
Pampeluny, wystat 25 IV 1960 list do
kardynata Giuseppe Pizzardo. Wsrod
innych przyczyn, dla ktérych
doradza szybkie erygowanie
Studium Generalnego jako
uniwersytetu wspomina: «osiggnieta
dojrzalo$é»; «korzystne okoliczno$ci
dla samego erygowania: [...] z
trudem mozna by sobie bylo
wyobrazi¢ w Hiszpanii
korzystniejsze warunki, aby
poprowadzi¢ rozmowy z wladzami
Swieckimi»; «gwarancje prestizu
naukowego profesorow, czystosci
doktrynalnej nauczanej wiedzy oraz
kontynuacje w dluzszym czasie
calego przedsiewziecia» (ibidem;
kopia w: AGP, Sekcja Expansion



Apostolica, Universidad de Navarra,
1/3, 13).

Por. takze listy Miguela Javiera
Urmenety Ajarnaute, burmistrza
Pampeluny, do nuncjusza, kard.
[ldebrando Antoniuttiego, z 25 IV
1960 (ibidem, I/3, 15) oraz Miguela
Gortari Errei, wiceprzewodniczacego
Deptuacji Foralnej, z 9 V 1960
(ibidem, I/3, 14).

[170] Dekret Swietej Kongregacji
Seminariow i Uniwersytetow zostal
wydany przez jej prefekta,
kardynata, Pizzardo 6 sierpnia, w
Swieto Przemienienia Panskiego
(A.A.S., LII (1960), s. 988-990).
Oryginal dekretu Kongregacji,
mainujgcy Wielkim Kanclerzem
Uniwersytetu Nawarry pralata
Josemarie Escrive de Balaguera,
wydany takze przez prefekta,
kardynata Pizzardo, znajduje sie w
archiwum w: RHF, D-15102.



[171] Kosciot byt dotychczas
prowadzony przez wspolnote ksiezy
redemptorystow, ktorzy
poinformowali nuncjusza, kard.
Ildebrando Antoniuttiego, zZe nie sg w
stanie nadal zajmowac sie bazylika.
Nuncjusz nalegal na zalozyciela
dopoty, dopoki kaplani z Dziela nie
zajeli sie kosciotem. Por. César Ortiz
Echaglie Rubio, Sum. 6852; list do
Ildebrando Antoniuttiego, w:
EF-591031-1.

[172] Oryginal nominacji w: RHF,
D-11781. Wniosek zostal wniesiony
przez przewodniczacego Institucion
Fernando el Catdlico, 5 kwietnia 1960.
Por. takze: list do Antonia Zubiri
Vidala, w: EF-600531-1.

[173] Wniosek Fakultetu Filozofii i
Nauk Humanistycznych zostat
pozytywnie przyjety przez rektorat, a
nominacja, autoryzowana przez
Dyrektora Generalnego ds Nauczania
Uniwersyteckiego, 21 kwietnia 1960.



Zarzadzenie Ministra Edukacji
Narodowej w: Boletin Oficial del
Estado, n® 128 (28 V 1960). Oryginal
tytutu doktora honoris causa
Wydziatu Filozofii i Nauk
Humanistycznych, w: RHF, D-05206.
Por. takze list do Juana Cabrery
Felipe, z Londynu, w: EF-600717-1.

[174] Tytul zostal przyznany przez
rade miejska na sesji w dniu 5
pazdziernika 1960 roku «jako dowaéd
serdecznego podziwu i
wdziecznosci» z powodu zalozenia
Studium Generalnego w Nawarze.
Oryginal w: RHF, D-11716. Por. list do
Miguela Gortari Errey, z Madrytu, w:
EF-601019-2.

[175] List z Madrytu, w: EF-606019-1.

[176] Por. Universidad, 3-4 (1960),
Secretaria de Publicaciones,
Universidad de Zaragoza.

[177] Alejandro Cantero Farifia, RHF,
T-06308, s. 56; Por. takze list do



mons. Casimiro Morcillo Gonzaleza, z
Paryza, w: EF-601030-3 oraz
Florencio Sancheza Bella, RHF,
T-08250, s. 2.

[178] Por. Maria del Carmen Sanchez
Merino, RHF, T-05132, s. 115 oraz
Blanca Fontan Suanzes, Sum. 6949.

* (fac.) Pani, niech sie stanie — przyp.
thum.

[179] Por. Javier Echevarria, Sum.
1898.

* Szefem Panstwa byl gen. Francisco
Franco — przyp. thum.

[180] Jeden z biskupow, ktérzy
uczestniczyli w ceremonii, opowiadat
nastepujacq anegdote: «pamietam —
zdaje mi sie, Ze jeszcze teraz to widze
— osobisty i wiele mowiacy gest don
Josemartii. Podszedlem do niego, gdy
podazal na czele wspaniatego
orszaku profesorow
uniwersyteckich, pragnac okaza¢ mu



moje zadowolenie i rados¢. Ztapatl sie
za glowe i powiedzial mi poiglosem:
Ksieze biskupie! Jaki wstyd! Jaki to
dla mnie wstyd!» (Santos Moro Briz,
w: Testimonios...,s. 253-254).

[181] Mowa z 25 X 1960. Pampeluna,
w: Nuestro Tiempo, nr 78, 1960. Na
temat idei zatozyciela Opus Dei w
dziedzinie nauk Scistych i nauczania:
Francisco Ponz Piedrafita: La
educaciony el quehacer educativo en
las ensefianzas de Monserior
Josemaria Escriva de Balaguer, w:En
memoria de....

[182] Wiele lat pdzniej, poglebiajac te
mysl, powiedzial: Trzeba, aby
Uniwersytet formowat studentow
w mentalnosci stuzby: stuzby
spoleczenistwu poprzez promocje
dobra wspolnego w swojej pracy
zawodowej i dziatalnosci
obywatelskiej (Rozmowy z pratatem
Escriva, 74). Przy innej okazji
wyjasnial: Ten nasz swiat zbawiq



nie ci, ktorzy starajq sie zmqcic¢
zycie duchowe, redukujqc
wszystko do kwestii
ekonomicznych lub do dobrobytu
materialnego, lecz ci, ktorzy majq
wiare w Boga i wieczne
przeznaczenie cztowieka
(Przemowienie z 9V 1974,
Pampeluna, w: Josemaria Escrivd de
Balaguery la Universidad,
Universidad de Navarra, 1993, s.
108).

[183] Estudio General de Navarra.
Memoria y Presupuesto anual
1959/60, s. 5-6, Archivo Universidad
de Navarra. Por. przemdwienie z 7 X
1972, Pampeluna; ibidem oraz
przemowienie z 7 X 1972,
Pampeluna, w: Josemaria Escrivd de
Balaguer-...,s. 98. Por. takze To
Chrystus przechodzi, 10.

[184] PrzemOwienie z 9 V 1974,
Pampeluna, w: Josemaria Escrivd de
Balaguer-...,s. 106. Wszelkie prace,



przedsiewziecia i dzialania, zdaniem
zalozyciela Opus Dei, powinny sta¢
sie sola, doktryna i drozdzami
apostolskimi; wszystko poza tym jest
neutralne i mdte. W 1963 roku pisat
do konsyliariusza w Hiszpanii:

Wilasnie wreczyli mi pierwszy
numer czasopisma wydawanego
przez moje corki: wzigtem go do
rqgk peten nadziei, z wielu
wzgledow, i spodobal mi sie jego
wyglad, zdjecia, czy szata
graficzna, jak to sie mowi, ale
natychmiast do ciebie pisze, Zebys
im powiedzial ode mnie, ze zrobito
ono na mnie wrazenie czegos
bardzo efektownego, ale bez soli.
To czasopismo moglyby wydawad
jakies poganki. Czy nie mogq tam
umiescic, z catym kobiecym
wdziekiem paru rzeczy —
wiadomosci, komentarzy:
doktryny!— ktore czyta sie z
przyjemnosciq i ktore zapadajq w
dusze? (List do Florencia Sancheza



Belli, w: EF-630927-1). Chodzilo o
czasopismo, w ktorym pracowato
kilka kobiet z Dziela.

[185] List z 31 V 1954, nr 34. «Ojciec
— wspomina Ismael Sdnchez Bella.
— zawsze, jesli mowil o pracy, jaka
prowadziliSmy na Uniwersytecie
Nawarry, nalegal na jej apostolski
charakter: Uniwersytet katolicki? -
mawial - Apostolski!» (Ismael
Sanchez Bella, RHF, T-06305, s. 19). W
zadnym wypadku zalozyciel Opus
Dei nie zyczyl sobie
nauczanianeutralnego (Por. Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5905).

[186] Por. Eduardo Ortiz de
Landazuri y Fernadndez de Heredia,
RHF, T-00171, s. 1-2. Por. takze, Javier
Echevarria, Sum. 2203; Alvaro del
Portillo, Sum. 708.

[187] List bpa Enrique Delgado
GOmeza, 25 IV 1960. Por. AGP, Sekcja
Expansion Apostolica, Universidad de
Navarra, I/3, 13.



[188] Na podstawie noty nadeslane;j
przez nuncjature (19 XI 1960)
Ministerstwo Edukacji Narodowej
utworzyto komisje dla uznania
tytulow uniwersyteckich. Ze strony
rzadu nie bylo zadnych ulatwien. W
maju 1961 roku przygotowano
projekt umowy, ktory zostat
przedstawiony do zaopiniowania
rektorom uniwersytetow
hiszpanskich i Radzie Panstwa
[Consejo de Estado - byt to organ
konsultacyjny w sprawach
administracyjnych —przyp. ttum.]. Po
zakonczeniu negocjacji 5 kwietnia
1962 roku umowa zostata
opublikowana w Boletin Oficial de las
Cortes Espariolas (13 IV 1962), aby
prokuratorzy (cztonkowie
parlamentu) sformutowali stosowne
opinie. Komisja Spraw
Zagranicznych Kortezow wydata
pozytywna opinie, a Szef Panstwa
podpisatl ratyfikacje umowy (10 V
1962). Wymiana not ratyfikacyjnych
miala miejsce w Watykanie (19 V



1962). Tekst umowy zostatl
opublikowany w Boletin Oficial del
Estado (20 VII 1962). 8 wrzesnia 1962
roku Minister Edukacji Narodowej
wydat dekret wprowadzajacy w
zycie umowe o honorowaniu
tytutow. Por. Amadeo de Fuenmayor
Champin, El Convenio entre la Santa
Sede y Esparia sobre Universidades de
estudios civiles, Pamplona 1966, s.
70-73.

[189] Tytulem przykladu mozna
zacytowac opinie przygotowana
przez komisje Ministerstwa Edukac;ji
Narodowej, ktdra zajela sie
projektem umowy z kwietnia 1962
roku. Mowi sie w niej, ze komisja
sprzeciwia sie “systemowi zupeine;j
wolnos$ci uniwersyteckiej, rownej dla
wszystkich. Wprowadzenie jej do
naszego prawodawstwa oznaczaloby
radykalng zmiane zasad
hiszpanskiego prawa dotyczacego
szkol wyzszych, ktorej ostateczne
konsekwencje sa niemozliwe do



przewidzenia” (Propuesta de la
Comision Ministerial (Ministerio de
Educacion Nacional) sobre el
reconocimiento de los estudios
realizados en la Universidad de
Navarra, 21 V 1961, Archivo
Historico, Universidad de Navarra).

[190] Por. listy do mons. José Marii
Bueno Monreala, w: EF-601123-1
oraz EF610317-1; a takze do mons.
Marcelino Olaechei Loizagi, w:
EF-611013-1.

[191] List, w: EF-620407-1.

*José Solis (1913-1990), od 1957 do
1969 Sekretarz Generalnego Ruchu
Narodowego, oraz Fernando Maria
Castiella (1907-1976) — minister
spraw zagranicznych od 1957 do
1969 - przyp. thum.

[192] List, w: EF-640614-1. Zalozyciel
Opus Dei pisat w liscie do papieza
Pawtla VI, ze w umowie znalazly sie
klauzule i warunki o wiele surowsze



niz te, ktére dotyczyly
uniwersytetow Swieckich. Wsrod
nich znalazt sie warunek, ze 75 %
kadry Uniwersytetu Nawarry musi
miec stopien profesorski
(catedrdtico) uzyskany na
uniwersytecie panstwowym (Por.
ibidem; a takze: Alvaro del Portillo,
PR, s. 781; César Ortiz Echagiie Rubio,
Sum. 6844).

[193] Por. Memorias Uniwersytetu
Nawarry. W roku akademickim
1964-1965 Uniwersytet mial 3.374
studentow, a w roku akademickim
1992-1993 - 12.420.

[194] Enrique Delgado Gomez, w:
Testimonios...,s. 132.

Biskupowi Abilio del Campo y de la
Barcena, biskupowi Calahorry, ktory
sugerowal, by diecezje wnosity
wsparcie materialne na potrzeby
utrzymania uniwersytetu, jesli miaty
studentéw na wydziatach teologii i
prawa kanonicznego, zalozyciel



odpowiadat: chciatbym dac wyraz
mojej wielkiej wdziecznosci za ten
wyraz dobrej woli, ale kryterium
zalozycielskim Radly jest to, ze nie
pobiera nigdy pomocy ze strony
diecezji. Jedynq rzeczq, ktorej
Uniwersytet i ja sam oczekujemy
ze strony Wielebnych Ksiezy
Biskupow jest, by sie modlili i
prosili innych o modlitwe za
owoce kulturalne i apostolskie
osrodkow studiow koscielnych
Uniwersytetu Nawarry (List z
Madrytu, w: EF-721020-1).

[195] List mons. Gastone Mojaisky
Perrelliego, 6 X 1957. Oryginal w:

AGP, Sekcja Expansion Apostolica,
Kenia, I/1, 1.

* (fac.) na miejscu — przyp. thum.
** (fac.) w Panu - przyp. thum.

[196] Ibidem.



* (fac.) oddanego w Panu -
przyp.tium.

[197] List do mons. Gastone’a
Mojaisky Perrelliego, w: EF-571104-1.

[198] Por. list do jego synow z
Meksyku, w: EF-581017-1.

[199] Por. list do bpa Johna Josepha
McCarthy’ego, w: EF-591022-1. Ks.
McCarthy zostal wysSwiecony na
biskupa w 1946 roku, a w 1953
wyniesiony na stolice arcybiskupia w
Nairobi.

[200] Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6345. Na temat symbolicznych
odplatnosci, por. rozdziat XXI, 6:
Charyzmat zatozycielski.

[201] Javier Echevarria, Sum. 2224.
Por. takze Rozmowy z pratatem
Escriva, 71. W tych latach liczba
ludnosci ulegata duzym wahaniom.
W chwili uzyskania niepodleglosci
skladalo sie na nig okoto 50.000



Europejczykow, okoto 200.000
Azjatow oraz ponad 9 milionow
Afrykanow.

Ojciec marzyl o pierwszych
kenijskich kobietach i mezczyznach z
Opus Dei, ktorzy stang sie
narzedziem skutecznego rozwoju
naszej pracy apostolskiej w Afryce
(List do Pedra Casciaro Ramireza, w:
EF-620203-1). Jak tylko jego corki
stanely na ziemi kenijskiej, zalozyciel
Dziela pytal je: Kiedy przyjdzie ta
pierwsza? (List do jego corek z
Kenii, w: EF-620430-1).

[202] Por. Teresa Acerbis, Sum. 4986;
Carmen Ramos Garcia, Sum. 7370;
Blanca Fontan Suanzes, PM, k. 1082v.
Takze Kianda rzadzila sie tym
samym chrzescijanskim duchem, co
Strathmore.

[203] Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6345.



«WKkrotce potem — opowiada bp
Javier Echevarria — rozpoczela sie
praca w Nigerii, na tych samych
zasadach i w tym samym celu:
przyby¢, by stuzy¢ wszystkim bez
zadnej dyskryminacji. W nieco
innym kontekscie objawialy sie
oznaki szacunku i wdziecznosci z
powodu pracy cztonkow Opus Dei.
Wybuchla rebelia w Biafrze. Cho¢
Stluga Bozy przyjmowat to, co Bog
zesle, jesli chodzi o zycie jego dzieci,
martwil sie, co sie moze z nimi stac,
modli} sie wiec duzo i nakazywat
modlitwe w ich intencji. Wreszcie
dostatl list od swych dzieci, gdy z
kraju zostali juz wydaleni
czlonkowie wszystkich innych
instytucji katolickich. Donosili, ze
wladze rzagdowe potraktowaly ich z
wielkim szacunkiem i uczuciem,
uznajac ich za obywateli panstwa,
poniewaz mogli stwierdzic, ze nie
praktykowano zadnej dyskryminacji
rasowej, religijnej czy plemienne;.
Twierdzili, ze nadal pracujg, kazdy



na swoim stanowisku, i ze nie
doznali najmniejszej szkody» (Sum.
2225).

[204] List z 12 XII 1952, nr 30.
[205] List z 19 III 1954, nr 35.
[206] Przyjaciele Boga, nr 273.

[207] List, w: EF-561108-1.

3k

[208] Pod koniec 1956 roku, zanim
zostaly utworzone terytoria misyjne,
do zalozyciela Opus Dei dotarla
wiadomos¢ z Limy, Ze hiszpanska
diecezja Majorka ma obowigzek
wyslac¢ do Peru ksiezy diecezjalnych,
aby zajeli sie misjami. Natychmiast
don Josemaria napisal do mons.
Antonia Samoré: Jestesmy zawsze
gotowi udac sie do Yauyos i w
jakiekolwiek inne miejsce, gdzie
skieruje nas Stolica S’wieta, ale
odwaze sie zasugerowad, z catym



szacunkiem, czy nie byloby lepiej
wystac nas na teren, co do ktorego
nikt nie bedzie podejrzewat, ze
odebralismy prace apostolskq
kaptanom diecezjalnym z
Hiszpanii (List, w: EF-561229-1).

W tym samym czasie pisal do mons.
Francesco Lardone, nuncjusza w
Peru od 1953 roku: Bolatoby mnie,
gdyby w Hiszpanii pomyslano, ze
staramy sie wyprzec diecezje
majorkanskaq (List, w: EF-561231-1).
Pewne jest to, ze brakowalo ksiezy, a
terenu bylo az nadto. Por. list do
mons. Francesco Lardone, w:
EF-570125-1. Ostatnia wizytacja
duszpasterska na tym terenie miata
miejsce w czasach sw. Toribio de
Mogrovejo, arcybiskupa Limy
zmartego w 1606 roku.

Przypadek pratatury Yauyos jest
rzeczywiscie wyjatkowy (por. list do
José de Orbegozo y Tellerii, w:
EF-570514-3). Podczas rozmowy, w



ktorej mons. Samoré prosit
zalozyciela Opus Dei, by zgodzil sie
zajac duszpasterstwem na
terytorium misyjnym w Peru, don
Josemaria oznajmit mu, ze to
przedsiewziecie nie bylo w zasadzie
jednym z celow wiasciwych Opus
Dei, ktore nie zajmuyje sie
strukturami ani inicjatywami
koscielnymi. Wyjasnil, ze praca
apostolska w Yauyos bedzie miata
charakter wyjatkowy, poniewaz
ksieza z Dziela sg ksiezmi
diecezjalnymi w diecezjach, w
ktorych przebywaja. Zalozyciel
przyjal jednak natychmiast
propozycje, gdy tylko mons. Samoré
wspomnial, ze bylo to wyrazne
zyczenie papieza (por. Javier
Echevarria, Sum. 2384). Dziela
apostolskie, rozpoczete przez
cztonkéw Opus Dei w Yauyos i
Cafiete, takie jak Instytut Wiejski
Valle Grande dla rolnikow, czy tez
osrodek formacji zawodowej



Condoray dla kobiet wiejskich, maja
charakter swiecki.

[209] List z 16 VII 1933, nr 15.

[210] List do jego corek, w:
EF-561200-2.

[211] Por. listy do czlonkow Komisji
Regionalnej w Hiszpanii, w:
EF-561122-1; do Manuela Botasa
Cuervo, w: EF-561031-1; do mons.
Hugo Bressane de Araujo, w:
EF-561120-1, itd.

[212] Por. A.A.S., XLIX (1957), s. 307 i
881. Po ustanowieniu pralatury
Ojciec Swiety mianowal jej Pralatem
ks. Ignacio Marie de Orbegozo y
Goicoechee, ktory objal to
stanowisko 2 X 1957 r.

[213] Jedna z przyczyn, dla ktérych
dolaczono do pralatury terytorium
peruwianskiej prowincji Cafiete, byla
chec¢ utrzymania pod wzgledem
materialnym terytoriow bardzo



biednych, pozbawionych ksiezy i
jakichkolwiek Zrodet dochodu.
Wilaczenie Cafiete oznaczalo
powazne wsparcie. Dekret, na mocy
ktérego Stolica Swieta zmieniala
granice jednostek koscielnych
pochodzi z 24 marca 1962 r. Por.
A.A.S., LIV (1962), s. 735.

[214] Ignacio Maria de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277. W chwili
ustanowienia pralatury, zgdonie z
praktyka postepowania w KoSciele,
pratat nie byl biskupem (Por. list do
José de Orbegozo y Tellerii, w:
EF-570514-3). 25 stycznia 1964 roku
pratat Orbegozo zostal wySwiecony
na biskupa tytularnego kosciota
Ariasso, a od 26 kwietnia 1968 roku
byl biskupem Chiclayo. Por. listy do
José de Orbegozo y Tellerii, w:
EF-631203-2 oraz do Ignacio Marii de
Orbegozo y Goicoechei, w:
EF-640205-1.

[215] List, w: EF-580130-1.



[216] Alfonso Fernandez Galiana,
RHF, T-00161, s. 2.

[217] List do pral. Ignacio Marii de
Orbegozo y Goicoechei oraz synow w
Yauyos, w: EF-590317-1.

[218] List, w: EF-591014-1.

* (lac.) zespoleni w jedno [por. ]
17,23] - przyp. ttum..

[219] List, w: EF-6002162.

[220] Ignacio Maria de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-20-ekspansja-
apostolska/ (06-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-20-ekspansja-apostolska/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-20-ekspansja-apostolska/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-20-ekspansja-apostolska/

	Rozdział 20: Ekspansja apostolska

