
opusdei.org

Rozdział 18: Trzy
akty wiary

1. Akt poświęcenia Najświętszej
Rodzinie (14 maja 1951). 2. ‘Cor
Mariae dulcissimum, iter para
tutum!’ 3. Pomnik wiary i
miłości. 4. Heroiczne czyny don
Álvaro. 5. Wyleczenie cukrzycy
(27 kwietnia 1954).

28-08-2018

Trzy akty wiary

1. Akt poświęcenia Najświętszej
Rodzinie (14 maja 1951)



W dekrecie aprobującym ostatecznie
Opus Dei i jego prawo partykularne
znajduje się skromna wzmianka na
temat wzrostu Dzieła w latach, które
dzieliły rok 1947, gdy powstaje
konstytucja apostolska Provida Mater
Ecclesia, od roku 1950. W ciągu tych
trzech lat zanotowano, jak powiada
preambuła dekretu, zadziwiający
rozwój Opus Dei. Po pierwsze, jeśli
chodzi o liczbę członków, ponieważ
«dzięki Bożej hojności zwielokrotniła
się ona, niczym niewielkie ziarenko
gorczycy zasiane na polu Pańskim,
które rozrasta się, osiągając rozmiary
wielkiego drzewa». A także «jeśli
chodzi o zasięg terytorialny,
ponieważ dysponuje obecnie ponad
setką ośrodków, znajdujących się w
wielu krajach»[1].

Ekspansja do innych krajów nie
wymagała ze strony Dzieła
specjalnych przygotowań. Latem
1948 roku kilku młodych studentów
uczestniczyło w kursach



formacyjnych w Molinoviejo. O tej
grupce młodych ludzi pisał Ojciec do
Rzymu: Jest tu grupa
Portugalczyków, Włochów,
Meksykanów, którzy, jeśli
będziemy potrafili ich pokierować,
staną się fundamentem mocnym i
świętym[2]. Rzeczywiście, jesienią
1949 roku niektórzy z nich już
znaleźli się na stałe w pół tuzinie
państw. Ich dochody ograniczały się
do tego, co mogli zarobić wykonując
swój zawód, co jest zwykłym
sposobem utrzymywania prac
apostolskich Dzieła. Ale początki były
bardzo ciężkie. (In paupertate et
laetitia*, napisał Ojciec w dzienniku
w Palermo). I jak nie trudno
przewidzieć, już w ciągu pierwszych
kilku dni członkowie Dzieła
nateknęli się w Palermo na pierwsze
trudności. Ojciec ich będzie zachęcał,
podkreślając swoje hasło świętej
radości:



Raduje mnie wasza radość: nie ma
powodu, by była mniejsza. [...] 
Cierpliwości. Zakładanie naszych
domów —tak samo jak w
przypadku samego Dzieła — 
polega na tym: bogactwo ubóstwa,
miłość Boga i nasza odpowiedź, z
całej duszy, wszystkich zmysłów i
ze wszystkich sił![3].

Poza Włochami i Portugalią, gdzie w
początkach osobiście uczestniczył
don Josemaría, jego synowie sami od
początku zakładali ośrodki w Anglii,
Irlandii, Meksyku i Stanach
Zjednoczonych; a w 1950 roku w
Chile i Argentynie. Ekspansja zaczęła
się w Europie. Na Boże Narodzenie
1946 roku, 28 grudnia, przybył do
Londynu młody biochemik, Juan
Antonio Galarraga, choć nie jechał
tylko do Anglii, ponieważ ci, którzy
jadą do Londynu— pisał kilka dni
wcześniej Ojciec — powinni myśleć
o Dublinie i Paryżu. Trzeba jak



najszybciej przygotować wszystko
w tych trzech państwach[4].

W październiku 1947 roku
rozpoczęła się praca w Dublinie i
Paryżu. Do Irlandii udał się inżynier
José Ramón Madurga, który wkrótce
zaczął pracować; nie minęło wiele
czasu, gdy założyciel Opus Dei mógł
mówić o cudzie Irlandii. Nazywał to
w ten sposób ponieważ, zanim
pojawił się ksiądz z Dzieła na wyspie,
już Pan posłał kilkoro Irlandczyków
— mężczyzn i kobiety — do tej
rozpoczynającej się dopiero pracy
apostolskiej[5].

Początki paryskie miały już pewne
historyczne antecedencje. Ojciec
przypomniał o tym w chwili, gdy
miał udzielić błogosławieństwa na
podróż Fernando Maycasowi i dwu
studentom — Álvarowi Calleja oraz
Juliánowi Urbistondo, którzy mu
towarzyszyli. Odwołał się do
przygotowań poczynionych w



czerwcu 1936 roku, gdy wybuch
wojny domowej zdusił cały projekt w
zarodku. Ale ani modlitwy, ani
umartwienia założyciela Dzieła w
intencji apostolstwa we Francji nigdy
nie zostały przerwane. Do Paryża
zabrali, niczym relikwię, fragment
całunu Isidoro Zorzano, który
wręczył im Ojciec, polecając, by za
wstawiennictwem Isidora modlili się
o powodzenie tej przygody
apostolskiej[6].

Ojciec uznał, że wyprawa za Wielką
Wodę będzie wymagała uprzedniego
rekonesansu. To zadanie udania się
za Atlantyk i odwiedzin w znacznej
części państw kontynentu
amerykańskiego przypadło w udziale
Pedrowi Casciaro[7]. Po powrocie do
Hiszpanii Pedro poinformował Ojca o
swej podróży po kilku krajach.
Założyciel zdecydował się zacząć w
Meksyku oraz Stanach
Zjednoczonych. 18 stycznia 1949
roku Pedro był już z powrotem w



stolicy Meksyku; 19 marca
arcybiskup Meksyku odprawił mszę
w kaplicy pierwszego ośrodka Opus
Dei w Ameryce[8].

Kilka tygodni wcześniej, w czwartek
17 lutego przybył do Nowego Jorku
José Luis Múzquiz w towarzystwie
Salvadora Martíneza Ferigle. Kiedy
wyjechali już z Madrytu, Ojciec,
zmartwiony tym, że nie zdążył
wręczyć im kilku dolarów, pisał: 
synowie moi, nie mogę wam nic
dać: tylko moje
błogosławieństwo[9]. I dodawał
jeszcze kilka słów rady: Musicie stać
się bardzo amerykańscy, z dobrym
humorem, radością i spojrzeniem
nadprzyrodzonym. Jednak dał
swoim synom coś znacznie
cenniejszego niż pieniądze. Był to
wizerunek Najświętszej Maryi Panny,
malutki obrazek, który towarzyszył
kręgom i spotkaniom odbywającym
się w pokoju hotelu Sabadell w



Burgos, w którym mieszkali w roku
1938, podczas wojny domowej[10].

Założyciel Opus Dei sam bardzo
chętnie towarzyszyłby im w podróży
oraz dzielił z nimi Boże przygody
tych początków. Ileż razy, gdy pisał
do tych, którzy jako pierwsi znaleźli
się w jakimś odległym kraju, w jego
sercu rozpalał się zapał apostolski i
przychodziły mu na myśl dawne
wspomnienia, które rozbudzały w
duszy Ojca świętą zazdrość[11].
Dlatego też, gdy wysyłał swoich
synów za granicę, działo się to
zawsze z wyznaczoną jasno
perspektywą apostolską:

Wiem, że torujesz drogę w tym
wielkim mieście. Towarzyszę Ci i
polecam się w modlitwie,
ponieważ Twoją wiernością i
Twoją pracą sprawisz, że później
będzie można tam prowadzić
wielką pracę dla dusz. Czasami
naprawdę wam zazdroszczę i



przypominacie mi te pierwsze
czasy, tak samo heroiczne[12].

Ojciec, spoglądając wstecz i
rozmyślając nad okresem
dojrzewania Dzieła, widział swoich
synów bezpiecznych, chronionych
przez Matkę Bożą. A jeśli nawet
popełnią drobne nieroztropności czy
błędy, tym także posłuży się Pan Bóg,
aby zyskali w ten sposób
doświadczenie i dojrzeli. Czyż nie
robił tak samo z nim, zaskakując go
po wielokroć niespodziewanymi i
opatrznościowymi odkryciami? Z
dala, dniem i nocą, założyciel
wspierał swoich synów bezustanną
modlitwą. Hamował ich
zniecierpliwienie, podtrzymywał ich
w trudach, towarzyszył im w
osamotnieniu[13]. Odczuwanie
ciężaru samotności było bez
wątpienia najcięższe do zniesienia.
Dlatego był stale duchem z tymi ze
swych synów, którzy wyjechali
samotnie do dalekich krajów:



Ukochani Londyńczycy — pisał z
Rzymu. — Ileż razy was
wspominamy w tym domu! Wasze
listy czytamy i czytamy, i ciągle
nam ich mało[14].

Zdaję sobie sprawę — powiada do
innegoosamotnionych w Chile—z
twej samotności, która jest tylko
pozorna (tak bardzo ci
towarzyszymy!)[15].

Wszyscy uczestniczyli w jednym i
tym samym przedsięwzięciu, i byli
tego świadomi. Jednak nie wszyscy
zahartowani zostali przez ciężkie
przejścia, których aż nadto zaznał
założyciel Dzieła. Nie wszyscy też
mieli wystarczająco wiele
cierpliwości, by oczekiwać cierpliwie
na upragnione owoce, które wciąż
nie nadchodziły. To opóźnienie ich
denerwowało, zapominali, że zanim
zasieją, potrzeba błogosławionej
pracy oracza[16]; a po zasianiu
trzeba dać czas, aby ziarno



wykiełkowało, wzrosło i wydało
plon. Założyciel Dzieła nie ustawał
więc w przypominaniu i jednym i
drugim.

Bądźcie radośni: orka jest dla
ludzi silnych... właśnie dla takich
gości jak wy![17] – mówił Ojciectym
z Paryża. Przebywających w Stanach
Zjednoczonych próbował
zmobilizować:

Orka to praca godna zazdrości!
Już wam to mówiłem. Zwłaszcza,
jeśli pora wielkich żniw zbliża się
prędko, atak będzie tam
właśnie[18].

W niektórych krajach, wyjątkowo,
ziemia była już gotowa i
spulchniona. Ledwie minęły trzy
miesiące od wyjazdu do Meksyku,
gdy Ojciec pisał z Rzymu:

Jestem z was bardzo zadowolony.
A ponieważ tamtejsza ziemia jest



żyzna, czekam na żniwo zaraz po
siewie[19].

Ale nawet jeśli rady, których udzielał
im Ojciec na temat orki i
konieczności ćwiczenia cierpliwości,
to jego dzieciom, ludziom młodym,
prace te wydawały się postępować
wolno. Tak, iż założyciel, który
dźwigał na swych barkach ciężar
problemów materialnych oraz
przynaglenia dusz, sam musiał stale
powstrzymywać niecierpliwość nie
tylko własną, ale też swego
otoczenia. Takie było oblicze tego
ukrytego i skromnego etapu
pierwszych lat ekspansji, zanim Bóg
zaprosił sporą grupę ludzi do
wstąpienia do Opus Dei:

Rzym, 20 czerwca 1950.

Najdrożsi, niech Jezus
pobłogosławi mym synom w
Anglii.



Czytam raz po raz wasze listy,
zawsze z nadzieją, że zmienimy
wkrótce charakter tych ziem.
Módlcie się za te sprawy i miejcie
troszkę cierpliwości.

Na razie bądźcie bardzo
zjednoczeni, wypełniajcie dobrze
normy, a zapewniam was, że
wasze obecne wysiłki, utajone i o
niewielkim zasięgu, są
nieodzowne, aby nadeszły kolejne
etapy.

Mam wielką, wielką ochotę się z
wami zobaczyć!

Tutaj wszystko w porządku, ale
idzie powoli. W ten sposób sam
wam daję przykład cierpliwości.

Uściski i błogosławieństwo od
waszego OjcaMariano[20].

Don Josemaría, przy swoim długim
doświadczeniu założycielskim,
trwającym prawie od ćwierćwiecza,



oczekiwał, że Pan pobłogosławi jego
synom poprzez Krzyż, ponieważ taka
jest normalna droga w Opus Dei.
Napotykali drobne przeciwności, 
kłopotyi drobnostki,jak nazywał je
Ojciec, nie przywiązując do nich zbyt
wielkiej wagi. Ale z góry uprzedzał
ich, że na ich drodze nie zabraknie
także poważniejszych przeszkód. W
przypadku np. cudu Irlandii, który
polegał na nieoczekiwanym
rozkwicie, nie trzeba było długo
czekać na towarzyszące temu
rozkwitowi ciernie, jak przyznawał
Ojciec w liście z czerwca 1950 roku,
skierowanym do swoich irlandzkich
córek:

Najdroższe, bardzo wam jestem
wdzięczny za listy, które zawsze
czytam z wielką przyjemnością. W
swoim czasie dowiedziałem się że
napotkałyście drobną
przeciwność: nie wiecie, jak wielką
radość odczuwałem, myśląc, że
Pan pozwolił, byście, w końcu !,



zaczęły odrobinę cierpieć za wasze
powołanie[21].

Jak widzicie, rzecz sama w sobie
nie ma żadnego znaczenia, pisał
dalej Ojciec. Były to słowa
pocieszenia, ponieważ cierpienie
jego córek w Irlandii trwało wiele
miesięcy. Rok później pisał do nich
znowu na ten sam temat:

Rzym, 23 kwietnia 1951.

Niech Jezus zachowa mi moje
irlandzkie córki.

Najdroższe, jestem bardzo
zadowolony z was i jestem pewien,
że Pan jest zadowolony z was tak
samo.

Bądźcie radosne, kiedy naśladuje
się Chrystusa, trzeba zawsze
liczyć się z pewnymi
błogosławionymi
przeciwnościami. A ta wasza jest
raczej malutka.



Bądźcie wierne, a chmury rozejdą
się szybko.

Jak wiele i jak wielkiego dobra
spodziewamy się po Irlandii, w
służbie naszej Matce Kościołowi i
w rozszerzaniu Królestwa Jezusa
Chrystusa!

Niech Najświętsza Maryja Panna
prowadzi was zawsze, a w ten
sposób będziecie, jak tego chce od
nas Dzieło, siewcami pokoju i
radości.

Błogosławieństwo od waszego
Ojca

Mariano

Przesyłam wam figurkę Naszej
Pani, która zostanie wam
wręczona razem z listem[22].

Nieporozumienia, leżące u podstaw
tych trudności, rozwiązywały się
wraz z upływem czasu i dzięki



rozsądkowi założyciela Opus Dei.
Chodziło poważne trudności, jakie
mieli pewni zakonnicy, w tym
wypadku arcybiskup Dublina, w
zrozumieniu świeckiego charakteru
Opus Dei oraz nowości, jaką
stanowiły w historii Kościoła
instytuty świeckie. Określając całą
sprawę jako drobną przeciwność,
założyciel podtrzymywał na duchu
swoje córki i swoich synów, aby nie
tracili radości, aby nie brakowało im
miłosierdzia i by powstrzymywali się
od osądzania[23].

Odnosząc się do trudności, jaką dla
Irlandczyków stanowiła negatywna
postawa biskupa McQuaida, zalecał
im cierpliwość: Spokojnie! Nie
zapominaj — radził jednemu z nich
— że Pan pisze prosto na krzywych
liniach[24].

* * *

Można z całą pewnością stwierdzić,
że wraz z wydaniem dekretu o



ostatecznej aprobacie zamknięty
został kolejny etap w historii Opus
Dei. Ale droga prawna, którą
założyciel przebył wraz ze swą
trzódką, była ciągłą wędrówką. Na
razie wędrówkę tę odbywano w
gronie instytutów świeckich,
aczkolwiek byli zdecydowani opuścić
to towarzystwo i kroczyć własną
drogą, kiedy nadejdzie moment
stosowny, by otrzymać formę prawną
w pełni zgodną z teologiczną i
duszpasterską naturą Opus Dei. W
każdym razie, w tym czasie
horyzontu nie przesłaniały żadne
chmury, a don Josemaría wydawał
się zadowolony, przede wszystkim
dlatego, że został rozwiązany
problem kapłanów
diecezjalnych[25]. Chociaż w jego
korespondencji tu i tam przebija
pewna nuta zmęczenia[26].

Kiedy don Josemaría zjawił się w
Rzymie w 1946 roku, jego dusza była
w stanie ciągłej gotowości w



oczekiwaniu na to, co ma go wkrótce
spotkać. Jego przeznaczeniem było
walczyć, aż po kres swych dni, by
utorować sobie drogę pośród
instytucji kanonicznych. Było więc
naturalne, że to stałe napięcie ducha,
obok ewidentnego wyczerpania sił
fizycznych, spowodowało subtelną
erozję ducha założyciela Opus Dei.
Don Josemaría przyznawał, że
okoliczności wymagają 
wprowadzenia w życiecnoty
cierpliwości, w stopniu jak
najbardziej heroicznym[27].
Doprowadzone do ekstremum
praktykowanie tej cnoty wypełniało
wszystkie dni jego życia. Z tych czy
innych przyczyn nigdy nie
brakowało mu okazji, by ćwiczyć się
w niej po chrześcijańsku, zwłaszcza
w długich okresach, gdy potrzebował
wypoczynku.

Powiedzenie, że Pan pisze prosto na
krzywych liniach głęboko zapadło w
jego pamięci, jako efekt bolesnych



doświadczeń osobistych. Stanowiło
dlań wyraz Bożej logiki, która nie
zawsze przystaje do wiedzy ludzkiej.
Wśród powiedzeń, które często
powtarzał, i które starał się
wszczepić swoim dzieciom,
znajdowało się także jedno
szczególnie przyjemne i przepojone
słodyczą. Powiada ono, że rodzicom
zawdzięczamy życie i 
dziewięćdziesiąt procent
powołania[28]. Poza tym, właściwie
uporządkowana miłość prowadzi do
wypełniania czwartego przykazania:
tego najsłodszego zalecenia
dekalogu[29].

Tak więc nie minęło nawet kilka
tygodni od chwili, gdy Opus Dei
zostało ostatecznie zaaprobowane,
gdy rozpoczęły się na nowo ataki,
zakłócając pokój w rodzinach i
przemieniając najsłodsze
zaleceniew prawdziwe morze
goryczy[30]. Sięgnięto po stare
metody, używane już dawniej w



Hiszpanii. Gdy założyciel uzyskał w
1950 roku ostateczną aprobatę ze
trony Stolicy Świętej, sądził, że
skończą się ataki na Dzieło. Mylił się
jednak. Po kilku miesiącach dawni
oszczercy wrócili do dawnego
procederu, siejąc cierpienia i
niezgodę w rodzinach członków
Opus Dei we Włoszech. Po tym
pierwszym ataku miała miejsce
jeszcze bardziej podstępna intryga, a
gdy i te usiłowania zawiodły, ataki
nie ustawały w innej formie, co nie
przeszkodziło jednak w szybkim i
stałym rozwoju Dzieła.

Przed tymi wydarzeniami studenci
uczęszczający do Pensjonatu żyli
szczęśliwie u boku Ojca, który
podtrzymywał z rodzinami swoich
dzieci duchowych stosunki pełne
oddania, tak w sensie
nadprzyrodzonym, jak i ludzkim.
Założyciel pragnął, by rodzice mogli
poczuć i by ich przeniknęła rodzinna
atmosfera, która panowała w Opus



Dei. Godne podziwu było, że pośród
swych licznych zajęć i obowiązków
założyciel Dzieła starał się, by
rodzice uczestniczyli w rodzinnym
cieple, jakie panowało w Opus Dei,
przekazując im wiadomości o ich
dzieciach, prosząc o współpracę i
modlitwy, aby uznali Dzieło za coś
własnego, czym rzeczywiście było.

Ta delikatność w obcowaniu z
rodzinami swoich dzieci znakomicie
daje się wychwycić w jego
korespondencji. Oto list, skierowany
do matki Maria Lantiniego, napisany
w rok od chwili, gdy poprosił on o
przyjęcie do Dzieła:

Wielce szanowna Pani,

Otrzymałem Pani przemiły list, za
który serdecznie dziękuję.
Szczególnie za modlitwy Pani,
które są bez wątpienia najlepszym
prezentem, jak i tak Pani, jak i
Pani mąż możecie ofiarować Opus
Dei i jego członkom.



Jestem naprawdę bardzo
zadowolony z powołania Pani
syna Maria i dziękuję za nie Bogu:
pracuje on zawsze z radością i
entuzjazmem osoby służącej Panu.
Patrząc na Pani syna, usilnie
myślę o hojności jego rodziców,
którym w części zawdzięcza swoje
powołanie.

Prosząc Państwa, byście nadal
polecali Bogu Opus Dei, przesyłam
pozdrowienia i błogosławieństwo
dla Pani

Josemescrivá de B[alaguer][31].

Podróże apostolskie, z Pensjonatu do
różnych miast we Włoszech,
sprawiły, że również w Rzymie
wzrosła liczba osób, które wstąpiły
do Dzieła.

W kwietniu 1949 rokuo przyjęcie do
Opus Dei poprosił student z Ameryki
Południowej — Juan Larrea. Jego
rodzina jednak nie przyjęła życzliwie



decyzji syna[32]. Tak ze względu na
nieświadomość, czym w
rzeczywistości jest Opus Dei, jak i ze
względu na to, że decyzja ta
rozwiewała plany i marzenia
rodziny. Na temat tego, co zaszło
wspominał sam Juan Larrea:

«W tym czasie mój ojciec był
ambasadorem Ekwadoru przy Stolicy
Świętej i powiedział mi, żebym
skonsultował się z mons. Montinim,
prosekretarzem stanu. Rozmawiałem
z mons. Montinim, opowiedziałem
mu całą historię, a po długiej i ciepłej
rozmowie mons. Montini powiedział
mi: będę mógł uspokoić pańskiego
ojca. Po kilku dniach przyjął mojego
ojca i powiedział mu, że rozmawiał z
Piusem XII, który mu powiedział:
“Niech ksiądz powie ambasadorowi,
że nigdzie jego synowi nie będzie
lepiej niż w Opus Dei”.

Dwadzieścia lat później, już jako
biskup, odwiedziłem mons.



Montiniego, który był już wówczas
papieżem Pawłem VI, i przypomniał
mi życzliwie audiencję, jakiej mi
wtedy udzielił»[33].

Inną postawę zajmowali rodzice
sprzeciwiający się decyzji podjętej
przez dzieci z powodu machinacji
osób zazdrosnych, które, podsycając
pierwsze oznaki niezadowolenia w
łonie rodzin, doprowadzały do
otwartych konfliktów. Założyciel
miał nadzieję, że dzięki dekretowi 
Primum inter tego rodzaju trudności
się skończą. Niestety fakty tego nie
potwierdziły.

W kwietniu 1949 roku o przyjęcie do
Dzieła poprosił pewien
dwudziestojednolatek, który często
odwiedzał Villa Tevere. Nazywał się
Umberto Farri. Zgodnie z życzeniem
założyciela Dzieła udał się do w 1950
roku do Mediolanu i w listopadzie
1951 roku wrócił do Rzymu. W
międzyczasie jego ojciec, Francesco



Farri, nawiązał kontakt z innymi
rodzicami studentów, którzy
podobnie jak jego syn Umberto
poprosili o przyjęcie do Opus Dei i
uczęszczali do Villa Tevere. Wszystko
to nastąpiło tak szybko, że szkody,
jakie nastąpiły w niektórych
rodzinach w stosunkach między
rodzicami i dziećmi wydawały się
niepowetowane. Zwłaszcza wtedy,
gdy w ostatniej chwili Farri-ojciec, za
radą i ze wsparciem jezuity A.
Martiniego, przygotował notę
protestacyjną do Jego Świątobliwości
Piusa XII. Pismo to nosi datę 25
kwietnia 1951 roku, a podpisało się
pod nim pięcioro rodziców członków
Opus Dei[34].

«Ojcze Święty — rozpoczynało się
pismo —:

z synowskim zaufaniem do stóp
Waszej Świątobliwości chylą się
głowy kilku rodzin, by przedłożyć, że
spokój, jakim mogły się cieszyć ich



rodziny aż do 1947 roku był stale
naruszany i zakłócany z pewnej
poważnej przyczyny.

Ta godna pożałowania sytuacja jest
spowodowana faktem, że młodzi
ludzie należący do tych rodzin
doprowadzeni zostali do tego, że nie
wypełnili obowiązków rodzinnych
względem rodziców i krewnych, a
niektórzy z nich także wymogów ich
studiów, którym uprzednio oddawali
się z pilnością i dobrymi rezultatami.
Wszystko to trwale zniweczyło ich
przygotowanie do dorosłego życia, a
także lojalność i właściwy stosunek
do rodziców i Ojców Duchowych,
gdyż oddalili się oni od zasad
ludzkich i chrześcijańskich, które
współtworzyły ich środowisko
rodzinne oraz stowarzyszenia
religijne, do których uprzednio
należeli»[35].

Następnie autorzy wyrażają swe
wątpliwości co do powołania swych



dzieci do Opus Dei, «ponieważ
wszystko, co miało miejsce, rozwijało
się w atmosferze, która wydaje się
nie odpowiadać duchowi Bożemu i
przede wszystkim nie stwarza
gwarancji, że dusze tych młodych
ludzi nie zostały sztucznie
poprowadzone ku podjęciu decyzji,
do których nie byli przygotowani».

Na skutek tego sumienie rodziców —
jak twierdzi nota — jest przepełnione
bólem, a oni sami są «zmartwieni z
powodu utraty przez ich dzieci
wartości moralnych»; ale jeszcze
bardziej ich zastanawia to, że
członkowie Instytutu Opus Dei
«prowadzą pracę prozelitystyczną za
pomocą działań, które nie
odpowiadają tradycji lojalności i
jasności, jakiej hołduje w tym
względzie Kościół»[36].

«Rodziny — kończy się pismo —
oczekują i proszą o pocieszenie w
bolesnej sytuacji, gdy zburzony



został ich spokój wewnętrzny. Nie
mają zamiaru przeciwstawiać się
uprawnionym ambicjom i
ewentualnym powołaniom swoich
dzieci, ale proszą o to, by wróciły one
na studia, aby ukończyć je w
normalnej atmosferze, w której
dotychczas toczyło się ich życie i po
konsultacjach z osobami uczonymi,
pobożnymi i doświadczonymi
podjęły ostateczną decyzję»[37].

Pismo to jest bezczelnym donosem
na apostolstwo prowadzone przez
Opus Dei, a także aktem silnej presji
wywieranej na papieża w chwili, gdy
udzielił właśnie ostatecznej aprobaty
Dziełu (w 1950 roku), aby użył wobec
niego całej swej suwerennej władzy.

«O to, Ojcze Święty — mówią
końcowe słowa listu — proszą Cię z
całego serca i mają nadzieję na Twą
Ojcowską łaskawość». Poniżej
znajduje się data: Rzym, 25 kwietnia



1951 oraz podpisy pięciu osób
składających prośbę.

Gdy Ojciec zorientował się w
sytuacji, zareagował podobnie, jak w
roku 1941. Don Josemaría prosił
swoich synów i córki, by milczeli,
modlili się, uśmiechali i
pracowali[38]. A jego dzieci,
posłuszne mu, stosowały się ściśle do
tego sposobu postępowania,
chowając w duszy smutne wypadki
towarzyszące prześladowaniom.
Mario Lantini wspomina, że o swoich
własnych doświadczeniach
opowiedział dopiero przy okazji
zeznań przed trybunałem
towarzyszącym procesowi
beatyfikacyjnemu założyciela Dzieła,
trzydzieści lat później: «Muszę dodać,
— oświadczył w 1983 roku — że o
tym wszystkim mówię po raz
pierwszy, i robię to z bólem,
ponieważ mons. Escrivá zawsze nam
zabraniał, jasno i wyraźnie, mówić
na ten temat, aby nie grzeszyć



brakiem miłości, nawet rozmawiając
między sobą, tak, jak powiada punkt 
Drogi (nr 443): jeśli nie możesz
pochwalić, milcz. Z tego wynika, że
wypadki, których doświadczyłem,
nie są znane nawet w środowisku
Dzieła. Wiedzą o nich chyba tylko
bezpośrednio zainteresowani, a
także sam założyciel i don Álvaro,
ówczesny konsyliariusz regionu
włoskiego»[39]. Don Álvaro ze swej
strony zapewniał, że nie słyszał ze
strony Ojca «ani jednego słowa
pretensji przeciwko tym, którzy go
oczerniali, nawet w najtrudniejszych
momentach»[40].

Reakcja Ojca polegała na tym, że
uciekł się ufnie do opieki Boskiej.
Wziął niewielką kartkę i napisał: 
powierzyć patronatowi Świętej
Rodziny, Jezusa, Maryi i Józefa
rodziny naszych, aby mogły
uczestniczyć w gaudium cum pace*
Dzieła i otrzymały od Pana miłość
do Opus Dei[41].



W tym samym 1951 roku w liście do
swoich synów czyni jedną krótką
aluzję do tego przykrego wydarzenia:

Chciałbym wam teraz opowiedzieć
— pisze — o szczegółach
Poświęcenia Dzieła oraz rodzin
każdej z członkiń i każdego z
członków Dzieła Świętej Rodzinie.
Miało to miejsce 14 maja tego roku
w kaplicy — która odtąd jest pod
wezwaniem Świętej Rodziny — 
która nie miała jeszcze ścian,
pośród kawałków desek i
wystających gwoździ, pośród
szalunku, który podtrzymywał
cementowe belki i sufit, póki nie
zastygną. Ale są dokładne notatki
na ten temat, wówczas spisane.
Dlatego nic więcej już tutaj nie
dodam. Powiem wam, że mogłem
tylko uciec się do opieki
niebieskiej, wobec diabelskich
machinacji — Bóg na nie zezwolił!
— pewnych pozbawionych
skrupułów osób, które skłoniły



kilku ojców do podpisania
dokumentu pełnego kłamstw i
sprawiły, że trafił on do rąk Ojca
Świętego. Jezus, Maryja i Józef
sprawili, że chmury się rozeszły i
nie było żadnej burzy gradowej.
Wszystko się wyjaśniło[42].

Natychmiast dały o sobie znać
dobroczynne skutki tej ucieczki do
opieki Świętej Rodziny. Jeszcze w tym
samym tygodniu, gdy pismo trafiło
do rąk Ojca Świętego, jeden z jego
sygnatariuszy wycofał się[43].
Pozostali szybko zorientowali się, jak
bezpodstawna była skarga na ową
«bolesną sytuację», o której mowa w
donosie. Później nie wywierali już
żadnego nacisku na swych synów, a
Pan przywrócił pokój w ich
rodzinach. Lista skarg złożona do
Jego Świątobliwości stała się
bezprzedmiotowa, a don Josemaría
miał ogromną satysfakcję, widząc
wzrastającą miłość do Opus Dei w
rodzinach jego członków[44].



Od 1951 roku corocznie odnawiane
jest to poświęcenie, z prośbą — jak
powiada jego formuła — by Bóg
zesłał błogosławieństwa na rodziców
i rodzeństwo członków Opus Dei, i by
zbliżyli się oni do wielkiej rodziny,
jaką jest Dzieło:

«Spraw, Panie, aby codziennie lepiej
poznawali ducha naszego Opus Dei,
do którego powołałeś nas dla Twojej
służby i naszego uświęcenia; wlej w
nich wielką miłość do naszego
Dzieła; spraw, by rozumieli jaśniej
piękno naszego powołania, aby
odczuwali świętą dumę, że zechciałeś
nas wybrać, i aby umieli dziękować
za ten zaszczyt, którego im udzieliłeś.
Błogosław szczególnie współpracy,
którą ofiarują naszej pracy
apostolskiej, i spraw, aby zawsze
uczestniczyli w radości i pokoju,
których Ty nam udzielasz, jako
nagrody za nasze oddanie»[45].



2. Cor Mariae dulcissimum, iter
para tutum!*

Ojciec musiał spędzić w Rzymie
lato1951 roku. Okoliczności zmusiły
go — jak się wyraził — do trwania w
gotowości bojowej. Było to poważne
poświęcenie z jego strony, ponieważ
był wyczerpany ogromem pracy
podczas całego roku akademickiego,
w samym środku prac budowlanych
w domu oraz i w obliczu groźby, jaką
stanowiły dlań warunki klimatyczne
rzymskiego ferragosto*. Do tego
dokładały się dolegliwości
towarzyszące cukrzycy, które stały
się już tak trudne do zniesienia, że —
jak żartobliwie mówił - stale
przypominają mu czyściec. Z drugiej
strony nie mógł się ruszyć z Rzymu.
Od pewnego czasu zauważył
niewytłumaczalną zmianę u wielu
osób w Kurii. Pewnego dnia dotarł do
jego uszu pewien lekko krytyczny
komentarz; kiedy indziej, kardynał,
stary znajomy don Josemaríi,



publicznie zaprzeczył, jakoby go
znał[46].

W obliczu tych oraz innych jeszcze
symptomów zaczął podejrzewać, że
coś się dzieje, choć nie był w stanie
powiedzieć, co, ani nie wiedział
naprawdę, o co chodzi. Te sygnały
dotyczące Dzieła wskazywały, że ma
miejsce coś podejrzanego. Bez
wątpienia nad Opus Dei zawisło
jakieś poważne niebezpieczeństwo. A
chociaż chodziło raczej o niejasne
przeczucia, a nie o dokładne
informacje, jakiś ucisk na sercu
zaczął ciążyć nad myślami, a nawet
nad gestami don Josemaríi,
jednocześnie radosnego i
zmartwionego. Żartował dużo, ale
jednocześnie nalegał, by polecali jego
intencje podczas modlitwy. Jego stan
ducha odzwierciedlał szczególny
niepokój, który przebijał w jego
spojrzeniu, a nawet w sposobie
poruszania się.



«Jak zawsze — wspomina
Encarnación Ortega — uciekł się do
modlitwy i umartwienia. Całe dnie
spędzał nie jedząc nic, albo prawie
nic, co sprawiło, że zaczęłyśmy
obawiać się o jego zdrowie.
Wiedziałyśmy także, że sypia bardzo
mało. Z każdym dniem coraz silniej
przynaglał nas do modlitwy, a sam
także modlił się coraz intensywniej.
Pewnego dnia polecił przerwać
wszystkie działania, którymi się
zajmowałyśmy, abyśmy się udały się
na pół godziny do kaplicy i
“przycisnęły” Pana naszą modlitwą
[...]. Wydaje mi się, że był to jeden z
tych momentów naszego życia, gdy
najbardziej, z całego serca
prosiłyśmy Boga, by pomógł
naszemu Ojcu»[47].

Pewnego dnia w tym właśnie okresie
— na początku lata 1951 roku — don
Josemaría spacerował po ogrodzie w 
Villa Tevere, skoncentrowany,
podążając naprzód szybkim krokiem



i coś notując w kieszonkowym
kalendarzyku, kiedy zbliżył się doń
jeden z jego synów, Javier
Echevarría:

— «Jak się Ojciec miewa?» — zapytał
go.

— Jestem pełen pokoju i ze świętym
męstwem, niczym lew, jestem
gotów bronić tego Dzieła Bożego,
które Pan mi powierzył. Módl się,
a mi pomożesz[48]-tak brzmiała
jego odpowiedź.

Jeszcze nie mając pewności, o co
chodzi, Ojciec przeczuwał jakąś
nową przeciwność na drodze swojej i
całego Dzieła. To niejasne przeczucie
przenikało go do szpiku kości[49].
Majaczyło przed nim jakieś poważne
niebezpieczeństwo, ale w sposób tak
nieokreślony, że nie mógł pozbyć się
nieodpartego wrażenia, jakie
wywoływało w nim przewidywanie
zbliżającego się niebezpieczeństwa,
choć nie był w stanie określić, z



której strony spadnie nań cios. Czuł
wokół siebie niewidzialną groźbę,
intensywnie, wszystkimi
zaalarmowanymi zmysłami, w
oczekiwaniu na atak:

Czuję się niczym ślepiec, który
musi się bronić— mówił Ojciec —
który nie może uczynić nic prócz
rozdzielania ciosów na oślep,
ponieważ nie wiem, co się dzieje,
ale wiem, że coś się dzieje...[50].

Poza wszystkim to niepokojące
przeczucie było łaską od Boga, która
popychała całe Dzieło na czele z
założycielem na Krzyż Chrystusa.
Pan zezwala na takie niejasności 
abyśmy się uświęcali, i aby
wzmocnić jeszcze bardziej
Dzieło[51], jak pisał niedługo potem.

Podczas poprzednich kampanii
oszczerstw, pomówień i
niegodziwości wiedział, dokąd się
udać, jak odpowiedzieć i komu się
przeciwstawić. Teraz musiał walczyć



z niejasnymi cieniami. Gdy
nadchodził sprzeciw ze strony
dobrych, przyjaciele zwykle
doradzali mu dwie metody
postępowania. Wedle jednych, lepiej
było milczeć i pozwolić się oczerniać,
pod osłoną pokory. W ten sposób, gdy
przyjmuje się ciosy w milczeniu,
wrogowie nie mają okazji, by
nagłośnić skandal. Inni natomiast
byli zwolennikami, by głośno mówić
prawdę; i dlatego zachęcali go, by się
bronił: by odpowiadał i zwalczał
oszczerców. Don Josemaría uważał,
że obie opinie były rozsądne i z
chrześcijańskiego punktu widzenia
do przyjęcia. Nie było jednak łatwo 
znaleźć właściwy sposób
postępowania, ponieważ, gdy
zastanawiał się, jak powinien
postępować, mimo całej dobrej woli
zawsze przegrywał. Jednak wina nie
leżała po jego stronie, jak stwierdza
w podsumowaniu historii
wycierpianych prześladowań:



Zawsze okoliczności pokazywały
mi, że znajdowałem się w
rzeczywistości w tej samej
sytuacji, o której mowa jest w
bajce o ojcu, synu i ośle. Cokolwiek
bym robił, pomówienia nie
ustawały[52].

(Wszystko to były pomówienia i
manipulacje. Działo się to samo, co z
pewnym wieśniakiem, który wracał z
pola wraz z synem[53]. Siedział na
swym osiołku, zadowolony z życia,
kiedy spotkał na drodze pewnego
sąsiada, który zganił go za jego
postępowanie: — I co, zadowolony?
A syna niech szlag trafi!

Zsiadł staruszek i posadził syna na
ośle. Niedługo potem obejrzała się za
nimi pewna kobieta: — Jak to
możliwe! – krzyknęła zgorszona. –
Ojciec idzie piechotą, chłopcze
wstydź się!

Chłopak zsiadł więc z osła i odtąd i
on, i ojciec szli piechotą, kiedy ktoś



zawołał za nimi ironicznie: — Tylko
żeby się osioł nie zmęczył!

Nie wiedząc już, co robić, obaj
wsiedli na osła. Człapał dalej
uginając się pod ciężarem przez
ostatnią część drogi, gdy ktoś znowu
zawołał: Na to to trzeba być
prawdziwym potworem! Nie
widzicie, że biedne zwierzę o mało
nie wyzionie ducha?)

Sytuacja, w której się znajdował, była
bardzo niejasna, a zagrożenie
niewidzialne. Czyj cios miał
odparować, i jakiego rodzaju cios?
Nie mógł trwać w bezczynności.
Wewnętrznie czuł, że jakaś
tajemnicza siła popychała go, by
bronił Dzieła ze wszystkich sił: — 
synowie moi,— zwykł był wówczas
mówić do tych, którzy go otaczali — 
jestem niczym lew ryczący,
tamquam leo rugiens, w gotowości,
aby diabeł nas nie ukąsił[54].



Miał wrażenie, jakby stąpał po
ruchomych piaskach. Don Álvaro,
aby przeciwstawić się jego
niepokojom, zwracał jego uwagę na
sprawy, z których trzeba było się
cieszyć: Ojcze— mówił mu —
przecież wszystko idzie dobrze,
przecież jest wiele powołań i, Bogu
dzięki, przecież panuje wśród
wszystkich dobry duch[55]. Ale
Ojciec nalegał, by coś zrobić. Jakaś
Boża siła przynaglała go, z powodu 
nadprzyrodzonej konieczności,by
schronić się pod płaszczem
Najświętszej Maryi Panny, ja później
tłumaczył swoim dzieciom: Skoro
nie znajdowałem na tym świecie
nikogo, kto by nam naprawdę i
ostatecznie pomógł, zwróciłem się
do Naszej Najświętszej Matki
Maryi[56].

Powziąwszy tę decyzję, 9 sierpnia
napisał do wszystkich członków
wielkiej rodziny, jaką było Opus Dei,
mówiąc im, że w święto



Wniebowzięcia Najświętszej Maryi
Panny odprawi Mszę Świętą w
Loreto:

I tam, wewnątrz domku Świętej
Rodziny, Jezusa, Maryi i Józefa,
dokonam poświęcenia Opus Dei
Niepokalanemu Sercu Maryi.

Potem każdego roku, zgodnie z
formułą, którą wam prześlę, we
wszystkich naszych ośrodkach i
domach odnawiać będziemy to
poświęcenie.

Będzie to poświęcenie ambitne,
ponieważ poświęcimy Jej także
ludy i narody, które znajdują się z
dala od Jej Bożego Syna.

Taki właśnie jest nasz duch!
Bądźcie zjednoczeni ze mną
zwłaszcza tego dnia[57].

W tym czasie polecał swoim
dzieciom, by powtarzali nieustannie,
niestrudzenie akt strzelisty, który



stale był obecny na jego ustach: Cor
Mariae dulcissimum, iter para
tutum!*[58], by Najsłodsze Serce
Maryi chroniło drogę, którą kroczy
Dzieło.

Rankiem 14 sierpnia, w pełnym
słońcu, Ojciec i don Álvaro w
towarzystwie dwu innych członków
Dzieła wyjechali samochodem z
Rzymu. Pojechali szosą Via Salaria, a
następnie skręcili ku wybrzeżu
adriatyckiemu. Bez zatrzymywania
dotarli do bazyliki Naszej Pani w
Loreto i zamówili na następny dzień
mszę przy ołtarzu w Świętym
Domku. Po południu udali się do
Ankony, gdzie spędzili noc.

Następnego dnia, w święto
Wniebowzięcia Najświętszej Maryi
Panny, Ojciec przed dziewiątą rano
zjawił się w Loreto i zastał bazylikę
wypełnioną ludźmi, którzy
przyjechali z całej okolicy. Święty
Domek, gdzie odprawił mszę, to



niewielkie pomieszczenie, gdzie
ścieśniła się wielka ciżba ludzi
przybyłych na święto maryjne. Ojciec
starał się odprawiać mszę w
skupieniu. Ale spontaniczne objawy
pobożności uczestników nie
pozwalały mu się skoncentrować:

Kiedy więc ja całowałem ołtarzw
chwilach, w których jest to
przepisane w rubrykach
mszalnych, jednocześnie całowały
go trzy lub cztery wieśniaczki. 
Rozpraszało mnie to, ale byłem
wzruszony. Moją uwagę
przyciągała także myśl o tym, że w
tym Świętym Domku - który, jak
zapewnia tradycja, był miejscem
zamieszkania Jezusa, Maryi i
Józefa – nad ołtarzem
umieszczono słowa: Hic Verbum
caro factum est*. Tu, w domu
uczynionym ludzką ręką, na
skrawku ziemi, na której żyjemy,
mieszkał Bóg[59].



Po powrocie z zakrystii, podczas gdy
don Álvaro odprawiał mszę o wpół
do dziesiątej, Ojcu udało się schronić
w korytarzu, znajdującym się za
ołtarzem Świętego Domku. Tam
dokonał poświęcenia Najsłodszemu
Sercu Maryi, doskonałemu
wizerunkowi Serca Jezusowego. W
imieniu całego Dzieła mówił
Najświętszej Panience:

Poświęcamy Ci całe nasze
jestestwo i życie; wszystko, co
nasze: to co miłujemy i to, czym
jesteśmy. Dla Ciebie nasze ciała,
nasze serca i nasze dusze, Twoi
jesteśmy my i nasze
apostolstwa[60].

Ojciec klęczał przez cały ten czas, gdy
don Álvaro odprawiał mszę. Sam,
pogrążony w modlitwie, nie
zwracając uwagi na poszturchiwania
tłumu, który stale przelewał się
przejściem za ołtarzem, prosił o łaski
Serce Maryi:



Rozpal nasze biedne serca, aby
miłowały z całej duszy Boga Ojca,
Boga Syna i Boga Ducha Świętego;
wlej w nasze serca wielką miłość
do Kościoła i do Papieża, i spraw,
byśmy byli całkowicie podlegli jego
naukom; daj nam wielką miłość do
Dzieła, do Ojca i do dyrektorów;
spraw, abyśmy, wierni naszemu
powołaniu, mieli żarliwy zapał
zdobywania dusz; wznieś nas, o
Pani, do doskonałej miłości Boga i
udziel nam daru wytrwania aż do
końca[61].

Dopiero po wyjściu Ojciec zdał sobie
sprawę, że ma podeptaną sutannę.
Po śniadaniu udali się w podróż
powrotną do Rzymu. Było bardzo
gorąco, ale don Josemaría był bardzo
zadowolony. Modlił się. Był
pogrążony w Bogu. W ciszy.
Dziękował. Jeszcze tego samego dnia
po południu spotkał się ze swymi
córkami i synami. Opowiedział im,
skąd wraca, i że poświęcenie



Najświętszej Maryi Pannie daje mu
pewność, że Matka Boża weźmie
Opus Dei jeszcze raz pod swoją
opiekę. Polecił im nadal modlić się do
Najsłodszego Serca Maryi,
powtarzając iter para tutum*[62].

Pełen pokoju i ufności, don Josemaría
odbył kolejne pielgrzymki do innych
sanktuariów maryjnych, aby
podziękować za otrzymane dary,
odnawiając też poświęcenie okonane
w Loreto. 21 sierpnia udał się w
pielgrzymkę do Pompei; 22 do Divino
Amore. 6 października przyjechał do
Lourdes i następnego dnia odprawił
tam mszę. Z Lourdes pojechał do
Saragossy, gdzie padł do stóp
Najświętszej Maryi Pannie del Pilar 9
października; a potem po przyjrzeniu
się apostolstwom Dzieła w Madrycie,
odwiedził swoje dzieci w Portugalii,
odnawiając poświęcenie w Fatimie
19 października[63].

* * *



Zaopatrzeni w zwyczajowe
błogosławieństwo Ojca oraz w
figurkę Matki Bożej, 8 grudnia 1949
roku pierwsi członkowie Dzieła
wyjechali do Mediolanu, in
paupertate et laetitia*, aby rozpocząć
tam stałą pracę apostolską. W
grudniu dołączył do nich Juan
Udaondo, jako kapłan ośrodka. W
kilka tygodni później ksiądz i
dyrektor ośrodka spotkali się z
kardynałem Schusterem.

— Ksiądz jest kapłanem, który należy
do instytucji ustanowionej na prawie
papieskim, a ja jestem biskupem tej
diecezji – powiedział kardynał do
Juana Udaondo. – Jak ustalimy nasze
stosunki?

— Nasz założyciel — wyjaśnił ksiądz
— zawsze nam mówi, by służyć
Kościołowi w ten sposób, w jaki sam
Kościół sobie tego życzy,i by
popychać ten wózek w kierunku,
który wskaże biskup. Pragniemy, by



Wasza Eminencja była informowana
o naszej pracy przynajmniej w takim
samym stopniu, jak o pracy
proboszczów w ich parafiach, jeśli
nie bardziej[64].

Latem 1951 roku członkowie Dzieła
udali się w sierpniu do ośrodka
znajdującego się w pobliżu Rzymu, w
Castelgandolfo, gdzie wzięli udział w
kursie formacyjnym.

Powrócili do Mediolanu we wrześniu
i po kilku dniach ponownie
odwiedzili kardynała, który przyjął
ich tak, jakby niecierpliwie na nich
czekał: — Gdzieście byli przez cały
ten czas? – zapytał ich. Wysłał już
proboszcza, aby ich wezwał, ale
zastał dom zamknięty. Miał im coś do
powiedzenia. Opowiadano mu
niewiarygodne rzeczy, straszne
kalumnie przeciw Dziełu. Ale mogą
być spokojni, on jest bardzo
zadowolony z tego, że ma ich w
swojej diecezji. – Jednak – dodał,



czyniąc gest, jakby usiłował sobie coś
przypomnieć. – Kto mi to
powiedział? Kto mi to powiedział?
Ktoś bardzo wysoko postawiony mi
to powiedział!... I na tym kardynał
przerwał[65].

Natychmiast opowiedzieli Ojcu o
rozmowie z kardynałem. W dwa dni
później, 28 września, Ojciec nakazał
członkom Dzieła w Mediolanie, by
ponownie odwiedzili kardynała
Schustera i by potem, po rozważeniu
tego podczas modlitwy, opowiedzieli
mu punkt po punkcie, dokładnie i
konkretnie to, co się działo w
Hiszpanii: ataki z ambony w 1940
roku, stałe pomówienia, fałszywe
informacje przekazywane niektórym
biskupom, oszczercze ulotki,
doniesienia do władz cywilnych,
najścia rodzin członków etc.[66].
Kardynał uważnie ich wysłuchał i
powtórzył im, że jest bardzo
zadowolony z pracy Dzieła w
Mediolanie.



* * *

5 stycznia 1952 roku Prokurator
Generalny Opus Dei, don Álvaro del
Portillo, otrzymał oficjalne pismo od
Sekretarza Świętej Kongregacji ds.
Zakonników, mons. Larraony, w
którym ten uprzejmie go prosił o
«kopię konstytucji Opus Dei oraz
regulaminu wewnętrznego
Administracji, wraz z pisemnym
opisem — doktrynalnym i
praktycznym — ustroju instytutu w
jego dwu sekcjach, a także tego, w
jaki konkretnie sposób
wprowadzana jest w życie
specyficzna współpraca
przewidziana w konstytucjach»[67].

Don Álvaro pośpiesznie
odpowiedział. Jego pisemna
odpowiedź nosi datę 6 stycznia.
Zostały do niej dołączone kopie
statutów Opus Dei oraz regulaminu
wewnętrznego Administracji
domowej, a także



dziesięciostronicowy dokument
wyjaśniający skrupulatnie i
dogłębnie rozdział istniejący
pomiędzy sekcjami Dzieła, ich ustrój
i wzajemne relacje.

«Aby móc zrozumieć i właściwie
ocenić, in iure czy de facto, relacje
istniejące pomiędzy dwiema
gałęziami Opus Dei — rozpoczyna się
pismo — niech wolno nam będzie
podkreślić, że trzeba mieć na
względzie i docenić całą wagę tego,
co konstytucja apostolska Provida
Mater Ecclesia ustanowiła
ostatecznie w porządku doktrynalno-
prawnym, jak i w praktycznym
porządku życia»[68].

Po co potrzebna jest kopia prawa
partykularnego Opus Dei? Chociaż
don Álvaro nie stawia w swoim
piśmie wprost tego pytania, jego
odpowiedź i sposób argumentacji
odzwierciedlają lekkie zdziwienie. W
efekcie argumentom przytoczonym



przez Prokuratora Generalnego
Dzieła towarzyszy nieme pytanie:
czyż prawo partykularne Opus Dei
nie zostało skrupulatnie i dogłębnie
zbadane, sprawdzone i
zaaprobowane? Ponieważ jest jasne,
że statuty zyskały nihil obstat
Świętego Oficjum w październiku
1943 roku, a następnie zostały
poddane dokładnemu i
szczegółowemu sprawdzeniu przez
Świętą Kongregację ds. Zakonników
przy okazji erygowania na prawie
diecezjalnym w 1943 roku, ponownie
przy okazji wydania decretum laudis
w 1947 roku i jeszcze raz w 1950
roku, przy okazji prośby o wydanie
ostatecznej aprobaty dla Opus
Dei[69]. Czyż posługa domowa, która
jest prowadzona przez kobiety z
Administracji domów Opus Dei, nie
została wyraźnie pochwalona i
ubogacona odpustami wydanymi
przez Piusa XII w papieskim breve
Mirifice de Ecclesia z 1947 roku?[70].



Było jasne, że do Kurii dotarły jakieś
donosy, szczególnie dotyczące
jedności prawnej dwu gałęzi Opus
Dei. Ktoś zajął się tym, by przyniosły
spodziewany efekt. W takim stanie
rzeczy założyciel otrzymał w kilka
dni później list od swoich synów z
Mediolanu oraz relację ks. Juana
Udaondo na temat wizyty, jaką złożył
kardynałowi Schusterowi:

«Mediolan, 15 stycznia 1952.

Tego ranka wraz z Juanem Masią
złożyliśmy wizytę kardynałowi
Schusterowi. Zapytał nas, jak stoją
nasze sprawy: powiedzieliśmy mu, że
dobrze, a zaraz potem zapytał nas,
czy nasz Przewodniczący — mając na
myśli Ojca — miał jakiś Krzyż.
Odpowiedziałem mu, że Ojcu ich
nigdy nie brakuje, ale że dla nas
krzyż jest znakiem radości i Bożego
wybraństwa i że Ojciec nam wiele
razy powtarza “dzień bez Krzyża to
dzień stracony i że Jezus Chrystus,



Wieczny Kapłan, błogosławi zawsze
poprzez Krzyż”. Wówczas kardynał
powiedział nam, że musimy być
przygotowani, że z pewnością
nastąpią kolejne prześladowania.
Powiedział, że czytając dzieje
różnych Bożych dzieł oraz żywoty ich
założycieli, zdał sobie sprawę, że
zawsze Pan dozwalał na
przeciwności i prześladowania i że
nawet były one poddane wizytacjom
apostolskim, a ich założyciele byli
złożeni z funkcji przełożonego.
Mówił do nas serdecznie. Widać
było, że martwi się o Dzieło i o Ojca i
mówił nam, byśmy nie upadali na
duchu, jeśli coś takiego i nas spotka,
że musimy nadal pracować z
wielkim oddaniem i powtarzał
wielokrotnie: continuate a lavorare,
avanti, coraggio* etc.

Zarówno Juan, jak i ja słuchaliśmy
bardzo spokojnie i powiedzieliśmy
mu, by się nie martwił, że Dzieło
należy do Boga i że Pan przyzwyczaił



Ojca i nas wszystkich do
prześladowań; że we wszystkich tych
sprawach Ojciec kazał nam widzieć
zawsze rękę Boga i że Dzieło
przetrwa wszystkie prześladowania,
że dla nas są one powodem radości i
pomagają nam i popychają nas,
byśmy się uświęcali i pracowali tylko
dla Boga»[71].

Dzięki temu założyciel Opus Dei
dowiedział się o naturze
przeciwności, ale brakowało mu
konkretnych danych, by kogokolwiek
oskarżyć albo przygotować stosowną
obronę. Pomyślał jednak, że trzeba
powtórzyć pismo z 6 stycznia,
dotyczące ustroju obu sekcji Dzieła.
Don Álvaro del Portillo, jako
Prokurator Generalny Dzieła,
ponownie napisał, tym razem z datą
3 lutego, do Sekretarza Świętej
Kongregacji ds. Zakonników, o.
Larraony, człowieka sprawiedliwego
i prostolinijnego, który znał prawną
stronę Opus Dei. Ostatecznie nowe



pismo miało wykazać, jak
nierozważny i niesprawiedliwy jest
ten sposób postępowania w Kurii
oraz na jakie ryzyko zostaje
wystawione dobre imię całej
instytucji, gdy od razu wszczyna się
wobec niej dochodzenie. Przecież
działała bez żadnego skandalu, bez
żadnych zakłóceń, skutecznie przez
niemal ćwierć wieku, dlaczego więc
myśli się teraz o zmianie jej
struktury? Czy fakt, że jej statuty
zostaną poddane ponownej analizie
siłą rzeczy nie roznieci podejrzeń,
które oszczercy rozgłoszą wszem i
wobec, jakoby te środki zostały
podjęte przeciw Opus Dei z powodu
jakiegoś tajemniczego skandalu?[72]

Wobec takiego niedopuszczalnego
postępowania, założyciel Dzieła,
pokładając ufność we
wstawiennictwie Najświętszej Maryi
Panny, odzyskał optymizm:



Ufam— pisał 9 lutego do Madrytu — 
że z łaską Bożą, a także dlatego, że
domaga się tego sprawiedliwość,
wszystko skończy się na burzy w
szklance wody. Cor Mariae
dulcissimum, iter para tutum!
*[73].

Czekając na zakończenie całej
sprawy, otzrymał przynaglającą
wiadomość z Mediolanu. Kardynał
Schuster niecierpliwił się bardzo.
Gdy 18 lutego 1952 roku odwiedzili
go ponownie członkowie Dzieła,
zaledwie wymienili pozdrowienia,
natychmiast kardynał zapytał o
założyciela Opus Dei:

— «Czy teraz nie dźwiga na swych
ramionach jakiegoś wielkiego
Krzyża?

— Jeśli tak jest, to będzie bardzo
szczęśliwy, ponieważ zawsze nas
uczył, że jeśli jesteśmy blisko Krzyża,
jesteśmy bardzoblisko Jezusa –
odpowiedzieli mu.



— Nie, nie o to chodzi – przerwał im.
– Ja znam krzyż waszego założyciela.
Powiedzcie mu ode mnie, żeby
przypomniał sobie swego rodaka, św.
Józefa Kalasantego, i niech
działa»[74].

Gdy list z Mediolanu dotarł do rąk
Ojca, papier nosił już ślady łez osoby,
która go napisała. Don Josemaría aż
nazbyt dobrze zrozumiał wiadomość
od kardynała, to znaczy na czym
polegała podstępna pułapka
przygotowana na Dzieło. Starano się
o to, by podzielić je na dwie
oddzielne instytucje, zupełnie różne,
jedną przeznaczoną dla mężczyzn,
drugą dla kobiet. Do tego celu
wystarczyło pozbawić Dzieło jego
głowy. Gdyby udało się usunąć ze
środka Ojca, jedność zostałaby
unicestwiona: «percutiam pastorem
et dispergentur oves**»[75].

Założyciel zaczął działać, nie
zwlekając ani chwili. Udał się do



Sekretarza Kongregacji ds.
Zakonników i rzekł mu:

Niech wiedzą, że jeśli usuną mnie z
funkcji Przewodniczącego
Generalnego, bez podania
przyczyny, mój ból będzie trwał
może ze cztery sekundy; co więcej,
raczej wyświadczą mi przysługę,
ponieważ poproszę o przyjęcie i
stanę się ostatnim z Dzieła, jak
tego zawsze pragnąłem. Ale jeśli
oddalą mnie z Dzieła, niech
wiedzą, że popełnią zbrodnię, bo
mnie zamordują[76].

Zapytał o powód takiego
zamieszania. Powiedziano mu, że nie
było żadnego konkretnego powodu.
Natomiast istniała silna presja ze
strony pewnych osób. (Było
oczywiste, że tajemnica urzędowa
nie pozwalała wyjawić nic więcej.
Nie powiedziano mu, a i on nie pytał
o nazwiska tajemniczych
promotorów tych działań).



Następnym krokiem była rozmowa z
kardynałem Tedeschinim, który objął
funkcję kardynała protektora Opus
Dei 24 lutego 1952 roku[77].

W tym czasie don Josemaría
przygotował list, utrzymany w
szczerym i jasnym stylu, i w
towarzystwie don Álvaro udał się na
spotkanie z kardynałem
Tedeschinim, któremu wręczył do
rąk własnych pismo do niego samego
skierowane. Kardynał protektor
przeczytał je spokojnie i obiecał, że
jego treść zostanie podana do
wiadomości Ojca Świętego. List nosił
datę 12 marca 1952 roku[78]. Całe
Opus Dei w tych dniach modliło się
jak najusilniej, podczas gdy Ojciec, z
niepokojem w duszy, ukazywał swym
dzieciom swe udręczone serce:

Synu mój — mówił do jednego z nich
— ile razy słyszałeś, że mówiłem,
że chciałbym nie być z Dzieła, aby
móc natychmiast poprosić o



przyjęcie doń, i być posłuszny
wszystkim i we wszystkim,
zajmując ostatnie miejsce? Ty
dobrze wiesz, że nie chciałem być
założycielem niczego. To Bóg tego
chciał. Widzisz, jak chcą zniszczyć
Dzieło i jak mnie atakują? Chcą
mnie wyrzucić z Dzieła [...]. Synu
mój, jeśli mnie wyrzucą, zabiją
mnie, jeśli mnie wyrzucą,
zamordują mnie. Ja już to im
powiedziałem: niech mnie
postawią na ostatnim miejscu, ale
niech mnie nie wyrzucają.
Ponieważ, jeśli mnie wyrzucą, to
popełnią morderstwo[79].

W wigilię święta Św. Józefa, 18
marca, kard. Tedeschini uzyskał
audiencję papieską i przeczytał
Piusowi XII list, który tydzień
wcześniej wręczył mu don
Josemaría. Ton, w jakim utrzymane
były zawarte w nim wyjaśnienia, był
raczej bezpośredni, szczery i
rodzinny. Styl ten był rzeczywiście



stosowny wobec kardynała
protektora, przed którym sam na
sam otwiera się duszę; ale przesłanie,
nawet jeśli było odpowiednio
złagodzone serdecznością języka,
było bardzo ciężkie dla Ojca
Świętego. Było jednak konieczne, aby
przesłanie trafiło do papieża w
sposób bezpośredni i jasny, ponieważ
z wielu powodów można było
podejrzewać, że osoby stojące za tą
tajemniczą sprawą miały
bezpośredni dostęp do biura papieża.

Kardynał Tedeschini czytał więc na
głos, a papież słuchał z uwagą:

Rzym, 12 marca 1952.

Przewielebna Eminencjo:

Po tylu latach spędzonych, jako
przyjaciel i protektor de facto [...] 
a teraz, suwerenną decyzją Ojca
Świętego, protektor Opus Dei de
iure, a także jako osoba, która
zawsze śledziła z uważnym



zainteresowaniem i ojcowską
miłością wewnętrzne zmiany i
zewnętrzny rozwój naszego
Dzieła, nikt lepiej niż Wasza
Eminencja nie może zrozumieć i
docenić naszego zdumienia,
pełnego żalu i głębokiego bólu,
jakie towarzyszyło otrzymaniu
listu ze Świętej Kongregacji ds.
Zakonników, noszącego datę 5
stycznia 1952 roku. O jego treści
oraz o odpowiedzi nań Wasza
Eminencja wie z kopii obu
dokumentów (6 stycznia; 3 lutego
1952), które zostały doń przesłane
w stosownym czasie. Zaskakuje
nas i boli, że chce się wrócić
ponownie do sprawy tak dogłębnie
przemyślanej, zbadanej i w której
podjęta została decyzja, przy
okazji całego ustroju Opus Dei.

Niech nam będzie wolno,
Eminencjo, zauważyć, że to
postępowanie Świętej Kongregacji
ds. Zakonników nie może mieć



innej przyczyny niż donosy
skierowane przeciwko Opus Dei. W
takim przypadku ożywieni żywym
pragnieniem sprawiedliwości oraz
umiłowaniem prawdy, ośmielamy
się wyrazić pragnienie, by
otwarcie przedstawiono nam te
donosy i z szacunkiem domagamy
się dostarczenia dowodów.

Tu następowała cała lista pomówień
i kłamstw przeciwko Dziełu.
Wreszcie na zakończenie założyciel
poddawał pod rozwagę Kardynała
Protektora potrzebę przygotowania
nowego regulaminu wewnętrznego
Administracji, aby zabezpieczyć
jeszcze bardziej to, co znajduje się
w obecnym regulaminie, ponieważ
w ten sposób uniknie się z jednej
strony zaniepokojenia ze strony
Stolicy Świętej, zaś z drugiej –
kłamliwego oczerniania wielu
tysięcy dusz.



Papież uważnie słuchał listu
czytanego przez kardynała. Od czasu
do czasu podnosił ręce, jak gdyby
chciał podkreślić tym gestem wagę
słów. Jak tylko kardynał Tedeschini
skończył czytać, Ojciec Święty,
zniecierpliwiony i zaskoczony,
zawołał: «Ma chi mai ha pensato a
prendere nessun
provvedimento*?»[80].

Na pytanie, komu przyszło do głowy
podjąć środki skierowane przeciwko
Opus Dei, kardynał odpowiedział
milczeniem. Papież zotał uprzedzony
i ci, którzy zamierzali rozbić Opus
Dei, zawiedli się. Założyciel Dzieła
zdołał więc na czas sparaliżować tę
intrygę[81].

3. Pomnik wiary i miłości

Don Josemaría mógłby sobie łatwo
oszczędzić całego bólu głowy i
niekończących się problemów
związanych z wznoszeniem
budynków przyszłej Centralnej



Siedziby Opus Dei. Każdy inny już
zaprzestałby prowadzenia tego
projektu, albo w najlepszym razie
uciekł się do przedłużania terminów
i odkładania kolejnych etapów. Ale
nie on. Założyciel Dzieła od początku
podjął prace z całą determinacją. Ale
po wielu latach licznych i
heroicznych wysiłków nadal nie
mógł rozwiązać problemu
sfinansowania jego kosztów. Miał
wystarczająco dużo czasu, by uznać,
że to przedsięwzięcie rzymskie[82] tak
żarliwie zapoczątkowane, było
niemożliwe do wykonania, było
prawdziwym szaleństwem. Jasno
ukazywały to fakty. Don Josemaría
wykorzystał wszystkie środki
ludzkie, jakimi dysponował, nawet
prosił o jałmużnę własnych synów, a
także by ci ze swej strony prosili o
nią innych. Niestety tak przyjaciele,
jak i instytucje, u których mogli
prosić o pieniądze, udzielali im
grzecznych i uzasadnionych odmów.
W tej sytuacji w trzy lata po



rozpoczęciu prac w Villa Tevere,
Ojciec w sierpniu 1952 roku określał
swą obecną sytuację i perspektywy
dwoma krótkimi słowami: Jesteśmy
materialnie wykończeni... a trzeba
wykończyć te domy[83].

Nie chodziło tylko o to, że brakowało
im pieniędzy i że wyschły wszystkie
źródła finansowania. Założyciel
chciał powiedzieć coś jeszcze: po
pierwsze, że przedsięwzięcie
rzymskie pochłonęło całą jego
energię i że jednak, mimo wszystko,
nadal rządziła Wola Boża. Dlatego
też decyzja podjęta w pierwszej
chwili obowiązywała nadal. Prace
będą prowadzone dalej[84]. (Nie
wolno jednak zapominać, że wysiłki
Ojca co do formacji teologicznej i
apostolskiej jego synów nie były
mniejsze niż zaangażowanie w
zakończenie prac budowlanych).

Czas mijał, a trudności rosły. Ale nie
brakowało codziennych cudów i



prace postępowały, jak pisał don
Josemaría do Odóna Molesa w 1954
roku:

W jakiś cudowny sposób
popychamy to wszystko naprzód,
dzień po dniu: przykro, że nie
zjawia się jakaś chojna dusza,
która mogłaby nam zapewnić
środki, aby zakończyć to Boże
narzędzie, jakim jest Kolegium
Świętego Krzyża[85].

Chodziło przede wszystkim o
przedsięwzięcie dla potrzeb dusz,
prowadfzone dla chwałyu Bożej i w
służbie Kościołowi. Stanowiło poza
tym silny impuls, w skali
ogólnoswiatowej, dla apostolstwa
Dzieła. W 1950 roku ta wizja
założyciela Opus Dei przyniosła już
pierwsze owoce. Mówił o tym
Pedrowi Casciaro:

Tego roku przyjedzie jeszcze
trzynastu, czy czternastu, co wraz
z tymi, co już tu są, daje jakichś



dwudziestu sześciu, dwudziestu
siedmiu, którzy będą się
doktoryzować z nauk kościelnych. 
Już wkrótce będziemy mogli
wysłać profesorów i dyrektorów
do Ośrodków Studiów w każdym
regionie, z tytułami z filozofii
kościelnej, prawa kanonicznego i
teologii. Jest to wielki krok
naprzód, jeśli chodzi o formację
wszystkich oraz wyboru ludzi,
którzy trafią do kapłaństwa! Czy
teraz rozumiesz moją troskę? Proś
Pana i Naszą Matkę z
Guadalupe*o pieniądze dla tego
domu oraz na utrzymanie
studentów. Naprawdę warto[86].

W wyniku ścierania się przeciwności
związanych z ubóstwem oraz
koniecznością stawienia im czoła, w
sercu Ojca wzniecane były iskry
miłości i wiary oraz pokój, właściwy
temu, kto oddaje się w ramiona Pana.
Jak opowiadał Pedrowi Casciaro: Pan



nas nie zostawi. Codziennie mam
bardziej żywą wiarę[87].

Postępy prac w Villa Tevere od
bardzo wczesnego etapu szły bardzo
ciężko, a wkrótce nie dało ich się
prowadzić dalej. W styczniu 1950
roku Ojciec czynił bilans środków
ludzkich i nadprzyrodzonych:

Stoimy bardzo słabo z pieniędzmi.
Są dni, kiedy nie wiemy, jak płacić
— ani nie widać żadnego ludzkiego
wyjścia — aby móc kontynuować
te prace w Villa Tevere: za pomocą
operacji bankowych, do tej pory
znajdujemy wyjście. Wszystko,
byle nie zostawić
niewykończonych tych budynków;
a potem Kolegium Rzymskie i
Castello. Są to — wkrótce będą — 
cudowne narzędzia [...]. Polecajcie
Panu i działajcie zawsze w sposób
święty, to także jest bardzo dobra
modlitwa[88].



Jeszcze w 1952 roku wciąż pytał
samego siebie: Czy nadejdzie
rozwiązanie z Ameryki?[89] oraz 
kiedy znajdziemy opatrznościową
osobę, która będzie miała
wystarczająco wielką miłość do
Chrystusa, by pomóc nam bez
hałasu w opłaceniu tego
wszystkiego?[90].

Dzieło wzrastało i rozrastało się na
inne państwa Ameryki Południowej:
Argentynę, Chile, Kolumbię, Peru,
Ekwador... a Ojciec stale prosił o to,
co dawniej, miał te same dawne i
nowe nadzieje, i te same
opatrznościowe sny, i nie tracił
zaufania do Boga:

Jestem zadowolony — pisał do Peru
w 1954 roku. —, z wysiłku, jaki
wkładacie w pomoc dla Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża:
obyście znaleźli tę opatrznościową
osobę, która byłaby narzędziem,
abyśmy mogli wykończyć te domy



jak najszybciej! Nie możecie sobie
nawet wyobrazić, ile cierpienia to
kosztowało w ciągu ostatnich 6
lat[91].

Założyciel Dzieła nie tracił nadziei, że
uda się znaleźć opatrznościowego
milionera, który raz-dwa rozwiąże
wszystkie problemy; jednak nie
opierał swoich nadziei na jakichś
zupełnie fantastycznych osobach,
albo na jakimś głośnym cudzie. Z
trudem dźwigał główny ciężar i
mobilizował swych synów, by każdy,
bez wyjątku, pomógł[92].

* * *

Opowiedzieć krok po kroku całą
epopeę związaną z Villa Tevere po
prostu nie sposób. Wyliczenie
przeszkód, które trzeba było pokonać
oraz codziennych cudów okazałoby
się zbyt męczące dla czytelnika, a
nawet wyczerpujące lub mogące
przyprawić o depresję. Poza tym,
nawet pobieżne przejrzenie setek



listów i notatek z dziennika, który
obejmuje całą dekadę, musiałoby
zaciemnić cały obraz, nie pozwalając
na jasną wizję całości. Działanie
założyciela Opus Dei w okresie prac
prowadzonych w Siedzibie
Centralnej Opus Dei oraz w
sąsiednich budynkach jest spójne i
nosi charakterystyczne piętno jego
biografii. Warto też zauważyć, że
chociaż często zajmuje się sprawą
prac budowlanych na kartach swej
korespondencji, nigdy papier listowy
nie służy mu onaza pretekst do
wylewania łez, czy do wyrażania
trosk i obaw.

Don Josemaría, jako dobry pisarz i
pedagog, miał dar opisywania
wznioślejszych myśli za pomocą
potocznych albo rodzinnych
powiedzeń. Delikatne zalecenie
duchowe albo sytuacja ekonomiczna,
jak w tym przypadku, były nazywane
w dwu, trzech słowach, tak, iż nie
było potrzeby lepszego



wytłumaczenia, żeby zdać sobie
sprawę z tego, co chciał powiedzieć.
Tak więc wystarczy porównać kilka
wyrażeń, za pomocą których
opisywał sytuację ekonomiczną
Dzieła w 1949 roku, z tymi, których
używa w korespondencji z roku
1952, aby zrozumieć, do jakiego
stopnia w ciągu krótkiego okresu
pogorszył się stan środków
materialnych, podczas gdy –
przeciwnie – umocniły się jego wiara
i nadzieja[93].

Początkiem wielkich trudów było
lato 1949 roku, zaraz po ukończeniu
prac w Pensjonacie i rozpoczęciu w 
Villa Tevere. 31 lipca 1949 roku Ojciec
wysłał do członków Rady Generalnej
słowa będące manifestem zasad,
które heroicznie praktykował przez
10 lat, dzień po dniu:

Niech Jezus mi zachowa tych
moich synów.



Najukochańsi, wobec trudności
materialnych, wśród których
żyjemy nie ma innej rady, jak
zastosować środki
nadprzyrodzone i wyczerpać
środki ludzkie. Dlatego, jeśli w
piątek nie rozwiąże się pomyślnie
sprawa tych ośmiu milionów,
postaramy się, by Álvaro wrócił do
Hiszpanii w sobotę, by razem z
wami ciągnąć sprawy.

Nie wiem, czy zdajecie sobie
dokładnie sprawę z tego, co
oznacza, dla całego Dzieła,
ciągnięcie tych starań w Rzymie;
[...] i że koniec końców
kontynuowanie, bądź nie
kontunuowanie sprawy Villa
Tevere oznacza przyspieszenie lub
opóźnienie pracy naszego Instytu
na pół wieku[94].

Zaczyna mówiąc w pierwszych
swych listach o problemach
materialnych, które zmuszają go do



tego, by selekcjonować płatności i jak
najwolniej wypuszczać z rąk
pieniądze[95], aby starczyły na jak
najdłużej. Potem naszły go troski
materialne; i prawie nie zdając
sobie z tego sprawy, ujrzeli siebie 
prawie idących na dno[96] i
całkiem bez pieniędzy[97]. Wciąż
jednak mieli zaufanie do Boga, że nie
zostawi On ich w pół drogi[98].

Braki materialne wydawały się po
ludzku rzecz biorąc nie do
wytrzymania[99]. Gdybyśmy nie
wiedzieli z doświadczenia, jak
ojcowsko nas traktuje Opatrzność
Pańska— pisał don Josemaría do
członków Dzieła w Stanach
Zjednoczonych — powiedziałbym
Ci, że znajdujemy się na skraju
katastrofy[100].

Mimo to brnęli dalej, każdego dnia z
coraz wiekszym samozaparciem i
z coraz większa wiarą w
Opatrzność[101]. Ojciec przeczuwał,



że zostanie sam, bez innego
towarzystwa poza don Álvarem: 
Álvaro i ja — pisał do Pedra
Casciaro — połowę życia
zostawiamy tu, w tych
murach[102]. Wobec nieuniknionej –
z ludzkiego punktu widzenia -
katastrofy[103], nalega, prosi, woła
wielkim głosem do swoich synów: 
Pomóżcie nam, wiele albo mało!
[104].

Mijał właśnie wrzesień 1952 roku.

4. Heroiczne czyny don Álvaro

Jeszcze na dobre nie rozpoczęły się
prace w Villa Vecchia — głównym
budynku Villa Tevere — gdy don
Álvaro zauważył, że już tonie w
długach. Ojciec powierzył mu
najwyższy nadzór nad tym tak
żałosnym przedsięwzięciem. Uczynił
tak, ponieważ nie powinien
angżować się osobiście, z przyczyn
elementarnej rozwagi, w
odpowiedzialność ekonomiczną,



która – bez wątpienia – stać się miała
przyczyną niemiłych niespodzianek.
Tak więc to Prokuratorowi
Generalnemu przypadło w
obowiązku uciążliwe zadanie
pozyskiwania darowizn, kredytów
bankowych, wydłużenia terminów
spłat... Faktem jest, że musiał bardzo
uważać, pilnując terminów i dat
spłat rat kredytowych, płatności dla
drobnych przedsiębiorców oraz
wypłat tygodniówek dla robotników,
których na budowie nie było nigdy
mniej niż stu[105]. Don Álvaro,
będący od lat bliskim
współpracownikiem Ojca, ze
względu na swą pracę i talent do
zarządzania był wprost
niezastąpiony. Takie określenie
wyrwało się Ojcu, kiedy w lutym
1950 roku jego syn dostał ataku
wyrostka robaczkowego:

Álvaro — pisał Ojciec do członków
Rady Generalnej — leży w łóżku z
powodu ataku wyrostka



robaczkowego, i choć nie jest on
bardzo silny, jest jednak bardzo
bolesny. Dziś mu zrobili zdjęcia
rentgenowskie; wydaje się, że
lekarze skłaniają się ku zaleceniu
operacji. Sprawa ciągnie się od
dawna, jak wiecie, ale w tych
dniach stała się dotkliwa. A on,
żeby nie zostawić pracy, milczał do
chwili, gdy już nie mógł dłużej.
Przecież go znacie. Módlcie się za
niego, ponieważ, chociaż byłby to
zwykły zabieg, dla nas to wielki
kłopot: nie mam bowiem kim go
zastąpić w wielu sprawach Dzieła,
którymi się zajmuje[106].

Operacja odbyła się 26 lutego i była
poważniejsza niż przewidywali
lekarze[107].

Innym razem wzmianki, jakie czyni
Ojciec w swych listach, chociaż
alarmujące, są nadzwyczaj zwięzłe: 
Álvaro zaciągnął pisemne
zobowiązania, na sporo milionów,



i trzeba zapłacić[108]. (Można się
domyślić, że nie mieli z czego)[109].

«Pamiętam — wspominał don Álvaro
— że odbył kilka pielgrzymek do
sanktuarium Bożej Miłości, aby
błagać o pomoc Najświętszą Maryję
Pannę. Pojechał do Hiszpanii kilka
razy, poruszyć swoich synów i
skłonić ich własnym przykładem do
szukania koniecznych funduszy. W
ciągu tygodnia, zajmując się tymi
sprawami ekonomicznymi, Ojciec
stracił sześć czy siedem kilogramów.
Ale sprawy posuwały się
naprzód»[110].

Strach z powodu zbliżania się w
sobotę chwili, gdy robotnicy ustawią
się w kolejce, aby otrzymać zapłatę, a
dostawcy zaczną nachodzić barak
roboczy, zaczynało się odczuwać już
dzień wcześniej. W niektóre piątki
Ojciec wyznawał osobie zajmującej
się księgowością: Dzisiaj też Álvaro
nie ma pieniędzy. Postaraj się, aby



jutro nie zgromadziło się zbyt
wielu dostawców, żeby nie
wybuchła panika[111].

Okazywało się jednak, że gdy
nadchodził kolejny termin zapłaty,
don Álvaro miał zawsze trochę
pieniędzy, żeby zaradzić temu, co
najpilniejsze, a to, co można było
odłożyć pozostawało chwilowo
niezapłacone. O tym dziwnym fakcie
— o tym cudzie, który powtarzał się
co sobotę przez wiele lat — kronikarz
prowadzący dziennik robót w Villa
Tevere, wzruszony i pełen
wdzięczności, pisał w sobotę 17
listopada 1951 roku:

«Biedny Álvaro zdołał dziś uzyskać
kolejny kredyt w wysokości czterech
i pół miliona, aby zapłacić to, co
najpilniejsze. (W tym momencie
długi sięgały ponad dwadzieścia
cztery miliony!) Dzięki temu zatka
się niektóre dziury. Te najbardziej
palące. Aż boli mnie głowa, gdy po



raz dwudziesty przeglądam listę, tak
by ją doprowadzić do porządku i
temu ująć sto, a temu
pięćdziesiąt...»[112].

Długi pod koniec 1951 roku sięgnęły
alarmujących sum i zabierały Ojcu,
jeśli nie pokój i radość, to na pewno
spokój i czas, którego potrzebował,
by poświęcić się zajęciom związanym
z zarządzaniem. Jeśli chodzi o tak
poważne narzędzie, jakim była
siedziba centralna Dzieła, trzeba było
rozważyć także inny aspekt. Sprawa
stawiania nowych budynków nie
ograniczała się wyłącznie do
niewdzięcznego zadania szukania
pieniędzy. Podczas porannych wizyt
w pracowni architektów zapoznawał
się z realizowanymi projektami,
studiował plany, a także czynił
różnego rodzaju sugestie, korygując
opracowywane rzeczy lub
proponując rozwiązania
architektoniczne. Budynki miały być
funkcjonalne i odpowiednie dla



specyficznych potrzeb ich
mieszkańców. Do założyciela Opus
Dei należała więc decyzja, jeśli
chodzi o rozmiary, ciągi
komunikacyjne, widoki i sposoby
wykończenia pomieszczeń
mieszkalnych. Na skutek trudu, jaki
zadawał sobie przy studiowaniu i
interpretowaniu planów i
poszukiwaniu odpowiednich
rozwiązań, Ojciec stał się
doskonałym ekspertem w teorii i w
praktyce projektowania [113].

Niemal codziennie odwiedzał strefę
robót, kontrolując prace i
rozmawiając z robotnikami o Bogu,
wspinając się po rusztowaniach i
drabinach. Murarze, malarze,
hydraulicy dostrzegali jego radość i
dobry humor. Miał słowa zachęty dla
każdego z nich. Był im wdzięczny, że
porządnie kończyli swoją pracę, z
oddaniem i uczciwością. Wreszcie
wypytywał ich o żony i dzieci, i
przypominał im o obowiązkach



rodziny chrześcijańskiej[114].
Robotnicy z serdecznością zaczęli
traktować i Ojca, i Dzieło. A uczucie
to w niektórych przypadkach
pozostało w nich na zawsze.

Wysiłek, jaki wkładał Ojciec, by –
pomimo ograniczeń materialnych –
pracowano z całą doskonałością i
troską o szczegóły, związany był z
jego pragnieniem, by budynki te
stanowiły materialny wyraz
zasadniczych cech ducha uświęcania
pracy. Poza tym, owo pół życia, jakie
Ojciec i don Álvaro zostawiali wśród
murów Villa Tevere stanowiło
duchowy koszt budowy. Była to cena,
jaką płacili za codzienny cud
kontynuowania prac. Moralne
męczarnie jednego i drugiego
okazywały się konieczne. Koniec
końców, na barkach obydwu –
niczym na dwu filarach – opierała się
całość rzymskiego przedsięwzięcia.



Kolegium Rzymskie Świętego
Krzyża!— wołał Ojciec. —Nie
zostawiajcie mnie samego: warto
byśmy byli heroiczni także i w tej
sprawie[115].

W wiele lat później, spacerując wraz
ze swymi dwoma synami po ogrodzie
w Villa Tevere, Ojciec opowiadał im,
podczas rozmowy o tym, jak wiele
musieli wycierpieć (on i don Álvaro)
z powodu tych prac. Mówił im: Pan
nas potraktował jak świętych. Nie
będziemy nimi..., ale to pewne, że
On nas potraktował w ten właśnie
sposób[116].

Dotykamy sedna sprawy, ponieważ
normalne postępowanie Boga jeśli
chodzi o życie w świętości polega na
tym, jak traktuje on swoje dzieci, i
jakie są jego pieszczotyi czułości,
jak nazywał don Josemaría wszystkie
oznaki Krzyża przy rozmaitych
okazjach jego życia. Wiele z tych
czułości Bożych don Josemaría i don



Álvaro znosili wspólnie, ponieważ w
perspektywie wieczności ten ostatni
był przeznaczony, by być najbliższym
i najbardziej efektywnym wsparciem
dla don Josemaríi, aby czynić Opus
Dei. Don Álvaro był ulubionym
synem założyciela Opus Dei, synem
wiernym, pojętnym, posłusznym i
skutecznym..., jego prawą ręką i
skałą — saxum— na której mógł się
wesprzeć bez ryzyka, że runie.

Pomiędzy Ojcem i don Álvaro istniała
poza tym specjalna harmonia. Były
to dwie osoby wzajemnie się
rozumiejące przez cały czas. Nie jest
wcale powiedziane, że współżycie,
stałe spotkania i zajmowanie się tymi
samymi problemami prowadzi do
zgody. W tym życiu, nawet między
świętymi, następują tarcia. 
Natomiast don Álvaro i ja—
zapewniał Ojciec — żyliśmy w
doskonałej zgodzie[117]. Ewidentna
różnica charakterów i postaw, jaka
między nimi zachodziła, wymagała



ze strony don Álvaro określonych
cnót i wielkiej elastyczności, aby
dopasować się do don Josemaríi, co
czynił z wielką radością. Nie tracąc
przy tym własnej osobowości, musiał
nauczyć się utożsamiać z wolą
założyciela Opus Dei, adaptując się
do jego myśli przy pewnych
okazjach, a kiedy indziej intuicyjnie
wyprzedzając pragnienia Ojca.
Przede wszystkim byli wewnętrznie
zjednoczeni modlitwą i duchem[118].

Opierając się na jasnej prostocie
wzajemnego traktowania, oraz
całkowitym zrozumieniu ze swoim
synem, Ojciec zamieścił w jednym ze
swych listów następujące krótkie
zdanie: namacalnie dotykam tutaj,
z bardzo bliska, heroiczności
Álvara[119]. Jest to jedno z tych
krótkich zdań, za pomocą których
święci podsumowują jakość jakiejś
duszy. Założyciel Opus Dei nie
wyraża swej opinii w tej materii.
Raczej potwierdza namacalny fakt.



A jakie były niezwykłe czyny don
Álvara? Jakie to okoliczności
nadawały wyraz heroiczności jego
codzinnemu działaniu, jego
zwykłemu życiu?

Dużo pracy i mało snu. Nieustanny
rytm sobót, które nie pozwolały mu
zaznać spokoju i ospędzały sen z
powiek. Nowe zadania i
odpowiedzialność. Robienie cały czas
dobrej miny do złej gry. Wszystko to
w końcu ograniczyło żywotną naturę
don Álvara. Z tego powodu coraz
częściej nocami powtarzały się silne
kolki wątrobowe, zmuszając go do
pozostania w łóżku. Tych kruchych
przywilejów, których nie odmawia
się choremu po bezsennej nocy, don
Álvaro nie miał wcale zapewnionych.
To bardzo bolało w duszy Ojca, ale
nie miał innego wyjścia. Pilne
płatności, termin weksla, albo
konieczność spakowania się i
wyjazdu w poszukiwaniu pieniędzy,
były wystarczająco poważnymi



przyczynami, aby odmówić choremu
prawa do wypoczynku. Alvarito —
powidał doń Ojciec — nie masz
innego wyjścia, jak wstać[120]. I
don Álvaro, drążąc na całym ciele z
wysiłku i bólu, z heroiczną radością
wstawał z uśmiechem na
twarzy[121].

Wewnątrz Dzieła jego jedność z
Ojcem stawała się przysłowiowa. Ci,
którzy mieszkali w Rzymie w lutym
1950 roku, pamiętają to, co się stało
po operacji wyrostka robaczkowego
don Álvaro.

«Ojciec opowiadał, że po
przewiezieniu go z sali operacyjnej
do jego pokoju, chirurg, zbliżywszy
się do wezgłowia łóżka zaczął doń
wołać, aby go obudzić:

— ¡Don Álvaro! ¡Don Álvaro!

Ale ten wciąż nie dawał znaku życia.
Wówczas Ojciec, stojący u stóp łóżka,
powiedział półgłosem:



— Álvaro, synu mój!

I don Álvaro otworzył oczy. Gdy
Ojcieco o tym opowiadał, mówił z
dumą:

— Don Álvaro nawet pod narkozą
jest posłuszny»[122].

Po ataku wyrostka robaczkowego
nastąpiły kolejne kolki wątrobowe,
które powtarzały się u don Álvaro
przez wiele lat[123]. Było jasne, że
troski odbijają się na stanie jego
wątroby, a kłopoty podminowują
jego odporność fizyczną. W
październiku 1952 roku Ojciec pisał
do członków Dzieła w Stanach
Zjednoczonych o chorobie don
Álvaro:

Álvaro dostał strasznego ataku
wątroby. Nie wiem, jak on jest w
stanie prowadzić taką pracę i
znosić tyle kłopotów. Ale jednak
wiem, i ty też to wiesz, ponieważ
wiesz, jak wielka jest jego wiara i



ile ma talentu i pracowitości oraz
pogody ducha, które dostał od
Boga. Tym razem myślę, że nie bez
związku z jego chorobą są
straszne ograniczenia materialne,
jakie miały miejsce w ciągu
ostatnich miesięcy i teraz
także[124].

Ojciec znał doskonale remedium na
jego niedospozycję: dwa okłady z
dolarów – każdy po milionie[125].
Jednak na taką kurację don Álvaro
nie mógł sobie pozwolić.

Na podstawie korespondencji
założyciela Opus Dei możemy śledzić
wszystkie perypetie związane z
chorobą don Álvara. W kwietniu
1954 roku:

Álvaro — który zawsze w listach i
osobiście mówi wam, że czuje się
dobrze — znowu musiał położyć
się do łożka: prawda jest taka, że
pracuje zbyt dużo, a jego zdrowie
jest w średnim stanie. Zbyt wiele



trosk, chociaż je ukrywa za swym
uśmiechem, a przezwycięża swą
wiarą i swą niezmordowaną
pracą[126].

Dwa miesiące później:

Ja czuję się dobrze. Natomiast
prof. Amalfitano przebadał
dokładnie Álvara i stwierdził, że
jest mu to samo, co Fernandowi L.:
jest na diecie z zieleniny bez soli i
może bardzo mało jeść. Zawsze
jest w dobrym humorze, ale serce,
krążenie i wątroba nie pracują
dobrze. Lekarz powiada, że to, co
mu jest, jest bardzo poważne, ale
jest pewien, że z tego wyjdzie. Przy
okazji – powiedział – zniknie jego
otyłość, która jest skutkiem
choroby. Dziś Álvaro leży w łóżku:
dlatego nie pisze[127].

Rok później:

Álvaro, po długim okresie, gdy
czuł się dobrze, miał dziś bardzo



silny atak wątroby. Mam nadzieję,
że to ostatni objaw, ponieważ
nawet wygląda jakby odmłodniał.
Nie chcę przez to powiedzieć, że
jest stary, prawda? Ale praca
przez tyle lat go postarzyła[128].

Przykre, ale nie był to wcale ostatni
objaw, chociaż stanowił przyczynę
wyjazdu ich obu na kilka dni do
uzdrowiska Montecatini, co przy
braku wspomnianych pieniężnych
okładów było najlepszym możliwym
wyjściem.

Wreszcie — pisał Ojciec z
Montecatini —zrobiliśmy to, co
kazał lekarz i jesteśmy tutaj. 
Wierzę, a raczej myślę, nie lubię
niepotrzebnie używać słowa
“wierzyć”: wiara to jest sprawa
niezwykle poważna — więc myślę,
że spokojny pobyt i wody
przygotują nas dobrze do pracy
przez zimę[129].



Wreszcie don Josemaría zdecydował
się odpocząć, na co tak bardzo
nalegali lekarze, przekonany, że don
Álvaro pobyt ten bardzo dobrze
zrobi. Nie mylił się, ponieważ nie ma
wzmianek o dolegliwościach
wątroby aż do stycznia 1956 roku:

Álvaro jest chory od kilku dni,
trochę na wątrobę, a poza tym ma
ciężką grypę. Ja, który też byłem w
łóżku przez kilka dni, do dziś to
czuję w kościach, jak to zwykle
przy grypie[130].

Trzeba dokładnie wczytać się w
koresponencję don Josemaríi, by
przekonać się, jak niewiarygodnie
wiara wzmacniała jego nadzieję, że
wkrótce skończą się ich problemy. W
ten sposób Ojciec i don Álvaro, w
nieustannym mozole, przez całe lata
odkładali porę stosownego
wypoczynku. W styczniu 1953 roku
don Josemaría pisał do członków



Rady Generalnej na temat norm
dotyczących wypoczynku:

Starajcie się, by co powien czas
wypocząć: tutaj tego nie mamy, i
nasz zły przykład nie może być
naśladowany. Zobaczycie, że jak
tylko skończy się – za kilka
miesięcy – główna część wszystkich
spraw, które się toczą, nadejdzie w
końcu także dla Álvara i dla mnie
— a także dla Ciebie — czas na
odpoczynek, którego sobie od tylu
lat musieliśmy odmawiać. Tak
trzeba, aby lepiej służyć Bogu.

Dlatego też w Hiszpanii, nalegam,
zorganizujcie wszystko tak,
żebyście mieli okresowy
wypoczynek[131].

Założyciel Opus Dei upominał z
rodzicielską troską swoich synów,
aby nie naśladowali owego
heroicznego złego przykładu, jaki
on i don Álvaro im wciąż dawali, w
związku z ograniczeniami



materialnymi oraz wymaganiami
związanymi z zarządzaniem
Dziełem. Norma głoszona przez
założyciela polegała na tym, że
trzeba pracować zawsze, a
odpoczynek polega na zmianie
środowiska lub zajęcia. Dla dziecka
Bożego w Opus Dei odpoczynek nie
oznacza próżniactwa, bezczynności
czy trwania z założonymi rękoma. To
coś zupełnie innego. Założyciel
tłumaczył, że trzeba odpoczywać
pracując. Formuła ta była dobra i
mógł ją zalecać swoim synom z
całkowitą pewnością:

Składamy Bogu dzięki za to, że
chce, żebyśmy zawsze pracowali:
zmiana zajęcia jest naszym
odpoczynkiem[132].

5. Wyleczenie cukrzycy (27
kwietnia 1954)

W połowie roku 1952 sytuacja
ekonomiczna była nie do
wytrzymania. Długi osiągnęły tak



zastraszające rozmiary, że nie byli w
stanie ich spłacać. Poszukiwanie
nowych kredytów bankowych,
nowych ofiarodawców oraz
jałmużny okazywało się
nieskuteczne. A jakby tego było mało,
znowu pojawiły się pewne kłopoty,
które sprawiają nam niektóre
osoby[133]. (W ten sposób, za
pomocą subtelnego eufemizmu,
nazywał założyciel Opus Dei kolejne
fale sprzeciwów). Wszystko to
wystawiało na ciężką próbę spokój
ducha Ojca, który jak zawsze uciekał
się do bardziej intensywnej
modlitwy.

Ojciec miał emaliowany medalion,
na którym wyobrażone były
Najświętsze Serca Jezusa i Maryi.
Zadniem Encarnity Ortegi był to
prezent od doñi Cándidy, właścicielki
Talleres Granda, madryckiego
przedsiębiorstwa produkującego
przedmioty kultu religijnego i
promującego sztukę religijną.



Każdego wieczoru don Josemaría
składał z wielką miłością pocałunek
na wizerunku tych serc,
wypowiadając przy tym akty
strzeliste: Serce Jezusa obdarz nas
pokojem! Słodkie Serce Maryi,
bądź moim zbawieniem![134].

Bardzo dawne i powszechne w całej
Hiszpanii było nabożeństwo do
Najświętszego Serca Jezusowego. To
nabożeństwo sprawiło, że założyciel
Dzieła prosił, by dekret z ostateczną
aprobatą nosił datę 16 czerwca,
uroczystości Najświętszego Serca,
chociaż miał być datowany kilka dni
później. Polecił też sporządzić
naturalnej wielkości wizerunek
Najświętszego Serca Pana Jezusa,
rzeźbiony w drewnie i
polichromowany, na którego
podstawie umieszczony został napis
z datą wydania dekretu Primum
inter: 16 czerwca 1950[135].



Zwracając się o pomoc w kłopotach
pieniężnych, w liście z 1 sierpnia
1952 do synów w Madrycie Ojciec
prosił, by powtarzali wiele razy
dziennnie akt strzelisty: Cor Iesu
sacratissimum, dona nobis pacem!
*[136] jakby po to, by nacisnąć Boską
dłoń. Wkrótce potem poprosił o to
samo synów z Kolumbii[137].

Jednak na początku września sprawa
robót budowlanych przybrała tak zły
obrót, że założyciel Opus Dei, widząc,
że rzymskie przedsięwzięcie
balansuje nad przepaścią, wysłał
sygnał S.O.S., prosząc, by Pan
zechciał położyć kres tej
torturze[138]. Prace już miały zostać
zawieszone, gdy don Josemaría
zdecydował się poświęcić Opus Dei,
wraz ze wszyskimi jego członkami i
całą działalnością apostolską,
Najświętszemu Sercu Jezusowemu.

Wkrótce dokonam poświęcenia
Najświętszemu Sercu Jezusowemu



— informował członków Dzieła z
Meksyku. —Pomóżcie mi je
przygotować, powtarzając
wielokrotnie: Cor Iesu
sacratissimum, dona nobis
pacem*.

A jako postscriptum załączył prośbę
o pomoc: S.O.S.

Ledwie unosimy się jeszcze na
powierzchni, ale zaraz możemy
pójść na dno. Jednak nadal
pokładamy taką samą nadzieję w
Bogu-Ojcu[139].

Zbliżał się dzień 26 października,
święto Chrystusa Króla, dzień
wyznaczony na dokonanie ceremonii
poświęcenia, i don Josemaría
zachęcał wszystkich swych synów,
aby mu pomogli dokonać tego tak
jak Jemu się podoba, jak się podoba
Sercu Jezusowemu[140]. Znaleźli się
w ślepym zaułku, a on czuł się
osaczony, bez żadnej drogi ucieczki,
ze skrępowanymi nogami i rękoma:



Stosujemy środki ziemskie i
modlimy się tutaj. Ale podkreślam,
nie widać żadnego wyjścia [...]. 
Jeśli przed końcem miesiąca nie
rozwiążemy tego wszystkiego, 
otrzymamy taki cios, który
uraduje szatana[141].

Pozostawało jeszcze dziesięć dni
przed ostatecznym pójściem na dno,
jeśli Bóg wcześniej nie zaradziłby tej
sytuacji. Na razie Ojciec nadal prosił
o pomoc, obawiając się przerwania
prac. Ufał, że Najświętsza Maryja
Panna nie zawiedzie i że jej Boży
Syn, gdy nadejdzie dzień
poświęcenia Dzieła, nie będzie miał
innego wyjścia i odpowie na
wszystkie te modlitwy. Ale list do
konsyliariusza w Kolumbii, w którym
to liście don Josemaría wyrażał tę
nadzieję, kończy się niechętnym
wyznaniem: Nie wiem, jak Ci to
napisać — nie przeczytam jeszcze
raz tego listu — ponieważ poza



wszystkim obawiam się jeszcze o
zdrowie Álvara[142].

Po raz kolejny wyczerpująca praca i
wiele trosk, które musiał znosić,
podkopały zdrowie don Álvara.
Trudno było powiedzieć, na co
konkretnie chorował. Ojciec, który
lepiej niż ktokolwiek inny znał
przyczynę chroby, mówi o kłopotach
z wątrobą; wiedząc jednak, że
wątroba nie jest wcale przyczyną
kłopotów, ale ich ofiarą[143]. Wobec
wszystkich przeciwności,
spowodowanych przebiegiem robót
— oraz wobec innych przykrości,
które nań spadły — Ojciec nie upadał
na duchu. Twardo się trzymał, ale
bez wątpienia cierpiał z powodu tego
wszystkiego, a zwłaszcza z powodu
cierpień swoich synów. Jego serce,
wielkie i otwarte na cały świat,
troskało się, bardziej nawet niż
potrzebami Dzieła i jego apostolstwa,
groźbami, jakie zawisły nad
powszechnym pokojem: braterską



nienawiścią, konfliktami
społecznymi, prześladowaniami
Kościoła oraz wojnami między
narodami. Te walki były sprawami,
które brał na siebie, prosząc
codziennie po tysiąckroć: Cor Iesu
sacratissimum, dona nobis pacem*!

Dzieło Boże— napisał — zrodziło
się, aby szerzyć na cały świat
posłanie miłości i pokoju, które
powierzył nam Pan; aby zaprosić
wszystkich ludzi, by szanowali
uprawnienia osoby ludzkiej.

[...] Widzę Dzieło zaprojektowane
na wieki, zawsze młode, pełne
wdzięku, piękne i płodne, broniące
pokoju Chrystusowego, aby
zapanował nad całym
światem[144].

Energia, jaką miał dzięki obfitości
łaski założycielskiej, podwajała się
dzięki wierności jego odpowiedzi na
nią, i łączyła się z jego osobistymi
zdolnościami. Bardzo rzadko widać



było, że jest przygnębiony. Z
łatwością przezwyciężał
przygnębienie, uciekając się do
synostwa Bożego, rozważając fakt, iż
jest synem Bożym i że Bóg jest
Najwyższą Wszechmocą. Poniższe
zdanie z Drogi, odniesione do jego
własnego życia, nabiera charakteru
autobiograficznego:

Gdy przyjmujesz udrękę
trwożliwym sercem, tracisz
radość i spokój i narażasz się na
to, że owo przeżycie nie przyniesie
ci żadnej korzyści duchowej[145].

Sądząc z rad, jakich udzielał podczas
kierownictwa duchowego, można
zorientować się, jakie były własne
odczucia założyciela Opus Dei. By
zbliżyć się do Boga—mówił—
musimy obrać właściwą drogę.
Jest nią Najświętsze
Człowieczeństwo Chrystusa[146].
Już w pierwszych latach swego
apostolstwa w Madrycie rozdawał w



prezencie książki na temat historii
Męki Pańskiej, by ci, którzy szukają
Jezusa, mogli Go poznać, aby Go
ukochać. A w Drodze pisał: Wejdź w
otwartą ranę boku naszego Pana
Jezusa, aż znajdziesz bezpieczne
schronienie w Jego zranionym
Sercu[147]. To właśnie Miłość Serca
Boga, który stał się Człowiekiem,
przekazuje nam życie łaską, Bożą
pomoc, aby wcielać w naszą
codzienność wiarę, nadzieję i miłość;
a w praktykowaniu tych cnót
chrześcijanin znajduje radość, siłę i
spokój.

Spotkanie człowieka z Najświętszym
Człowieczeństwem wskazuje drogę
duchowości bardzo ludzkiej i bardzo
nadprzyrodzonej zarazem. Ponieważ
łaska nie niszczy natury, ale ją
uzdrawia, wywyższa i udoskonala,
nie zmieniając odczuć, pragnień lub
poruszeń:



Ja nie mam— powtarzał często
założyciel Opus Dei —jednego serca,
żeby kochać Boga i drugiego, żeby
kochać ludzi. Tym samym sercem,
którym ukochałem swoich
rodziców i którym kocham swoich
przyjaciół, miłuję Chrystusa i
Ojca, i Ducha Świętego, i
Najświętszą Maryję Pannę. Nie
przestanę tego powtarzać:
powinniśmy być bardzo ludzcy;
ponieważ w przeciwnym razie nie
będziemy mogli być Boży[148].

W Bożym Sercu, które jest Sercem
Boga wcielonego, objawia nam się
niezmierzona miłość Pana. Ale nasza
inteligencja nie może ogarnąć
niezgłębionego aspektu Bożej
tajemnicy. A więc Miłość, w łonie
Trójcy, rozlewa się na wszystkich
ludzi poprzez Miłość Serca
Jezusowego[149].

* * *



W dniu, na który przypadało
poświęcenie - 26 października 1952
roku — mała kaplica, przylegająca do
gabinetu, gdzie pracował nie była
jeszcze wykończona[150]. Nie było
łatwo tam wejść. Ale determinacja
założyciela Opus Dei, by jak
najprędzej umieścić Dzieło pod
miłosierną opieką Najświętszego
Serca Jezusowego, nie dawała się
powstrzymać przeciwnościom. Jak
sam opowiadał, w tych dniach, aby
dostać się z parteru Villa Vecchia na
górę, trzeba było rzucić się do
szturmu po drabinie. I po drabinie
don Josemaría wspinał się niczym
mężny wojownik. Kiedy kilka dni
później pisał do członków Dzieła w
Madrycie jeszcze widać było, że jest
zadowolony ze swego wyczynu:
wspięcia się po trzech drabinach do
kaplicy i tam dokonania
poświęcenia:

Jestem zadowolony: dokonałem
poświęcenia, wspiąwszy się po



trzech ręcznych drabinkach — 
jedna po drugiej! — po to, by móc
się dostac do kaplicy. Zapanuje
pokój na wszystkich frontach!
Jestem pewien[151].

Tego dnia poświęcił Dzieło, wraz ze
wszystkim jego pracami
apostolskimi, a także dusze członków
Opus Dei wraz ze wszystkimi ich
zdolnościami, zmysłami, myślami,
słowami, czynami, pracami i
radościami.

Zwłaszcza poświęcamy Ci—
wypowiadał formułę poświęcenia. —
nasze biedne serca, abyśmy nie
mieli innej wolności, poza tą, by
ukochać Ciebie, Panie[152].

Pokój z wolna ogarnął jego duszę,
niczym obfity, życiodajny deszcz. Nie
dokonała się żadna nagła zmiana.
Nie stał się żaden zaskakujący cud.
Ale nadeszło wewnętrzne szczęście
— gaudium cum pace* — niczym



łagodny powiew, przywracający w
duszy radość, pewność i optymizm:

Na razie nie widać rozwiązania
ekonomicznego. Ale jestem
zadowolony i pewien[153]. Ileż
obiecuję sobie po tym poświęceniu!
[154].

Zmalały przeciwności, nie ustępując
jednak całkowicie, ponieważ
oszczerstwa przypominały
siedmiogłowego smoka. Ustał też
nieco przygniatający ciężar długów;
niektóre spłaty można było odłożyć,
dostali niewielkie darowizny, zaś
grunt, a także część już zbudowana
obłożone zostały hipoteką[155].

Wraz z poświęceniem wzrosła jego
odwaga, zaczął mówić o sobie, że jest
optymistąi że jest pewien, do tego
stopnia, że mówił, że można 
rozwiązać wszystkie kłopoty, jakie
się pojawią, aby popychać naprzód
to rzymskie przedsięwzięcie[156].
W Najświętszym Sercu Jezusa znalazł



pokój i schronienie, zgodnie z prośbą
sformułowaną 26 października:

Obdarz nas łaską znalezienia w
Boskim Sercu Jezusa naszego
mieszkania i obierz sobie w
sercach naszych miejsce
spoczynku, abyśmy trwali w
zjednoczeniu z Tobą, abyśmy
mogli Cię uwielbiać, kochać i
posiadać na wieki w Niebie, w
łączności z Synem Twoim iDuchem
Świętym. Amen[157].

* * *

Okazją do wielkiego zadowolenia dla
Ojca był fakt, że w styczniu 1953
roku ukończono jedną z kaplic w 
Villa Tevere, i mógł umieścić tam
kolejne tabernakulum. Jestem
zadowolony — pisze. —ponieważ
mamy już Naszego Pana wraz z
nami w Villa Vecchia. Jestem
szczęśliwy[158].



Pewne przyjemne wydarzenie
napełniło pokojem i radością ten rok
1953. Była to dwudzista piąta
rocznica założenia Opus Dei. Don
Josemaría, aby przygotować swe
córki i synów na nadejście 2
października, skierował do
wszystkich ośrodków Dzieła list,
napisany w Rzymie w grudniu 1952
roku:

W ciągu mającego się wkrótce
rozpocząć roku będziemy
obchodzić srebrny jubileusz
naszego Dzieła. Będziemy
obchodzić go w naszym stylu,
rodzinnie, bez hałasu [...].

Powinno nastąpić także
odnowienie wierności Bożemu
powołaniu, aby być pośród świata
siewcami radości i pokoju [...].

Niech owa wierność każdego z nas
objawia się poprzez owoce
świętości osobistej, poprzez
czystość naszego życia, poprzez



zapał naszej formacji, poprzez
skuteczność naszych prac
apostolskich, poprzez nasz stały
wysiłek, by służyć Kościołowi.

Szczęśliwego Bożego Narodzenia i
płodnego nowego roku![159].

Kolejne dni mijały w radości i pracy.
Gdy zbliżała się rocznica, Ojciec
napisał do wszystkich swych dzieci z
zaleceniem, by ten pamiętny dzień
dziękczynienia świętowano poprzez
stosowne uroczystości religijne oraz
rodzinne posiłki:

Niech przepełni was wdzięczność,
ponieważ Pan zechciał wybrać
was, byście byli OPUS DEI, 
wypełniajcie z największym
możliwym zapałem owego 2
października wasze obowiązki
związane z pracą, wzmóżcie —
jesteście przecież duszami
kontemplacyjnymi pośród świata
— waszą stałą modlitwę, bądźcie
— na tej ziemi tak pełnej uraz — 



siewcami radości i pokoju: 
ponieważ ten cichy heroizm
waszego codziennego życia będzie
najnormalniejszym sposobem,
zgodnym z naszym duchem, by
upamiętnić srebrny jubileusz
naszej Matki[160].

Jak było przewidziane, w tych
rodzinnych dniach założyciel
przebywał w ośrodku rekolekcyjnym
w Molinoviejo, w atmosferze pełnej
cierpienia i ubóstwa, otoczony swymi
synami, przybyłymi z dalekich
krajów, zewsząd, dokąd dotarło
apostolstwo Dzieła. Były to dni
dobrze wykorzystane, podczas
których mogli wymieniać swe
wrażenia w spokoju[161].

W Molinoviejo, pod sosnami, u
wejścia alei prowadzącej do
kapliczki, na pamiątkę srebrnego
jubileuszu Dzieła została
umieszczona kamienna płyta z
następującą inskrypcją:



«Tu, w Molinoviejo, w tej właśnie
kapliczce Najświętszej Maryi Matki
Pięknej Miłości, po spędzeniu w
pokoju i radości dni modlitwy, ciszy i
pracy, założyciel Opus Dei, wraz ze
swą Radą Generalną oraz
przedstawicielami różnych
Regionów, którzy przybyli z
odległych zakątków Europy, Afryki i
Ameryki, z okazji uroczystości
srebrnego jubileuszu Dzieła, 2
października 1953 roku odnowił
poświęcenie Opus Dei Najsłodszemu
Sercu Maryi, dokonane w Świętym
Domku Loretańskim 15 sierpnia 1951
roku»[162].

Przy tym wszystkim jednak don
Álvaro nie uniknął swych
dolegliwości. Zrozumiałe, przy tak
ciężkim trybie życia, jaki
prowadzi[163]- komentował Ojciec.
Rok po roku powtarzała się historia z
owych heroicznych czasów, gdy ręka
Boża naciskała aż do utraty tchu,
jednak nie skąpiąc codziennego cudu



budowy Villa Tevere oraz
cotygodniowego cudu wypłaty dla
robotników oraz dostawców.
Powtarzało się to, choć w innej
skali[164]. Trudności były poważne,
czasami bardzo poważne, chociaż
zawsze do przezwyciężenia. Ten ton
przebija z korespondencji z roku
1953 i późniejszej, jak pokazuje
choćby list Ojca do Ricarda
Fernándeza Vallespína, gdy w
chwilach wielkiej potrzeby czyni mu
lekkie upomnienie:

Rzym, 1 czerwca 1954

Najdroższy Ricardo, niech Jezus
mi Cię strzeże. Álvaro leży w
łóżku, dlatego ja piszę do Ciebie.
Tylko to, że ma żelazną naturę
oraz silnego ducha tłumaczy, że
ten mój syn może dźwigać na
swych barkach taki ciężar od tylu
już lat. Módl się za niego, żeby
wydobrzał, ponieważ go
potrzebujemy [...].



Tutaj zawsze żyjemy w
ograniczeniach materialnych:
szkoda, że nie ma ostatecznego
rozwiązania, aby można było
spokojnie dokonywać Bożej pracy
w tym domu Kol.[egium] R.
[zymskiego] Świętego + [Krzyża]. 
To po trosze powód do wstydu dla
wszystkich: ponieważ nie da się
wytłumaczyć tego osamotnienia, w
którym czasami nas
zostawiacie[165].

Ostateczne rozwiązanie! Dosłownie 
ostateczne rozwiązanie nie miało
nigdy nastąpić; ale jednak
opatrznościowe wydarzenia oraz
wspaniałomyślni przyjaciele zdołali
uwolnić Ojca od troski
cotygodniowych opłat oraz obaw
przed nadejściem terminów spłat
kredytów[166].

* * *

Powstaje pytanie, czy w
dotychczasowej opowieści na temat



opisanych już wydarzeń, gdy
krzyżują się ze sobą roboty w Villa
Tevere oraz heroiczne wysiłki don
Álvara, nie brak czegoś, aby cała
historia nabrała pełnego sensu? Czyż
nie jest dziwne, że w swej
korespondencji założyciel Opus Dei
wspomnia się tak często i
szczegółowo o chorobach don Álvara,
a nie znajdujemy tam żadnej
wzmianki o jego własnych
cierpieniach? Czy Ojciec nie
chorował? Czyż nie brakowało mu
trosk i zawodów, kłopotów i bólu?

Prawda jest taka, że cała
korespondencja z tego okresu to
nieustanny strumień ukrywanych łez
i codziennych niepokojów, mogących
skruszyć kamień; jednak wszystkie
one odnoszą się do sytuacji
materialnej. Są to raczej dolegliwości
duszy. Są to cierpienia moralne. Co
się stało z dolegliwościami
fizycznymi? Poprzestając jedynie na
tym, co pisze w swych listach,



szczególnie do członków Rady
Generalnej oraz do konsyliariuszy
różnych regionów, nie
wiedzielibyśmy o tym zupełnie nic. A
jeśli będziemy szukać jakichś śladów,
możemy w logiczny sposób
podejrzewać, że don Josemaría
umyślnie zacierał wszystko, co
mogłoby odnosić się do jego cierpień
fizycznych. Z wyjątkiem sytuacji, gdy
nie dało się tego ukryć, jak to miało
miejsce z rzucającym się w oczy
paraliżem twarzy a frigore w roku
1948[167]. Jednak w pomiędzy
rokiem 1948 a 1954 osobiste
świadectwo don Josemaríi o
dolegliwościach cielesnych
praktycznie nie istnieje. Wygląda,
jakbyśmy mieli do czynienia z
człowiekiem uodpornionym na ból i
choroby. Wreszcie kilka śladów jest
wyjątkowo niejasnych. Przyjrzyjmy
się im.

30 sierpnia 1950 roku pisał do
Madrytu:



Najdrożsi, niech Jezus zachowa mi
tych synów. Wczoraj musiałem iść
do dentysty, a to z powodu tej
krwi, która mnie od lat męczy.
Rozpoczął kurację, ale powiada, że
musi ona potrwać cały miesiąc. W
Hiszpanii także zauważył to
dentysta, gdy mnie oglądał ostatni
raz, i nie ośmielił się nic zrobić.
Lepiej powiedzieć, że
skomplikował jeszcze sprawę, i
nawet nie spróbował zastosować
kuracji. Wygląda na to, że to jest
to — chiudere un occhio*— co
robią prawie wszyscy, ponieważ
trudno jest dotrzeć do sedna
problemu. Uważamy, że warto
wrócić dobrze wyleczonym[168].

Do tego wyjaśnienia, które ma
usprawiedliwić, dlaczego nie może
wyjechać z Rzymu wcześniej niż za
miesiąc, nie dodaje niczego[169].

Następna wzmianka o chorobie także
ma związek z wizytą u dentysty.



Kiedy 26 października 1952 roku
dokonał poświęcenia Opus Dei Sercu
Jezusowemu, przeżywalimijały dni
poważnych trudności materialnych,
które doprowadziły do ciężkiego
ataku wątroby u don Álvara. Jeśli
chodzi o don Josemaríę, dokonanie
poświęcenia i początek bolesnych
dolegliwości w ustach nastąpiły
jednocześnie. Opowiada o tym w
liście do konsyliariusza w Ameryce
Południowej, 31 października 1952
roku: Piszę do Ciebie, leżąc w
łóżku, do którego kazał mi się
położyć dentysta, po niewielkim
zabiegu[170].

Po tej zwięzłej informacji następuje
w liście z listopada komentarz
skierowany do innych osób: 
Fizycznie jestem teraz w słabej
formie, ale bardzo
zadowolony[171].

To wszystko. Do tego ograniczają się
wyznania na temat swych chorób.



Chociaż, nie. Istnieje jeszcze jedna
dana, która nie jest informacją w
ścisłym znaczeniu. To raczej brak
informacji, znaczące milczenie,
próżnia, niczym czarna dziura w
przestrzeni kosmicznej, która
odróżnia się ponieważ jest
niewidzialnym nośnikiem energii. Z
roku 1954 zachowało się około setki
listów założyciela Opus Dei. Jednak
istnieje niewytłumaczalna przerwa
w korespondencji między 24
kwietnia a czerwcem 1954 roku[172].
Ta informacja, na pierwszy rzut oka,
neutralna i pozbawiona znaczenia,
ma jednak głeboki sens.

To, co wiemy o chorobach
założyciela Opus Dei w okresie
między 1948 a 1954 rokiem,
zawdzięczamy relacjom niektórych
osób z jego otoczenia, które z nim
mieszkały, oraz świadectwom
opiekujących się nim lekarzy.
Ponieważ wszystko to, co dotychczas
powiedzieliśmy, pokazuje ścisły



dystans, jaki miał w stosunku do
swych chorób, co należy rozumieć
jako milczenie wobec bólu. Norma
postępowania, jaką narzuca
założyciel Opus Dei, to bez wątpienia
dyskretne milczenie, tajemniczy
szacunek wobec bólu, zjednoczenie
poprzez ukrytą ofiarę z Chrystusem
na Krzyżu.

Odkąd jako młody kapłan odwiedzał
chorych i konających w ich domach
lub w szpitalach, don Josemaría
przywykł do współczucia w bólu, do
uczestniczenia poprzez ból w
tajemnicy współodkupienia z
Chrystusem, zadośćczyniąc poprzez
cierpienie za winy własne i cudze.

Najpoważniejszą z jego chorób, z
klinicznego punktu widzenia, była
cukrzyca, którą wykryto podczas
badań zrobionych jesienią 1944 roku;
stwierdzono to, gdy pojawił mu się
na szyi ropień. Choroba ta zmusiła go
do specjalnego postępowania,



codziennych zastrzyków oraz
zachowywania diety. Jeszcze w 1947
roku żartował sobie z powodu tej
diety[173].

Co się zatem stało? Dlaczego nie
dowcipkuje więcej z cukrzycy, ani
nawet o niej nie wspomina?
Odpowiedź jest taka, że Ojciec
zdecydował ofiarować Bogu w
milczeniu rosnące dolegliwości
związane z tą chorobą, jako
dziękczynienie i zadośćuczynienie,
wraz z ciągłymi przykrościami,
jakich dostarczali mu ludzie wrodzy
Dziełu. W pewnych okresach
stanowiło to dlań prawdziwą torturę.
W Drodze zawarł pisemną receptę,
jak to znosić:

Skoro wiesz, że te cierpienia —
fizyczne i moralne — przynoszą
oczyszczenie i zasługę – błogosław
je[174].

Jeśli przychodziło mu cierpieć, don
Josemaría powtarzał komplementy



skierowane pod adresem bólu, które
dawno temu wypowiadał w pewnym
madryckich szpitalu, pomagając w
dobry sposób umrzeć pewnej
skruszonej grzesznicy[175].

W dzienniku z Città Leonina z lat
1946 i 1947 zostały zapisane niektóre
wizyty doktora Carlo Faelliego w
związku z kłopotami wywołanymi
przez cukrzycę. To ten sam lekarz,
który sporządzając historię kliniczną
zapytał, czy Ojciec cierpiał w życiu z
jakiegoś powodu. Był specjalistą od
cukrzycy i jak przyznał później, don
Josemaría był najpoważniejszym
przypadkiem, z jakim się spotkał w
swej długoletniej praktyce[176].
Doktor Faelli wspomina, że:

«Kiedy zjawił się u mnie na wizycie
w 1946 roku, od lat cierpiał na dość
poważną diabetes mellitus*. Potem
podczas leczenia nastąpiła cała seria
powikłań związanych z tą chorobą:
zaburzenia wzroku i krążenia,



wrzody, bóle głowy, silne krwotoki,
utrata wszystkich zębów. Jeśli chodzi
o zaburzenia wzroku, między 1950 a
1951 rokiem miał miejsce atak
podwójnego widzenia, co utrudniało
mu widzenie do tego stopnia, że
przez pewien czas nie mógł czytać.
Jeśli chodzi o leczenie, zastosowałem
odpowiednią, nowoczesną
terapię»[177].

Oprócz niekontrolowanego
łaknienia, wielkiego pragnienia oraz
skłonności do tego, by nawet
nieielkie ranki, powstałe podczas
przechadzek po rusztowaniach Villa
Tevere, ulegały zakażeniom, choroba
przybrała niespodziewany
przebieg[178]. Wróciło podwójne
widzenie, tak że przez pewien czas
Ojciec zmuszony był używać mszału
z wielkimi literami[179]. Z jednej z
takich niespodziewanych
dolegliwości zdał sobie sprawę
pewnego dnia zaraz po
przebudzeniu. Wszystkie zęby miał



rozchwiane. Były naruszone w
zębodołach, i Ojciec nie mógł nic żuć.
Wobec groźby strasznego krwotoku
lekarz obawiał się je usunąć. Jednak
doktor Kurt Hruska, dentysta,
zapewnił go, że wyjdzie z tego.
Ponieważ zęby były rozchwiane i
ruszały się w zębodołach, zastosował
chińską metodę, jak żartował don
Josemaría. Wyjął je jeden po drugim
palcami, jednak nie wyrywając ich
na siłę. (Don Álvaro poprosił o nie
dentystę na osobności i zachował je
jako relikwię)[180].

Leczenie zajęło wiele miesięcy,
pociągało za sobą częste wizyty u
dentysty, a potem kilka corocznych
wizyt kontrolnych. Od stosunków
czysto zawodowych dentysta i jego
pacjent przeszli szybko do rozmów o
sprawach bardziej osobistych, o Bogu
i religii. «Jestem protestantem —
wspomina doktor Hruska — ale
mówił do mnie z taką jasnością i
przekonaniem, że miałem ochotę



przyznać mu rację we wszystkim, co
mówił [...]. Jednocześnie jednak miał
bardzo wiele szacunku dla innych
wierzeń »[181].

Don Josemaría wchodził na wizytę
promieniując radością, wnosząc ze
sobą powiew szcęścia i spokoju.
Pomimo to w zachowaniu pacjenta
było coś, co intrygowało dentystę i
podnosiło go na duchu.

— Jeśli sprawiam księdzu ból, proszę
powiedzieć! – doradzał doktor
Hruska, zanim przystąpił do pracy.
Wkrótce dentysta przerywał swą
pracę, pewien, że sprawia mu wielki
ból:

— Proszę mi powiedzieć, kiedy
sprawiam księdzu ból - nalegał.

— Proszę pracować, proszę
pracować... – odpowiadał pacjent.

— Ale jak ksiadz może to
wytrzymać?[182].



«Był bardzo twardy wobec siebie
samego; a jeśli ktoś jest taki twardy w
obliczu bólu zębów trzonowych, jest
taki także w innych sytuacjach» -
tłumaczy Kurt Hruska[183]. Don
Josemaría nigdy się nie skarżył.
Nigdy nie prosił o środki
przeciwbólowe. Zjawiał się na
wizycie wcześnie rano po to, by móc
potem pracować bez przerwy przez
cały dzień, nawet wiedząc, że
dolegliwości po zabiegach będą
poważne.

Świadectwo doktora Carlo Faelliego,
dobrego katolika, z którym założyciel
Opus Dei także blisko się
zaprzyjaźnił, jest podobne. Don
Josemaría okazywał jowialne
usposobienie, był otwarty i bardzo
rozmowny. «Kiedy musiał mówić o
poważnych dolegliwościach,
związanych z jego chorobą, nigdy nie
dramatyzował. Zachowywał postawę
spokojną i pełną zaufania, nawet
wtedy, gdy był bardzo chory»[184].



Jego stosunek do doktoraFaelliego
był taki sam jak do dentysty.
Zaczynali rozmawiać o tematach
neutralnych, a kończyli rozmawiając
o Bogu. Często wymieniali opinie o
znaczeniu cierpienia w życiu
człowieka, zgadzając się, że
«cierpienie ma zasadnicze znaczenie
dla chrześcijanina, aby mógł
naśladować Chrystusa i że ból jest
licznikiem kilometrów w naszym
życiu»[185].

W życiu kontemplacyjnym
założyciela Opus Dei, w jego
obcowaniu z Bogiem Ojcem, z
którego rąk pochodzi całe dobro, ból
zmieniał się mocą miłości w żarliwy
akt adoracji i najdelikatniejszy wyraz
uwielbienia:

Kiedy jesteś chory, ofiaruj z
miłością swoje cierpienia, a one
zamienią się w kadzidło, które
unosi się ku czci Bożej i które Cię
uświęca[186].



Mijały lata i choroba nadal
przyjmowała nieoczekiwany
przebieg. Pacjent stosował się
skrupulatnie do wskazówek lekarzy,
zupełnie oderwany od swej choroby,
pozbawiony wszystkich obsesji
charakterystycznych dla osoby
chorej. W okresie najcięższego stanu
cukrzycy, niemal niewidomy, z
ciałem przypominającym jedną
wielką ranę, udał się na pielgrzymkę
do Lourdes, gdzie poprosił o wiele
rzeczy Najświętszą Panienkę. Jednak
jeśli chodzi o swoją chorobę, prosił
tylko, by nie zapaść na dolegliwości,
które fizycznie mu uniemożliwią 
kontynuować pracę z
duszami[187]. Trudności i
dolegliwości spowodowane przez
cukrzycę służyły mu, aby bardziej
zjednoczyć się z Bogiem, poprzez
ofiarowanie mu drobnych albo
wielkich cierpień i jednocześnie nie
omieszkał nigdy umniejszać
znaczenia swych przypadłości. Po
upływie dziesięciu lat przyjął już tyle



zastrzyków, że od powtarzających się
nakłuć, igły wchodziły w ciało z
trudem, niekiedy się łamały,
ponieważ skóra była tak stwardniała.
Ten osiołek ma grubą skórę –
komentował ten fakt Ojciec, z
odrobiną humoru. Albo: dzisiejsze
igły nie są już tak dobre, jak
dawniej[188].

W duchu odczuwał niejasne
wrażenie skrępowania. Tak jakby
druga skóra krępowała swobodę jego
ruchów i odbierała energię. Jego
naturalną rekacją wobec tego
rodzaju niedyspozycji była radość i
cierpliwość, które pomagały mu
przeciwstawić się chorobom i
wznieść dolegliwości do poziomu
duchowej ofiary. Czynił to z
elegancją i wdziękiem. Około roku
1951 z jego ścisłej diety
wykluczonych zostało wiele potraw.
Jego córki starały się jak najlepiej
przyrządzać potrawy, nadając im
rozmiate smaki i wygląd. Niekiedy,



aby rozbawić tych, z którymi jadł
obiad, gdy na stole pojawiało się
jakieś danie, Ojciec witał wnoszoną
rybę triumfalnym okrzykiem: 
Rozpoznaję cię, dorszu, choć
przybywasz w przebraniu![189].

Nawiązując do swej diabetes
mellitus*, oraz wielkiej ilości cukrów,
których pozbywał się z organizmu,
pozwalał sobie na żarty z pewnej
maniery scholastycznej. Powiadał, że
Kościół miał już Doktora Angelicus**,
Doktora Seraphicus***, oraz jeszcze
jednego Subtilis*. A jeśli św.
Bernarda obdarzono tytułem
Doktora Mellifluus**, to czyż jego
samego nie wypadałoby nazwać 
Pater Dulcissimus***?[190].

Każdy inny chory w tak krytycznym
stanie miałby zapewne przeczucie
zbliżającej się śmierci i straciłby
zainteresowanie pracą. Jednak nie
don Josemaría, który poczynił
odpowiednie zabezpieczenia, gdyby



niespodziewanie nadeszła jego
ostatnia godzina[191]. Przy
wezgłowiu łóżka umieścił dzwonek,
aby móc poprosić o sakramenty.
Kładł się na spoczynek z myślą o
Bogu: Panie — mówił—nie wiem,
czy rano się obudzę; dziękuję Ci za
życie, które mi dajesz i jestem
zadowolony z tego, że umrę w
Twych ramionach. Czekam na Twe
zmiłowanie[192]. Żył tak, nie
przywiązując nadmiernej wagi do
swej choroby. Bóg mnie
wyleczy[193], odpowiadał tym,
którzy niepoili się jego stanem. I
rzeczywiście Bóg go wyleczył, w
cudowny sposób.

* * *

Ci, którzy przeżyli śmiertelne
wypadki i stracili przytomność lub
zapadli w śpiączkę zwykle
opowiadają, że doznali szczególnego
doświadczenia. Nierzadko zdarza się,
że staje wtedy im przed oczami całe



ich życie. Zjawisko to przychodzi od
wewnątrz, gdy wygasają bodźce
zewnętyrzne, włącza się pamięć i
osoba pozostaje niewrażliwa na
wezwanie tego świata. Wówczas w
ciągu bardzo krótkiego czasu
dokonuje się prezentacja, jednego po
drugim, wszystkich etapów życia,
które obserwujemy z pozycji widza,
wiedząc, że byliśmy ich bohaterami.
Nic nie umknie wówczas przed
wzrokiem. Jak żywe ukazują się
nasze nędze i błędy. A gdy gaśnie
światło świadomości, być może
dusza ma okazję, by żałować za
przeszłe życie.

Coś podobnego przytrafiło się don
Josemaríi 27 kwietnia 1954 roku, w
święto Najświętszej Maryi Panny z
Monserrat. Tego dnia, jak zwykle,
don Álvaro zrobił mu zastrzyk, na
pięć, dziesięć minut przed posiłkiem,
wstrzykując dawkę mniejszą od
zaleconej przez lekarza. Była to
insulina nowego typu o opóźnionym



działaniu[194]. Zeszli do jadalni i
wkrótce po pobłogosławieniu stołu,
gdy byli sami, siedząc naprzeciw
siebie, Ojciec zwrócił się do don
Álvara:

«Álvaro, rozgrzeszenie! Nie
zrozumiałem go — opowiada ten
ostatni. — nie mogłem pojąć o co mu
chodzi; Bóg zezwolił, żebym go nie
zrozumiał. Wówczas nalegał: 
Rozgrzeszenie! I po raz trzeci w
ciągu zaledwie kilku sekund
powtórzył: Rozgrzeszenie, ego te
absolvo*. I w tym momencie stracił
przytomność. Pamiętam, że najpierw
zrobił się purpurowo-czerwony, a
potem ziemisto żołty. Jego ciało jakby
się skurczyło.

Natychmiast udzieliłem mu
absolucji, i zrobiłem to, co byłem w
stanie: wezwałem lekarza i włożyłem
mu do ust cukier, zmuszając go za
pomocą wody, by to przełknął,



ponieważ nie reagował i puls był
niewyczuwalny»[195].

Kiedy nadszedł Miguel Ángel
Madurga, lekarz, członek Dzieła,
Ojciec już odzyskał przytomność.
Szok trwał dziesięć minut. Miguel
Ángel zbadał dokładnie chorego i
stwierdził, że całe niebezpieczeństwo
minęło i że nie powinno być
komplikacji. Wydawało się, że Ojciec
czuje się już dobrze. Było na tyle
dobrze, że Ojciec zatroszczył się o
tego swojego syna i gdy dowiedział
się, że nic jeszcze nie jadł, zaprosił go
do stołu jeść i w tym czasie zabawiał
go spokojną rozmową. Przez cały ten
czas Miguel Ángel nie zdawał sobie
sprawy, że chory nie widzi.

— «Synu mój— powiedział Ojciec do
don Álvara, gdy lekarz już poszedł —
oślepłem, nic nie widzę.

— Ojcze, dlaczego nie powiedziałeś o
tym lekarzowi?



— Żeby mu oszczędzić
niepotrzebnych zmartwień;
najpewniej to minie »[196].

Nie widział nic przez kilka godzin.
Wreszcie odzyskał wzrok i mógł
spojrzeć w lustro:

— Álvaro, synu mój, już wiem, jak
będę wyglądał, gdy umrę.

— «Ojcze, teraz wygląda Ojciec
kwitnąco» - odpowiedział mu
tamten[197].

Kilka godzin wcześniej naprawdę
wyglądał na umarłego. Poza tym Pan
zezwolił mu, by stanęło mu przed
oczami całe jego życie, przewijające
się z wielką predkością, niczym
film[198].

Bez wątpienia można stwierdzić, że
historia cukrzycy, na którą cierpiał
od dziesięciu lat, tego dnia
niespodziewanie się zmieniła. Od
tego czasu w krótkim czasie sytuacja



się unormowała, aż do zupełnego
ustąpienia — w tym samym 1954
roku — objawów metabolicznych,
charakterystycznych dla cukrzycy
oraz zupełnego odstawienia kuracji
insulinowej. Specjalista, który się
nim zajmował, dr Carlo Faelli,
właśnie w wydarzeniu, o którym
opowiedzieliśmy, widzi kluczowy
moment kuracji, uważając to, co
nastąpiło później za prostą
konsekwencję tej sytuacji: «wyleczył
się z cukrzycy — zapewnia — po
ataku alergicznym, który przybrał
formę wysypki i omdlenia»[199]. Po
tym szoku anafilaktycznym, dodaje,
«został uleczony z cukrzycy i jej
powikłań, nie mając żadnych
objawów ubocznych, ani nie będąc
zmuszonym do przestrzegania
ograniczeń dietetycznych. Chodzi
tutaj o przypadek wyleczenia
niewytłumaczalny z naukowego
punktu widzenia »[200]



[1] Dekret Primum inter (16 VI 1950),
w: Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., Aneks Dokumentalny 31, s.
544-553.

[2] List do jego synów w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), w EF-480901-2.

* (łac.) w ubóstwie i radości – przyp.
tłum.

[3] List do jego synów w Palermo, w
EF-491121-1.

[4] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-461206-2.

[5] Por. José Ramón Madurga Lacalle,
PM, f. 291; Juan Antonio Galarraga
Ituarte, RHF, T-04382, s. 2.

[6] Por. Fernando Maycas Alvarado,
RHF, T-06140, s. 1-2.

[7] Por. Listy do Pedra Casciaro
Ramíreza, z Madrytu i z Rzymu, w
EF-480418-1 oraz EF-480616-1; List do



jego synów z Rady Generalnej, w
EF-480311-2.

[8] Por. List do jego synów w
Meksyku, z Madrytu, w EF-490213-1;
Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6346-6347. W tym okresie prymasem
Meksyku oraz arcybiskupem
Meksyku był mons. Luis María
Martínez. Ośrodek Opus Dei
znajdował się na ulicy Londres 33.

[9] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 46. Por. także list
do jego synów w Meksyku, z
Madrytu, w EF-490213-1.

[10] Wizerunek ten znalazł się w
pierwszej kaplicy w akademiku 
Woodlawn Residence w Chicago. Por.
José Luis Múzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, s. 46.

[11] Por. list do jego synów w
Meksyku, z Madrytu, w EF-490213-1.



[12] List do José Manuela Barturena
Palaciosa, w EF-551030-1.

[13] Chociaż założyciel Opus Dei
starał się, by na początku do różnych
krajów jechało ich po kilku, jednak w
praktyce niektórzy byli sami. Pisał o
tym do José Ramóna Madurgi
Lacalle: Choć teraz na początku
jesteś osamotniony w Dublinie —
nie, nie jesteś sam — to
osamotnienie, przeżywane z
duchem nadprzyrodzonym, musi
stać się silną podstawą zbliżającej
się pracy (List, z Madrytu, w
EF-481109-1). Osamotnieni byli także
José María González Barredo w
Chicago (Por. list, w EF-480309-1)
oraz Adolfo Rodríguez Vidal w
Santiago de Chile, (Por. listy , w
EF-500531-9, EF-500620-10, etc.).

[14] List do jego synów w Anglii, w
EF-490119-3.

[15] List do Adolfa Rodrígueza
Vidala, w EF-501028-7.



[16] List do jego synów w Anglii, w
EF-490530-2. Nie zapominajcie, że
orka jest ciężka— pisał założyciel
Dzieła do Paryża, — ale bez niej nie
możliwy jest ani siew, ani żniwo
(List do Fernanda Maycasa Alvarado
oraz Álvara Callejy Goicoechei, z
Madrytu, w EF-490418-2).

[17] List do jego synów we Francji, z
Madrytu, w EF-490216-1.

[18] List do jego synów w Stanach
Zjednoczonych, z Madrytu, w
EF-490223-2.

[19] List do jego synów w Meksyku, z
Madrytu, w EF-490418-5.

[20] List, w EF-500620-4. Pierwszy
etap został przez założyciela Opus
Dei opisany w liście do kardynała
Bernarda Griffina (arcybiskupa
Westminster w 1943 roku, kardynała
od 1946): Moi synowie w Londynie
dotychczas rozwijają aktywność
duchową raczej przygotowawczą,



a w związku z tym słabo
widoczną. Jest to etap, który
trzeba przejść wszędzie na
poczatku, zanim można będzie
prowadzić szerokie apostolstwo.
Jest to praca zaadaptowania się w
środowisku, opanowania języka,
nawiązania pierwszych
kontaktów... (List, w EF-500314-2).

[21] List, w EF-500620-5.

[22] List, w EF-510423-2.

[23] W październiku 1947 roku José
Ramón Madurga Lacalle, członek
Opus Dei, udał się do Irlandii, by
uczestniczyć w kursie
specjalizacyjnym na University
College w Dublínie. Z polecenia
założyciela Opus Dei odwiedził
tamtejszego arcybiskupa. Johna
Charlesa McQuaida. Arcybiskup źle
zinterpretował jego obecność,
myśląc, że chodzi o założenie w jego
diecezji nowego zakonu. Wkrótce
potem, z polecenia Ojca, do Dublina



udał się Pedro Casciaro, który starał
się wytłumaczyć biskupowi
McQuaidowi prawdziwą naturę i
charakter apostolstwa Opus Dei.
Ksiądz arcybiskup nie zezwolił na
ustanowienie akademika w Dublínie.
(Niezmiennym zwyczajem
założyciela było rozpoczynać zawsze
prace apostolskie za zezwoleniem
miejscowego ordynariusza, zgodnie z
zasadą nihil sine episcopo). Ani list
założyciela (EF-480311-4), ani
późniejsze wizyty don José Maríi
Hernándeza Garniki, ani nawet
rozmowa z nuncjuszem w Dublinie,
mons. Ettore Felicim, nie zmieniły
opinii biskupa McQuaida, z uporem
traktującego Opus Dei jak instytucję
zakonną.

Z podobnym przyjęciem spotkały się
inne próby wyjaśnienienia mu
uprawnionej obecności świeckich na
uniwersytecie oraz ich prawa
prowadzenia apostolstwa (Por. list do
abp. Johna Charlesa McQuaida, w



EF-510422-1). Ostatecznie rok
później, w sierpniu 1952 roku, don
Álvaro del Portillo odbył długą
rozmowę z arcybiskupem, który
udzielił zezwolenia (11 VIII 1952) na
erygowanie dwu ośrodków w
Dublinie, jednego dla mężczyzn,
drugiego dla kobiet (Por. AGP,
Sección Expansión Apostólica,
Irlanda I/5, 24 oraz I/5, 25). Od tej
chwili abp McQuaid okazywał
szczere uczucia i szacunek dla Opus
Dei.

[24] List do José Ramóna Madurgi
Lacalle oraz Patricka Cormac Burke,
w EF-500620-6.

[25] Por. list do Francisco Botelli
Raduána, w EF-500623-1.

[26] Por. ibidem.

[27] Ibidem.

[28] Uczył swoje dzieci, jak
wspomina prałat Álvaro del Portillo,



że dziewięćdziesiąt procent
powołania zawdzięczamy naszym
rodzicom. To oni bardzo często
zasiali w naszym życiu ziarno
wiary i pobożności; zawsze
zawdzięczamy im to, że
sprowadzili nas na świat,
wykształcili nas, wychowali nas
pod względem ludzkim (są to
dosłowne słowa założyciela Opus
Dei: Álvaro del Portillo, Sum. 1340).

[29] Por. Alejandro Cantero Fariña, 
Sum. 6670; Teresa Acerbis, Sum. 5005;
Fernando Valenciano Polack, Sum.
7146.

[30] Na ten okres niepokojów, który
obejmował lata1951-1952,
przypadają trzy poświęcenia Opus
Dei. W 1971 roku miało miejsce
czwarte – Duchowi Świętemu –
jednak z innych przyczyn i w innych
okolicznościach.

[31] List do Giocondy Lantini, w
EF-490705-1.



[32] Abp Juan Larrea Holguín urodził
się w Buenos Aires 9 sierpnia 1927
roku. Poprosił o przyjęcie do Opus
Dei jako numerariusz w kwietniu
1949 roku. Był adwokatem, zanim
uzyskał święcenia kapłańskie 5
sierpnia 1962 roku. Został
wyświęcony na biskupa 15 czerwca
1969 roku. Był biskupem
pomocniczym Quito w Ekwadorze,
biskupem Ibarry, został nominowany
na arcybiskupa koadjutora
archidiecezji Guayaquil w
Ekwadorze 26 marca 1988 roku, a
arcybiskupem 7 grudnia 1989 roku.

[33] Juan Larrea Holguín, Sum. 6026.

[34] W zeznaniu procesowym
złożonym w Rzymie przez Umberto
Farriego, świadka nr 3, na sesjach
2-39 (od października 1981 do maja
1982 roku) nie mówi się o tej
sprawie, ponieważ świadek nie znał
wówczas tych faktów. Jednak w
archiwum prywatnym rodziny,



odziedziczonym w 1985 roku przez
Umberto Farriego, znajdują się
dokumenty dotyczące tej sprawy, m.
in. fotokopia pisma z doniesieniem
do papieża z datą 25 kwietnia 1951 r.,
a także minuty z kolejnymi jego
roboczymi redakcjami. W archiwum
tym zachowały się także odręczne
poprawki naniesione na tekście
przez o. A. Martiniego SJ, głównego
doradcy w tej sprawie, czego
dowodzi trzynaście oryginałów
listów skierowanych przez o. A.
Martiniego do p. Farriego, wszystkie
podpisane, niektóre sporządzone na
papierze firmowym z adresami kilku
ośrodków akademickich (Por.
archiwum Farri, teczka Umberto).

[35] Wzmianka o tym, że młodzi
ludzie mieli kierownictwo duchowe
zanim zaczęli przychodzić do Villa
Tevere (mowa jest o “Ojcach
duchowych”) wydaje się być błędna.
Wszystkich pięciu młodych ludzi
zeznało w tej kwestii i potwierdziło



swoimi podpisami, że żaden z nich
nie miał kierownika duchowego,
zanim nie zbliżył się do Opus Dei.

[36] W piśmie wspomina się o
kardynale Giuseppe Sirim,
ówczesnym arcybiskupie Genui, jako
o osobie niechętnej Opus Dei.
Prawdą jest, że wprowadzony w błąd
przez jednego z jezuitów oraz na
podstawie tendencyjnych informacji
na temat Opus Dei, przez wiele lat
zachowywał dystans wobec Dzieła.
Ostatecznie podczas swego pobytu w
Rzymie przy okazji Soboru
Watykańskiego II kardynał Siri
rozmawiał z założycielem Dzieła i
wyraził się, że ów zakonnik
przysporzył mu wiele cierpienia i że
byłby bardzo szczęśliwy mogąc mieć
w swej diecezji Opus Dei. Por. list o.
A. Martiniego do Sr. Farriego, 2 XI
1951, w: archiwum Farri, teczka 
Umberto; Luigi Tirelli, Sum. 4538;
Giacomo Barabino, Sum. 4525; Juan
Bautista Torelló Barenys, Sum. 5209.



[37] Esposto a Sua Santità Pio XII (25
IV 1951): fotokopia oryginału w
archiwum Farri, teczka Umberto.

[38] Por. Francesco Angelicchio, Sum.
3499.

[39] Mario Lantini, Sum. 3572.

[40] Álvaro del Portillo, PR, s. 571.
Założyciel nie tolerował choćby
najdrobniejszych aluzji do tej
sprawy, jak wspomina Juan Udaondo
w pewnej anegdocie, której sam był
bohaterem: «W tych dniach —
opowiada — zorientowałem się, że
jezuita, ojciec Bellincampi, koadiutor
zastępca proboszcza w parafii San
Roberto Bellarmino w Rzymie oraz
asystent grupy skautów przy tejże
parafii, poczuł się dotknięty,
ponieważ niektórzy z nich
uczęszczali do ośrodka przy ulicy
Bruno Buozzi, a między innymi
Umberto Farri, Giorgio de Filippi i
Salvatore Longo poprosili o przyjęcie
do Opus Dei. Z powodu swego



niezadowolenia nie powstrzymał się
od rozgłaszania fałszywych
informacji i oszczerstw na temat
Dzieła i “tej grupy Hiszpanów”, jak
ich nazywał. Pewnego dnia, gdy
byłem sam na sam z założycielem,
wyrwał mi się uszczypliwy
komentarz skierowany pod adresem
ojca Bellincampiego. Złożyciel
przerwał mi oschle. Energicznie
mnie upomniał z powodu tego, że nie
potrafię żyć duchem, którego nas
zawsze uczył, to jest: milczeć,
przebaczać, zadośćczynić i modlić
się. Zalecił mi nie tylko bym się
modlił za ojca Bellincampiego, ale
także bym wziął dyscyplinę i
ofiarował w jego intencji sporą liczbę
razów» (Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5034).

* (łac.) radość i pokój – przyp. tłum.

[41] AGP, P01 I-1966, s. 27.

[42] List z 24 XII 1951, nr 260.



[43] Sam zainteresowany
powiadomił listownie 27 IV 1951
roku pana Farri: «Proszę, by zechciał
mnie Pan wyłączyć z całej tej sprawy
oraz wycofuję podpis pod pismem
dotyczącym naszych synów i Opus
Dei». Por. archiwum Farri, teczka 
Umberto oraz zeznania synów
sygnatariuszy: RHF, D-15002.

[44] Ibidem.

[45] PR vol. XVII, Documenta Vol. II,
Opus Dei (Consagraciones), s. 5.
Poświęcenie ma miejsce we
wszystkich ośrodkach Dzieła w
święto Świętej Rodziny.

* (łac.) Najsłodsze Serce Maryi,
przygotuj bezpieczną drogę – przyp.
tłum.

* (wł.) dosł. “żelazny sierpień”,
popularne określenie sierpniowej
pogody w Rzymie– przyp. tłum.

[46] Por. list z 25 I 1961, nr 44.



[47] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 152.

[48] Javier Echevarría, Sum. 2401.

[49] Od pewnego czasu, od dość
długiego nawet czasu przed
świętem Wniebowzięcia 1951 roku,
czułem w duszy jakieś wielki
niepokój, ponieważ Pan pozwolił
mi przeczuwać, że coś poważnego
czycha na Dzieło (List z 24 XII 1951,
nr 230). Por. także list z 25 I 1961, nr
44.

[50] Álvaro del Portillo, Sum. 421.

[51] List z 24 XII 1951, nr 230.

[52] List z 7 X 1950, nr 31.

[53] Mowa o jednej z opowiastek,
przytoczonych przez infanta don
Juana Manuela, w jego Libro de los
enxiemplos del Conde Lucanor et de
Patronio. Wiele lat później La



Fontaine spopularyzował tę
historyjkę w swych bajkach.

[54] Álvaro del Portillo, Sum. 421.

[55] Por. list z 14 IX 1951, nr 27.

[56] List z 24 XII 1951, nr 230; Nie
wiedząc do kogo powinienem się
udać tutaj na ziemi, skierowałem
się, jak zawsze do Nieba - pisał w
liście z 25 I 1961, nr 44.

[57] List do jego córek i synów, w
EF-510809-1. Założyciel był już
wcześniej wraz z don Álvaro w
Loreto, 3 i 4 stycznia 1948 roku.

* (łac.) Najsłodsze Serce Maryi,
przygotuj bezpieczną drogę – przyp.
tłum..

[58] Por. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4680; Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5038.

* (łac.) Tu Słowo stało się ciałem –
przyp. tłum..



[59] To Chrystus przechodzi, nr 12,
wyd. pol. Katowice-Ząbki 2003, tłum.
K. Radzikowska. Na temat podróży z
Rzymu do Loreto: por. w niektórych
punktach Francisco Monzó
Romualdo, RHF, T-03700, s. 23 oraz
Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, nr 1334.

[60] PR vol. XVII, Documenta Vol. II,
Opus Dei (Consagraciones), s. 9.
Podczas mszy dokonał poświęcenia,
używając pełnych uczucia słów
płynących prosto z duszy, a
następnie ponowił je podczas
dziękczynienia w imieniu całego
Dzieła. Por. AGP, P01 1976, s. 1231.

[61] Ibidem, s. 10.

* (łac.) przygotuj bezpieczną drogę –
przyp. tłum.

[62] Odprawiając mszę 15 sierpnia,
Ojciec, «na patenie złożył wraz z
Świętą Hostią wierność wszystkich



swoich synów» (Encarnación Ortega
Pardo, RHF, T-05074, s. 152).

[63] Por. “Datos de dos viajes a
Portugal (I y X-1951)”, w: RHF,
D-15459 oraz Álvaro del Portillo, 
Sum. 422. Później Ojciec był w Loreto
przy różnych okazjach: 7 listopada
1953; 12 maja 1955; 8 maja 1960; 8
maja 1969 oraz 22 kwietnia 1971
roku.

* (łac.) w ubóstwie i radości – przyp.
tłum..

[64] Por. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5036.

[65] Por. ibidem, 5039.

[66] Por. “Relacja Juana Udaondo na
temat wizyty u kardynała Schustera
(15 I 1952)”, w: RHF, D-15460. W
październiku 1951 roku ponownie
odwiedzili kardynała Alfreda
Ildefonsa Schustera i zaprosili go do
odwiedzin w domu przy ulicy Carlo



Poerio 16, gdzie mieszkali. W kilka
tygodni później, w drodze powrotnej
z wizytacji duszpasterskiej,
znalazłszy się niedaleko ośrodka
Dzieła, kardynał postanowił tam
zajść. W domu nie było nikogo poza
Juanem Masią, który oprowadził
kardynała. Kardynał był pod
wrażeniem czystości, godnego i
pięknego wygladu kaplicy. Jego
eminencja musiał także zauważyć, że
żyje się tam ubogo, choć bez
ostentacji, skoro w jakiś czas potem
za pośrednictwem szofera przesłał
im worek ryżu (Por. Juan Masiá Mas-
Bagá, RHF, T-05896, s. 3).

[67] “Dokumentacja na temat
sprzeczności, które spowodowały
Poświęcenie Opus Dei Sercu Maryi z
15 VIII 1951”, w: RHF, D-15001.

[68] Ibidem.

[69] Ibidem.



[70] W piśmie następuje
przedstawienie i podsumowanie
ustroju obu sekcji Dzieła: różnych i
zupłnie rozdzielnych (penitus
separatae). Pozostają zjednoczone
jedynie, jeśli chodzi o ducha, który je
ożywia, a jeśli chodzi o stronę
ustrojową - poprzez osobę
Przewodniczącego Generalnego,
który zawsze jest księdzem, któremu
towarzyszą w zarządzaniu trzej inni
księża (Sekretarz Genralny,
Prokurator Generalny oraz Ksiądz
Sekretarz Centralny). Na szeblu
prowincjalnym i regionalnym
Przewodniczący Generalny działa
poprzez Ksiedza Konsyliariusza,
który działa «nomine et vice Praesidis
Generalis semperque ad ipsius
mentem [(łac.) w imieniu i w
zastępstwie przewodniczącego
generalnego i zawsze według jego
zamysłu – przyp. tłum.] ».

Jest tyle tak poważnych środków,
podyktowanych względami rozwagi,



ostrożności i zdrowego rozsądku,
jakie zostały przedsiewzięte przez
założyciela Opus Dei i zawarte w 
Regulae internae pro
Administrationibus, że nie sposób ich
porównać z żadną instytucją
kościelną, ponieważ żadna nie
stosuje tak ścisłej separacji. We
wspomnianym piśmie dokładnie
przedstawia się rzeczywistą sytuację
posługi świadczonej przez kobiety,
które nigdy nie będą mogły być
zastąpione przez mężczyzn. Z drugiej
strony, nie ma żadnego pomieszania,
ani nawet żadnego typu sąsiedztwa,
ponieważ w akademikach, ośrodkach
rekolekcyjnych, etc. istnieją de iure
oraz de facto, dwa zupełnie oddzielne
domy, z różnymi wyjsciami na ulicę,
a osoby, które mieszkają w tych
ośrodkach nie rozmawiają ze sobą,
nie znają się, ani się nie stykają
(«familiarem administrationem
habeant omnium domorum Instituti,
in loco tamen penitus separato
commorantes, ita ut de iure et de



facto duae sint domus in unoquoque
domicilio»).

Por. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Italia VI, dok. 2.

* (wł.) pracujcie dalej, naprzód,
odwagi – przyp. tłum..

[71] “Relacja Juana Udaondo na
temat wizyty u kardynała Schustera
(15 I 1952)”, w: RHF, D-15460.

[72] Por. list don Álvaro do ks.
Arcadio Maríi Larraony
Saraleguiego, z 3 II 1952, w:
“Dokumentacja na temat
sprzeczności, które spowodowały
Poświęcenie Opus Dei Sercu Maryi z
15 VIII 1951”, w: RHF, D-15001; oraz
AGP, Sección Expansión Apostólica,
Italia, VI, dok. 4. Rozdział istniejący
między obiema gałęziami Dzieła był
absolutny i zupełny z każdego
punktu widzenia. A Ojciec, ze zwykłą
dlań ekspresją, przypominał o tym,
mówiąc o posłudze kapłańskiej,



używając porównań fizycznych: Jeśli
powtarzam zawsze, obrazowo, że
sekcja męska żyje oddalona o 5
tysięcy kilometrów od sekcji
żeńskiej, wy, kapłani, powinniście
żyć w oddaleniu 10 tysięcy
kilometrów. A jednocześnie
powinniście łączyć to święte
oddalenie z najżywszą troską o to,
by służyć poprzez waszą posługę
kapłańską waszym siostrom (List z
8 VIII 1956, nr 43).

* (łac.) Najsłodsze Serce Maryi,
przygotuj bezpieczną drogę – przyp.
tłum.

[73] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-520209-2.

[74] Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5041;
Por. list z 25 I 1961, nr 44.

** (łac.) Uderzę pasterza, a rozproszą
się owce [por. Mt 26, 31 oraz Mk 14,
27] – przyp. tłum.



[75] Por. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5041.

[76] Álvaro del Portillo, Sum. 422.

[77] Álvaro del Portillo, PR, s. 562.

[78] List został podpisany przez
Przewodniczącego Generalnego oraz
Prokuratora Generalnego Opus Dei.
Don Álvaro poprosił Ojca, by
pozwolił mu także podpisać ten list,
aby w ten sposób okazać, że w pełni
się zgadza z jego zawartością. Por.
list do kard. Federico Tedeschiniego,
w EF-520312-1 oraz list z 25 I 1961, nr
44.

[79] Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5041.

* (wł.) Ale komu w ogóle mogło
przyjść do głowy wszczynanie
jakichkolwiek procedur? – przyp.
tłum..



[80] List z 21 I 1961, nr 45; Por. także
Álvaro del Portillo, Sum. 423 oraz
802; Mario Lantini, Sum. 3630;
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4680.

[81] Z tego, co pisał założyciel Dzieła
do kard. Tedeschiniego (List, w
EF-520312-1, odczytany papieżowi),
kilka dni wcześniej, 3 grudnia 1951,
pewien kardynał z Kurii zawiadomił
don Josemaríę o poważnym
niebezpieczeństwie, jakie mu groziło.
Prawdopodobnie chodziło o tę samą
osobę, która powiadomiła także
kardynała Schustera. Informacje te
zostały przez założyciela przekazane
w liście z 24 XII 1951, nr 230: 
Wszystkie oszczerstwa, które po
trochu przenikały do Kurii
Rzymskiej – gdzie pracuje wiele
osób świętych, które nas bardzo
dobrze rozumieją— pochodzą od
tych samych osób, z mojej
Hiszpanii, a raczej od pewnych
Hiszpanów podburzonych przez
“tamtych”.



[82] Por. list do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-521118-1.

[83] List do José Luisa Múzquiza de
Miguela, w EF-520814-5.

[84] Wśród licznych świadectw
dotyczących tej sprawy oraz wśród
komentarzy na temat prac
prowadzonych w Villa Tevere, które
to komentarze stale pojawiają się w
jego korespondencji ani razu nie
znajdujemy śladu wahania lub
symptomów słabnięcia woli
zakończenia raz rozpoczętego
przedsięwzięcia.

[85] List do Odóna Molesa
Villaseñora, w EF-540601-8. W
jednym ze swych listów (do José
Luisa Múzquiza de Miguela, w
EF-500923-8) don Josemaría tłumaczy
potrzebę Bożego narzędzia: z tego
wielkiego rzymskiego narzędzia
wyjdą – i to już wkrótce –
dyrektorzy i profesorowie
Ośrodków Studiów oraz kapłani;



tego roku będziemy mieli około
trzydziestu, doktoryzujących się w
filozofii, prawie kanonicznym albo
teologii.

*Matka Boża z Guadelupe – patronka
Meksyku i całej Ameryki Łacińskiej.
Ukazała się ona św. Juanowi Diego,
Indianinowi z Maksyku w 1531 roku.
W miejscu objawień znajduje się
najważniejsze sanktuarium maryjne
Ameryki Łacińskiej. Założyciel
przywołał to wezwanie do Matki
Bożej w liście do Pedra Casciaro,
ponieważ mieszkał on wtedy w
Meksyku. – przyp. tłum.

[86] List, w EF-500923-7.

[87] List, w EF-510329-2.

[88] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-500104-1.

[89] List do José Luisa Múzquiza de
Miguela, w EF-521019-1.



[90] List do Pedra Casciaro Ramíreza,
w EF- 520828-2.

[91] List do Manuel Botas Cuervo, w
EF-540601-1.

[92] W Villa Tevere Ojciec zwykle
szedł rankiem do pracowni
architektów, aby zobaczyć, jak
zrealizowali program pracy; i zawsze
miał do opowiedzenia jakąś anegdotę
związaną ze swoimi dziećmi,
rozproszonymi po całym świecie.
Pewnego razu rozpłakał się, z
wdzięcznością opowiadając im, jak
członkowie Dzieła z pewnego kraju
południowoamerykańskiego wsyłali
do Rzymu pierwszy datek, jaki
otrzymali, zaledwie kilka milionów
lirów, których jednak sami
potrzebowali na jedzenie (Por.
Francisco Monzó Romualdo, RHF,
T-03700, s. 16).

[93] Tutaj pracujemy nadal— pisze
do Ricarda Fernándeza Vallespína —
z nadzieją pokładaną w Bogu,



każdego dnia coraz bardziej,
ponieważ z każdym dniem coraz
większe są ograniczenia
materialne (List, w EF-521006-1).

[94] List, w EF-490731-1.

[95] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-490916-1.
Podkreślenia autora.

[96] Por. List do jego synów w
Meksyku, w EF-490829-2.

[97] Por. List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-490728-1.

[98] Por. List do jego synów w Anglii,
w EF-500816-3.

[99] Por. List do jego synów w
Argentynie, w EF-520828-1. Po
ludzku rzecz biorąc –stwierdza
pełen nadziei założyciel Opus Dei – 
Nie zostawi nas Pan w pół drogi,
przecież nigdy nas nie zostawił.



[100] Por. List do José Luisa
Múzquiza de Miguela, w
EF-520828-4.

[101] Por. List do Pedro Casciaro
Ramíreza, w EF-520828-2.

[102] Ibidem. Por. także list do José
Luisa Múzquiza de Miguela, w
EF-520828-4.

[103] Por. List do Pedro Casciaro
Ramíreza, w EF-520828-2.

[104] Por. List do José Luisa
Múzquiza de Miguela, w
EF-520917-3. Jak wspomina María
Begoña de Urrutia Domingo, w jedną
z tych sobót, Ojciec zaszedł do
prasowalni, znajdującej się w
aadministracji i rzekł im: Córki
moje, módlcie się dużo, ponieważ
Don Álvaro musi dziś wieczór
zapłacić robotnikom a nie mamy w
domu pieniędzy(RHF, T-06897, s. 8).



[105] Por. List do swoich synów w
Anglii, w EF-500816-3.

[106] List, w EF-500215-1.

[107] Por. List do Mons. José López
Ortiza, O.S.A., w EF-500307-2. Aż do 5
marca nie mógł wyjść ze szpitala.

W swoich wspomnieniach don
Álvaro tak podsumowuje dziesięć lat
trudności materialnych, jakie
przeżyli w Villa Tevere,: «Nie mam
zamiaru opisywać tutaj wyrzeczeń
materialnych, jakie musieliśmy
znieść w tych latach. Była to
prawdziwa próba wiary i zapału »
(Álvaro del Portillo, Sum. 827).

Całe to przedsięwzięcie naprawdę
przypominało przerażającą i
nienasycona bestię, która nigdy nie
traciła apetytu na nowe pieniądze.
Stąd pojawiały się płynące z Rzymu
prośby, wysyłane do innych państw,
zawsze mające charakter bardzo
pilny: przyślijcie jak najszybciej 



cokolwiek, ponieważ mamy kolejny
weksel do zapłacenia bodaj
ósmego, a poza tym już od jakiegoś
czasu nie możemy zapłacić
kontrahenta, poza innymi
rzeczami! (List do Francisco Botelli
Raduána, w EF-501101-1).
Ostatecznie udało im się zapłacić
kontrahentowi w przewidzianym
czasie.

[108] List do Pedro Casciaro
Ramíreza, w EF-510329-2. W liście do
członków Rady z sierpnia 1950 roku
Ojciec pisał: w ciągu października
upływają terminy weksli
podpisanych przez Álvara, 
opiewających na dwadzieścia pięć
milionów lirów. Bóg ponad
wszystko! (List, w EF-500830-2).

[109] Zadziwiające było, skąd don
Álvaro brał pieniądze. Zawsze miał
tyle, ile trzeba i zawsze w ostatniej
chwili. Ta straszna pora następowała
w soboty po południu, gdy co tydzień



lub dwa musieli płacić robotnikom i
dostawcom. Nigdy nie mieliśmy
pieniędzy, jak opowiada don Álvaro,
ale Ojciec «był pewien, że Pan nigdy
go nie zawiedzie» (Álvaro del
Portillo, Sum. 827). Na sumieniu
założyciela Opus Dei ciążyło to, by
«dać jeść robotnikom zatrudnionym
przy pracach oraz ich rodzinom: te
pieniądze musiał zesłać
Bóg»(ibidem). Don Josemaría
stosował środki ludzkie – prosił,
prosił wszędzie, gdzie się tylko dało i
środki nadprzyrodzone – modlitwę i
umartwienia.

[110] Ibidem.

[111] Francisco Monzó Romualdo,
RHF, T-03700, s. 13.

[112] Dziennik robót w Villa Tevere,
17 XI 1951: AGP Sec. N, 3 leg. 1059-02.
Aby w sobotę punktuanlie zapłacić
robotnikom — opowiada Jesús
Álvarez Gazapo — «czyniono
poważne ofiary, wszyscy odmawiali



sobie wielu niewielkich wydatków,
na przykład korzystania z transportu
publicznego albo kupna papierosów.
Brak miejsca zmuszał wówczas
alumnów Kolegium rzymskiego do
nauki w ogrodzie, póki było światło
dzienne, a następnie na schodach, w
jedynym miejscu odpowiednio
oświetlonym i dostępnym. Założyciel
zachęcał nas do ofiarowania tych
umartwień, do których dołączaliśmy
naszą modlitwę, by przewyciężyć
rozmaite trudności» (Por. Jesús
Álvarez Gazapo, Sum. 4307).

María Isabel La Porte Ríos wspomina
o zwyczaju Ojca, by w sobotę modlić
się za don Álvaro (Sum. 5116). Był to
zwyczaj żywy jeszcze w 1955 roku.
W dniu, gdy został położony ostatni
kamień w Villa Tevere (9 stycznia
1960) «przypomniałam sobie, —
powiada — że Ojciec wielokrotnie
prosił nas o modlitwę w intencji don
Álvaro, zwłaszcza w soboty,



ponieważ tego właśnie dnia musiał
on płacić murarzom ».

[113] Por. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4309, 4310.

[114] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
827; także Francisco Monzó
Romualdo, RHF, T-03700, s. 15.

[115] List do jego synów w Peru, w
EF-541106-10. Na temat heroicznego i
radosnego sposobu, z jakim alumni
Kolegium Rzymskiego znosili
wszelkiego typu ograniczenia — jeśli
chodzi o jedzenie, oświetlenie,
przestrzeń, którą zajmowali,
poruszanie się na piechotę z miejsca
na miejsce, aby oszczędzić na
biletach tramwajowych etc. — por.
Mario Lantini, Sum. 3600.

Heroiczna jest także hojność
założyciela Opus Dei przy całym jego
ubótswie. Mons. Tirelli opowiada
przypadek, o którym dowiedział się
sporo po śmierci Ojca, który to za



pośrednictwem osób trzecich
pomagał ubogiemu księdzu. Por.
Luigi Tirelli, PR, s. 1623.

[116] Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, nr 1373.

[117] Ibidem, nr 1352.

[118] Por. AGP, P06 IV, s. 353; Por.
Jesús Urteaga Loidi, RHF, T-00423, s.
72.

[119] List do Alberto Ullastresa Calvo
i José Montañésa Moreno, w
EF-520404-3.

[120] Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, nr 1353. Lekarz i świadek
wydarzeń, José Luis Pastor,
opowiada o bardzo
charakterystycznym zdarzeniu:
«Pewnego dnia —opowiada —
wezwano mnie do chorego księdza
Álvaro del Portillo. Powiedziałem
mu, żeby został w łóżku i że przyjdę
do niego następnego dnia. A



następnego dnia stwierdziłem, że nie
tylko wstał, ale także wychodził na
miasto, chociaż tego dnia było
bardzo zimno. Kiedy wrócił,
powiedziałem mu: Don Álvaro,
ksiądz powinien był zostać w łóżku. A
on, jako całe wytłumaczenie,
odpowiedział mi: Gdybym nie
wyszedł na miasto, wy dzisiaj nie
mielibyście co włożyć do ust » (José
Luis Pastor Domínguez, PM, f. 541).

Pewnego ranka w 1954 roku —
opowiada Mercedes Anglés Pastor —
kilka numerariuszek, które sprzątały
w Villa Vecchia spotkało Ojca, który
był sam.

— «Jak się czuje don Álvaro?» -
zapytały go, myśląc, że wciąż jest
chory.

— Wyjechał w podróż –
odpowiedział im Ojciec.

— «Ale przecież wczoraj był chory,
Ojcze».



— Córko moja. Tobie nie
pozwoliłbym jechać. Jemu tak.

[121] Por. List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-540421-4.

[122] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 49.

[123] Por. listy do jego synów z Rady
Generalnej, w EF- 540601-10 y
EF-540421-4 oraz list do Manuela
Botasa Cuervo, w EF-540601-1.

[124] List do José Luisa Múzquiza de
Miguela, w EF-521016-6; Por. także:
listy do Ricardo Fernándeza
Vallespína, w EF-521006-1 oraz do
Pedro Casciaro Ramíreza, w
EF-521016-5.

[125] Por. Francisco Monzó
Romualdo, RHF, T-03700, s. 15.

[126] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-540421-4.



[127] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-540601-10.

[128] List do don Amadea de
Fuenmayor Champína, w
EF-550613-2.

[129] List do jego synów z Rady
Generalnej, z Montecatini, w
EF-550909-2.

[130] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-560127-1.
Wyjątkowo don Álvaro miał kilka
odpoczynków, polegających na 
zmianie otoczenia, jak wyjaśnia
Ojciec w liście do Amadea de
Fuenmayor Champína: Dzisiaj piszę
do Ciebie, żeby Ci powiedzieć, że
jestem zadowolony z podróży
Álvara, ponieważ zawsze mu
posłuży jako rodzaj wypoczynku
zmiana otoczenia, chociaż będzie
wciąż pracował i chodzi tylko o
osiem dni. Właśnie z powodu brak
wypoczynku proszę, żebyś
przygotował pokój Álvara w



Talleres — jeśli jest jakiś chłodny
— albo u Ciebie w domu; i żeby
ktoś pilnował, żeby jadł i spał
osiem godzin, narzucając się mu w
moim imieniu, jeśli to będzie
konieczne (List, w EF-550708-1).

[131] List, w EF-530107-1.

[132] List do Amadea de Fuenmayor
Champína, w EF-550725-1.

[133] List do rodzeństwa - Carmen i
Santiago Escrivá de Balaguer y Albás,
w EF-520404-1. Istniały poza tym
poważne przeszkody o charakterze
intelektualnym i duchowym na
drodze do zrozumienia natury Opus
Dei, która z trudem torowała sobie
drogę do umysłów wielu
duchownych; chociaż z drugiej
strony atmosfera nie sprzyjała
właściwemu zrozumieniu jej. Por.
AGP, P01 1977, s. 1191.

[134] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 147.



[135] Por. List do Francisco Botelli
Raduána, w EF-500623-1. Projekty i
wzory, które mu pokazali, nie
usatysfakcjonowały go i w końcu
zlecił Manolo Caballero Santosowi,
artyście, który pracował u jego boku
w Rzymie, namalowanie obrazu
olejnego inspirowanego retabulum w
kościele San Carlos w Saragossie,
gdzie przebywał jako seminarzysta.
Przedstawiał on serce pośród
płomieni, opasane koroną cierniową,
zwieńczone Krzyżem i w otoczeniu
aniołów. Także w 1954 zlecił
namalowanie innego obrazu
Fernandowi Delapuente. Por. listy do
Fernanda Delapuente Rodrígueza, w
EF-540103-1 y EF-540600-1; a także
Jesús Álvarez Gazapo, Sum. 4394.

* (łac.) Najświętsze Serce Jezusa,
obdarz nas pokojem! – przyp. tłum.

[136] Por. List do Amadeo de
Fuenmayor Champína, w
EF-520801-1.



[137] Por. List do Teodora Ruiza
Jusué, w EF-520814-4.

[138] Tutaj ludzie są bardzo
zadowoleni— pisał do Stanów
Zjednoczonych. —Álvaro i ja, także
jesteśmy bardzo zadowoleni, ale
mamy więcej trosk materialnych
niż kiedykolwiek wcześniej. Jest ich
tyle, że mam zamiar nadać sygnał
S.O.S., aby zobaczyć, czy Pan
zechce położyć kres tej torturze
(List, w EF-520905-3).

* (łac.) Najświętsze Srece Jezusa,
obdarz nas pokojem – przyp. tłum..

[139] List do Pedro Casciaro
Ramíreza, w EF-520905-2.

[140] Por. List do Teodora Ruiza
Jusué, w EF-521016-7.

[141] List do José Luisa Múzquiza de
Miguela, w EF-521019-1.



[142] List do Teodora Ruiza Jusué, w
EF-521019-2. W trzy dni potem
ponownie napisze do konsyliariusza
w Kolumbii, prosząc o wsparcie
materialne: Już do Ciebie pisałem,
strapiony, kilka razy. Dlatego,
zrób, co tylko możesz, a także — in
nomine Domini [(łac.) w imię
Pańskie – przyp. tłum.] — nawet to,
czego nie możesz (List, w
EF-521022-1).

[143] Por. List do jego synów w
Wenezueli, w EF-521016-2.

* (łac.) Najświętsze Srece Jezusa,
obdarz nas pokojem – przyp. tłum.

[144] List z 16 VII 1933, nr 3 oraz 26.

[145] Droga, nr 696.

[146] Przyjaciele Boga, nr 299.

[147] Droga, nr 58.

[148] To Chrystus przechodzi, nr 166



[149] Ibidem, nr 169. Pokój Chrystusa
przynosi nam Jego Najświętsze Serce.
Innym aspektem Bożego misterium
jest to, że Duch Święty, więź miłości
między Ojcem i Synem, znajduje w
Słowie ludzkie Serce (ibidem).

[150] Por. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4394.

[151] List do jego z Rady Generalnej,
w EF-521105-1.

[152] PR t. XVII, Documenta t. II, Opus
Dei (Consagraciones), s. 12.

* (łac.) radość i pokój – przyp. tłum.

[153] List do Pedra Casciaro
Ramíreza, w EF-521000-3.

[154] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-521027-1.

[155] Por. na temat niewielkich
darowizn: list do Teodora Ruiza
Jusué, w EF-521016-7; na temat
odłożenia płatności: list do jego



synów z Rady Generalnej, w
EF-521105-1; na temat ostatecznych
terminów i warunków spłat: list do
jego synów z Rady Generalnej, w
EF-521118-1; na temat hipoteki:
Francisco Monzó Romualdo, RHF,
T-03700, s. 15.

[156] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-521118-1.

[157] PR t. XVII, Documenta t. II, Opus
Dei (Consagraciones), s. 13.
Poświęcenie to jest odnawiane
każdego roku w święto Chrystusa
Króla we wszystkich ośrodkach Opus
Dei.

[158] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-530114-1.

[159] List do jego córek i synów, w
EF-521200-1.

[160] List do jego córek i synów, w
EF-530908-1.



[161] List do Amadeo de Fuenmayor
Champína, w EF-530728-3.

[162] Przytoczony w: AGP, P01 1978,
s. 1076.

[163] List do Pedro Casciaro
Ramíreza, w EF-540601-2.

[164] Zawsze żyjemy cudem, a
prace postępują naprzód - powiada
w czerwcu 1954 r. (List do José Luisa
Múzquiza de Miguela, w
EF-540601-9).

[165] List, w EF-540601-13.

[166] Rozwiązanie to pojawiło się
dopiero w 1955 roku, gdy 20
kwietnia podpisany został nowy
kontrakt z nowym
przedsiębiorstwem budowlanym
Castelli, oraz zostali mianowani
współpracownicy i patroni, którzy
pomagali przedsięwzięciu duchowo,
bądź materialnie (Por. list do José



Luisa Múzquiza de Miguela, w
EF-540811-1).

Przedsiębiorstwo było prowadzone
przez Leonardo Castelliego.
Założyciel Opus Dei zaprzyjaźnił się z
nim oraz z jego rodziną, jak można
sądzić z obfitej i serdecznej
korespondencji, pisanej z wielkich i
drobnych okazji – życzeń, zaproszeń,
kondolencji lub spotkań.

[167] Por. list do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-480304-2.

* (wł.) przymknąć oko – przyp. tłum.

[168] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-500830-2.

[169] List z 30 sierpnia jest
skierowany do członków Rady
Generalnej w Madrycie. Dwa dni
później przekaże krótką wiadomność
na ten temat Pedrowi Casciaro
Ramírezowi, por. list do Meksyku,
nie przykładając wagi do tej kuracji: 



Jeszcze muszę tutaj zostać przez
ten miesiąc— pisze doń —ponieważ
leczą mi jamę ustną (List, w
EF-500901-9).

[170] List do Teodora Ruiza Jusué,
konsyliariusza w Kolumbii, w
EF-521031-1.

[171] List do jego synów z Rady
Generalnej, w EF-521118-1. Jest
bardzo prawdopodobne, że zły stan
fizyczny, o którym wspomina, ma coś
wspólnego z niewielkim zabiegiemu
dentysty, o którym wspomina w liście
do Teodora Ruiza Jusué,
konsyliariusza w Kolumbii, w
EF-521031-1.

[172] W samym środku tej
pięciotygodniowej luki w
korespondencji jest tylko jeden,
króciutki list, a raczej notatkaę do
Juana Larrey Holguína: por. list, w
EF-540517-1.



[173] Por. List do jego córek z
Asesorii Centralnej, w EF-470117-1.

[174] Droga, nr 219. Wszyscy w
swym życiu cierpieli— pisał
złożyciel Opus Dei. —Jest w złym
guście, gdy ktoś opowiada o swych
cierpieniach i może stracić w ten
sposób duchowe zasługi, gdyby je
miał (List z 14 IX 1951, nr 3). Ojciec
nie rozpowiadał o swych
dolegliwościach i bólach, ale też nie
trzymał ich w ścisłej tajemnicy. O
swych chorobach rozmawiał
całkowicie szczerze z don Álvarem i
don Javierem, swymi Stróżami ((łac.)
Custodes – przyp tłum.), i oddawał
się w ich ręce.

[175] Por. Droga, nr 208.

[176] Álvaro del Portillo, Sum. 475;
Javier Echevarría, Sum. 2091.

* (łac.) cukrzyca – przyp. tłum..



[177] Carlo Faelli, Sum. 3461. Por.
także Alejandro Cantero Fariña, Sum.
6594. Na temat historii klinicznej:
por. wyciąg przygotowany przez
Wydział Medycyny Wewnętrznej
Kliniki w Nawarze: RHF, D-15111.

[178] «Miał niemożliwe do
zaspokojenia pragnienie. Znosił to z
nadprzyrodzonym poczuciem,i w
taki sposób, byśmy nie zorientowali
się. Panował nad silną potrzebą picia
wielkich ilości wody z prawdziwym
duchem umartwienia. Między
innymi odkładał picie na dłuższy
czas niż to było konieczne, chociaż
miał całkiem spieczony język, a także
wielokrotnie odświeżał usta, nie
pijąc jednak » (Javier Echevarría, 
Sum. 2091).

[179] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
475.

[180] Ibidem.

[181] Kurt Hruska, Sum. 3490.



[182] Ibidem, 3493.

[183] Ibidem, 3494.

[184] Carlo Faelli, Sum. 3462; Por.
także Javier Echevarría, Sum. 2821.

[185] Carlo Faelli, Sum. 3463; Por.
także list z 14 IX 1951, nr 7.

[186] Kuźnia, nr 791. Do Ángela
Jolína Moreno, członka Opus Dei,
który chorował na hemofilię, pisał
przy pewnej okazji: zazdroszczę Ci,
widząc, jak traktuje Cię Pan, abyś
współodczuwał z nim poprzez
swoje cierpienia, wobec braku
miłości i zapomnienia ze strony
tak wielu dusz (List, w EF-581111-1).

[187] Julián Herranz Casado, PR, s.
814.

[188] Ibidem.

[189] Por. Mario Lantini, Sum. 3709; i
Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, s. 357.



* (łac.) cukrzyca – przyp. tłum.

** (łac.) anielski, Doktor Anielski to
tytuł św. Tomasza z Akwinu – przyp.
tłum.

*** (łac.) seraficki, Doktor (częściej
Patriarcha) Seraficki tu tytuł św.
Bonawentury – przyp. tłum.

* (łac.) subtelnytytuł bł. Jana Dunsa
Szkota – przyp. tłum.

** (łac.) miodopłynny – przyp. tłum.

*** (łac.) ojciec najsłodszy – przyp.
tłum.

[190] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
624; i Luigi Tirelli, PR, s. 1630.

[191] Por. Francisco Monzó
Romualdo, RHF, T-03700, s. 20.

[192] AGP P04 1974, I, s. 124.

[193] Kurt Hruska, Sum. 3491.



[194] «Kilka dni wcześniej —
wspomina Álvaro del Portillo —
profesor Faelli przepisał nowy typ
insuliny, zaznaczając, że dawka
powinna wynosić 110 jednostek. Jak
zawsze zajmowałem się robieniem
mu odpowiednich zastrzyków.
Starannie czytałem zalecenia
medyczne, zapisane w ulotkach do
leków. Tam było powiedziane, że
dawka nowej insuliny powinna być
mniejsza niż normalna, w jakichś
dwu trzecich. Z tego powodu, a także
dlatego, że duże dawki insuliny
wzmagały bardzo bóle głowy, na
jakie cierpiał Ojciec, wbrew
wskazaniom lekarza wstrzyknąłem
mniejszą dawkę. Przy tym wszystkim
lek spowodował reakcję, której
dotychczas nie znałem,
przypominającą reakcję alergiczną.
Powiedziałem o tym lekarzowi, ale
odpowiedział mi, żebym nadal
stosował ten typ insuliny» (Álvaro
del Portillo, Sum. 478).



* (łac.) ja odpuszczam tobie grzechy
(początek formuły rozgrzeszenia w
czasie spowiedzi) – przyp. tłum..

[195] Ibidem.

[196] Ibidem.

[197] Javier Echevarría, Sum. 2092.

[198] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
479. Odnosząc się do tej chwili
powtórnego spojrzenia na całe życie,
założyciel Opus Dei opowiadał don
Álvaro «że miał czas, by poprosić
Boga o przebaczenie za to, co myślał,
że było jego błędami, a także za
jakieś sprawy, których nie zrozumiał.
Na przykład złożyciel myślał, że
pewnego razu Pan dał mu do
zrozumienia, że umrze znacznie
później. I prosił Go o przebaczenie
także za to, ponieważ Go nie
zrozumiał» (Por. ibidem).

[199] Carlo Faelli, Sum. 3461. Inni
świadkowie wspierają tezę, że



właśnie tego dnia Ojciec wyzdrowiał.
Encarnación Ortega, na przykład,
opowiada, że Ojciec miał ciężką
cukrzycę i że «27 kwietnia 1954, po
zaaplikowaniu mu insuliny o
opóźnionym działaniu, i po
przeżyciu szoku anafilaktycznego,
został natychmiast uleczony z tej
choroby. Tego samego wieczoru
powiedział nam, Maríi José Monterde
i mi, że dzięki temu, że bardzo
prosiłyśmy Pana, On nas wysłuchał i
on sam otrzymał nowy owocny
etap» (Encarnación Ortega Pardo, 
Sum. 5381).

[200] Carlo Faelli, Sum. 3461.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-18-trzy-akty-wiary/

(17-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-18-trzy-akty-wiary/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-18-trzy-akty-wiary/

	Rozdział 18: Trzy akty wiary

