
opusdei.org

Rozdział 17:
Zromanizować
Dzieło

1. Centralna siedziba. 2.
Zarządzanie między Rzymem a
Madrytem. 3. Godzina Boga. 4.
Pierwsi supernumerariusze. 5.
Ostateczna aprobata dla Opus
Dei (1950).

28-08-2018

1. Centralna siedziba

Nawet wtedy, gdy don Josemaría
mógł jedynie w marzeniach
podróżować do Rzymu, od wczesnej



młodości pielęgnował w sercu
pragnienie, by przedsięwziąć
pielgrzymkę, by zobaczyć Piotra,
Wikariusza Chrystusa na ziemi. To
gorące pragnienie, które – w bardzo
szczególny sposób – było bardzo
żywe w jego duszy i objawiało
zasadniczy rys uniwersalności Opus
Dei. Don Josemaría wyraził je w
sztandarowym akcie strzelistym,
zawierającym się w trzech słowach
miłości chrześcijanina: omnes cum
Petro, ad Iesum per Mariam[1].
Pragnienie, by znaleźć się blisko
Piotra, wznosząc siedzibę
centralną[2] w Rzymie, było celem w
odległej perspektywie, co wyraźnie
napisał w Zapiskach z roku 1931:

Marzę o fundacji w Rzymie — 
kiedy D[zieło] B[oże] będzie już
rozkręcone — Domu, który będzie
niczym kręgosłup organizacji[3].

Trzeba jednak zauważyć, że sposób i
moment powstania tego domu nie



były wynikiem jakichś
szczegółowych kalkulacji ani z góry
wytkniętym celem. Było to
wynikiem, jak wszystko, co się wiąże
z założeniem Opus Dei, osobistego
wysiłku Ojca i nosiło wyraźną
pieczęć Bożą. Co więcej, w tym
konkretnym przypadku zaszły
okoliczności zupełnie niemożliwe do
przewidzenia przez założyciela
Dzieła, anawet wprost przeciwne
jego woli, ponieważ don Josemaría
jechał do Rzymu w 1946 roku wbrew
sobie i nie mając wcale zamiaru
zostawać. Jednak krótki pobyt w
Wiecznym Mieście ożywił płomień
miłości w jego duszy, która była
duchem Opus Dei:

Jeśli chcecie w pełni żyć duchem
naszego Dzieła —polecał —
starajcie się dotrzeć do Jezusa
mocno zjednoczeni z naszą Matką.
W ten sposób stanie się
rzeczywistością to pragnienie,
które nas pożera od wewnątrz:



Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam. Dziś, tu w Rzymie, owo
cum Petrowydaje się wychodzić
bardziej z duszy[4].

To pragnienie, o którym mówi
założyciel Opus Dei, było w
oczywisty sposób darem Bożym. Miał
okazję przekonać sie o tym całe lata
temu, w dniu, gdy wikariusz
generalny Madrytu powiedział mu o
oskarżeniu go przed Świętym
Oficjum. Jego natychmiastowa
reakcja pełna była synowskiego
zaufania do Kościoła i papieża:

Rzym! Dzięki składam Panu za
miłość do Kościoła, którą mnie
obdarzył. Dlatego czuję się bardzo
rzymski. Rzym dla mnie to Piotr.
[...] z Rzymu, od papieża, nie może
mnie spotkać nic poza światłem i
dobrem. — Ten biedny kapłan nie
zapomni o łasce swej miłości do
Kościoła, do papieża, do Rzymu.
Rzym!



Mariano[5].

W pierwszej chwili don Josemaría
uznał Rzym za przyczółek apostolski
i z tego powodu José Orlandis i
Salvador Canals udali się tam na
studia kościelne. W 1946 roku, kiedy
don Álvaro del Portillo po raz drugi
znajdzie się w Rzymie,
skonkretyzował się pomysł zdobycia
mieszkania. Tak też się stało, gdy
tylko skończyli zbierać listy
polecające od kardynałów i ruszyły
pierwsze zabiegi związane z
uzyskaniem Decretum laudis. Don
Álvaro i Salvador zajęli się
szukaniem domu, ponieważ
mieszkanie, które zajmowali,
wcześniej czy później musieli
przecież opuścić[6]. Na niepewnym
powojennym rynku, gdy ceny były
bardzo niskie, można było znaleźć
prawdziwe pałacyki za śmieszne
pieniądze. Taka okazja mogła się
prędko nie powtórzyć, jak
rozumował rozsądnie don Álvaro,



myśląc o przyszłej centralnej
siedzibie Dzieła; chociaż — dodawał
— «jedyna okoliczność niekorzystna
dla kupna, poza brakiem pieniędzy w
Hiszpanii, [...] to tutejsza bardzo
niestabilna sytuacja polityczna»[7].

Tym właśnie byli zajęci, gdy
nastąpiło przyspieszenie wydarzeń..
Starania zostały przerwane i – na
razie – skończyli wędrówki w
poszukiwaniu domu, a ich miejsce
zajęły odwiedziny w Kurii oraz
nawiązywanie świeckich i
kościelnych przyjaźni. Dokładnie w
tydzień po przyjeździe założyciela
Opus Dei do Rzymu, widząc warunki
życia i brak przestrzeni w
mieszkaniu przy Città Leonina, don
Josemaría pisał do Rady Generalnej,
że było konieczne zdobycie domu[8]
w Rzymie. Jednak to pragnienie,
biorąc pod uwagę ograniczenia
ekonomiczne w Hiszpanii, wydawało
się prawdziwym szaleństwem. W
efekcie, idąc za radą i postępując



wedle wskazań niektórych
dygnitarzy Kurii rzymskiej, a
zwłaszcza prałata Montiniego oraz
prałata Tardiniego, powzięto
postanowienie, by jak najszybciej
nabyć na centralną siedzibę Opus Dei
w Rzymie jakiś godny i
reprezentacyjny dom[9]. Podczas
pobytu w Madrycie, badając na
miejscu możliwości ekonomiczne,
które w praktyce były prawie żadne,
założyciel nabrał sił i optymizmu,
aby zmierzyć się materialnie z owym
casa grande*, którego potrzebował.
Ojciec w tych dniach okazywał
absolutną wiarę, lecz nie rozwiązał
problemu ekonomicznego, ponieważ
pieniądze znikąd się nie pojawiy.
Mimo wszystko był przekonany, że
się znajdą. Pozostawało tylko
pytanie, skąd i kiedy[10].

W listopadzie założyciel Dzieła
wrócił do Rzymu i zaczął z nowym
zapałem szukać tak pożądanej Villi.
Pierwsza, którą znalazł i która



zaspokoiła jego potrzeby to dom
sąsiadujący z Villa Albani. W
niedzielę, 24 listopada, gdy wszyscy
przy Città Leonina jej się przyjrzeli,
przynajmniej z zewnątrz, dla
rozrywki postanowili nadać nazwę
swemu marzeniu. Jak można
wydedukować z dziennika, wydaje
się, że Ojciec już wcześniej znalazł
imię dla Villi: «Podczas objadu
postanowiliśmy ochrzcić nowy dom
— opowiada kronikarz. — Ojciec
powiedział, że będzie się nazywać 
Villa Tevere»[11]. Na razie, aby nieco
ostudzić pragnienia, don Josemaría
kupował w rzymskich
antykwariatach potrzebne sprzęty. 
Teraz tylko brakuje — mówił
swoim synom — by Pan nas
obdarzył domami, by wszystko
zmieścić w środku[12].

Zbliżało się Boże Narodzenie. Nadal
szukali. Wyśniona Villa nie pojawiała
się. Ojciec, wobec powagi
problemów, jakie spoczywały na jego



barkach – dom i Decretum laudis—
prosił o więcej modlitwy:

Niech polecają w modliwtwie, nie-
stru-dze-nie, wszystkie sprawy tu
w Rzymie. Nie zapominajcie także,
że wypada rozwiązać hoj-nie
sprawę pieniędzy na dom naszej
rzymskiej kurii: to cały kapitał. 
Uczyńcie mi, z łaską Bożą, bardzo
wielki cud[13].

Nadszedł Nowy Rok i Ojciec nadal
domagał się modlitwy, ponieważ –
nalegał – tylko dzięki niej wszystko
pójdzie dobrze[14].

Mijały tygodnie, a on niezmiennie
spoglądał na całą sprawę z
nadprzyrodzonego punktu widzenia:

Dom? Nie wiem: pierwszą
przeszkodą jest to, że nie mamy
pieniędzy. Ale ta przeszkoda
niewiele znaczy, ponieważ już od
dwudziestu lat przechodzimy nad
tym problemem do porządku



dziennego. Wielką przeszkodą by
było, gdybyśmy nie umieli
poruszyć Serca Jezusa naszym
życiem... zwykłym, szczęśliwym,
heroicznym i pospolitym[15].

Kończył się styczeń 1947 roku i
jeszcze nie została ogłoszona tak
wyczekiwana Provida Mater Ecclesia,
ani nie rozwiązała się sprawa
pieniędzy. Mimo wszystko założyciel
Opus Dei był pewien, że Pan nie
zostawi ich w potrzebie i wskaże
swoim synom zbawienne
rozwiązanie:

Bądźcie zawsze optymistyczni i
radośni. Niech ludzie wypełniają
normy — modlitwa, uśmiechnięte
umartwienie, praca. Niech śpią i
jedzą tyle, ile trzeba. Niech
odpoczywają i uprawiają sport. A
wszystko się uda: wcześniej, więcej
i lepiej[16].

List do członków Rady Generalnej z 7
lutego cały przepełniony jest



radością. Decretum laudis, jak im
oznajmiał, jest kwestią dni: wygląda
na to, że sprawa skończy się
szczęśliwie. Ojciec kontynuował
poszukiwania Villi Tevere, uzbrojony
w zdrowy sceptycyzm, chociaż, jak
opowiada, wydarzenia ostatnich dni
obudziły nowe nadzieje:

Sprawa domu to prawdziwy
koszmar. Jeśli nadarzy się
stosowna okazja, podpiszemy
umowę, aby zapłacić w ciągu
trzech miesięcy, jak już wam
mówiłem. Tego ranka zadzwoniła
księżna Sforza — poznaliśmy ją
przez ambasadora Sangróniza — 
oferując pewną willę. Wczoraj był
pośrednik z kilkoma, a wieczorem
o jeszcze jednej rozmawiał z nami
telefonicznie avvocato* D’Amelio.
Zobaczymy[17].

Powstały nowe nadzieje na dom,
gdyż dziennik z Città Leonina
odnotowuje, że 8 lutego wyjechali, by



oglądać domy i jedną z tych, które
mogłyby ich interesować, była willa
w Parioli, zajęta przez ambasadę
Węgier. Nieruchomość położona była
przy viale Bruno Buozzi 73.
Właścicielem willi był hrabia Gori
Mazzoleni, zaprzyjaźniony z księżną
Sforza-Cesarini. Chciał skontaktować
się bezpośrednio z potencjalnym
kupcem, co było wielką zaletą, gdyż
pośrednicy w znaczący sposób
podnosili cenę. Założyciel obejrzał ją
od piwnic aż po dach. Natychmiast
zdał sobie sprawę, że spełniała
konieczne warunki i poinformował o
tym prałata Montiniego, który mu
odpowiedział: «proszę nie pozwolić
się wymknąć temu domowi,
ponieważ Ojciec Święty uraduje się
bardzo, jeśli tam zamieszkacie.
Ojciec Święty zna ten dom, ponieważ,
gdy był kardynałem Sekretarzem
Stanu, odwiedził tam admirała
Horthy’ego, ówczesnego regenta
Węgier»[18].



Zdecydowany, by ją kupić, założyciel
Dzieła powierzył don Álvarowi
poczynienie koniecznych czynności z
adwokatami właściciela, nie
zapominając o tym, co przy okazji
poszukiwań mówił swoim synom: 
Postawmy się na miejscu ojca
rodziny, który musi kupić dom,
który kosztuje kilka milionów[19].

«Podczas wstępnych negocjacji —
opowiada don Álvaro — udało nam
się znacząco zmniejszyć sumę, której
żądał właściciel. Jednak nie mieliśmy
do dyspozycji nawet takiej ilości
pieniędzy. Poza tym, że prosiliśmy o
pomoc przyjaciół i znajomych,
myśleliśmy o obłożeniu domu
hipoteką, jednak na to musieliśmy
mieć tytuł własności, którego jednak
nie mogliśmy uzyskać, nie
zapłaciwszy wcześniej przynajmniej
części ceny »[20].



Rozmowy trwały do chwili, gdy
Ojciec zdecydował się natychmiast
rozstrzygnąć kwestię domu[21].

Dom!— pisał do członków Rady 27
marca. — Nadal czynimy starania:
nie wiem już od ilu dni ofiarowuję
Mszę Świętą w tej intencji: mamy
nadzieję, że sprawa rozwiąże się
już wkrótce[22].

Rzeczywiście 10 kwietnia prosił
swoje córki z Asesorii Centralnej:

Polecajcie wciąż na modlitwie dom
w Rzymie. Myślę, że jutro zostanie
podpisana umowa kupna, ale
zostanie do zrobienia jeszcze
pewien drobiazg: zapłacić te
miliony, które dom kosztuje[23].

Sam don Álvaro opowiada historię
tej trudnej transakcji:

«Ojciec polecił mi, żebym zobaczył
się z właścicielem i postarał się
przekonać go, by zadowolił się



zadatkiem w złotych monetach, a
resztę sumy zapłacimy w ciągu
miesiąca czy dwóch. Rzeczywiście
mieliśmy wówczas złote monety,
które założyciel Opus Dei trzymał, by
zrobić z nich naczynia liturgiczne.
Poszedłem do tego pana, by
przedstawić mu tę propozycję, a
tymczasem Ojciec został w domu i
modlił się intensywnie». Spotkanie
zakończyło się sukcesem, choć
właściciel wymagał zapłaty we
frankach szwajcarskich. Kiedy
powiedziałem o tym Ojcu,
odpowiedział mi: Co nas to
obchodzi! My nie mamy ani lirów,
ani franków, a Panu jest wszystko
jedno, jaka to waluta[24].

To spotkanie z adwokatami
właściciela było ze strony don Álvaro
heroicznym gestem posłuszeństwa i
wiary w założyciela, bo jakaż inna
osoba poszłaby — z całym
optymizmem i niezachwianym



przekonaniem — kupić willę za kilka
monet?

* * *

Jednak Ojciec nie był na tyle naiwny,
by już ogłosić pełnym głosem
zwycięstwo i uznać sprawę za
rozwiązaną. Drobiazg do zrobienia to
była przecież twarda rzeczywistość –
zapłata sumy przewidzianej w
umowie kupna-sprzedaży.
Nieruchomość o którą chodziło,
dawne poselstwo Węgier przy Stolicy
Świętej, zajmowana była przez kilku
węgierskich urzędników, którzy,
zasłaniając się rzekomym
immunitetem dyplomatycznym, nie
byli skłonni opuścić budynku.
Natychmiast Ojciec zdał sobie
sprawę, że nie będzie łatwo skłonić
ich do opuszczenia domu, choć nie
mieli przecież żadnego prawa, by
tam mieszkać. Nie mieli
najmniejszego prawa, by powoływać
się na immunitet dyplomatyczny,



ponieważ już dawno Węgry zerwały
stosunki dyplomatyczne z
Watykanem. Siedziba centralna Opus
Dei była niejako materialnym
uzupełnieniem Decretum laudis,
jednak kosztowała ona więcej niż
don Josemaría przewidywał, choć
nigdy nie żywił w tej mierze
przesadnych złudzeń:

Najukochańsi! Łaska Boża i dobry
humor. To jest wskazówka, której
staram się nie tracić z oczu, nawet
wtedy, gdy widzę dokładnie, że
wejście w posiadanie naszego
domu będzie bardzo kłopotliwe.
Widoki, po ludzku rzecz biorąc,
nie mogą prezentować się gorzej.
Ale zostawmy tę sprawę – módlcie
się w tej intencji[25].

22 lipca 1947 zdecydowali się na
przeprowadzkę z Città Leonina
naBruno Buozzi. Przeprowadzki
dokonano za pomocą ciężarówki,
która za jednym kursem zabrała



meble, sprzęty i wszelkie
wyposażenie domu, z wyjątkiem
tego, co Ojciec powierzył Doricie
Calvo. Zalecił jej, by osobiście
spakowała szaty i naczynia
liturgiczne, a następnie zabrała je ze
sobą, nie tracąc ich ani na chwilę z
oczu[26].

Na teren posesji, nazywanej od tego
dnia Villa Tevere, wchodziło się od
ulicy przez bramę, rowadzącą do
ogrodu, stosunkowo zadbanego, w
którym rosły krzewy, drzewa
laurowe, pinie, eukaliptusy i drzewa
figowe. Po lewej stronie od wejścia
znajdował się domek odźwiernego.
Stąd rozciągał się ogród, wznosząc
się aż do miejsca, gdzie znajdował się
dom. Nazywał się Villa Vecchia*, choć
była to trzypiętrowa konstrukcja z lat
dwudziestych, w stylu
florenckim[27].

Ponieważ wysiłki, by dyplomaci
węgierscy się wyprowadzili spełzły



na niczym, trzeba było przystosować
domek odźwiernego. Nie był zbyt
duży, ale można było w nim urządzić
dwa niezależne mieszkania. Na
parterze umieszczono rezydencję,
zas kobiety z administracji zajęły
pierwsze piętro. Dom eufemistycznie
nazywano Pensjonatem. Architekci
zrobili, co tylko było w ich mocy, by
zyskać jak najwięcej przestrzeni i
odpowiednio oddzielić oba
mieszkania. Kuchnia zmieniła się w
jadalnię. W pralni zaaranżowano
niewielką salkę. Prasowalnię
umieszczono w wąskim korytarzu,
gdzie pracowało, poruszało się i
mieszkało pięć osób[28]. Parter
składał się z trzech maleńkich
pokoików i bez wątpienia wcale nie
był lepszym mieszkaniem niż to przy
Città Leonina[29]. Victoria López-
Amo, która dołączyła do
administracji wkrótce po
przeprowadzce, opisuje, jak starano
się zachować urok i godny wygląd
kaplicy, umieszczonej na tak



ograniczonej przestrzeni: «Wszystko
trzeba było przystosować do bardzo
ograniczonej przestrzeni. Kaplicę
umieszczono w bardzo małym
pokoiku, a chociaż było to
tymczasowe rozwiązanie, wszystko
w niej wyglądało bardzo godnie i
przytulnie.

Na ołtarzu znajdował się krucyfiks w
stylu bizantyjskim, który sprzyjał
pobożności. Na bocznej ścianie obraz
Najświętszej Maryi Panny [...]. Obok
obrazu znajdował się niewielki
wspornik, na którym moża było
umieścić wazon z kwiatami. Kiedy
kaplica już nadawała się do użytku,
Ojciec poprosił nas, byśmy posklejały
wazon, by można było postawić go
przy Madonnie»[30].

Nic bardziej nie daje wyobrażenia o
ciasnocie, jaka panowała w
Pensjonacie, niż pomysł kobiet, by
zyskać trochę przestrzeni w pionie,
ponieważ brakowało już wolnej



powierzchni. Jedna z nich opowiada,
że: «Kiedy nadeszło Boże
Narodzenie, Ojciec powiedział nam,
że musimy zrobić szopkę. Ponieważ
nie było miejsca, umieściłyśmy ją
pod oknem, ustawiając figury, które
dał nam Ojciec jedna nad drugą, przy
pomocy kamieni z ogrodu i
wszystkiego, co się dało. Powiedział
nam, że wygląda, jakby miała siedem
pięter i że poleci zrobić jej zdjęcie,
ponieważ nigdy nie widział szopki o
tylu poziomach »[31].

* * *

Od pierwszej chwili Ojciec używał
określenia mały domek, mówiąc o 
Pensjonacie. Nie było w tym
uszczypliwości, lecz raczej pogoda
ducha, a nawet sympatia, ponieważ
była to droga, by wkrótce zająć
wielką willę[32]. W postaci
węgierskich dyplomatów, którzy nie
chcieli opuścić willi, widział próbę



zesłaną przez Boga oraz złośliwość ze
strony diabła:

Widać, — komentował — że diabłu
to przeszkadza. Ale Bóg nie
przegrywa bitew[33].

Zdecydował więc, by przyjąć tę
sytuację ze spokojem i nie przerywać
czuwania na nieustannej modlitwie,
utrzymując dniem i nocą
niewidzialne oblężenie, przy
jednoczesnym utrzymywaniu stałej
obserwacji z Pensjonatu. Wcześniej
czy później Villa Vecchia się przecież
podda.

Pod koniec lipca Ojciec, przebywając
w Molinoviejo, myślał o swoich
córkach:

Niech Jezus zachowa moje córki w
Rzmie.

Najukochańsze! Jestem tu w
Segowii i mam wiele dobrych
wieści do opowiedzenia [...]. Czy



bardzo Was doświadcza
mieszkanie w nowym domu? Czy
już naprawdę modlicie się do
Pana, by Węgrzy zostawili nas w
spokoju?[34].

Molinoviejo było tym czasie w w
pełnym ruchu. Założyciel Opus Dei
poświęcał miesiące letnie 1947 roku
na formację swoich synów i córek. W
pierwszej połowie września podjął
długą, dwutygodniową podróż,
przemierzając północną Hiszpanię
od Galicji po Bilbao. Odwiedził nowe
ośrodki i poznał nowych członków
Dzieła, a w tym samym czasie szukał
pieniędzy i rozmawiał z biskupami,
informując ich o sytuacji Opus Dei.
Na tych działaniach związanych z
zarządzaniem Dziełem zastał go
listopad, gdy został zmuszony do
zjawienia się w Rzymie, ponieważ
zalew próśb o uzyskanie aprobaty,
złożonych przez byty zakonne o
bardzo heterogenicznym
charakterze, groził jeszcze większym



zwichnięciem natury instytutów
świeckich.

Nadchodziła zima i mieszkańcom 
Pensjonatu zaczął doskwierać chłód.
W szczególny sposób cierpiał z tego
powodu sam Ojciec, który był bardzo
wrażliwy na zimno i spadki
temperatury. Wspomina o tym w
liście napisanym tuż przed Bożym
Narodzeniem 1947 roku:

Boże Narodzenie — w strasznym
zimnie — będę musiał spędzić w
Rzymie, choć postaram się jak
najszybciej wrócić do Hiszpanii.

Dziś rano zadzwonił mons.
Dionisi, aby powiedzieć, że
Kardynał Wikariusz udzielił nam
zezwolenia na otwarcie
akademika studenckiego. Problem
jest jasny: nie chodzi o wynajęcie
lokalu teraz, ale musimy znowu
zacząć działać, żeby mieć latem
dom przygotowany do rozpoczęcia
działalności w następnym roku



akademickim. Pieniądze? Przyjdą,
przyjdą, ponieważ bez pracy
wśród studentów nie ruszymy z
Dziełem, a przynajmniej na pewno
nie taką siłą, jakiej domaga się
nasz duch[35].

Jak widać nigdy nie odrzucał
poważnych propozycji pracy na
rzecz dusz, tłumacząc się brakiem
pieniędzy. Akceptował, bez skarg i
melancholii, to, co uważał za
logiczne rozwiązanie: nie ma innego
wyjścia, jak prosić o jałmużnę.

Na początku 1948 roku don
Josemaría dźwigał straszliwy ciężar
problemów ekonomicznych.
Przeciwnie do tego, czego można by
było oczekiwać, z tego powodu nie
zatrzymał ekspansji apostolskiej
Dzieła, ani nie przeszedł do
defensywy, ograniczając się jedynie
do życia pobożnego. Pierwszą część
hiszpańskiego przysłowia, która
powiada, że Trzeba Boga prosić i



młotem bić, wypełniał dokładnie. Nie
był jednak pewien, czy będzie
potrafił wraz ze swymi synami z
równym zapałem wypełnić drugą
część przysłowia. Przechodzili przez
wiele ograniczeń ekonomicznych, a
kłopoty związane z zabiegami wokół
centralnej siedziby Dzieła były
zaledwie początkiem całego
łańcucha przeciwności. Założyciel
Opus Dei nie przesadzał więc pisząc
z Rzymu do Rady Generalnej:

Nigdy nie przeżywałem większych
kłopotów z przyczyn
materialnych. I nie chodzi o to, że
zmniejszyło się moje zaufanie
pokładane w Bogu, lecz w miarę
jak wzrasta we mnie to zaufanie, i
gdy widzę tyle opatrznościowych
interwencji Pana, rośnie również
we mnie przekonanie, że
powinniśmy zawsze użyć
wszelkich środków ludzkich. W
konsekwencji po moim powrocie
zrobimy analizę organiczną – na



chłodno – ekspansji Dzieła, biorąc
pod uwagę to wszystko, co dzisiaj
jakoś tam funkcjonuje (Rzym,
Paryż, Mediolan, Londyn, Dublín,
Coimbra, Lizbona, Chicago,
Buenos Aires), ale nie zapominając
o materialnej stronie Dzieła

Don Josemaría aż nadto zdawał sobie
sprawę z wymagań finansowych,
wynikających z jego apostolskich
zapałów. Domyślał się też, że
niejednemu przychodziło na myśl, że
Ojciec buja w obłokach w sprawach
materialnych. Przechodząc nad tym
do porządku dziennego , radzi im z
całkowitą świadomością sytuacji:

Cały czas się martwię, już to
pisałem wcześniej, i zdaję sobie
sprawę ze wszystkiego. Ale...
jeszcze jest czas na to, by czynić
szaleństwa, jeśli się to robi z
głową: Bóg też nas nie
zawiedzie[36].



Jego współpracownikom nawet przez
myśl nie przeszło, że don Josemaría
w Rzymie mógłby zaniedbać
jakąkolwiek ludzką możliwość w
niewdzięcznym zadaniu proszenia o
pieniądze. W każdym razie, pokornie
i dobrowolnie ofiarowuje się prosić o
jałmużnę tam, gdzie mu wskażą:

dobrze wiecie, że się tym
interesuję. Jest to niemal moja
obsesja. Pomyślcie, do kogo
mógłbym iść prosić o jałmużnę po
moim powrocie[37].

Wiadomość, którą kończył list także
nie należała do podtrzymujących na
duchu. (Chodziło o to, że dokładnie w
czwartek 29 stycznia 1948 roku
Ignacio Sallent pojechał, by odebrać
kilka listów z biura Iberii, przy placu
Venecia. Zostawił samochód na ulicy,
zamknął na klucz i w ciągu paru
minut, gdy go nie było, ukradziono
mu go. Już od tygodnia nie mieli do
dyspozycji samochodu, który był im



bardzo potrzebny). Z absolutną
wolnością — pytał ich Ojciec. —
biorąc pod uwagę, że drugi
samochód kosztować będzie jakieś
tysiąc dwieście dolarów,
zdecydujcie, czy jesteśmy w stanie
go kupić, czy nie. Nie zapominając
o tym, że tu nie ma pieniędzy i
trzeba by było je wysupłać z tego
czym wy dysponujecie[38].

Dokładnie miesiąc później, w liście
datowanym 4 marca 1948 roku, don
Josemaría zawiadamiał swych synów
w Madrycie, że wyjedzie z Rzymu 12
marca. Jednak w tym miesiącu
zimno, wilgoć, głód[39] i ciągłe
zmartwienia materialne wyrządziły
takie szkody w zdrowiu
mieszkańców Pensjonatu, że
zapewne nieprzypadkowo wszyscy
na raz zapadli na jakieś choroby i
dolegliwości. Ojciec, starając się
ukrywać swój kiepski stan, opowiada
o tym z wymuszonym nieco
poczuciem humoru:



Wiecie, że przed dwoma dniami
obudziłem się z całym lewym
bokiem twarzy sparaliżowanym –
usta wykrzywione, lewego oka nie
mogłem zamknąć, co za facjata!
Pomyślałem sobie, czyżby to był
paraliż? Ale reszta ciała była w
porządku, sprawna. Profesor
Faelli zapewnia, że to żarcikze
strony rzymskiego klimatu –
reumatyzm. Teraz piszę z pewnym
trudem, bo powieka opadła mi na
oko i widzę tylko połowicznie.

Jestem bardzo zadowolony. Patrzę
wlustro i mogę podziwiać, z lewej
strony, moje zwłoki, ponieważ z tej
strony wyglądam jak martwy.
Nawet pół czoła mi zesztywniało,
na gładko, bez najmniejszej
zmarszczki, i przez to zdaje mi się,
że dzięki takiej śmierci 
odmłodnieję.

Dobrze więc, nie martwcie się,
ponieważ to nie jest nic



poważnego. Biorę salicylany, 
kładę się wcześnie i przykładam
sobie termofor z gorącą wodą.
Trzeba cierpliwie czekać. Myślę, że
nie będzie powodu do opóźniania
wyjazdu.

Módlcie się za mnie. Proście, bym
naprawdę ukochał Pana, bym się
zachowywał zawsze tak, jak on
sobie życzy. Bo Jego Opus Dei jest, i
zawsze powinno być, Szkołą
Świętości pośród świata i szkoda
by było, żeby ten fundator bez
fundamentów ciągnął się w
ogonie, gdy powinien kroczyć na
przedzie. Była by to wielka szkoda
i wielka, poważna
odpowiedzialność[40].

Ojciec nie odzyskał jednak zdrowia i
musiał przełożyć swoją podróż do
Madrytu. 11 marca, chociaż z jego
okiem było bardzo źle odpowiadał na
korespondencję. Członkom Rady
Generalnej pisał o stanie don Álvaro:



Wczoraj zachorował nam Álvaro,
na jakąś straszną anginę. Z tego
powodu poleciłem mu położyć się
w jedynym łóżku, jakie mamy, a ja
śpię na tym, które mi rozstawią na
noc w salce. Wielką radość
sprawia życie takim rzeczywistym
ubóstwem, znacznie cięższymna
codzień niż to, którego zaznają
zakonnicy: zawsze niczym św.
Aleksy pod schodami. — Dziś
dzięki leczeniu prof. Faelliego
chory czuje się już właściwie
dobrze, ale nie pozwoliłem mu
jeszcze wstać, chociaż ten nalega...
bardziej niż powinien[41].

A w liście do Asesorii Centralnej
opowiada, że:

Dziś odbyła się druga operacja
Encarnity: jest mocna, mężna — 
należałoby powiedzieć:
prawdziwie kobieca — wobec bólu.
Jestem bardzo zadowolony, z niej i



ze wszystkich kobiet, które są w
Rzymie[42].

Minął kolejny tydzień i stan don
Josemaríi wcale się nie polepszył. Z
jego listów można się jedynie
domyślać, w jak kiepskim był stanie:

Rzym, 18 marca 1948

Niech Jezus zachowa mi moich
synów.

Najukochańsi: w poprzednim
tygodniu, kiedy nadeszła poczta z
Hiszpanii — Wasze listy!— miałem
niewielkie dolegliwości, które nie
pozwalały mi normalnie patrzeć
na lewe oko. Miałem paczkę z
listami w ręku i czułem wielką
pokusę — nie z powodu
ciekawości, lecz z miłości — żeby
to wszystko przeczytać. W końcu
zastała mnie druga w nocy na
rozmowie z Panem i z Wami, po
tym, jak przeczytałem spokojnie
ostatni list: byłem słaby. Nie wiem



dlaczego jeszcze raz spojrzałem –
ale uważniej – na mebel
znajdujący się w pokoju, gdzie
piszę. Znajdują się tam cztery
osiołki, które Trzej Królowie
przynieśli mi z Hiszpanii, pędem... 
Czasami zabawiam się w ten
sposób, że każę im iść to tu, to tam,
zmieniam im kierunki, ale nigdy
ich nie rozdzielam: idą
wszyściutkie cztery razem, po
bratersku, niosąc swój ciężar,
niestrudzone, silne. Zrobiłem
rachunek sumienia, pełen
wyrzutów sumienia z powdu
nieporządku. Zasnąłem
uśmiechnięty, myśląc o Was i o
mnie, mówiąc Panu w imieniu
wszystkich: ut iumentum factus
sum apud te*!...[43].

Poddał się leczeniu metodą
diatermii, ale paraliż twarzy nie
ustąpił. Ojciec pozostawał 
“asymetryczny”, jak sam mówił o
sobie, z faccia storta**, wykrzywioną



twarzą. W Madrycie kontynuował
diatermię, bez poprawy, ale
podniesiony na duchu. (Gdy tylko
mi się poprawi— pisał do don
Álvaro —zajmę się proszeniem o
jałmużnę)[44].

W korespondencji z wiosny 1948
roku założyciel Opus Dei pozostawił
obraz swych podróży, cierpień i
upokorzeń na tle wielkiego pokoju i
radości, stwierdzając osobiście
dojrzałość pracy apostolskiej, która
była prowadzona w całej Hiszpanii.
Wystarczy przejrzeć pobieżnie kilka
listów, by się o tym upewnić:

Madryt, 13 kwietnia 1948.

Niech Jezus zachowa moich synów
w Rzymie.

Najukochańsi, zaczynam do Was
pisać, kiedy już wszyscy śpią,
ponieważ jutrzejszy dzień spędzę
poza Madrytem i nie wiem, czy
znajdę na to czas. W każdym



razie, muszę się pospieszyć,
ponieważ lewe oko nie jest jest
jeszcze zdrowe [...].

Nie można było teraz przesłać
więcej pieniędzy. Nie przerywam
starań [...].Wiele odwiedzin, choć
moja twarz nadal jest
wykrzywiona. Każdego dnia jem
poza domem. To okropne, lecz
nieuniknione! [...]. Już kończę!
Bolą mnie oczy, jest bardzo późno.

Wszystkich moich synów
wspominam z miłością. Modlę się
bardzo za Włochy... za Papieża! , a
także za moich synów. Alvarico!
Kiedy będziesz mógł przyjechać?
Tutaj jest mnóstwo roboty[45].

Drugi list był datowany w Madrycie
na 21 kwietnia:

Najdroższy Álvaro, całe mnóstwo
spraw, od razu, żeby nie
przemęczyć wzroku, pisząc zbyt
dużo. Jeszcze nie mogę modlić się z



brewiarzem! Stanę się wtórnym
analfabetą; nie piszę i nie czytam.

(Dalej następuje cała seria poleceń i
pytań, “całe mnóstwo spraw”,
wyrażonych zwięźle).

Pod koniec miesiąca pojadę do
Barcelony, aby prosić o jałmużnę.
Potem pojadę do Malagi,
zatrzymam się u Herrery jeden
dzień[46](napisał do mnie bardzo
miły list z zaproszeniem), a
następnie do Granady i Sewilli.
Żebyś wiedział, jak bardzo nie
mam ochoty na podróże! Wiele
mnie również kosztuje spotykanie
się z takim mnóstwem ludzi. Ale
nie mam wyjścia, jeśli muszę
służyć Bogu. Zawsze jem obiad
poza domemi— wierz mi — wlokę
się, bo mało się umartwiam.
Cierpliwości [...].

Wiem, że zdajesz sobie sprawę, że
przemilczałem niektóre kłopoty,
których nigdy nie brak[47].



Don Josemaría kontynuował swoje
odwiedziny z prośbą o jałmużnę, a 20
maja wrócił do Rzymu. Założyciel
Opus Dei żył według programu pracy,
który starał się wykonać za wszelką
cenę, nie unikając trudności. W
czerwcu miał ułożony plan
wyjazdów aż do późnej jesieni: w
drugiej połowie miesiąca przejechał
przez południe Włoch, głównie przez
Kalabrię i Sycylię, choć wiedział, że
panują tam silne upały, z tych, które 
przywodzą na myśl czyściec. 2
lipca udał się do Hiszpanii, gdzie
miał zamiar wykorzystać wakacje
letnie na potrzeby swych synów i
córek uczestniczących w kursach
formacyjnych w Dziele, aby
zmobilizować ich pod względem
apostolskim. Następnie, w połowie
października miał odwiedzić Porto i
Coimbrę[48].

Co do joty wypełnił swój program
włoski, hiszpański i portugalski[49].
Zgodnie z przewidywaniami przybył



do Coimbry 12 października, choć 
czuł się troszkę słabo. Z tego, co
opowiada w liście do Rzymu,
należałoby raczej powiedzieć, że był
poważnie chory:

Moja podróż do Portugalii— pisał
im z Molinoviejo — była bardzo
zabawna, ponieważ cały czas
byłem chory. Gdy przyjechałem do
Coimbry, jak tylko przywitałem się
z Panem, musiałem położyć się do
łóżka. Jednak nie omieszkałem
wyskoczyć do Porto, gdzie mamy
całkiem spory dom, z niewielkim
ogródkiem, który przypomina
Ferraz 16, tylko w mniejszej skali. 
Ponieważ nie mogliśmy jeszcze
kupić mebli, siedzieliśmy na
podłodze – jak zawsze,
błogosławione ubóstwo! — 
rozmawialiśmy, śpiewaliśmy i
śmialiśmy się. Wasi portugalscy
bracia warci są góry złota.
Niektórzy mnie nie znali. Byli
bardzo zadowoleni, że mogą



ujrzeć tego fundatora bez
fundamentu, ale jak zawsze w
dobrym humorze[50].

Już ponad dwa lata Ojciec spędził w
ciągłych podróżach, w tę i z
powrotem, między Hiszpanią i
Włochami. Rozszerzał Dzieło i prosił
o pieniądze. 30 grudnia 1948 roku
wyjechał szósty raz do Rzymu; a 11
lutego 1949 rku był kolejny raz z
powrotem w Hiszpanii. Jego pobyty
w Madrycie nie były w najmniejszym
stopniu okresem wypoczynku:

Álvaro! — pisał Ojciec 28lutego. —
Jutro wyjeżdżam do Kordoby,
pojutrze spędzę noc w Granadzie,
a następnego dnia pojadę spędzić
dwadzieścia cztery godziny z
Herrerą. Potem znowu będę na
kilka dni w Granadzie i z
powrotem do Madrytu. Potem
pojadę jeszcze na dwa dni do
Valladolid —byłem tam



przedwczoraj i wczoraj — 
ponieważ tak trzeba[51].

Wcześniej był w Walencji i zajmował
się wieloma innymi sprawami.
Nowością było to, że na początku
lutego węgierscy dyplomaci opuścili
willę[52]. Ojciec natychmiast rzucił
się w wir pracy, szukając ludzi,
którzy mogliby pojechać do Rzymu
oraz środków na przeprowadzenie
remontu. To była, między innymi,
przyczyna wyjazdu do Hiszpanii
przed obiecaną podróżą do
Portugalii.

Odzyskanie Villa Vecchia po półtora
roku duchowego oblężenia przez
mieszkańców Pensjonatu, na
polecenie Ojca odbyło się przy
obustronnych uprzejmościach. Z Villi
przesłano wielki bukiet mieczyków, a
don Josemaría odwdzięczył się
butelką dobrego koniaku, którą
Rosalía, służąca, zaniosła Węgrom,
ubrana w najlepszy mundurek[53].



23 kwietnia Ojciec był z powrotem w
Rzymie, gotów ostatecznie zmierzyć
się z problemem centralnej siedziby
Opus Dei. Bez chwili zwłoki
opracowany został projekt prac. W
maju czekali niecierpliwie na
uzyskanie pozwoleń
budowlanych[54]. 9 czerwca 1949
roku rozpoczęły się prace
remontowe[55].

2. Zarządzanie między Rzymem a
Madrytem

Zaledwie sześć tygodni od chwili
wejścia robotników do Villa Tevere
skończyły się rezerwy funduszy
przeznaczone na prace. Oczywiście
nie było to dla Ojca zaskoczeniem,
choć martwił się tym, że nie znalazł
żadengo nowego źródła
finansowania czy dochodów. W
żadnym wypadku nie miał zamiaru
przerywać prac. Z jego punktu
widzenia to, co się stało, było
nieomylnym sygnałem, że trzeba iść



naprzód, z jeszcze większą wiarą, jak
starał się przekonać członków Rady
Generalnej:

Tutaj także stoimy jak najgorzej z
pieniędzmi — Bogu dzięki — ale
jesteśmy pewni i wierzymy, że
trzeba iść naprzód, jakkolwiek,
jeśli chodzi o te prace. Są one
cudownym narzędziem do
osiągnięcia tak bliskiego jutra,
które jest się już na wyciągnięcie
ręki. Dokładniej napiszę na ten
temat w następnym liście. Po
ludzku rzecz biorąc, nie widać
wyjścia. A trzeba je znaleźć. I
trzeba zrobić to wszystko, co
zostało zaplanowane. Chcę, byście
uciekali się do Niepokalanego
Serca Maryi, z jeszcze większą
pewnością niż kiedykolwiek: sub
tuum praesidium*!...[56].

W trzy dni później pisał ponownie:

W obliczu trudności materialnych,
które przeżywamy, nie ma innego



wyjścia, jak zastosować środki
nadprzyrodzone i wyczerpać
środki ludzkie [...].

A więc trzeba Boga prosić i młotem
bić. Tutaj bardzo wiele pracy i
wielkie perspektywy. Z powodu
braku pieniędzy nie powinno się
przerywać wykonywanych zadań.
Trzeba po prostu znaleźć forsę!

Niech szczególnie ci z Molinoviejo
w tej intencji odprawią nowennę
do Matki Pięknej Miłości[57].

Minął kolejny miesiąc i Ojciec pisał
do swoich synów w Meksyku:

Rzym, 29 sierpnia 1949

Niech Jezus zachowa moich synów.

[...] Álvaro pojechał do Hiszpanii
prawie miesiąc temu, aby
zobaczyć, czy możemy choć trochę
rozwiązać problemy materialne,
jakie mamy we Włoszech. Nie



wiem, do jakiego stopnia uda mu
się znaleźć rozwiązanie, ponieważ
oni tam, dzięki Bogu, także ledwie
są w stanie utrzymać się na
powierzchni[58].

Ta postawa mężnego optymizmu w
obliczu widocznej, wręcz namacalnej
biedy jest bardzo charakterystyczna
dla tego nadprzyrodzonego
“menedżera” wielkiego formatu. Ale
bardziej jeszcze zadziwia jego
komentarz na temat tego, że bieda
przyciska Dzieło ze wszystkich stron:
dzięki Bogu— powiada — także w
Hiszpanii są w potrzebie, gdy
chodzi o pieniądze i ledwie są w
stanie utrzymać się na
powierzchni[59].

W tym właśnie czasie Ojciec i jego
synowie zaczęli cierpieć
przewidywane już, najsurowsze 
prawdziwe ubóstwo, wspaniałe
ubóstwo. Laus Deo*![60]. Ubóstwo
przyjęte dobrowolnie i z miłością, ze



wszystkimi jego konsekwencjami:
troskami, głodem, strachem,
chorobą, niewygodami i
zmęczeniem, snem i bezsennością...;
oraz radością, porządkiem,
pracowitością, upokorzeniami,
spokojem i walką ascetyczną, a także
modlitwą pełną wiary, miłości i
nadziei. Za wszystko to, czego
musieli wkrótce doświadczyć z góry
składał podziękowanie, świadom, że
jeszcze ma wiele do zrobienia w tym
życiu, co wyznawał z wielką prostotą
swoim synom:

¡A ja, prostaczek, myślałem, że już
będę mógł umrzeć! Naprawdę
byłoby to najwygodniejsze
wyjście[61].

* * *

Intrygująca wydaje się aktywność
podróżnicza założyciela Opus Dei
między 1946 i 1949 rokiem. Przez
trzy lata wciąż wyjeżdżał i wracał,
jeździł z Madrytu do Rzymu i z



powrotem. W ciągu trzech lat odbył
siedem podróży na trasie Włochy-
Hiszpania. Po raz siódmy wyjechał z
Madrytu 23 kwietnia 1949 roku. Tego
dnia dotarł do Rzymu i w nim
pozostał. Od tej chwili, podejmując
wyprawy apostolskie, zawsze będzie
potem powracać do swojej siedziby, 
Villi Tevere. Do tej pory raz Rzym, raz
Madryt domagały się jego obecności.
Z okresu pomiędzy czerwcem 1946 a
czerwcem 1949 zachowało się ponad
trzysta listów. Korespondencja ta
świadczy otrwarcie, jak bardzo Rzym
przyciągał założyciela Opus Dei oraz
o tym, że jego praca i działalność we
Włoszech stały się zadaniem, w które
w całości się zaangażował. Jego
pobyty w Madrycie były naznaczone
piętnem czegoś nieprzewidzianego i
nadzwyczajnego, wydarzeń w
większości swej nie do uniknięcia.

W efekcie można odnieść wrażenie,
że przyczyny, dla których zmuszony
był wyjeżdżać niemal zawsze były



nieprzyjemne. Nie można się dziwić,
że jeśli założyciel Dzieła musiał
jeździć z jednego miejsca w drugie,
nie robił tego ochoczo. W czerwcu
1946 roku wypłynął na pokładzie J.J.
Sister na prośbę don Álvara, który
uważał, że jest wyczerpany i że na
niewiele się zdaje jego naprzykrzanie
się w Kurii w sprawie uzyskania
aprobaty dla nowych form. W
listopadzie tegoż roku musiał wrócić,
ponieważ Decretum laudis miał być
zaaprobowany. Rok później był
zmuszony ponownie opuścić Madryt,
ponieważ nawał podań groził
wykrzywieniem natury Instytutów
Świeckich. Wreszcie ostatnią podróż
odbył na wiosnę 1949 roku,
ponieważ musiał zmierzyć się z
problemem prac budowlanych w
centralnej siedzibie Dzieła.

Z drugiej strony, w korespondencji
datowanej w Rzymie, to znaczy w
listach wysyłanych do Madrytu,
dostrzec można troskę don Josemaríi,



by pomóc w wielu sprawach
zarządu, których z Rzymu nie mógł
nadzorować bezpośrednio. Kilka
razy wydaje się, że przeprasza
członków Rady Generalnej za swoją
przedłużającą się nieobecność (teraz
widzisz, że jest konieczne
przedłużenie mojego pobytu w
Rzymie)[62]; w innych przypadkach
wyjaśnia przyczyny zwłoki (Pan
chciał, bym i te święta Bożego
Narodzenia spędził poza
Hiszpanią)[63]; lub wyrażał
pragnienie, by ich zobaczyć (Mój
pobyt tutaj to już kwestia
tygodnia. Do zobaczenia)[64]; albo
wreszcie wyraża żal, że sprawy w
Rzymie idą tak powoli (Już widać, że
tę Wielkanoc spędzę w Rzymie)[65].

To potwierdza wniosek, że Hiszpania
była wówczas dla Dzieła
rezerwuarem ludzi dojrzałych i
źródłem nowych członków. W
Hiszpanii znajdowały się niezbędne
środki, aby prowadzić pracę



apostolską. Tam rezydowały Rada
Generalna i Asesoria Centralna,
organy zarządu całego Dzieła,
odpowiednio - dla mężczyzn i dla
kobiet. W ciągu tych trzech lat,
między 1946 a 1949 rokiem,
następuje decydujący, gwałtowny
rozwój Opus Dei w Hiszpanii.
Późniejszy rowój dzieła jest już tylko
naturalną konsekwencją wydarzeń
lat 1946 – 1949. W ciągu tych trzech
lat następują również pierwsze
wyjazdy do innych państw. Wszystko
to tłumaczy, dlaczego w tym okresie
Madryt przyciągał założyciela
niczym magnes.

Inną sprawą, którą don Josemaría
musiał mieć na względzie, było
uniknięcie zaangażowania w kwestie
społeczne i polityczne[66]. To
właśnie w Rzymie niektórzy
upoważnieni dygnitarze Stolicy
Świętej, doradzali mu, by nie dawał
najmniejszej okazji, aby go
oczerniano: jeśli księdza nie



zobaczą, nie będą mogli wymyślać
nowych kalumni – mówili mu[67].
Don Josemaría z chęcią przyjął tę
radę, która w końcunie była niczym
innym, jak jego starą dewizą: ukryć
się i zniknąć[68].

Jednak ponad wszystkimi tymi
przyczynami znajdował się jego
pierwotny i godzien uznania cel,
jakim było zromanizowanie Dzieła.
Uznając, że były motywy za i przeciw
jego obecności w Madrycie, podjął
rozsądną decyzję, by spędzać od
czasu do czasu krótkie okresy w
Hiszpanii. Prawdą jest też, że nie
musiał długo zastanawiać się nad tą
decyzją, ponieważ była ona
wymuszona przez same potrzeby
zarządzania Dziełem. Tak więc Rzym
był w opatrznościowy sposób
ośrodkiem, do którego ciążyło Dzieło,
ku Wikariuszowi Chrystusa.

Faktycznie założyciel Opus Dei,
wspierany przez don Álvara del



Portillo, jako Prokuratora
Generalnego, zarządzał Opus Dei z
Rzymu. Jednak reszta Rady
Generalnej i Asesorii Centralnej
(które towarzyszyły Ojcu jako
centralne organy zarządu)
rezydowały w tym okresie w
Madrycie. Temu prowizorycznemu
rozwiązaniu, zastosowanemu za
zgodą Stolicy Świętej, by Rada
Generalna pozostawała podzielona
między Rzym i Madryt, nie
brakowało wad. Założyciel starał się
je naprawić poprzez własne
poświęcenie, ogromną
korespondencję i liczne podróże
mające na celu zapewnienie
koordynacji działań[69].

Założyciel pozostawił w rozsądnych
granicach margines dla członków
Rady, którzy znajdowali się w
Madrycie, by obradowali i
podejmowali decyzje kolegialnie:



Podczas mojej nieobecności— pisał
do nich w pierwszym okresie — nie
przestawajcie omawiać problemy i
rozwiązywać je za wspólną zgodą
was wszystkich tworzących
Radę[70].

Sama natura założyciela Opus Dei,
skłonna do dbałości o szczegóły,
ułatwiała to porozumienie na
odległość. Jednak jeśli wymagały tego
okoliczności związane z czasem,
sposobem lub miejscem, pozostawiał
swym synom podejmowanie decyzji,
nie starając się narzucić im własnego
punktu widzenia, czasem
wypaczonego przez oddalenie: Stąd
nie widać wszystkich szczegółów
spraw— wyznawał im przy innej
okazji. — Dlatego nie traktujcie
dosłownie tego, co teraz wam
powiem[71].

Starał się uniknąć tego, co zdarzyło
się w historii Słuchaczom w epoce
Hiszpanii kolonialnej. Kiedy



przybywały na Audiencje Nowego
Świata polecenia Rady Indii, niekiedy
przygotowane bez znajomości
szczególnych warunków, w jakich
mają być realizowane. Członkowie
Audiencji, na znak poddania się
władzy, kładli dokumenty na
głowach i równocześnie oświadczali:
zostały przyjęte do wiadomości, ale
nie można tego wykonać.

Ryzyko, na które założyciel Opus Dei
wystawiał członków Rady było
innego rodzaju. Jak rozpoznać, czy
to, o czym mówił Ojciec, było
sugestią, poleceniem, czy po prostu
życzeniem, którego zrealizowania
pragnął? Stąd wzięło się niejedno
nieporozumienie, które pokazywało
zupełną dyspozycję jego synów i
córek, by wypełnić – z miłością –
jakiekolwiek życzenie Ojca.

Zdarzenie tego rodzaju miało miejsce
w Los Rosales, w domu w Villaviciosa
de Odón[72]. Sam założyciel Opus



Dei musiał interweniować, by
wyjaśnić, że nie było właściwe
posiadanie ula. Jego córki, myśląc, że
takie jest życzenie Ojca, postanowiły
postawić jeden ul i hodować
pszczoły[73].

W ciągu lat, gdy założyciel Dzieła
długie okresy spędzał poza
Madrytem, jasno sformułował,
jakimi sprawami powinny się
zajmować Rada i Asesoria. Mówił o
swoich trzech intencjach. Od nich
zależał rozwój Opus Dei. Tak więc:
więcej mężczyzn i kobiet
potrzebnych dla dalszej pracy Dzieła,
więcej ośrodków, aby ich formować i
więcej kapłanów, by zajmować się
nimi pod względem duchowym: Trzy
punkty, o które stale się modlę,
pomimo moich nędz, i za które
proszę usilnie podczas Mszy
Świętej każdego dnia[74].

Minął rok, a don Josemaría i tym
razem podsumowywał swoje troski



w tych trzech punktach[75]. Jak
zawsze jego głowa pełna była
projektów apostolskich. Nie
brakowało mu nigdy inicjatywy, ale
brakowało środków materialnych,
czasu i ludzi. Jego plany, choć
konkretne i realistyczne, miały
ambicje uniwersalne i wyznaczały
cele, które przynajmniej na razie
były nieosiągalne:

Świat jest bardzo wielki — i
bardzo mały zarazem! — a trzeba
rozciągnąć pracę od bieguna do
bieguna[76].

Projekty ekspansji podążąły dwiema
drogami. Z jednej strony ludzie. Z
drugiej budynki, w których miały
mieć siedziby dzieła apostolskie. Te
dwa elementy – ludzki i materialny –
niekiedy podążały obok siebie, kiedy
indziej osobno. W ostatnim okresie
lat czterdziestych, na przykład, liczba
kobiet w Dziele ustępowała liczbie
mężczyzn. (Zdaję sobie sprawę z



niedostatku personelu, jaki u Was
panuje[77]- pisał Ojciec). Ale nie z
tego powodu cofnął się w swych
planach rozwoju, pewien, że koniec
końców wszystkie potrzeby zostaną
zaspokojone. Z całej panoramy
przebytych trudności zawsze
wyciągał taki sam wniosek, który
napawał go otuchą: Bóg go nie
zawiedzie. Ale jego optymizm,
wsparty na motywach
nadprzyrodzonych, wspierany był
również stałą i szczerą wolą
stawiania sobie coraz wyższych
celów. Dlatego, jeśli musiał opisać
jakąś smutną rzeczywistość, coś
potępić, lub ukazać jakiś brak, jego
opowiadanie kończyło się zawsze
pozytywną uwagą pełną zwycięskiej
radości:

Skoro już wkrótce będziemy
dysponować dwoma nowymi
budynkami — La Pililla i
Molinoviejo — przeznaczonymi na
Ośrodki Studiów oraz domami w



Santiago i Barcelonie [...] i
ponieważ potrzeba będzie ludzi do
akademików studenckich w
Rzymie, Lizbonie i Dublinie
(potem, w kolejnym roku w
Paryżu, Chile, Kolumbii, Meksyku i
Argentynie), i skoro będzie
konieczne rozpoczęcie pracy na
wsi oraz w wydawnictwie i
klinice... potrzeba ludzi! I trzeba
ich formować każdego dnia lepiej.

Spoglądam w przyszłość z wielkim
optymizmem: widzę zastępy moich
córek ze wszystkich państw,
wszystkich ras, wszystkich
języków. Wystarczy, by pierwsze
robiły, co mogą, — z radością!— 
aby odpowiedzieć z całym
posłuszeństwem: ancilla Domini*, 
każdego dnia z większym
oddaniem[78].

Potrzeba, by do Opus Dei wstąpiło
więcej kobiet była paląca.
Szczególnie dawała się odczuć, gdy



chodziło o numerariuszki
pomocnicze, potrzebne dla dobrego
funkcjonowania Dzieła jako całości.
Jednym ze środków zaradczych
proponowanych przez Ojca było, aby
osoby zatrudnione w administracji
nowych akademików, jak na
przykład akademika w Granadzie,
otwartego jesienią 1947 roku, nie
były z Dzieła. W ten sposób— pisał
do Asesorii — rozumiem, że
znajdzie się wiele powołań wśrod
służących[79]. Wraz z upływem
miesięcy listy od jego córek wyrażały
coraz większą niecierpliwość. Owoce
nie nadchodziły, więc Ojciec
postanowił chwycić pióro, by zalecić
im spokój[80].

Don Josemaría, jako założyciel Dzieła
i Ojciec, dzierżył ster zarządu i
pamiętał o swych córkach w obliczu
Pana: modlę się stale za nie— pisał
— aby były święte, radosne i
skuteczne, bez małoskowości[81]. A
jako dobry kierownik duchowy i



prawdziwy znawca kobiecej
psychiki, mobilizował swoje córki, by
walczyły z wytworami wyobraźni:
rozdętymi problemami,
bezpodstawnymi żalami, które
mogłyby niepotrzebnie
skomplikować im życie, gdyby nie
były na czas poskromione. To
wszystko było jedynie 
małostkowością, wytworzoną przez
ich własną fantazję?:

Niech te stworzenia będą zawsze
radosne — servite Domino in
laetitia*! — i bardzo szczere, niech
powściągną wyobraźnię, niech nie
wymyślają sobie niepotrzebnych
żalów, niech nauczą się żyć
naszym życiem w służbie
Kościołowi z całą Jego wielkością
w sprawach pospolitych, małych i
zwyczajnych: tam właśnie jest
Bóg[82].

Ojciec będzie im o tym przypominał:



Niech sobie nie komplikują życia,
wynajdując żale i konflikty z
powodu drobiazgów bez
znaczenia, o których trzeba
zapominieć natychmiast, jak tylko
radośnie je ofiarujemy Panu. I w
ten sposób będą proste, pokorne,
pełne optymizmu, skuteczne: dusze
modlitwy i umartwienia, zgodnie z
duchem naszego Dzieła. Dlaczego
nie być szczęśliwym — gaudium
cum pace*!— skoro Pan pragnie,
byśmy byli szczęśliwi?[83].

Od czasu do czasu do rąk Ojca w
Rzymie trafiały całe wiązki listów od
córek i synów. Teraz, gdy spędzał
wiele miesięcy w Rzymie, bardziej
dotkliwie odczuwal fizyczne
oddalenie. Tym, którzy mieszkali
przy Diego de León, gdzie
znajdowało się Cetrum Studiów,
brakowało go w szczególny sposób.
Nie było go pośród nich podczas
ożywionych, wieczornych spotkań,
które odbywały się tuż przed



pójściem spać. Radość, którą
rozbudzała sama jego obecność,
spokój, który emanował z jego osoby,
jego nadprzyrodzone pogadanki, tak
bardzo pobudzające, jego uśmiech i
powiedzonka teraz stawały się
tematami podczas tych spotkań, ale
już tylko w charakterze wspomnień.
Wraz z rozrostem Dzieła, przy dużej
odległości pomiędzy ośrodkami
znajdującymi się w różnych
miejscowościach, a także rosnącej
liczbie członków Dzieła należało
dokonać nowego uporządkowania.
Trzeba było szukać postępowania,
które nawet w najmniejszym stopniu
nie zmieniając ducha i zwyczajów,
którymi żyli od początku,
pozwoliłoby się dostosować do
obecnej sytuacji. Czytając listy, które
nadsyłały do niego jego duchowe
dzieci, założyciel Opus Dei wyciągał
wnioski i dawał im pożyteczne
wskazówki:



Jeden z was— wyjaśniał członkom
Rady — mówił mi o swym strachu
przed zalewem papierów, który z
każdym dniem, wraz z rozwojem
naszego apostolstwa, staje się
większy. Nie trzeba się tego bać:
trzeba się cieszyć, ponieważ jest
on oznaką wzrostu, jak u
czowieka, który wyrastając z
dzieciństwa napotyka pozorne
kłopoty, związane z dokumentami:
dowodem osobistym,
zaświadczeniami, dyplomami
uniwersyteckimi, książeczką
wojskową etc. Jeśli zachowacie
naszego ducha, choć nie będziecie
mogli stale przebywać z Ojcem,
czym martwi się inny z was w
swym liście, każdy ze starszych, a
szczególnie ci, którzy zajmują
stanowiska odpowie za rządzenie,
w regionie czy w domu, będą
wiedzieli, jak nadać ludzki i
nadprzyrodzony sens rodzinie
chrześcijańskiej, co jest szczególną
cechą naszego Opus Dei. A poza



tym to, co zawsze: życie
wewnętrzne, praca, radosć i
delikatna miłość — serdeczność!
— i w ten sposób nie ma obaw
przed rozrostem, ponieważ będzie
oznaczać wzrost liczebny i
jakościowy — to ci z Centrów
Studiów!— a także większą Miłość
Boga i skuteczność[84].

* * *

Inną istotną intencją, w jakiej w tych
latach modlił się Ojciec, było
polepszenie formacji nowych
członków, zarówno pod względem
intelektualnym, jak i rozwoju cnóty
ludzkich. Modlił się o to do Boga z
taką samą intensywnością, z jaką
prosił, by Pan przysyłał ludzi do
Dzieła. Praca nad osobistą formacją,
rozpoczęta z każdą duszą,
pojedynczo, poprzez kierownictwo
duchowe, była wymagała utworzenia
Centrów Studiów dla kobiet i dla
mężczyzn. A chociaż numerariuszki



pomocnicze były jeszcze nieliczne,
według założyciela Dzieła był to
jeszcze jeden powód, by zadbać jak
najszybciej o dobrą formację kobiet.
Wkrótce po złożeniu prośby o
admisję pierwsze numerariuszki
pomocnicze zamieszkały, za
wskazaniem Ojca, w Los Rosales. Ale
ponieważ powstały pewne
niedogodności, jeśli chodzi o podział
pracy, poszukiwano rozwiązania w
innym ośrodku:

Nadal marzę o tym, byśmy w La
Moncloa utworzyli ośrodek
formacji dla służących, podczas,
gdy porządkowane są La Pililla i
Molinoviejo[85] - pisał Ojciec.

Zbadali to. Nie wydawało się to
łatwe, nie było to też najbardziej
stosowne miejsce na Centrum
Studiów dla osób administrujących
domami. W marcu 1947 roku Ojciec
ponownie zwracał się do członkiń
Asesorii Centralnej z nową sugestią:



dlaczego nie usprawnić administracji
przy Lagasca (Diego de León),
rezerwując dwa lub trzy pokoje na
Centrum Studiów?[86].

W kwietniu upierał się przy tym
pomyśle: można by to łatwo urządzić
przy stosunkowo niewielkich
kosztach:

Nie zapominajcie — przypominał
im — że zaczyna się, jak się da.
Jeśli będzie się czekać na to, że
będą ludzkie środki, nigdy się nie
zacznie. Środki — i to w
nadmiarze — przyjdą w swoim
czasie. Będą nagrodą za naszą
pracę i nasze oddanie, za naszą
wiarę[87].

W maju przygotowali już niewielką
przestrzeń, aby szybko rozpoczęło
swą działalność to, co Ojciec (który
uznawał tę sytuację po prostu za
wstępny szacunek) nazywał 
przymiarką do Centrum Studiów
dla służących[88]. Rezultaty pracy



miały wkrótce nadejść. Jak zawsze
zaczynało się od małego. Ojciec nie
omieszkał więc pogratulować z
całego serca członkiniom Asesorii:

Właśnie nadeszły wasze listy:
jestem bardzo zadowolony z domu
w Lagasca, to pierwsze Centrum
Studiów dla służących! Rodzi się,
jak wszystko u nas — niczym Jezus
— w ubóstwie i bez środków
materialnych: taka jest droga.

Gratulacje[89].

* * *

Inną sprawą stale obecną w umyśle
założyciela Opus Dei był problem
księży. Jego projekt światowej
ekspansji wymagał powstania wielu
nowych ośrodków, a do opieki
duchowej potrzeba było większej
liczby kapłanów w służbie wszystkim
duszom - członkom Opus Dei.
Wszystko było skomplikowanym
mechanizmem, będącym w ciągłym



ruchu. Żadna część nie mogła
zawieść, ponieważ cała maszyneria
by stanęła. Zbliżał się też moment
wyjazdu do innych krajów, ekspansja
na Europę i Amerykę. Z tego względu
pilnie należało wyświęcić sporą
liczbę księży, ponieważ oprócz
swoich zadań duszpasterskich mieli
pełnić także specyficzną funkcję
zapewniania jedności duchowej
wszystkich członków Opus Dei.

Statystyki w tej dziedzinie są
dokłądne, choć sam założyciel Dzieła
nigdy się nimi nie posługiwał. W
swej pokorze nie lubił triumfalizmu
ani okazywania ludzkiej potęgi. To
nie było w jego stylu, ani nie było
właściwe dla ducha zbiorowej
pokory, którą żyje Opus Dei.
Wystarczy jednak zaznaczyć, że po
święceniach kapłańskich w latach
1944-1946 nastąpiło 9 kolejnych tur
w latach 1948-1952 i do dziewięciu
pierwszych dołączyło jeszcze 44
księży[90].



Oto list skierowany do uczestników
trzeciej promocji:

Rzym, 18 lutego 1948

Niech Jezus zachowa mi całą tę
trójkę.

Najukochańsi Juanie Antonio,
Jesúsie i Adolfo! Jakże bym
pragnął być razem z Wami w dniu
uzyskania przez Was tonsury! Już
możecie sobie wyobrazić, że choć
będę wtedy w Rzymie, nie będę
jednak daleko mimo całej
odległości.

Co mam Wam powiedzieć? Że to
jest wspaniały wybór Boga,
którego dokonuje wewnątrz
naszego Dzieła, abyśmy byli
Kapłanami! Sługami naszych
braci, którzy mają takie samo
powołanie – bycia sługami i
wzorami świętości, pracy, radości,
sługami i najbardziej delikatnymi



narzędziami, aby formować i
kierować [...].

Synowie moi, zawsze głoście
naszym – i wszystkim innym też — 
że problem skuteczności
apostolskiej polega na odpowiedzi
na łaskę Bożą, z radością i
hojnością w obliczu codziennego
Krzyża, z osobistą świętością.

Synowie moi! Proście Pana o wiele
powołań, proście o Kapłanów
uczonych i oddanych, którzy będą
potrafili stale — zapominając o
samych sobie! — być fundamentem
naszej jedności: consummati in
unum*!

Niech nasza Matka Niebieska, Spes
Nostra, Sedes Sapientiae, Ancilla
Domini**, obdarzy nas łaską bycia
Kapłanami na miarę Serca Jej
Syna i Jej Niepokalanego Serca.

Błogosławi Wam Wasz Ojciec



Mariano[91].

Kiedy w rok później był z powrotem
w Hiszpanii, spotkał kapłanów
zaangażowanych w pracę z
duszami tak, że nie można było już
bardziej[92]. W 1952 roku miał już
do dyspozycji ogółem pięćdziesięciu
kapłanów, jednak ośrodki założone
za granicą wchłaniały kolejnych
wyświęconych. Założyciel Opus Dei
rozwiązał ten problem, ale nigdy nie
mógł powiedzieć, że ma choćby o
jednego kapłana za dużo.

Nie licząc poprawek i zaleceń, cała
korespondenca związana z
zarządzaniem Dziełem nie zawierała
w tych latach w sobie nic poza
szczerymi pochwałami don Josemaríi
dla tych, którzy byli jego
współpracownikami.

Do członkiń Asesorii, wdzięczny za
ich zaufanie i posłuszeństwe pisał:



Najukochańsze! Widzicie, jak
sprawy posuwają się do przodu?
Bardzo dobrze - częste rekolekcje
w Zurbarán. Bardzo dobrze -
Abando i La Moncloa. Bardzo
dobrze - apostolstwo wśród
służących. Bardzo dobrze,
powolutku, sprawy związane z Los
Rosales. Bogu niech będą dzięki! A
więc z wielką radością -
naprzód[93].

Członków Rady Generalnej chwalił z
kolei z powodu ich dobrego
nastawienia i wielkiej pracy:

Całość robi imponujące wrażenie
— pisał z Madrytu do don Álvara. —
Widać, że w ciągu tych miesięcy
przybyło dojrzałości i
skuteczności. Bóg jest tu.
Prowadziliście wszystkie sprawy,
podczas mojej nieobecności,
zasadniczo bardzo dobrze[94].

Nie zapomina także pochwalić tego,
co widział w Centrach Studiów oraz



zapału swoich dwudziestu synów,
którzy formowali się w dziewiątątym
roczniku przygotowującym się do
święceń, które odbyły się 1 lipca
1951:

Jestem bardzo zadowolony także z
dziewięciu nowych księżulków.
Naprawdę będą świętymi,
uczonymi i radosnymi kapłanami.
Jest to powód do nieustającego
dziękczynienia[95].

3. Godzina Boga

W tym czasie we Włoszech don
Josemaría, mając zaledwie niejasne
przeczucie tej pracy z duszami, która
go tu czekała, już zaangażował się w
nią duszą i ciałem.

Tu we Włoszech kiełkuje wielkie
żniwo powołań i pracy
apostolskiej[96]- pisał do Madrytu w
czerwcu 1948 roku.



Było to coś z pewnością więcej niż
proste przeczucie, ponieważ już
zaczął zbierać jej ogromny owoc:

Czuje się, że jest tutaj wiele
natychmiastowej pracy, która
będzie bardzo owocna. Widać, że
jest to godzina Boga[97].

Zgodnie z zapowiedziami założyciela
Opus Dei, złożonymi jego synom przy
Città Leonina, w miarę jak do Dzieła
we Włoszech wstępowali we pierwsi
członkowie, okazywało się, że jego 
bezczynność była tylkopozorna. W
czerwcu 1948 roku don Josemaría
miał już u swego boku niewielką
grupkę Włochów, którzy niedawno
wstąpili do Opus Dei. Tego samego
lata wysłał ich do Molinoviejo, aby
uczestniczyli w kursie formacyjnym i
współżyjąc z ludźmi z różnych
państw, poznali lepiej Dzieło. Był to
kurs międzynarodowy, na którym
znaleźli się pierwsi Portugalczycy i
Meksykanie, a nawet pierwszy



Irlandczyk, co pokazywało
powszechność ducha, o której mówił
Ojciec[98]. Z ust założyciela
poznawali historię i katechizm
Dzieła. Na zawsze zachowali
wspaniałe wspomnienia z tamtych
dni.

Założyciel Opus Dei stosował do
siebie rady, których udzielał innym.
Kiedy uznał, że nadszedł moment, by
otworzyć międzyregionalne Centrum
Studiów, nie omieszkał wcielić w
czyn swe słowa: zaczyna się, jak się
da. W kilka dni po doświadczeniu
tego, że nadeszła godzina Boga
wydał dekret erygujący Kolegium
Rzymskie Świętego Krzyża, z datą 29
czerwca 1948[99]. Było to heroiczne
szaleństwo Boże i ludzkie, ponieważ
miał doskonale w pamięci, jakie
trudności i ile wysilku towarzyszyło
rozruszaniu podobnych
przedsięwzięć.



Kolegium Rzymskie przeznaczone
było do intensywnej formacji
członków Opus Dei pochodzących z
różnych krajów, którzy mieli w nim
uzyskiwać kościelny doktorat, wielu
z nich miało przyjmować święcenia
kapłańskie i wrócić do miejsca, skąd
pochodzili. Kolegium Rzymskie
zrodziło się w umyśle założyciela
Opus Dei niewielkie: miało mieć
dziesięciu studentów, gdy
rozpoczynały się zajęcia było ich
tylko czterech[100]. Nie miało ono
innej siedziby niż Pensjonat, w
którym na razie nie było
miejsca[101]. Jak głosił tekst dekretu
erekcyjnego, Kolegium Rzymskie
umieszczone zostało w Wiecznym
Mieście, aby zbierać ludzi przybyłych
ze wszystkich krajów, dokąd sięgnęła
praca Opus Dei:

«Collegium ex omni natione Operis
Dei in Urbe constituere
decrevimus*»[102].



Zachodzi jaskrawy kontrast
pomiędzy sytuacją faktyczną i
nadziejami na przyszłość, jakie
wyrażał dekret. W samotnym
obcowaniu z Bogiem założyciel
Dzieła musiał odczuć, że te
przebłyski o ekspansji wiązały się z
prośbą. I jak tylko to odczuł, zmusił
się do jej realizacji. Utworzenie
Kolegium Rzymskiego było kolejnym
krokiem na drodze ku romanizacji
Dzieła. A założyciel Opus Dei, który
nigdy nie zwlekał z wypełnieniem
Woli Bożej, zaczął snuć w Rzymie
projekty apostolskie o zasięgu
powszechnym.

2 lipca, w tym samym tygodniu, gdy
wydał dekret erekcyjny Kolegium
Rzymskiego, udał się do Madrytu. To,
co się wtedy zdarzyło, pozwala
zrozumieć, jak budziły się w duszy
don Josemaríi wielkie
postanowienia. Pewnego dnia, gdy
przechodził ulicą Martínez Campos
obok domu, w którym w 1933 roku



mieszkała jego matka, i gdzie
przyjmował księży i studentów,
złapał się na tym, ż powtarza sam do
siebie:

Ileż cierpiałem, mój Boże, ileż
cierpiałem!

Ale natychmiast się zreflektował i
wykrzyknął:

Ileż wytrzymałeś z mojej strony,
Panie, ileż wytrzymałeś!

Na temat tego wydarzenia będzie
pisał dwa dni później:

Teraz – na zimno – myślę, że
prawda zawiera się w tych dwu
stwierdzeniach, ściśle ze sobą
połączonych[103].

Charakterystyczne było to, że w
swym kontakcie z Bogiem założyciel
Opus Dei zapominał o sobie samym i
o interesie własnym, cechowała go
pokorna i zdecydowana dyspozycja,



by realizować Boże planyraz
bezgraniczna hojność, która nie
czekała z podejmowaniem decyzji na
zimno, ale z zapałem, bez zwłoki.
Przemyśliwał do głębi sprawy i – gdy
już były przemyślane – działał
szybko. Szczodrość mobilizowała go
w ten sposób, że nie zatrzymywał się
w obliczu możliwych trudności, ani
by szacować w wyobraźni liczne
cierpienia, które będzie to
kosztować. Działał zgodnie ze swym
sposobem bycia, niczym tryskające
źródło. Tylko w ten sposób można
zrozumieć ilość pracy i obietnice
kolejnych przygód, które znajdują się
zawarte w tych zdaniach
skierowanych do członków Rady
Generalnej, w dwanaście miesięcy od
chwili ogłoszenia godziny Boga:

Najukochańsi! Jestem bardzo
zadowolony z wieści, jakie od was
wszystkich przywiózł mi Álvaro. Z
chęcią wróciłbym do Hiszpanii, w
jednej chwili, gdybym nie widział



całkiem jasno, że tu jest mnóstwo
pracy, której nie powinienem
zostawić [...] sprawy tej przyszłej
siedziby centralnej oraz kolegium
rzymskiego są kapitalnej wagi. A
dla Włoch sprawy dwu Centrów
Studiów i domu rekolekcyjnego.
Poza tym wypada, żebym poznał
wszystkich tych chłopców z Włoch,
którzy pod koniec sierpnia mogliby
odbyć kursy w Castelgandolfo. I to
nie wszystko, ponieważ są także
inne sprawy najwyższej wagi,
które – Bogu dzięki – opracowuje i
przygotowuje bardzo dobrze
Álvaro, który dźwiga na swoich
barkach taki ciężar — chodzi teraz
tylko o sprawy Dzieła, nie licząc
jego oficjalnej pracy — który tylko
dzięki łasce Bożej oraz dzięki
swemu rozumowi jest w stanie
znosić[104].

* * *



Otoczony w Pensjonacie młodzieżą,
don Josemaría bez większego trudu
czuł się Rzymianinem. Do Rzymu
zawiódł go prąd apostolskiej
ekspansji Dzieła. Nie było dla niego
więc trudne przystosowanie się do
życia w bratnim kraju[105]. Pokochał
Włochy, które były Ojczyzną wielu
jego dzieci; a kochając ten kraj, całym
sercem uczestniczył w przeżywanych
przezeń perturbacjach
historycznych. Lata powojenne były
naprawdę trudne:

W tej chwili, gdy widoczne są
jeszcze ruiny ostatniej wojny—
pisał do swych synów w roku 1948 —
widać gołym okiem, że kształtuje
się nowa sytuacja i niestety widać
także postępy rozwiązań
przeciwstawiających się Bogu,
rozsiewających niebawiść,
potrafiących zwyciężać nawet
wśród całych narodów. Mówię
wam, że zarówno nacjonalizm, jak
i walka klas są w zasadniczy



sposób antychrześcijańskie.
Wszyscy jesteśmy dziećmi tego
samego Boga, qui omnes homines
vult salvos fieri (I Tim. II, 4), który
pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni[106].

Istotnie, wybory w kwietniu 1948
roku stanowiły jeden z
najtrudniejszych momentów w
powojennej historii Włoch. Cały
naród, by użyć słów Piusa XII,
znajdował się «w czasie zupełnej
przemiany, co wymagało od głowy
oraz członków Chrześcijaństwa,
najwyższej uwagi, niestrudzonej
czujności i ofiarnego działania
»[107].

Od chwili, gdy pierwsi włoscy
studenci zjawili się w Pensjonacie,
Ojciec przekazywał im ducha Opus
Dei. Z jego ust padały te same słowa i
ta sama nauka, jaką słyszeli u
początku Dzieła pierwsi jego
naśladowcy w Madrycie:



Jesteście, dzieci moje,
zobowiązani, by dawać przykład
na wszystkich polach, także jako
obywatele państwa. Powinniście
włożyć wysiłek, by wypełnić wasze
obowiązki i wykonywać wasze
prawa[108].

Na pytania na temat sytuacji włoskiej
odpowiadał podkreślając wolność
wszystkich chrześcijan w materiach i
kwestiach politycznych. Od Ojca
nauczyli się, by nie mylić wolności w
kwestiach podlegających opinii z
dobrowolnym zaangażowaniem, gdy
tego wymagają magisterium
Kościoła, wiara i katolicka
moralność, ponieważ tylko Kościół
może udzielać konkretnych
wskazówek co do działań albo
ograniczać wolność katolików w
kwestiach doczesnych. Musi to
jednak dotyczyć nadzwyczajnych
przypadków lub poważnych
okoliczności historycznych. «Ojciec
nie mieszał się, ani nie chciał się



mieszać, nawet poprzez udzielanie
rad, w sprawy polityki włoskiej;
widać było, że porusza się na
wyższym poziomie i ustanawiał
kryteria stosowne zawsze i w każdej
sytuacji»[109]. Lecz jeśli z jednej
strony nalegał na zachowanie
wolności wyboru w sprawach
politycznych czy naukowych, to z
drugiej strony podkreślał, że
absencjonizm w kwestiach
społecznych stanowił winę, w
pewnych sytuacjach ciężką. Jednym z
takich wyjątkowych przypadków
były wybory z kwietnia 1948
roku[110]. Powstrzymanie się od
działania było równoznaczne z
zajęciem pozycji. W tych
okolicznościach don Josemaría
ponownie odwołał się do sytuacji
hiszpańskiej w 1936: utworzenia
Frontu Ludowego, który zdobył
władzę, bolesne doświadczenie
prześladowań, męczeństwa i
rozpasanego barbarzyństwa
ateistycznego[111].



* * *

Kiedy Ojciec po raz pierwszy stanął
na włoskiej ziemi w czerwcu 1946
roku, sytuacja kraju była bardzo
trudna z powodu zniszczeń
wojennych. W wyniku referendum i
wyborów, tóre odbyły się 2 czerwca,
tuż przed jego przyjazdem,
ustanowiona została republika i
utworzono Zgromadzenie
Konstytucyjne. Od tego momentu
siły, które dotychczas walczyły
wspólnie przeciwko reżimowi
faszystowskiemu podzieliły się,
stosownie do celów i programów
poszczególnych partii. Konflikty
polityczne odpowiadały konfrontacji
między dawnymi aliantami
wojennymi – z jednej strony
sowiecką Rosją, a z drugiej
demokracjami zachodnimi. Była to
okres istnienia rządu De Gasperiego,
który sięgnął po radykalne środki, by
utrzymać porządek we Włoszech. W
1947 roku De Gasperi odwiedził



Stany Zjednoczone, uzyskał ich
pomoc ekonomiczną (plan
Marshalla), i 10 lutego podpisał układ
pokojowy, ratyfikowany w Paryżu
latem jeszcze tego samego roku.
Mimo to sytuacja gospodarcza była
bardzo trudna. Utrzymywała się
silna inflacja i wysokie bezrobocie,
którym towarzyszyła gwałtowna
agitacja socjalna.

Pod koniec 1947 roku Zgromadzenie
Konstytucyjne zakończyło swe prace
i przyjęło tekst nowej konstytucji,
która weszła w życie 1 stycznia 1948
roku. Wybory powszechne zostały
rozpisane na 18 kwietnia tego roku.
Przeciwko Chrześcijańskiej
Demokracji, która stanowiła
podstawę rządu De Gasperiego,
wystąpiła koalicja komunistów i
socjalistów, tworzących
Demokratyczny Front Ludowy. Miały
to być decydujące wybory, bowiem
ich wynik miał zdecydować o
przyszłości chrześcijańskiego



narodu, a nawet o swobodzie
działania Kościoła.

Wydarzenia, które doprowadziły w
1948 roku do blokady Berlina oraz
zimnej wojny, stanowiły ostrzeżenie
przed tym, do czego mogło
doprowadzić przejęcie władzy przez
partię komunistyczną. Sytuacja
Kościoła stałaby się wtedy bardzo
trudna. Widać to było na przykładzie
krajów znajdujących się za żelazną
kurtyną i panujących tam
prześladowaniach religijnych,
zamykaniu do więzień, zniesieniu
swobód, torturach, izolacji, a nawet o
przypadkach męczeństwa.

Papież przypomniał wówczas
wiernym, pomimo czczych
zapewnień komunistów o
poszanowaniu religii, o zagrożeniu,
w jakim znajduje się naród i o
poważnym niebezpieczeństwie
zainstalowania marksistowskiej
dyktatury. Podkreślając powagę



bieżącej sytuacji, Pius XII oświadczył,
że «wybiła godzina próby dla
chrześcijańskiego sumienia»[112].

Ojciec sam modlił się i nakłaniał do
modlitwy swych synów w intencji, o
którą prosił Ojciec Święty, aby
Włochy nie straciły pokoju i wolności
religijnej. Zachęcał ich także, by brali
udział w kampanii, w ten sposób, w
jaki każdy z nich uzna za najbardziej
stosowny, szanując wolność w
sposobie wcielania w życie nakazów
magisterium[113].

Gdy don Josemaría przygotowywał
podróż do Hiszpanii, w całej pełni
trwała kampania wyborcza. Pisał on
wówczas do członków Rady:

Musimy bardzo być wdzięczni
Bogu za tę podróż, ale wyjeżdżam
z żalem. Włochy są bardzo
wzburzone, a Rosjanie bardzo
tutaj mieszają. A tu jest sam Piotr.
Módlcie się bardzo, by nie został



zakłócony pokój tutaj, w
Rzymie[114].

Już z Madrytu z niepokojem śledził
przebieg wyborów. (Bardzo się
martwię o Rzym i o Włochy –mówił
do don Álvara)[115]. A gdy tylko
otrzymał wiadomość o rezultacie
wyborów, skierował list do prałata
Montiniego:

W Madrycie, gdzie się teraz
znajduję, dowiedziałem się z
wielką radością o sukcesie
podczas wyborów we Włoszech.
Nie może nawet sobie Ekscelencja
wyobrazić, ile modliłem się i ile
nalegałem, aby inni modlili się do
Pana w tej intencji[116].

I kończył list prośbą, by przedstawił
Ojcu Świętemu świadectwo
żywiołowej radości Opus Dei oraz
osobiście tego oto grzesznika z
powodu sukcesu w tych
wyborach[117].



* * *

Zadanie zromanizowania dusz
członków Opus Dei, które stawiał
sobie założyciel Dzieła, zasadniczo
polegało na otwarciu im nowych
horyzontów, przezwyciężeniu
nacjonalizmów oraz drobnych
lokalnych interesów. Pragnął, by ich
zapał apostolski ogarnął nawet
krańce świata, lecz by pamiętali, że
centrum chrześcijaństwa, jego
najwyższa władza, znajduje się w
Rzymie. Rzymskość, jaką starał się w
nich zaszczepić była tym samym, co
jego miłość i lojalność do Ojca
Świętego[118] (il dolce Cristo in
terra*, jak zwykł mawiać,
powtarzając słowa św. Katarzyny ze
Sieny); miłość do papieża ponad
słabościami i wadami ludzkimi[119].
Poprzez kontakt osobisty i przykład
własnego życia przekazywał swoim
synom ten emocjonalny sens, by
uczynić się rzymskimi, jak im
tłumaczył w 1950 roku:



Tłumaczyłem wam, jak ukochać
określenie rzymski, którym
szczycimy się my, synowie
jedynego i prawdziwego Kościoła,
a ja jestem gotów głosić to i
romanizować tyle dusz, ile tylko
zdołam. Jakże pragnę, by już
wkrótce mogło przewijać się w
uporządkowany sposób przez
Rzym tylu mych synów i tyle mych
córek, którzy następnie powrócą
do swoich regionów z sercem
bardziej rozpalonym miłością do
Kościoła i bardziej rzymskim!

Musimy się zromanizować, mówię
wam, ale część tej pracy polega na
przygotowaniu duszy tak, by jej
nie osłabiała w wierze żadna z
nędz, których jesteśmy świadkami.
Ich poznanie pozwoli wam nigdy
nie czuć zgorszenia, jeśli kiedyś do
waszych uszu dotrą wiadomości
tego rodzaju; i pozwoli wam
bardziej kochać Kościół Święty,
Oblubienicę Chrystusa, starajcie



się – niczym dobrzy synowie Noego
— zakryć płaszczem miłości i
dyskrecji wady, które
zauważyliście u osób, które
tworzą część ludu Bożego[120].

W Pensjonacie opowiadał im o
dalekich krajach i zamorskich
państwach, do których już wkrótce
się udadzą. To wszystko nie było
jedynie niewyobrażalną mrzonką,
jeśli się zważy, że niektórzy
członkowie Dzieła mieszkali już w
Paryżu, Londynie i Dublinie, a inni
przygotowywali się do zamieszkania
w USA, Meksyku i Chile... Założyciel
wiedział bardzo dobrze, że było ich
jeszcze niewielu. W tym czasie nie
było także nawet tuzina
numerariuszek pomocniczych, na
które mogło liczyć Dzieło. A jednak tę
trójkę, lub czwórkę z nich, które
mieszkały pod bokiem, w dawnym
domku odźwiernego przy Villa
Tevere, Ojciec zapewniał, że:



Jeżeli wy – pierwsza dwunastka –
będziecie mi wierne, będzie można
dotrzeć wszędzie, do Japonii,
Afryki, Ameryki i Oceanii,
wszędzie[121].

Te słowa można było także
zastosować do numerariuszek i
numerariuszy włoskich, których
liczba także nie przekraczała
dwunastki[122]. Jasne, że to nie
liczba członków robiła na założycielu
Dzieła wrażenie, ale ich wytrwała
walka, by stać się lepszymi oraz
hojna odpowiedź na otrzymaną
łaskę. Zdając sobie świetnie sprawę z
niewystarczającej liczby czonków i
skromności środków materialnych,
Ojciec mówiąc swym córkom o
ekspansji Dzieła na pięć
kontynentów, dodał jeszcze: wy
będziecie miały więcej łaski,
natomiast te które przyjdą później
będą miały więcej środków[123].



Warto także zaznaczyć, że wśród
łask, których udzielał Bóg na samym
początku, była też i ta — bez
konieczności uciekania się do cudu
— że Ojciec, mówiący po hiszpańsku,
był rozumiany nawet przez
słuchaczy nie znających tego języka.
Dar odpowiadający temu, który
otrzymał Ojciec, by rozumieć ludzi.
Opowiada o tym prałat Luigi Tirelli,
wspominając pierwsze lata istnienia 
Pensjonatu, choć zdarzało się to
innym osobom i innych etapach
życia założyciela Dzieła:

«Słuchałem Ojca w roku 1948 i 1949,
kiedy jeszcze nie znałem
hiszpańskiego, którego nauczyłem
się później, i mnie zadziwiało, że
jestem w stanie zrozumieć to, co on
mówi w swoim języku. To zjawisko, z
którego zdałem sobie sprawę dopiero
po upływie pewnego czasu, można
tłumaczyć jego wielką
komunikatywnością; można
powiedzieć, że mówił całym sobą.



Było to niczym Boży ogień,
prawdziwy “dar języków”, ponieważ
pomimo tego, że nie znałem sensu
poszczególnych słów, to z tego
powodu nie przestawałem rozumieć
całej przemowy.

Mogłem to sprawdzić także w
kontakcie z innymi osobami, ale z
nimi nie byłem w stanie zrozumieć
się w ten sposób. Pan
prawdopodobnie obdarzył go, poza
wielką jasnością umysłu, darem, by
być zrozumiałym z powodu dobra,
które budził w duszach»[124].

Pośród wyczerpującej pracy, w którą
zawsze był zaangażowany —
redagowanie dokumentów,
zarządzanie Dziełem,
korespondencja, spotkania i inne
zadania — poświęcał większą część
dnia na to, by rozmawiać prywatnie
ze swymi synami albo z ich
przyjaciółmi. Czasami, gdy chciał
«pozwolić rzeczom się uleżeć»[125] i



zapanować nad sprawami, nad
którymi pracował umysłowo,
wyjeżdżał na przejażdżkę
samochodem w towarzystwie don
Álvara albo kogoś z Pensjonatu.
Zdarzało się też, że częste
niedyspozycje, tak charakterystyczne
dla cukrzycy, zmuszały go do
pozostania w łóżku. Wówczas
wykorzystywał odwiedziny swoich
synów, by nadal ich instruować.
Często witał ich od progu pytaniem: 
Ile aktów miłości Boga uczyniłeś
tego ranka?[126], i od razu
przechodził do zwierzeń, nie
czekajac na odpowiedź.

Niejeden raz don Josemaría
oświadczał, że ani nie jest, ani nie
chce postępować ja legendarny
kapitan Araña, który okrętował
swoich ludzi, wysyłając ich na
niebezpieczne wyprawy, a sam
pozostawał zawsze na lądzie. Ojciec z
radością brał na siebie pracochłonną
odpowiedzialność i torował drogę.



Otwierając nowy ośrodek, zawsze
najpierw prosił o zezwolenie ze
strony miejscowego ordynariusza,
zgodnie ze swoim niezmiennym
sposobem postępowania. A wcześniej
czy później odwiedzał sanktuarium
lub kościół Najświętszej Maryi Panny,
powierzając jej przyszłą pracę, którą
miał prowadzić w tym mieście[127].

3 stycznia 1948 roku udał się na
pielgrzymkę do Najświętszej Maryi
Panny z Loreto[128]; a w tydzień
później wyjechał samochodem z
Rzymu, w towarzystwie don Álvaro,
by odwiedzić Uniwersytet Katolicki
w Mediolanie oraz załatwić inne
sprawy. Było zimno, padał deszcz,
gęsta mgła sprawiła, że drogi były
trudno przejezdne. 11 stycznia
spędzili noc w Pizie, a 13 byli w
Mediolanie[129].

Choć pojechali do Mediolanu bez
intencji natychmiastowego
rozpoczęcia tam pracy, udali się z



kurtuazyjną wizytą do kardynała
Schustera*. Rozmowa, sądząc z tego,
co opowiada Ojciec w liście do
Madrytu, nie mogła być bardziej
serdeczna:

Rzym, niedziela 18 stycznia 1948.

Niech Jezus zachowa mi moich
synów.

Najdrożsi! W piątek późno
wieczorem wróciliśmy z
Mediolanu. Jestem bardzo
zadowolony z tej podróży.
Kardynał Schuster — do którego
poszliśmy po prostu, by złożyć mu
z naszej strony wyrazy
uszanowania — [...] przyjął nas
bardzo serdecznie i nalegał,
byśmy założyli tam ośrodek.
“Przyjeżdżajcie” – mówił -
“ponieważ potrzebuję was tutaj,
by zadbać o powierzone mi
dusze”... Potrzebuję waszej rady:
jeśli nie widzicie tego inaczej,



sformalizuję na piśmie sprawę
akademika w Mediolanie[130].

Napisał także do kardynała,
powtarzając mu to, co już powiedział
podczas wizyty u niego: że nie
myśleli o tym, by tak szybko
rozpoczynać pracę w Mediolanie; ale
słowa Waszej Eminencji —dodawał
— są dla mnie, grzesznika,
poleceniem od Boga, które
postaram się wypełnić
najszyvbciej jak to będzie
możliwe[131].

Kardynał odpowiadał mu:

«Przewielebny Księże Prałacie, ja z
całą pewnością nie będę tym, który
zabroni wejścia do Mediolanu
Księdzu i Opus Dei: Ostium magnum
et adversarii multi**... Ale Bóg nic
nigdy nie robi połowicznie»[132].

W tym krótkim fragmencie mieści się
cała troska i nadzieja kardynała. Z
jednej strony obawa przed



penetracją marksistowską i realnym
niebezpieczeństwem zainstalowania
w państwie komunistycznej
dyktatury, a z drugiej – radosne
wrażenie, jakie zrobił na nim
założyciel Opus Dei, w którym
widział —są to własne słowa
kardynała Schustera — «jedną z tych
postaci, które Duch Święty pobudza
w Kościele i które pozostawią
niezatarty ślad na Jego życiu.
Jednego z ludzi, którzy w życiu
Kościoła pojawiają się bardzo
rzadko»[133].

* * *

16 czerwca 1948 roku Ojciec pisał do
Pedra Casciaro, informując go, że w
ciągu dwu najbliższych dni uda się
na Sycylię i do Kalabrii,
przeczuwając, że jest to Boża
godzina i czeka go wiele pracy
apostolskiej, pilnej i owocnej[134].
Widząc to, czuł się przynaglony do
zmiany swoich planów, jak



informował tego samego dnia
członków Rady:

Najukochańsi! Jeszcze raz staje się
jasne, że jesteśmy zależni od Boga
i nie jesteśmy w stanie literalnie
wypełnić naszych planów.

Arcybiskup Reggio-Calabria,
mons. Lanza, czeka na nas: i
powinniśmy iść, ponieważ jest on
wielkim przyjacielem całej pracy,
którą trzeba prowadzić na
południu Włoch. Straszny upał,
który tutaj panuje to zapowiedź
tego, co nas czeka w Kalabrii i na
Sycylii. Ale ani to, ani sprawy
mniej lub bardziej społeczne w
Hiszpanii nie powinny
powstrzymać naszych wysiłków,
by rozszerzyć pracę Dzieła tutaj.
Dlatego — i jest to ostateczna
decyzja — nie przyjadę do
Madrytu przed piątkiem 2
lipca[135].



Ojciec nie był w dobrym zdrowiu i
spodziewał się, że upał będzie dla
niego prawdziwym wyzwaniem.
Konieczne jednak musiał wyruszyć w
drogę jak najszybciej, ponieważ na
początku lipca musiał być już w
Hiszpanii. Sprawa ekspansji Dzieła
na północy Włoch była już
przygotowana dzięki kardynałowi
Schusterowi. Teraz myślał o otwarciu
bram na południe, odwiedzając
arcybiskupa Reggio-Calabria oraz
kardynała Ruffiniego w Palermo.

W piątek, 18 czerwca, Ojciec i don
Álvaro odprawili o czwartej
piętnaście mszę w Pensjonacie. O
piątej wyruszyli w podróż starą i
wysłużoną Aprilią, aby z Zatybrza
zabrać mons. Dionisiego, osobistego
przyjaciela arcybiskupa Reggio-
Calabria, a następnie wyruszyć na
południe[136]. Z przodu siedzieli
Alberto Taboada za kierownicą oraz
Luigi Tirelli. Na tylnych siedzeniach,
wśród paczek i częścią bagażu,



tłoczyli się trzej księża. Po
przejechaniu Neapolu Ojciec zaczął
sie źle czuć i poprosił, by mu
pozwolili odpocząć chwilkę po
obiedzie. Potem jechali dalej drogą
prowadzącą wzdłuż wybrzeża.
Samochód był prawdziwym piecem,
szosa była zniszczona jeszcze po
wojnie, a kilka mostów było
pontonowych. W chmurach pyłu i
pośród wstrząsów miotających
samochodem na wybojach Ojciec bez
przerwy pośpiewywał. Mons. Dionisi
zapamiętał z tej podróży imponującą
radość założyciela Dzieła. O
pierwszej nad ranem udało im się
znaleźć pięć wolnych łóżek w
pensjonacie w wiosce Scalea.

Wczesnym rankiem wyjechali w
stronę Pauli, gdzie Ojciec odprawił
mszę w sanktuarium św. Franciszka.
Tego dnia, w sobotę, 19 czerwca,
zjedli kolację w Reggio z
arcybiskupem, mons. Lanzą,



któremu don Josemaría z całym
entuzjazmem opowiadał o Dziele.

W niedzielę promem pokonali
Cieśninę Messyńską i przybyli do
Katanii w porze kolacji. Ojciec był
zupełnie wyczerpany. Zrezygnował z
kolacji i udał się już na spoczynek,
gdy w hotelu zjawił się proboszcz
kościoła Nostra Signora della
Mercede, don Ricceri, z którym byli
tam umówieni. Ojciec, zamiast się
położyć, zszedł na kolację, rozbawił
cały stół rozmową i swoim radosnym
usposobieniem.

Następnego ranka, po odprawieniu
mszy w kościele don Ricceriego zjedli
śniadanie, a proboszcz w najlepszej
wierze zaprosił swoich gości na
wycieczkę na Etnę. Nie wiedział, że
od dwu dni prawie nie wysiadali z
samochodu i że Ojciec nie czuł się
dobrze. Przystanęli się dokładnie w
miejscu, gdzie zatrzymał się w roku
1886 strumień gorącej lawy, który



zagrażał Catanii, kiedy tutejszy
arcybiskup, kardynał Dusmet,
rozciągnął w tym miejscu welon św.
Agaty, patronki miasta. Był to gest
głębokiej wiary, który Ojciec,
wspominając tę podróż, kilkakrotnie
wspominał.

Don Ricceri słyszał, jak Ojciec mówi o
Dziele oraz o apostolskich
przyczynach swojej podróży do
Kalabrii i na Sycylię. Podczas obiadu
nadal rozmawiali na ten temat. Z tak
wielką uwagą i przyjemnością don
Ricceri słuchał Ojca, że w trzydzieści
lat później, to o czym była mowa
przy stole nadal żywo stało mu przed
oczami. Oto jego relacja:

«Pozostając pod wrażeniem piękna
tej instytucji nalegałem na Ojca, by
otworzył akademik Opus Dei w
Katanii. Obiecywałem, że mu w tym
pomogę na wszelkie możliwe
sposoby, ponieważ byłem
proboszczem parafii położonej w



samym centrum miasta, a poza tym
także asystentem Włoskiej Federacji
Studentów Katolickich.

Ojciec odpowiadał wymijająco, by
nie powiedzieć tak, aż do chwili, gdy
na moje nalegania, rzekł: Jeśli
ksiądz pozostanie w Katanii,
pomoc księdza zmobilizuje mnie
do założenia akademika. A co
będzie, jak ksiądz stąd odejdzie?
Jak będzie ksiądz mi wówczas w
stanie pomóc?

Odpowiedziałem, że nie mam
zamiaru wyjeżdżać z Katanii. A on,
spoglądając na mnie uważnie, dodał: 
Jestem pewien, że w ciągu kilku lat
zrobią ksaiędza biskupem i będzie
musiał ksiądz wyjechać z Katanii.

Wziąłem te słowa za żart, ale fakty je
potwierdziły i w 1957 roku okazało
się, że były to słowa prorocze»[137].

Na zewnątrz lało jak z cebra. Ojciec
nie był już w stanie jechać do



Palermo i odwiedzić kardynała
Ruffiniego. Wstawszy od stołu,
wsiedli do samochodu i rozpoczęli
podróż powrotną. We środę 23
czerwca byli już z powrotem w
Rzymie.

* * *

Drugą połowę 1948 roku (od 2 lipca
do 30 grudnia) założyciel Opus Dei
spędził w Hiszpanii, zajmując się
najróżniejszymi sprawami; przede
wszystkim zarządzaniem Dziełem,
pracą formacyjną swoich dzieci oraz
spotkaniami z władzami
kościelnymi. Ponieważ był
nadzwyczaj zapobiegliwy i nie
tolerował, by sprawy były
pozostawione same sobie, już w
lutym pisał do nich, że trzeba
pomyśleć o organizacji pracy w
lecie[138]. W Molinoviejo planował
zorganizować kilka kursów
formacyjnych oraz Tydzień Pracy, a
także spotkania dla kapłanów,



chociaż na razie trwały tam jeszcze
prace remontowe i nie było światła
elektrycznego. Miał także zamiar
złożyć krótką wizytę w Madrycie,
myśląc o tym przypomniał sobie
obraz przedstawiający płaczącego
św. Piotra, który wisiał na ścianie
jego pokoju przy Diego de León. Jako
symbol skruchy apostoła w nocy
pojmania Jezusa na obrazie widniał
kogut, jednak nieproporcjonalnie
mały i na króciutkich nóżkach. Jak
bardzo bym chciał— pisał do
dyrektora ośrodka — zobaczyć na
zaparciu się św. Piotra, które jest
w moim pokoju koguta z
prawdziwego zdarzenia, a nie
kuropatwę! Apostołowi też by nie
zaszkodziła renowacja...[139].

W marcu jeszcze raz przypominał
członkom Rady o pracach, mających
się odbyć w ciągu przyszłego lata:
osoby i prace remontowe w domu. 
Byłaby to wielka szkoda – teraz
mamy marzec – gdyby nie było



światła elektrycznego i basenu w
Molinoviejo przed czerwcem[140].

Kiedy Ojciec przyjechał w lipcu,
wszędzie były, wszędzie były
rusztowania, pracowali murarze,
malarze pokojowi i artyści-malarze,
którzy dekorowali kaplicę w domu,
pustelnię, korytarze i jadalnię. Nie
udało się mimo wielu starań i
pośpiechu ukończyć wszystkich prac.
Ojciec niedługo po pobycie w
Molinoviejo przekazywał swe
wrażenia do Rzymu w następujących
słowach: Mnóstwo pracy,
robotników, pyłu i mnóstwo chęci,
by ten dom był już w końcu
gotowy. Czasami sobie myślę, że
umrę zamurowany[141].

Administracja zastała sytuację
niezbyt zadawalającą. Dom był pełen
rezydentów. Wszelkie sprawunki i
zakupy czegokolwiek stanowiły
poważny problem ze względu na
położenie domu na kompletnym



pustkowiu. Pracować trzeba było
przy blasku kinkietów z lampami
oliwnymi, ponieważ nie udało się
jeszcze podciągnąć linii elektrycznej.
Niektóre zadania, takie jak
prasowanie wykrochamlonych
korporałów i obrusów ołtarzowych,
wymagały najwyższej ostrożności, by
nie splamić ich bieli najmniejszym
choćby śladem popiołu, co było
bardzo łatwe, gdyż używano starych
żelazek na rozżarzone węgle. Kobiety
zajmujące się domem zdawały sobie
sprawę, że ich praca, dyskretna i
wykonywana w milczeniu, to
prawdziwe apostolstwo apostolstw,
mające wpływ na rozwój Dzieła.
Tego lata przez ośrodek przewinęli
się bardzo liczni członkowie Opus
Dei, którzy otrzymywali tam swą
formację i nauki z ust założyciela.

Ojciec dość często wchodził do części
przeznaczonej dla administracji, aby
dodać otuchy swoim córkom i
przypomnieć im, z jakim



nastawieniem powinny mierzyć się z
trudnościami. Na wojnie, jak na
wojnie[142] - mówił im. Pewnego
dnia zjawił się tam niespodziewanie.
Podłoga w korytarzu była mokra i
brudna. Wówczas zdecydowanie
uświadomił im, jak bardzo niemiła
jest Panu Bogu tak niestaranna praca
i równocześnie uczynił akt skruchy,
który wyrażał jego żal[143].

Uczestnicy kursów w Molinoviejo,
które latem następowały jedne po
drugich, otrzymywali ducha Dzieła
bezpośrednio od Ojca podczas
medytacji prowadzonych przezeń w
kaplicy, podczas pogadanek i
komentarzy, które które odbywały
się na ganku, w cieniu wielkich
platanów rosnących u wejścia do
domu, albo podczas spotkań po
obiedzie i po kolacji. Ojciec, jako
mistrz i nauczyciel oddał im się bez
reszty. Uczyli się od niego uśmiechu,
który towarzyszył jego powitaniu,
słów miłości, które towarzyszyły



wydawanym poleceniom,
delikatności, z którą udzielał
upomnień. Nawet poprzez milczenie
i nieobecność uczył ich porządku,
pracowitości i dokładnego
wypełniania swych obowiązków.
Wiedział, że jego synowie obserwują
każdy jego gest i zachowanie. Jeśli
trzeba było kogoś upomnieć, nie
mógł sobie pozwolić na uchylenie się
od tego obowiązku, musiał
zareagować tak, jak to uczynił tego
dnia, gdy w części należącej do
administracji ujrzał brudną podłogę.

Wyjaśniając doktrynę i dzieje Bożego
miłosierdzia i opatrzności, które Bóg
okazywał Opus Dei, założyciel
tłumaczył w ten sposób swym synom
w praktyce uświęcanie drobnych
wydarzeń, które składają się na
nasze życie. Pomagał im odkrywać
ich braki, dostrzegać
niedoskonałości, miłośnie cyzelować
drobne, zwykłe sprawy, jak ich do
tego zachęcał w Drodze:



Czyńcie wszystko z Miłości. —
Wówczas nie ma rzeczy małych:
wszystko jest wielkie. —
Wytrwałość w rzeczach małych z
Miłości to heroizm[144].

Kiedy wreszcie podłączono dom do
sieci elektrycznej, przyjęto światło z
radością i entuzjazmem, ale nie
pozbyto się kinkietów z lampami
oliwnymi, ponieważ w tym czasie
zdarzały się częste wyłączenia
światła. Także murarze zakończyli
swe prace. Ojciec tego dnia był poza
Molinoviejo i przyjechał nocą. Aby
mu sprawić radość, tysiąc razy
sprawdzali, czy wszystko jest w
porządku. Wszystko było doskonale
przygotowane, uporządkowane i
wyczyszczone. Niestety tuż przed
jego przyjazdem wyłączono prąd.
Mimo panujących ciemności, przy
świetle jednej świeczki chciał na
wszystko rzucić okiem. Nie po to, by
zrobić inspekcję, tylko, żeby na
własne oczy ujrzeć, jak to teraz



wygląda. Osobie towarzyszącej mu w
obchodzie domu wydawało się, że
niewiele uwag krytycznych Ojciec
będzie mógł uczynić. Oto relacja z
obchodu: «Tak więc przy świetle
jednej świeczki, nocą, po drodze,
spojrzawszy tylko raz, Ojciec kazał
mi zanotować ponad sześćdziesiąt
szczegółów do poprawienia»[145].
(Jak wiemy nie jest to ani pierwsza,
ani ostatnia anegdota tego rodzaju).
Korzystając ze swego autorutetu
moralnego mógł więc radzić , jak
dbac o szczegóły:

Pomyliłeś drogę, jeśli lekceważysz
drobne sprawy[146].

Jeśli ktoś w domu zauważył jakąś
poważniejszą usterkę, której nie był
w stanie sam naprawić, albo chodziło
o jakieś drobniejsze zalecenia lub
uszkodzenia, stało się zwyczajem, za
sprawą założyciela Opus Dei, że
czyniło się listę napraw, albo
samemu się zajmowało naprawą,



jeśli ktoś wiedział jak, i potrafił to
zrobić. W Molinoviejo w lecie 1948
roku odpowiedzialny za stan prac był
Fernando Delapuente. Kobiety
zajujące się administracją także
sporządzały notatki o naprawach i
zaległych pracach w przeznaczonej
dla nich strefie. Zgodnie z
zaleceniem Ojca, notatki trafiały na
biurko Fernanda, tworząc nieraz plik
grubszy niż “Don Kichot”. Ojca
rozbawiło to porównanie i — jak
opowiada Encarnita — «zachęcał
nas, byśmy dalej tworzyły tę
“literaturę”»[147].

Kilkaset córek i synów założyciela
przewinęło się przez kursy
formacyjne, które odbywały się
latem 1948 roku. Ci młodzi ludzie
byli jego nadzieją i wiele sobie po
nich obiecywał. W Molinoviejo —
pisał w liście do Rzymu — otoczenie
zmienia się jak w kalejdoskopie:
teraz spotkać można ludzi z
czterech lub pięciu krajów (dzisiaj



akurat z pięciu). Za rok będzie to
prawdziwa wieża Babel, ale pełna
jedności[148].

Pobyty założyciela w Molinoviejo
były co miesiąc przerywane przez
długie podróże, jakie odbywał na
Północ i Południe, do Galicji i do
Portugalii. Częściej jeszcze jeździł do
Madrytu. W soboty często z
koszykiem wypełnionym kanapkami
i plackami tortilli samochodem
wyjeżdżał do La Granja, do
wojskowego obozu dla studentów,
gdzie znajdowała się spora grupa
jego synów.

Do tych wszystkich zajęć trzeba
dodać odbywające się tzw. Tygodnie
Pracy. Tydzień Pracy dla mężczyzn
odbył się między 24 a 30 sierpnia w
Molinoviejo, zaś dla kobiet – w
październiku w Los Rosales[149].

* * *



Na Nowy Rok 1949 założyciel był już
z powrotem w Rzymie, a 6 stycznia,
odprawiając mszę dla swoich synów
we Włoszech w maleńkiej kapliczce 
Pensjonatu, przed komunią mówił im
o konieczności całkowitego oddania
oraz konieczności odwiedzania w
celach apostolskich innych włoskich
miast[150]. Tego samego ranka, w
święto Trzech Króli, jakby chcąc
pokazać, że nie były to puste słowa
Ojciec spotkał się z niektórymi
spośród swoich synów: don Álvarem,
Salvadorem Canalsem, Francesco
Angelicchio oraz Luigim Tirellim, aby
omówić tę kwestię. Następnie wziął
kartkę papieru i napisał na niej
następujące słowa:

1. Spojrzenie nadprzyrodzone: a/
cały świat: więcej modlitwy, jakieś
nadzwyczajne umartwienie. b/
Madonna: wizerunki Maryi. c/
wypełnić zwykły plan[151].



(Było to wezwanie, by nie zapomnieli
przed podróżą, co jest terenem ich
działania, jakie cele im przyświecają
i jakie są właściwe środki). Dalej
następowały pewne wskazówki na
temat planu apostolskiego tych
podróży: odwiedziny u księdza
biskupa, rozmowy z młodzieżą i
księżmi, notatki, które trzeba było
sporządzić po każdej podróży,
spisanie listy osób, z którymi
nawiązali kontakt lub zaprzyjaźnili
się, listy do przyjaciół i – wreszcie –
bilans finansowy[152].

Pisali i rozmawiali ze swymi
przyjaciółmi, by uzyskać adresy
znanych osób i natychmiast zaczęli
objeżdżać miasta uniwersyteckie
Włoch. Pierwszą podróż odbyli do
Bari, w niedzielę 13 lutego 1949 roku.
W następną niedzielę don Álvaro, w
towarzystwie tych, którzy udawali
się do Mediolanu i do Turynu, udał
się po raz pierwszy na Północ. W
niedzielę 27 lutego don Álvaro wraz z



Salvadorem Canalsem i Luigim
Tirellim odwiedził Palermo i Katanię.
W ten sposób, dwu-, trzyosobowymi
grupkami, jeżdżąc co tydzień lub co
dwa, rozszerzali zwolna swój krąg
przyjaciół w Bari, Neapolu,
Mediolanie, Turynie, Bolonii, Padwie,
Pizie, Genui, Palermo i Katanii[153].

11 lutego, zanim rozpoczęły się te
podróże, don Josemaría musiał
pojechać do Hiszpanii i wrócił do
Rzymu dopiero 23 kwietnia. W tym
czasie we Włoszech jego synowie
zdążyli już odbyć po pięć, sześć
podróży do każdego z tych miejsc.
Ojciec otrzymywał wieści z tych
podróży apostolskich po całych
Włoszech, i wspierał swoich synów z
Madrytu, nie tylko myślami i
uczuciami, ale także własnymi
wysiłkami i modlitwą. Na
spotkaniach przy Diego de León
opowiadał studentom Centrum
Studiów o projektach apostolstwa we
Włoszech poza Rzymem, cytując



liczne anegdoty. Wyjeżdżali z Rzymu,
podobnie jak lata temu z Madrytu,
wieczornymi sobotnimi pociągami
do Genui, Bari, Palermo czy Bolonii; a
w niedzielę rozmawiali z
przyjaciółmi lub prowadzili dla nich
zajęcia formacyjne, aby złapać
powrotny wieczorny pociąg[154].

Po upływie dwu lat od chwili, gdy
zamieszkali w Pensjonacie, założyciel
Opus Dei zdał sobie sprawę, że
potrzebował już nie jednego
budynku na centralną siedzibę Opus
Dei w Rzymie, ale całego, długiego
szeregu ośrodków. Myślał o
przeznaczeniu ich na siedzibę Rady i
Asesorii, Kolegium Rzymskiego, dwu
Centrów Studiów we Włoszech,
ośrodka rekolekcyjnego w
Castelgandolfo oraz czterech
ośrodków strategicznie
rozmieszczonych na Półwyspie
Apenińskim tak, by sąsiednie miasta
można było odwiedzać podczas
weekendów.



Dzieło maszerowało Bożym tempem,
a tempo to było naprawdę szybkie.
Aby go nie stracić, Ojciec polecił don
Álvaro: myśleć powoli, działać
szybko[155].

4. Pierwsi supernumerariusze

Wieczorem 11 stycznia 1948 roku
Ojciec i don Álvaro wyjechali
samochodem z Rzymu, z Ignaciem
Sallentem za kierownicą, drogą
prowadzącą do Mediolanu. W czasie
tej podróży odwiedzili po raz
pierwszy kardynała Schustera. Kiedy
wyjechali z Rzymu tego zimowego
poranka, pogoda była nieprzyjemna,
a pejzaże, w padającym deszczu,
rozmywały się w szarościach.
Przyjechali do Mediolanu 13
stycznia. Gdy byli w drodze
powrotnej do Rzymu, Ojciec, który
dotychczas był skupiony i pogrążony
w rozmowie z Bogiem, nagle zawołał
głośno: Mieszczą się![156]. Okrzyk
ten miał stanowić odpowiedź na coś,



co uporczywie krążyło mu po głowie.
Musiała to być bez wątpienia sprawa
ważna, skoro ogłaszał to
wykrzykując niczym “Eureka!”. Kto
więc i gdzie się mieścił?

Don Josemaría pracował nad
ważnym problemem: sposobem na
włączenie do Opus Dei kobiet i
mężczyzn, którzy usłyszeli
powołanie do świętości w
małżeństwie. W Madrycie była grupa
osób, która od lat już podlegała jego
kierownictwu duchowemu.
Założyciel Opus Dei roztoczył przed
nimi całą wspaniałą panoramę
aspiracji do osiągnięcia świętości,
którą mogli osiągnąć, nie musząc
porzucać swego statusu społecznego,
rodziny, ani zawodu[157]. U
niektórych z młodych studentów
mieszkających przy Ferraz lub przy
Jenner pewność, z jaką don
Josemaría mówił im o powołaniu do
małżeństwa wywoływała uśmiech
zupełnego zaskoczenia wobec czegoś



tak dotychczas niesłychanego,
ponieważ zwykle identyfikowano
powołanie do świętości z
kapłaństwem, a bardziej konkretnie
z powołaniem zakonnym[158]. Ta
scena, tylekroć powtarzająca się
podczas rozmów księdza z młodymi
ludźmi, trafiła do Drogi:

Śmiejeszsię, gdy ci mówię, że masz
“powołanie do małżeństwa”? —A
właśnie, że je masz, tak jest -
powołanie[159].

Mężczyźni i kobiety żyjący w
małżeństwie oraz wdowcy
oczekiwali na możliwość prawnego
związania się z Opus Dei. Mieli swój
plan życia, normy ascezy i
pobożności, korzystali z rad i
wskazań kapłanów, ale oczekiwali,
że przyjęcie do Dzieła stanie się
głębokim duchowym
zobowiązaniem, w jakiś sposób
sformalizowanym. A założyciel
Dzieła nie mógł zawieść tych dusz,



które pragnęły stać się w pełni
częścią Dzieła[160].

Nadeszła stosowna chwila, a
założyciel Opus Dei czuł się
wewnętrznie przynaglony, by
wprowadzić do Dzieła tych, którzy
usłyszawszy specyficzne powołanie
Boże, zwrócili się ku Opus Dei i w
nim pokładali swe nadzieje. Ten
nacisk, którego doświadczał w duszy,
ujawnił się w wyraźny sposób pod
koniec 1947 roku oraz w pierwszych
tygodniach roku 1948. W Hiszpanii
pozostawił kilka osób, których był
kierownikiem duchowym pod opieką
Amadeo de Fuenmayora, aby ten
dalej prowadził dla nich spotkania
formacyjne. Chodziło zwłaszcza o
trzech młodych, pracujących już
ludzi: Tomása Alvirę, Víctora Garcíę
Hoza i Mariano Navarro Rubio,
faktycznie przyjętych do Opus Dei i
oczekujących na możliwość prawnej
doń inkorporacji[161]. Amadeo
przygotował dla nich plan formacji.



Wysłał go Ojcu do zaopiniowania.
Ojcu notatki te wydały się zbyt słabe i
niewystarczające, jeśli chodzi o
wymagania, a także o wiele poniżej
celu radykalnej świętości, który
powinno im się zaproponować. Na
krótko przed Bożym Narodzeniem
1947 roku przesłał im te wyraziste
słowa:

Dla Amadeo: przeczytałem notatki
na temat supernumerariuszy. [...] 
w przyszłym tygodniu zwrócę
karteczki, z jakimiś konkretnymi
wskazówkami. W każdym razie
uprzedzam już, że nie możemy
stracić z oczu, że nie chodzi tu o
zapisanie się kilku panów do
jakiegoś stowarzyszenia [...]. To
wielka łaska Boża być
supernumerariuszem![162].

W końcu powołanie do Opus Dei
osób żyjących w małżeństwie jest
identyczne z tym, które mają
celibatariusze, takie samo, jakie mają



numerariusze i numerariuszki,
ponieważ w Dziele nie ma różnych
stopni oddania się Bogu:

W Dziele, to jasne, nie ma więcej
niż jedno powołanie dla
wszystkich, a więc jedna, jedyna
kategoria.– wyjaśniał założyciel
Opus Dei – Różne nazwy, które
nadaje się członkom naszej
Rodziny nadprzyrodzonej służą,
by w jednym słowie wyjaśnić, do
jakiego stopnia mogą się
zaangażować w służbę duszom
jako synowie Boży w Opus Dei,
zajmując się określonymi
zadaniami apostolskimi lub
formacyjnymi ze względu na
osobiste okoliczności, choć
powołanie wszystkich jest jedno i
to samo[163].

Gdy nadszedł Nowy Rok 1948, Ojciec
złożył życzenia tym, którzy zostaną
trzema pierwszymi członkami
supernumerariuszami Opus Dei,



przeczuwając, że już wkrótce
rozkwitnie praca Świętego Gabriela,
to jest apostolstwo wśród osób, które
zawarły związek małżeński, tak jak
to ujrzał w roku 1928:

Rzym, 1 stycznia 1948.

Do Tomása, Víctora i Mariano.

Niech Jezus zachowa mi tych
synów!

Moja droga trójko! Nie mogę
napisać teraz do każego z Was z
osobna, ale wysyłam do Was
pierwszy list, który wychodzi spod
mojego pióra w roku 1948.
Naprawdę polecam was w
modlitwie. Jesteście zalążkeim
całych tysięcy Waszych braci,
którzy nadejdą szybciej niż się
spodziewamy.

Ileż i jak dobrze trzeba pracować
dla Krolestwa Chrystusowego!
[164].



Założyciel Opus Dei doświadczał
radosnego niepokoju. Całe jego
jestestwoaż drżało z niecierpliwości,
oczkując tego, co miało wkrótce
nastąpić. Dawał temu wyraz na
piśmie:

Uprzedzam Was tylko, - pisał z
Madrytu - że się otworzy dla Dzieła
ogromna panorama apostolska,
taka, która ujrzałem w 1928 roku, 
jakaż to radość, czynić wszystko w
służbie Kościołowi i duszom![165].

Mam zamiar wykorzystać te dni,
które spędzm w Rzymie –
informował wówczas członków Rady
– aby opracować wszystko, co jest
związane z supernumerariuszami.
Jak szeroki i głęboki jest strumień,
który się przed nami otwiera!...
Trzeba byśmy byli świętymi[166].

* * *

Wróćmy do historycznych korzeni
tych wydarzeń. 2 października 1928



roku założyciel Opus Dei ujrzał
nieprzeliczone rzesze ludzi wszelkiej
kondycji społecznej, wieku, zawodu i
stanu, rasy i narodowości, którzy
słysząc przesłanie o powszechnym
powołaniu do świętości oddali się na
służbę Kościołowi i duszom, nie
zmieniając swej sytuacji rodzinnej
lub pracy wykonywanej w chwili,
gdy dotarło do nich powołanie Boże.
Założyciel Opus Dei myślał o nad
historią Dzieła i łaskami Boga
otrzymanymi w ciągu tych
dwudziestu lat działania,
pokonywania rozmaitych przeszkód i
otwierania nowych dróg w teologii,
apostolstwie, ascetyce,
duszpasterstwie i prawie. Na
wszystkich tych drogach napotykał
trudności i niezrozumienie, ale droga
prawna okazała się szczególnie
kłopotliwa. Od chwili aprobaty
Dzieła jako pobożnego
stowarzyszenia wroku 1941, aż do
chwili przekształcenia go w instytut
świecki na prawie papieskim don



Josemaría musiał dostosowywać się
do kostiumu prawnego, jaki
podsuwały mu historyczne
okoliczności, aby móc posuwać się
naprzód, krok za krokiem, w
oczekiwaniu, aż Opatrzność
zaprowadzi go do odpowiedniego
portu. Teraz w końcu miał nastąpić
oczekiwany od tylu lat na polu
apostolstwa krok naprzód.

Listy don Josemaríi rozbrzmiewają
tym samym triumfem, który słychać
było w okrzyku “Mieszczą się!”.
Okrzyku, który wzniósł założyciel,
poruszony odkryciem, którego
dokonał 11 stycznia 1948 roku,
wjeżdżając do Pizy po moście
pontonowym na rzece Arno.

Wraz z otrzymaniem Decretum
laudis w 1947 roku Opus Dei stało się
instytutem świeckim na prawie
papieskim, stając się uznaną drogą
do świętości i apostolstwa pośród
świata, w którym jego członkowie



wykonują pracę zawodową.
Jednocześnie zaaprobowane zostało
prawo partykularne Opus Dei, w
ramach którego przewiduje się
istnienie osób pozostających w
małżeństiwe, choć ich relacja z
Dziełem jawi się jedynie jako
związek duchowy, nie będąc
sformalizowaną prawnie. Te osoby,
jak powiadają teksty: «starają się żyć
duchem i apostolstwem Instytutu,
nie będąc inkorporowanymi doń na
podstawie więzi prawnej»[167].

Tak naprawde założyciel Opus Dei
poszukiwał możliwości związania
tych osób zgodnie z lex*, która
rządziła działalnością instytutów
świeckich, to jest konstytucją
apostolską Provida Mater Ecclesia.
Nie było w niej nic na ten temat,
jednak rozważając to, don Josemaría
znalazł lukę, którą można było
wykorzystać. Tekst Provida... zdawał
się zezwalać na istnienie różnych
typów członków. Mówił na przykład



o tych, którzy “pragną zapisać się do
instytutów świeckich jako
członkowie w najściślejszym tego
słowa znaczeniu»[168]. Mogli zatem
istnieć członkowie w luźniejszym
tego słowa znaczeniu. (Nie tego
dokładnie pragnął założyciel Dzieła
jako rozwiązania ostatecznego, ale
przynajmniej było czymś
pozytywnym, krokiem naprzód.)
Mieścili sie tu więc
supernumerariusze.

Don Josemaría działał natychmiast. 2
lutego wniósł do Jego Świątobliwości
Piusa XII prośbę o aprobatę statutu,
który miał być włączony w tekst
konstytucji z 1947 roku. Jego celem
miało być wyraźne stwierdzenie
możliwości inkorporowania do Opus
Dei osób żyjących w małżeństwie lub
samotnych, jakiegokolwiek zawodu i
pozycji społecznej[169]. W
następnym miesiącu, na mocy
reskryptu z dnia 18 marca 1948 roku



Stolica Święta aprobowała ten
statut[170].

W ten sposób założyciel Opus Dei
podjął na nowo wątek poruszony w 
Instrukcji dla dzieła Świętego
Gabriela, którą zaczął pisać w maju
1935 roku w rezydencji przy Ferraz.
Pomysły i wrażenia, które teraz
zaprzątały jego umysł, były
wyraźnym echem pierwszych słów
tamtego dokumentu:

W imię Ojca, i Syna, i Ducha
Świętego oraz Najświętszej Maryi.

Parvus fons, qui crevit in
fluvium..., et in aquas plurimas
redundavit (Esth. 10, 6). Małe
źródło, które stało się rzeką...i
była woda wielka*.

Najukochańsi, jeśli Opus Dei
otworzyło wszystkie Boże drogi na
ziemi dla wszystkich ludzi –
ponieważ pokazało, że wszystkie
szlachetne przedsięwzięcia moga



być okazją do spotkania z Bogiem
zmieniając ludzkie zajęcia w Boże
prace. Mogę Was także zapewnić,
że Pan, poprzez pracę Świętego
Gabriela powołuje wileka rzeszę
mężczyzn i kobiet, aby służyli
Kościołowi i duszom we
wszystkich zakątkach świata.

Ktoś mógłby pomyśleć, że nasza
nadprzyrodzona Rodzina, a
zwłaszcza dzieło Świętego
Gabriela, jest niczym novum
brachium saeculare
Ecclesiae,nowe świeckie ramię,
silne i sprawne, w służbie
Kościoła. Kto by tak myślał,
myliłby się, ponieważ jesteśmy
czymś o wiele wiekszym. Jesteśmy
częścią samego Kościoła, Ludu
Bożego, świadomą Bożego
powołania do świętości, którym
Pan zechciał ubogacić wszystkie
swoje dzieci. Stara się ona być
wierna temu powołaniu – każdy jej
członek zgodnie z e swoim stanem



i stosownie do osobistych
okoliczności[171].

Boże Drogi na ziemizostały otwarte
poprzez założenie Opus ei 2
października 1928 roku. Podkreślał
to w instrukcji z 1941 roku:

Nie zapominajcie, że do Opus Dei
mogą przyjść zarówno uczeni i
mędrcy, jak i ludzie prości
[...].Dlatego, jako wymóg naszej
miłości ku Kościołowi Świętemu i
ku Dziełu, powinniśmy umacniać
życie wewnętrzne zgodnie z
cechami naszego ducha, także u
dzieci i młodzieży, u profesorów i
u studentów, u robotników i
urzędników, u kierowników
przedsiębiorstw, u starych
imłodych, u bogatych ibiednych, u
kobiet imężczyzn, ponieważ
naprawdęwszyscy się mieszczą.
Rozwiązanie prawne znajdzie się
w swoim czasie[172].



Rozwiązanie prawne nadeszło całe
lata później, tak, że do Opus Dei
mogły wejść rzesze ludzi wszelkich
zawodów, w każdym wieku i pozycji
połecznej, kobiet i mężczyzn
żyjących na świecie[173].
Rozwiązanie nadeszło nie dlatego, że
już istniały normy prawne stosowne
do radykalnego powołania osób
żyjących w małżeństwie, ale dlatego,
że założyciel Dzieła wykorzystał
możliwość interpretacyjną tekstu
prawnego[174], jeszcze raz
potwierdzając to, co napisał w roku
1934: Dzieło Boże przybywa, by
wypełnić Wolę Bożą. Dlatego
powinniście mieć głebokie
przekonanie, że Niebo jest
zainteresowane tym, by się
dokonała[175].

Wśród zapisków na temat Dzieła,
jego celów i apostolstwa, które
zostały sporządzone przed rokiem
1931 pojawia się wizja
nadzwyczajnej płodności



apostolskiej, o jakiej marzył don
Josemaría. Jego zapał, by poprzez
wielką katechezę, poprzez pracę
zawodową i działania
obywatelskie[176] odżywiać pod
względem chrześcijańskim
społeczeństwo, aby zaszczepić
Królestwo Chrystusa w sercach,
znajdujeodpowiedź w dziele
Świętego Gabriela. W pierwszej
linijce tych zwięzłych notatek pisał:

Niech Chrystus króluje
prawdziwie w społeczeństwie.
Regnare Christum volumus*[177].

A w instrukcji dzieła Świętego
Gabriela Założyciel Opus Dei pisał:

Dzieło Świętego Gabriela jest
integralną częścią Opus Dei,
wielkim apostolstwem
przenikającym, obejmującym
całość ludzkiej działalności –
doktrynę, życie wewnętrzne, pracę
– i wpływającym na życie
indywidualne i zbiorowe pod



względem rodzinnym,
zawodowym, społecznym,
ekonomicznym, politycznym, etc.

Widzę cały ten wielki zastęp ludzi
w działaniu: kobiety i mężczyzn,
kierujących przedsiębiorstwami i
robotników, światłe
uniwersyteckie umysły, intelekty
pogrążone w badaniach
naukowych oraz górników i
rolników; arystokrację – krwi,
wykształcenia, z wojska, z banków
- i lud, ze swą mniej wyrafinowaną
mentalnością. Wszystkich,
każdego z nich, wiedzących, że
zostali wybrani przez Boga, aby
osiągnąć osobistą świętość pośród
świata. Dokładnie w miejscu, które
zajmują w świecie, z pobożnością
solidna i oświeconą, gotowi na
radosne – mimo, że to kosztuje –
wypełnienie obowiązku w każdej
chwili[178].



Teraz, gdy istniała już możliwość
formalnego zorganizowania
apostolstwa dzieła Świętego
Gabriela, założyciel zaprosił sporą
grupę pracujących zawodowo na
rekolekcje prowadzone przez niego
w Molinoviejo od 25 do 30 września
1948 roku. Don Josemaría był
kierownikiem dychowym kilkorga
spośród piętnastu uczetników,
innych znał od lat. Tak powstał
zalążek supernumerariuszy Dzieła.
Trzech pierwszych – Tomás Alvira,
Víctor García Hoz i Mariano Navarro
Rubio, którzy nie mogli być
dotychczas włączeni do Dzieła z
powodu braku możliwości prawnej,
zostali członkami Opus Dei 21
października 1948 roku[179].

5. Ostateczna aprobata dla Opus
Dei (1950)

Godzina Boga, niczym
błogosławieństwo
starotestamentowych patriarchów,



które dawało płodność bydłu oraz
polom, czyniło udanymi żniwa i
obsypywało owocami drzewa,
zapowiadała łaskę z nieba. Podobnie
prace apostolskie rozmnożyły się w
końcu lat cztwerdziestych. Wzrastała
liczba członków Dzieła oraz
kapłanów numerariuszy*, centów
studiów, akademików oraz domów
rekolekcyjnych, które zaczęły
powstawać także poza Hiszpanią. W
roku 1950 istniało około stu
ośrodków Opus Dei w Hiszpanii, nie
licząc tych w Portugalii, Włoszech,
Anglii, Francji, USA, Meksyku...[180].

Papież wiedział o rozwoju Dzieła za
pośrednictwem swoich najbliższych
współpracowników. Podczasswojej
trzeciej audiencji u Piusa XII, 28
stycznia 1949 roku, założyciel mówił
o rozprzestrzenianiu się Opus Dei i
podarował Jego Świątobliwości
wybór fachowych publikacji
członków Dzieła. Były to książki i



artykuły naukowe z najróżniejszych
dziedzin[181].

Założyciel, w swej pokorze, wiedział
już, że jest Ojcem dla licznego grona,
które stale się powiększa i rozciąga
sie na wszystkie kontynenty. Jego
dzieci miały tego świadomość, w
mniejszym lub większym stopniu, i u
wszystkich wzrastał coraz większy
szacunek dla historycznego
znaczenia jego osoby.

Don Josemaría doceniał
wielkoduszność Pana, który zsyłał na
Opus Dei kolejne dary. Szczególnie
dziękował Niebiosom za tylu ludzi,
którzy odnajdywali swoją drogęw
najróżniejszych regionach i
ośrodkach Dzieła.

We Włoszech– pisał do swoich
synów w Meksyku - nasza rodzina
rozrasta się w fantastyczny
sposób. To wspaniałe, jak działa
łaska Boża. Mam nadzieję i w
Meksyku na większą skuteczność i



szybkość. Modlimy się za was
bardzo, a modlitwa jest
wszechmocna. Jak bardzo wam
zazdroszczę, ze jako pierwsi
stanęliście na tej błogosławionej
ziemi.

[...] José Luis [Múzquiz] wyjeżdża
w czwartek, jedzie do Nowego
Jorku. Wyobrażam sobie
niecierpliwość i radość José Maríi
Barredo. Zewsząd dochodzą dobre
wieści i ze wszystkich stron
nadchodzą listy z wyrazami
podziwu. To zasługa Pana[182].

Rok 1949 mijał wypełniony pracą,
wieloma podróżami apostolskimi
oraz prawdziwym zalewem nowych
numerariuszy i supernumerariuszy,
kiedy nastąpiła rzecz paradoksalna,
która, ponieważ się powtarzała,
nabierała znamion zdarzenia
logicznego i normalnego. Wraz z
uzyskaniem aprobaty ze strony
Stolicy Świętej oraz ustroju



powszechnego, którym Opus Dei
zostało obdarzone na mocy Decretum
laudis z 1947 roku, znacznie
ułatwione stały się jego wzrost i
rozprzestrzenianie się na inne kraje.
Jednak ta aprobata papieska oraz
dobre przyjęcie założyciela Dzieła w
Rzymie, zamiast uciszyć
nieprzychylne plotki, sprawiły, że 
sprzeciw ze strony dobrych dotarł do
Włoch. W ten sposób, gdy tylko
Dzieło zyskiwało kolejne aprobaty
kościelne, kampania przeciwko
niemu zamiast milknąć, jeszcze się
zaostrzała. Wybitne osobistości Kurii
rzymskiej, ludzie o wielkim
życiowym doświadczeniu doradzali
don Josemaríi zniknąć, dopóki nie
minie burza, zgodnie z mądrością
zawartą we włoskim ludowym
porzekadle: «Bisogna fare il morto
per non essere ammazzato»[183].
Trzeba udawać trupa, by nie zostać
wysłanym na tamten świat.
Kardynałowie nie wiedzieli, że nie



chodziło tutaj o przejściową burzę.
Zanosiło się na dłużej.

Dzieło istniało już od dwudziestu lat i
od dwudziestu lat trwało
niezrozumienie Dzieła. Założyciel
zwierzał się swoim synom w 1949
roku:

Od końca roku 1947 — gdy już
myśleliśmy, że zamilkną! — 
zaczęły się podnosić kolejne
poważne kalumnie, rzucane
uporczywie i w sposób
zorganizowany. Kalumnie te były
powtarzaneprzez ludzi ze
wszystkich stron – po to je właśnie
rzucano.

Ileż razy usłyszałem, mniej więcej,
ecce somniator venit! Oto idzie ten
marzyciel: uczyńmy go
nieprzydatnym, zniszczmy go[184].

A w tym czasie:



Tymczasem apostolstwo Opus Dei
się zintesyfikowało i
rozprzestrzeniło, aż stało się – ileż
razy wam to tłumaczyłem! –
bezbrzeżnym morzem, cudowną,
uniwersalną rzeczywistością [...]. 
Pan nam pobłogosławił również
owocami pragnienia świętości,
apostolstwa, do tego stopnia, że
niektórzy uważają nasze życie w
oddaniu Bogu za obelgę dla nich,
choć żadnego wobec nas zarzutu
nie byli w stanie udowodnić:
chodziło tylko o plotki podnoszone
przez dobrych, a powtarzane
przez głupich.

Ten gwałtowny atak i te głupie
kalumnie — które nie ustały od lat
ani na chwilę — same opadają pod
własnym ciężarem, ponieważ są
tylko prochem, który wznoszą
ludzie, i błotem, którym ciskają
ludzie, którzy jak można sądzić,
oddalili się od Boga.



Te wydarzenia napełniają mnie
głęboką radością i pewnym
spokojem, ponieważ — jak wam
powiedziałem kiedy indziej — 
zawsze, gdy podnoszą się przeciw
Dziełu kłamliwe kampanie,
otrzymujemy kolejne
potwierdzenie, że wciąż pracujemy
skutecznie w służbie Kościołowi,
jako narzędzia jedności,
porozumienia, współżycia między
ludźmi, starając się obronić dla
wszystkich pokój i radość[185].

Kiedy to pisał, w grudniu 1949 roku,
wyrażał w słowach swoje myśli,
kierując je swoich dzieci. Ponieważ,
jak wyraźnie im mówił: w liście tym,
moje córki i synowie, staram się
wytłumaczyć wam, dlaczego
przygotowywujemy ostateczną
aprobatę dla Dzieła[186].

Jedna z wielu plotek, którą wówczas
powtarzano, dotyczyła aprobaty
papieskiej dla Opus Dei. Mówiono, że



Dzieło otrzymało aprobatę papieską
o charakterze tymczasowym

Una de las muchas habladurías que
por aquellos tiempos se propalaban
era que el Opus Dei había recibido
una sanción pontificia de carácter
provisional, por lo que no podría
obtener una aprobación
definitiva[187]. Con suma prudencia
sopesó el Fundador la conveniencia
de llevar el proceso jurídico a su
última etapa o si, por el contrario,
había motivos que lo
desaconsejaban. ¿Qué ventajas
esperaba de la aprobación
definitiva?

La aprobación definitiva, hijas e
hijos míos, nos dará nueva
estabilidad, un arma de defensa,
más facilidad para el trabajo
apostólico; y asentará de nuevo los
principios fundamentales de la
Obra: la secularidad, la
santificación del trabajo, el hecho



de que somos ciudadanos
corrientes y, sobre todo,
especialmente en la parte
espiritual, nuestra convicción de
que somos hijos de Dios[188].

Jednak, jak wiadomo, wszystko na
tym świecie ma swoją cenę lub wiąże
się z jakimś ryzykiem. Ciężar, który
spadł na barki założyciela Opus Dei
polegał na tym, że był on zmuszony
poddać się kolejnemu postępowaniu,
z czym wiązało się powtórne
zbadanie wszystkich dokumentów
prawnych Dzieła przez konsultorów,
których kryteria nie zawsze
dokładnie zgadzały się ze
świeckością w ścisłym tego słowa
znaczeniu. To zmuszało don
Josemaríę do czynienia ustępstw, aby
przedstawić Dzieło zgodnie z tą
doktryną: przestudiują nasz
wniosek, tak jak uczynili to z
Decretum laudis: w przeciwnym
razie nie przeszlibyśmy[189].



Tu znajduje się sedno całej kwestii.
Jak pogodzić ze sobą dwa
przeciwstawne punkty widzenia,
które zawierały się w lex o
instytutach świeckich: jeden
mówiący o ich prawdziwej
świeckości oraz drugi formujący je
zgodnie z duchem życia zakonnego?
Już od początku następowało
przesunięcie się instytutów
świeckich w stronę życia zakonnego.
W miarę upływu czasu ta tendencja
nabierała rozpędu. To tłumaczy
działanie założyciela Dzieła - jego
niepokoje i troskę o zachowanie
ducha założycielskiego. Przede
wszystkim nie był gotów na
jakiekolwiek ustępstwa, ani na to, by
sprzeniewierzyć się dziedzictwu
otrzymanemu wprost od Boga,
którym był duch Opus Dei. Nie mógł
ustąpić w najdrobniejszych
szczegółach, które mogłyby narazić
na ostateczne zniekształcenie samą
substancję tego ducha, ponieważ nie
był on jego własnym pomysłem.



Kryteria, którymi się kierował w
swoim postępowaniu, mającym na
celu osiągnięcie kompromisu z Kurią
i uzyskanie ostatecznej aprobaty,
rysowały się bardzo jasno w jego
umyśle:

Bez uszczerbku dla prawdy –
oświadczał swoim dzieciom – 
powinniśmy wobec Kurii rzymskiej
postępować w następujący sposób:
zawszebędąc
posłusznymi,podkreślać ducha
Dzieła, aby go broni, ustępować,
nie odstępując swych praw. Takie
powinno być naszepostępowanie,
ponieważ od początku widzimy, że
konstytucja apostolska Provida
Mater Ecclesia nie jest dokładnie
dostosowana do naszej drogi, i
próbujemy, w miarę naszych
wątłych sił, i z powodu lojalności,
dostosować ją do różnych
instytucji, nie deformując jej.
Później przyjdzie czas na to, by



dokładnie opisać naszą
rzeczywistość[190].

Tak więc, z silnym postanowieniem
uzyskania ostatecznej aprobaty, 11
lutego 1950 roku, trzy lata po 
Decretum laudis, przedstawił stolicy
Świętej, wraz z prawem
partykularnym, relację na temat
stanu i rozwoju Opus Dei w tym
czasie. Prośba była wspierana przez
sto dziesięć listów polecających,
napisanych przez biskupów różnych
narodowości. Wśród nich było
dwunastu kardynałów oarz
dwudziestu sześciu
arcybiskpów[191]. Po dokładnym i
skrupulatnym przestudiowaniu
dokumentów odpowiednia komisja
Świętej Kongregacji do spraw
Zakonów wydała jednomyślnie
pozytywna opinię na temat
udzielenia aprobaty. Opinia ta
skierowana została na posiedzenie
plenarne Kongregacji, które odbyło
się 1 kwietnia pod przewodnictwem



kardynała Lavitrano, na którym to
posiedzeniu została zatwierdzona.
Jednak w związku z rozszerzeniem
treści prawa partykularnego
wydawało się stosowne, aby
założyciel Dzieła osobiście
wytłumaczył na posiedzeniu
plenarnym niektóre kwestie,
ponieważ figura prawna instytutów
świeckich stanowiła dla członkóe
komisji nowość[192]. (Chociaż pewne
jest, że w tle tej nowości czaiły się
także zadawnione nieporozumienia).
Z tego powodu udzielenie aprobaty
zostało skierowane do późniejszego
rozpatrzenia, to znaczy odłożone.

* * *

Kilka dni wcześniej miało miejsce
zdarzenie, które niezauważalnie
wpłynęło na duszę założyciela Opus
Dei. 28 marca obchodził 25 rocznicę
swych święceń kapłańskich.
Zamierzając więc polecić, by



obchodzić to święto rodzinne w
cichości, pisał do swych dzieci:

Rzym, 8 marca 1950

Niech Jezus zachowa mi moich
synów.

Najdrożsi, zbliża się srebrny
jubileusz moich święceń
kapłańskich. Chciałbym go spędzić
w spokoju, bez hałasu. Dlatego też,
jeślibyście chcieli sprawić temu
biednemu grzesznikowi radość,
będę wam wdzięczny, jeśli
szczególnie w tym dniu będziecie
prosić Pana, za wstawiennictwem
Niepokalanego Serca Jego Matki,
aby mi pomógł być dobrym i
wiernym. Jeśli ponadto od
waszych krewnych, albo od
któregoś z przyjaciół bylibyście w
stanie uzyskać jakąś jałmużnę — 
drobną, albo wielką — na potrzeby
naszych domów w Rzymie, moja
radość byłaby zupełna.



Z błogosławieństwem od waszego
Ojca

Mariano[193].

Musieli bardzo źle stać z pieniędzmi,
skoro założyciel uznał za konieczne
prosić o jałmużnę listownie swoje
własne dzieci. W każdym razie dzień
ten obchodzili bardzo uroczyście.
Kaplica miała odświętny wygląd.
Uroda i rozmaitość barw kwiatów na
ołtarzu, godny wygląd szat
kapłańskich, w które ubrany był
Ojciec oraz kielich, specjalnie
przygotowany na tę okazję,
ukazywały jasno miłość jego córek i
synów, bo przecież nie zamożność.
Całe godziny trwało spotkanie don
Josemaríi z jego synami z Rzymu,
zgromadzonymi w Villa Tevere, by
złożyć mu życzenia z tej okazji.
Późnym wieczorem ponownie odbył
długą rozmowę, tym razem ze swymi
córkami. Jego myśli krążyły wokół
wspomnień związanych z tą datą.



Don José, jego ojciec, zmarł w 1924
roku, cztery miesiące wcześniej,
dlatego nie mógł zobaczyć
wyświęcenia swego syna - Josemaríi.
Z jego pierwszej mszy, odprawionej
w poniedziałek 30 marca w kaplicy
Najświętszej Maryi Panny del Pilar
przywołał wspomnienia, zarazem
pełne słodyczy i gorzkie, przede
wszystkim pełnej bólu matki, która w
żałobie brała udział we mszy
ofiarowanej za duszę swego
zmarłego męża. Potem jego nagły
wyjazd do Perdiguery... W ten
sposób, jak mówił swym córkom,
cały ten dzień srebrnego jubileuszu
jego kapłaństwa był szczęśliwym
dniem, który minął bez wstrząsów,
bez przeciwności. Rzadko się to
zdarzało podczas świąt, jakie
obchodził w ciągu swego życia
kapłańskiego[194].

W rzeczywistości była to jedynie
krótka chwila wytchnienia, radości i
pokoju, ponieważ Ojciec miał już



przedsmak gorzkiej próby, która
przypominała mu inne, opisane już,
pełne smutku chwile z przeszłości.
Dwukrotnie przechodził okrutne
próby, by nie musieć wyrzec się
Dzieła, wydzierając je siłą ze swego
wnętrza, jako jego założyciel. Po raz
pierwszy podczas rekolekcji w
klasztorze redemptorystów przy
ulicy Manuel Silvela w Madrycie, w
czerwcu 1933. Po raz drugi, w La
Granja, w pewien smutny, deszczowy
dzień we wrześniu 1941, gdy
odprawiał mszę w tamtejszej
kolegiacie.

Don Josemaría określił dzień swego
srebrnego jubileuszu kapłańskiego
jako szczęśliwy, bezchmurny
dzień[195]. Jego dzieci
prawdopodobie nie wiedziały, że był
niemal gotów ich opuścić. Lada dzień
oczekiwano na Kongres Plenarny
Kurii, na którym miała zostać
wydana ostateczna aprobata dla
Opus Dei. Był to stosowny moment,



aby założyciel pozostawił Dzieło, by
było prowadzone już wyłącznie Bożą
ręką. Poświęcenie, o które był teraz
proszony, nie było oczywiście tak
ciężkie, jak to z czasu owych 
okrutnych prób, miał przecież
pewność, że Pan poprowadzi Dzieło
dalej. Mimo to nie było mniej
bolesne, ponieważ ciągnęło się to
całymi miesiącami, jak wspomina
sam don Josemaría:

Byłem zdecydowany – a ileż mnie
to kosztowało! – pozostawić Opus
Dei, myśląc, że już może iść dalej
samodzielnie, po to bym się mógł
poświęcić wyłącznie innemu
stowarzyszeniu, przeznaczonemu
wyłącznie dla moich braci,
kapłanów diecezjalnych.

Wciąż nosiłem w sercu troskę o los
kapłanów diecezjalnych, o tych,
którym tak wiele czasu
poświęciłem, nawet wcześniej
zanim sam zyskałem prezbiteriat,



kiedy to zostałem mianowany
prefektem w seminarium Świętego
Karola w Saragossie, a potem
przez wiele godzin słuchając ich
spowiedzi oraz podczas licznych
wypadów apostolskich po całej
Hiszpanii, aż do chwili, gdy
trafiłem do Rzymu. W latach 1948 i
1949 ta troska dręczyła mą duszę
ze specjalną intensywnością[196].

Podczas nocy spędzonych na
modlitwie w kościele Św. Karola
rozpatrywał w obecności Jezusa
postępy wewnętrzne seminarzystów,
których kardynał Soldevila
powierzył mu, mianując go
przełożonym. Księży - mieszkańców
pensjonatu przy ulicy Larra starał się
pociągnąć za sobą do prowadzenia
apostolstwa. W poszukiwaniu
pojedynczych zagubionych owieczek
don Josemaría wyjeżdżał, by
namówić je na powrót do stada. A
poświęcenie donii Dolores, której
modlitwie powierzył w intencji pracy



wśród duchownych diecezjalnych?
W Madrycie zmarła przecież jego
matka w czasie, gdy on właśnie
prowadził rekolekcje w dla księży w
Leridzie. Zaledwie skończył w
kaplicy mówić o opiekuńczej roli
matki każdego kapłana, gdy
dowiedział się o śmierci Babci.

Ileż samotności i goryczy widział w
duszach wielu kapłanów!
Natychmiast przychodził mu na myśl
ów uczestnik rekolekcji, którego
poszedł szukać, ponieważ tamten
unikał rozmowy z innym księdzem.
Ksiądz otworzył swą duszę przed
don Josemaríą, który ujrzał w niej
niezmierną samotność. Nad tamtym
człowiekiem ciążyła straszliwa
kalumnia.

— A nasi bracia, którzy są blisko
księdza— zapytał go don Josemaría
— nie towarzyszą księdzu?

— «Zostałem sam» - odpowiedział
mu[197].



Don Josemaría cały aż zadrżał z bólu.
Chwycił dłonie owego księdza i
ucałował je, aby ów kapłan już
więcej nie szedł samotnie przez
życie.

Bardzo niewiele osób znało decyzję
założyciela o pozostawieniu Dzieła z
miłości dla kapłanów: don Álvaro,
jego rodzeństwo — Carmen i
Santiago, członkowie Rady
Generalnej oraz może kilka innych
osób. Kiedy Ojciec zakomunikował to
Nisie i Encarnicie, prosząc, by się
modliły i milczały, druga z nich
wspomina, że były «sparaliżowane tą
wiadomością»[198].

Czas mijał i w cztery dni przed
rocznicą święceń kapłańskich do
Josemaríi, chociaż dotychczas
zapewniano go, że na Kongresie
Plenarnym 1 kwietnia Dzieło uzyska
ostateczną aprobatę, nadeszła
nieoczekiwanie wiadomość, że
podjęto decyzję o odłożeniu tej



aprobaty. Ta dilata* postępowania,
oznaczała, że oczekiwanie się
przedłuży.

Aby skrócić ten czas oczekiwania i
zdjąć ciężar ze swego sumienia,
założyciel złożył z datą 3 maja 1950
roku pismo do Świętej Kongregacji
Zakonników. W piśmie tym prosił o
to, by zakomunikowano mu, jakie
uwagi do prawa partykularnego
Opus Dei złożono na forum komisji,
tak jak to było w zwyczaju w takich
przypadkach. A gdy tę informację
uzyskał, ponownie sprawdził
niektóre artykuły. Ta zwłoka okazała
się opatrznościowa, ponieważ 
jednym z wielkich dóbr, jakie
przyniosła ze sobą ta zwłoka —
powiada założyciel Opus Dei —było
rozwiązanie prawne dla naszych
kapłanów przyłączonych i
supernumerariuszy[199].

Dobrowolnie, bez oporów, ofiarował
się opuścić rodzinę, której był Ojcem,



z wielkim bólem tak własnym, jak i
wszystkich członków Opus Dei.

Ale Bóg nie życzył sobie tego i
uwolnił mnie swą miłosierną
ojcowską dłonią — kochającą — 
od poświęcenia zbyt wielkiego,
które zdecydowałem się ponieść,
opuszczając Opus Dei. 
Nieoficjalnie powiadomiłem o
moich planach Stolicę Świętą, jak
już wam pisałem, ale zobaczyłem
potem jasno, że nowa fundacja, to
nowe stowarzyszenie, nie jest
potrzebne, ponieważ kapłani
diecezjalni także mieścili się
doskonale w Dziele[200].

Na szczęście nie była już potrzebna
nowa fundacja dla kapłanów
diecezjalnych. Mieszczą się,
mieszczą! - powtarzał z radością
don Josemaría[201]. Powołanie tych
kapłanów mieściło się w zupełności
w duchu i strukturze prawnej Opus
Dei. Nie mógł ich przecież zostawić



poza Dziełem, gdy tak wiele trudu
wkładał w głoszenie powszechnego
powołania do świętości. Z jakimż
naciskiem powtarzał założyciel Opus
Dei, że życie zawodowe
chrześcijanina, jego codzienna praca
prowadzą do spotkania z
Chrystusem, do życia
kontemplacyjnego przez cały dzień.
A czyż nie jest pracą zawodową dla
kapłana, dającą się uświęcić,
wykonywanie przezeń posługi?[202].
Powołanie kapłanów diecezjalnych
pozwalało im więc żyć tym samym
życiem kontemplacyjnym, co
pozostali członkowie Opus Dei, dzięki
pełnemu miłości wykonywaniu przez
nich posługi dla wiernych.

Pan pokazał założycielowi
szczególny sposób, w jaki mogli się
związać z Opus Dei kapłani
inkardynowani w diecezji, tak, by w
najmniejszym stopniu nie kolidowało
to z ich podległością jurysdykcyjną
wobec biskupów ordynariuszy[203].



Rozwiązanie polegało na tym, że ci,
którzy mieli powołanie do Dzieła
mogli się zapisać jako członkowie
przyłączeni lub supernumerariusze
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Ponieważ cechą
charakterystyczną ducha Opus Dei
jest to, że nie wyciąga nikogo z
zawodu, czy stanu, w którym się
znajduje. W przypadku kapłanów
diecezjalnych ich kondycja zostawała
tylko umocniona, zarówno jeśli
chodzi o zjednoczenie z resztą kleru
diecezjalnego, jak jeśli chodzi o
posłuszeństwo wobec swego
ordynariusza, w całości jemu tylko
należne.

Wiedziony tą myślą ułożył Statut
kapłanów diecezjalnych członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. A gdy z dniem 2
czerwca 1950 roku wysłał do Świętej
Kongregacji ds. Zakonników
informację wyjaśniającą kwestie,
które oczekiwały na ostateczną



aprobatę, dołączył ten statut jako
aneks (Allegato)[204].

* * *

Na początku czerwca 1950 roku
konsultorzy wznowili swoje prace,
starannie badając dokumenty
przedstawione przez założyciela
Opus Dei, w których to wyjaśniał, jak
go poproszono, sens i zakres
niektórych punktów. Decyzja
aprobująca wydana przez
konsultorów została zatwierdzona 28
czerwca przez kardynała Lavitrano.
Dekret z ostateczną aprobatą —
Primum inter— nosi datę 16 czerwca
1950, na wyraźną prośbę
założyciela[205].

Tekst dekretu jest bardzo obszerny.
Jego preambuła zawiera krótkie
wyjaśnienie historyczne, po którym
następuje —«aby nie pozostała żadna
wątpliwość w przyszłości»— opis i
komentarz cech charakterystycznych
Opus Dei co do jego natury,



członków, apostolstwa, ducha i
sposobu zarządzania. Po
naszkicowaniu tej panoramy dekret
kończy się podkreśleniem, że
zarówno samo Opus Dei, jak i jego
prawo partykularne, «można uznać
za szczegółowo sprawdzone pod
każdym względem, jak zaświadcza
się z całą jasnością i pewnością». W
konsekwencji oraz na mocy
uprawnień udzielonych przez Jego
Świątobliwość Piusa XII, «zostają
ostateczne aprobowane»
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża i Opus Dei, a także ich 
Codex[206].

Do prawa partykularnego włączone
zostają ostatnie osiągnięcia prawne,
a zwłaszcza uznanie przez Stolicę
Świętą przynależności członków
supernumerariuszy oraz członków –
kapłanów diecezjalnych. Oficjalnemu
tekstowi Codexu, który został
dostarczony założycielowi
towarzyszył także list Świętej



Kongregacji z 2 sierpnia 1950 roku.
Na mocy tego dokumentu przyznano
mu specjalne uprawnienia takie, jak:
«proponowanie zmian, wyjaśnień i
dodatków uzupełniających, jeśli
zostaną uznane za stosowne i
użyteczne z jakichkolwiek przyczyn
dla rozwoju i potrzeb Instytutu oraz
dla jego ekspansji i rozwoju
apostolskiego»[207].

W tym stanie rzeczy wydawało się,
że rozwój instytucjonalny Opus Dei
zakończył się. W rzeczywistości był
to jedynie jeden z etapów w całym
procesie historycznym. Miał miejsce
bez wątpienia znaczący postęp, za
który założyciel Dzieła był
wdzięczny. Ale ponad
przeciwstawnymi postawami
zajętymi przez don Josemaríę i
niektórych konsultorów Świętej
Kongregacji znajdowała się jeszcze
integralność ducha
założycielskiego[208].



Dokonując przeglądu uzyskanych
ułatwień, don Josemaría pisał do
swych dzieci:

Po pierwsze chciałbym wam
przypomnieć, że wraz z ostateczną
aprobatą może wam przyjść do
głowy, że wpadamy z deszczu pod
rynnę. Jednak, chociaż można się
spodziewać licznych trudności,
dobro, jakie może przyjść dzięki
ostatecznej aprobacie jest wielkie.
Nie jest jeszcze jednym krokiem,
ale wielkim krokiem naprzód.

Ponieważ oczywiście zyskujemy
większą stabilność wobec
zajadłego niezrozumienia; 
ponieważ wewnątrz Dzieła, w
ramach jedynego i tego samego
powołania, znacznie lepiej zostały
zdefiniowane pozycje członków
przyłączonych i
supernumerariuszy; ponieważ
osiągnięty został wielki postęp,
polegający na tym, że w Dziele



znaleźli się kapłani diecezjalni;
ponieważ udało się w sposób
jeszcze bardziej uroczysty
potwierdzić naszą świeckość i
umocnić jeszcze bardziej naszego
szczególnego ducha; ponieważ
nasze dobra, jak walczyłem o to od
początku, nie są dobrami
kościelnymi.

Jeśli trudności, których się
spodziewamy — mniejsze niż
korzyści, których możemy
oczekiwać, aby lepiej służyć
Kościołowi — zmusiłyby nas
wkrótce do wniesienia prośby o
nowe rozwiązanie prawne,
ponieważ jak wam już
wyjaśniałem ustępujemy z
zamiarem odzyskania, wówczas
módlcie się, módlcie się dużo [...].

I będzie trzeba szukać nowego
rozwiązania prawnego: ponieważ,
jeśli będą próbowali taktować nas
jak zakonników, lub osoby im



podobne, jak to już zaczęli czynić,
będziemy musieli potwierdzić, że
nie jest dla nas ten żelazny gorset.
Potrzebujemy większej
elastyczności, aby służyć Bogu tak,
jak On sobie tego życzy[209].

Innymi słowy don Josemaría
zastrzegał sobie prawo do
powtórnego postawienia kwestii
instytucjonalnej wobec Stolicy
Świętej wtedy, gdy nadejdzie
stosowny moment.

[1] I być posłusznym papieżowi,
nawet w najdrobniejszych
sprawach, znaczy go kochać. A
kochać Ojca Świętego, to znaczy
kochać Chrystusa i Jego Matkę, a
naszą Matkę Najświętszą, Maryję.
I my dążymy tylko do tego:
ponieważ ich kochamy, pragniemy,
aby omnes, cum Petro, ad Iesum



per Mariam [(łac.) wszyscy z
Piotrem, do Jezusa, przez Maryję –
przyp. tłum.] (Apuntes, nr 110, 17 XI
1930).

[2] Por. ibidem, nr 422, 29 XI 1931.

[3] Ibidem, nr 220, 10 VIII 1931.

[4] List do jego synów z Rady
Generalnej, z Rzymu, w: EF-480603-1
(dalej miejsce napisania przez
założyciela Dzieła listu będzie
zaznaczane jedynie w przypadku,
gdy nie będą one pisane w Rzymie).
Alberto Martínez Fausset, który
mieszkał przy Città Leonina od
pierwszych dni lutego 1947 roku
opowiada, że: «więcej niż raz, po
kolacji, schodziliśmy wraz z naszym
Ojcem na plac Świętego Piotra, kiedy
nie było tam prawie nikogo, i
spacerując przed bazyliką, która była
już zamknięta, odmawialiśmy Credo.
Jego Credo było najmocniejsze [...], a
gdy dochodziło do “wierzę w naszą
Matkę Kościół, jeden, święty,



powszechny, apostolski, rzymski...”,
słowo rzymski powtarzał trzykrotnie,
jak gdyby chciał podkreślić swoją
wiarę w Wikariusza
Chrystusa» (“Relacja Alberta
Martíneza Fausseta o pobycie
założyciela Opus Dei w mieszkaniu
przy Piazza della Città Leonina
(1947) oraz plan mieszkania”, w:
RHF, D-15442).

[5] “Relacja na temat rozmowy
założyciela Opus Dei z prałatem
Casimiro Morcillo (1940-41),
datowana na 9 VI 1948”, w: RHF,
D-15011. Na temat ewolucji i wzrostu
tej miłości do Kościoła i papieża pisał
w r. 1949: W Rzymie spotkałem tylu
dobrych ludzi, tylu świętych
kapłanów, tylu światłych i
uczonych księży, dlatego nie mogę
zgodzić się z przysłowiem, który
brzmi niczym naprzykrzony
aforyzm: Roma veduta, fede
perduta [(wł.) Rzym ujrzany, wiara
stracona – przyp. tłum..] . Raczej



mógłbym go zmienić, mówiąc:
Roma veduta, fede tuta [(wł., tuta –
łac.) Rzym ujrzany, wiara
zabezpieczona – przyp. tłum..]. Moja
miłość do Kościoła wzrosła. Moja
miłość do Kościoła i papieża jest
teraz bardziej teologiczna, może
mniej emocjonalna, ale silniejsza,
prawdziwsza (List z 8 XII 1949, nr
10).

Alberto Martínez Fausset wspomina
także, że w marcu lub kwietniu 1947
roku, towarzysząc Ojcu i don
Álvarowi w jednej z wizyt w
Watykanie, weszli do Loggia delle
Benedizioni, gdzie znajduje się tron,
na którym papież siadywał podczas
audiencji. Sala była pusta i Ojciec,
zbliżając się do tronu, ucałował «z
wielkim nabożeństwem, a
jednocześnie z całą prostotą, jedną z
dwu poręczy, gdzie musiał opierać
swą dłoń Ojciec Święty» (“Relacja
Alberta Martíneza Fausseta o pobycie
założyciela Opus Dei w mieszkaniu



przy Piazza della Città Leonina
(1947) oraz plan mieszkania”, w:
RHF, D-15442).

[6] List don Álvara del Portillo: Rzym,
27 III 1946.

[7] Ibidem.

[8] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-460630-2.

[9] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 825.
W jednym ze swych listów założyciel
Opus Dei wspomina, że zapewniał go
wówczas kard. Tedeschini: jest
bezużyteczne byście gdzieś tam
dokonywali cudów; to właśnie tu,
w Rzymie, powinniście się panowie
ruszać(List z 8 XII 1949, nr 11).

* (wł.) wielki dom – przyp. tłum..

[10] Por. Listy do jego synów w
Rzymie, z Madrytu, w: EF-461004-1,
EF-461025-1 i EF-461031-1.



[11] Diario de Città Leonina, 24 XI
1946: AGP Sec. N, 3 leg. 426-19.

[12] Ibidem, 29 XI 1946: AGP Sec. N, 3
leg. 426-20. «Ojciec odrzucił
wszystkie domy, które oglądali,
przede wszystkim dlatego, że nie
nadawały się na ostateczną Siedzibę
Centralną, ponieważ nie miały
odpowiedniego terenu» - wspomina
Ignacio Sallent. Ojciec cały czas mał
na względzie trudności z
finansowaniem, w jakie się
wpędzają, ale trzymał się dokładnie
tego, co uważał za konieczne – jeśli
chodzi o pojemność,
reprezentacyjność, możliwość
rozbudowy budynku, centralne
położenie etc. Ufając w Opatrzność
mawiał, że «nie można sobie
pozwolić na to, by rozwiązywać
sprawy w łatwy sposób, a później
ten, który go zastąpi, będzie musiał
wziąć na siebie cały ciężar, by
rozwiązywać je ponownie» (Ignacio
Sallent Casas, RHF, T-06008, s. 13).



[13] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-461216-2.

[14] List do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470101-1.

[15] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470117-2.

[16] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470131-2.

* (wł.) adwokat – przyp. tłum..

[17] List, w: EF-470207-2. Księżna
Sforza-Cesarini — opowiada prałat
Álvaro del Portillo — znała już
wcześniej założyciela Opus Dei.
Miała poza Rzymem dom i chociaż
nie mówiono o cenie, nie nadawał się
on na siedzibę centralną Dzieła z
powodu swego położenia. Księżna
była jednak pod takim wrażeniem
wiary założyciela Opus Dei, że
zdecydowała się pomóc w
poszukiwaniach domu. Por. Álvaro
del Portillo, Sum. 825.



[18] Ibidem.

[19] Diario de Città Leonina, 9-II-1947:
AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[20] Álvaro del Portillo, Sum. 626.

[21] Diario de Città Leonina, 8-
III-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[22] List, w: EF-470327-2.

[23] List, w: EF-470410-1.

[24] Álvaro del Portillo, Sum. 826.

[25] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470709-2.

[26] Por. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906. Dzięki jej przezorności
można było odprawić Mszę Świętą i
umieścić Chrystusa w tabernakulum 
Pensjonatu 25 lipca 1947, tego
samego dnia, gdy Ojciec leciał
samolotem do Madrytu. Por. Xavier
de Silió Gómez-Carcedo, RHF,
T-06135, s. 2.



* (wł.) stary pałacyk – przyp. tłum..

[27] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
826; y Julia Bustillo Hurtado de
Saracho, RHF, T-04898, s. 7.

[28] Por. Francisco Monzó Romualdo,
RHF, T-03700, s. 6.

[29] «Dom — wedle opisu
Encarnación Ortegi — miał niewielką
sień, jakieś dwa i pół na cztery metry.
Dalej znajdowała się salka, ze starą
sofą i fotelami przykrymi
pokrowcami, bez których meble te
prezentowały się znacznie gorzej.
Kiedy pokrowce przecierały sie na
poręczach, zdejmowałyśmy je na
noc, cerowałyśmy i czyściłyśmy, a
następnego dnia wyglądały jak
nowea. Była tam poza tym stara
konsola, niski stolik oraz kilka
krzeseł. Był pokój dyrekcji, który
początkowo był używany przez
naszego Ojca. Poza tym, jak mi się
zdaje, były jeszcze dwie sypialnie i
dwie ubikacje. To był parter, gdzie



znajdowała się także niewielka
kapliczka. Na górze była jadalnia
Rezydencji, pozostała zaś część
przeznaczona była dla administracji:
sypialnia z jedynym łóżkiem
(pozostałe numerariuszki spały na
deskach na podłodze), łazienka,
która także służyła jako pralnia;
prasowalnia, która pełniła funkcję
saloniku, gdzie mogły się odbywać
spotkania; kuchnia, pomieszczenie z
łazienką dla numerariuszek
pomocniczych oraz jeszcze poddasze,
na które można się było dostać po
przystawianej drabince, gdzie można
było trzymać walizki,
przygotowywać torby z ubraniami
etc. Wszystko to trzeba było robić na
siedząco, ponieważ miało ono jakieś
półtora metra wysokości.

Trochę później kosztem dziedzińca
powiększono kaplicę oraz salon na
parterze. Nad nimi nadbudowano
nową kuchnię, jadalnię i
przeznaczoną dla Rezydencji



sypialnię z piętrowymi
łóżkami» (Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 115).

[30] Victoria López-Amo Marín, RHF,
T-05448. Niezależnie od
ograniczonnej przestrzeni, czystość i
porządek czyniły z Pensjonatu
miejsce przyjemne i godne.
Założyciel Opus Dei, aby zilustrować
swe twierdzenie, że nigdy nie należy
mylić ubóstwa z nędznym
wyglądem, ani z brudem(List z 24
XII 1951, nr 187), opowiadał
anegdotę z Pensjonatu, która
zdarzyła się w kilka dni po
przeprowadzce administracji:

Zjawił się poprzedni właściciel
willi, po kilku dniach od
momemntu, gdyśmy tam
zamieszkali, aby załatwić jakieś
zaległe sprawy. Chodziło o zapłatę
należności, którą zobowiązaliśmy
się uiścić w ciągu dwu miesięcy,
ufając Bogu, że nam podaruje tę



sumę! Przyjmował go jeden z
naszych braci. Wszyscy
mieszkaliśmy w maleńkim
budyneczku portierni, gdzie
mieszkał dawny właściciel, który
teraz zjawił się z wizytą. Wszedł
do maleńkiej salki i kiedy zjawił
się ów wasz brat, by się nim zająć,
ów pan, spoglądając na podłogę
zapytał: - Zmienili państwo
podłogę? Wasz brat odpowiedział
bez wahania: - No, è lo stesso, ma
pulito. Nie, jest ta sama, ale teraz
jest czysta. Płytki wyglądały
inaczej i dawnemu właścicelowi
nie mogło pomieścić się to w
głowie. Takie cuda sprawiają
woda i środki czystości – było to
też zapewne dobrym
umartwieniem. To, co dawniej było
okropną podłogą, bezbarwną i
zniszczoną, zamieniło się w
bardzo ładną posadzkę z
kolorowych płytek (ibidem).



[31] Rosalía López Martínez, RHF,
T-07918, 2, 2, 7. Encarnita Ortega
dodaje, że «z całą pewnością na Ojcu
zrobił wrażenie widok ubóstwa tej
szopki i pomyślał, że – jak tylko ile to
będzie możliwe – sprawi nam lepszą.
Pewnego dnia w 1948 roku zjawił się
z wielką paką: była to piękna
neapolitańska Presepio (szopka –
przyp. tłum.), chociaż stroje figurek
były w bardzo złym stanie
» (Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 120).

[32] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470717-2.

[33] List do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470709-1.

[34] List do jego córek w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), w: EF-470729-1.

[35] List do swoich synów z Rady
Generalnej, w: EF-471218-1; por.



también List do José Maríi
Hernándeza Garniki, w: EF-471218-5.

[36] Ibidem.

[37] Ibidem.

[38] Ibidem. Samochód odnalazła
policja w Neapolu, miesiąc później.
Podobno był w dobrym stanie. Por.
List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480304-2. Na temat
kradzieży: por. Ignacio Sallent Casas,
RHF, T-06008, s. 15.

[39] José María González Barredo,
który w tym czasie był w USA,
przysyłał im stamtąd trochę
żywności, między innymi kawę i
mąkę, za co wylewnie mu z Rzymu
dziękowano. Ojciec w krótkich
słowach opisał mu, w jakim stanie się
wówczas znajdowali: Gdybyś
widział, jakie wyrzeczenia musimy
znosić, wszelkiego typu! Obyśmy
się trochę zaczęli podnosić pod
względem materialnym, choćby w



niektórych dziedzinach. Pan to
sprawi. Wspomina mu o mającym
wkrótce nastąpić wyświęceniu trzech
kapłanów z Opus Dei i prosi, by się za
nich modlił. Ukazał mu też ich
kondycję ludzka:

Nawet na to potrzeba dolarów.
Szkoda, że nie jesteśmy aniołami,
ale ponieważ jesteśmy ludźmi,
wszystko kosztuje wiele
materialnego wysiłku. Nigdy Pan
Bóg nas nie zawiódł i teraz też nas
nie zawiedzie: czekam na to dzięki
wstawiennictwu naszej Matki
Niebieskiej.

Nie narzekaj na mój list: piszę
maczkiem, – to podwójne
umartwienie, bo nie jest u mnie
dobrze z jednym okiem – żeby mi
się zmieściło więcej spraw (List do
José Maríi Gonzáleza Barredo, w:
EF-480309-1). Por. także list do jego
synów w USA, w: EF-490706-2, na



temat wysyłania z USA mąki, mięsa,
owoców etc.

[40] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480304-2. «Wstał o
zwykłej porze —wspominał Álvaro
del Portillo — i myjąc się, zdał sobie
sprawę, że coś dziwnego dzieje się z
jego twarzą; ale nie przykładał to
tego zbyt wielkiej wagi. Potem jak
zawsze odprawił półgodzinną
modlitwę myślną. Ale podczas
odprawiania Mszy Świętej zdał sobie
sprawę, że mówi z trudem, a
najgorsze, że spożywając Najświętszą
Krew nie był w stanie uniknąć, by
mu się nie wylewała przez szparę w
ustach, tak, iż musiał sobie pomóc
puryfikaterzem. Po zakończeniu
mszy, zawołali mnie. Lekarz zrobił,
co mógł, ale wiadomo, że na to nie
ma specjalnego lekarstwa; pozostaje
tylko czekać, aż choroba ustapi sama
z siebie, co nastąpiło po kilku
miesiącach. Tymczasem Ojciec nadal
pracował, jakby nic się nie



stało» (Álvaro del Portillo, Sum. 477);
por. także Alberto Taboada del Río,
RHF, T-03358, nr 1347.

[41] List, w: EF-480311-2.

[42] List, w: EF-480311-1.

* (łac.) byłem przed Tobą, jak juczne
zwierzę [Ps 73(72), 22] – przyp. tłum..

[43] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480318-1.

** (wł.) koślawa twarz – przyp. tłum..

[44] List do Álvara del Portillo oraz
do synów w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480408-1.

[45] List do Álvara del Portillo oraz
do synów w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480413-1.

[46] Chodzi o bp. Ángela Herrerę
Orię, biskupa Malagi.



[47] List do Álvara del Portillo oraz
do synów w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480421-1.

[48] Por. list do jego synów z Porto,
w: EF-480616-6.

[49] Por. list do mons. Francesco
Ricceriego, w: EF-480707-1; listy do
jego synów w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480708-1, oraz z Coimbry, w:
EF-481013-1. 11 października
rozpoczął się proces beatyfikacyjny
Isidoro Zorzano Ledesmy, po czym
don Josemaría udał się do Coimbry.
Por. list do Álvara del Portillo, z
Madrytu, w: EF-481011-2.

[50] List do jego synów w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), w: EF-481019-1.

[51] List do Álvara del Portillo oraz
do synów we Włoszech, z Madrytu,
w: EF-490228-1.



[52] Por. Rosalía López Martínez,
RHF, T-07918, 3, 2, 3.

[53] Por. Victoria López-Amo Marín,
RHF, T-05448.

[54] Por. List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-490506-1.

[55] Por. Francisco Monzó Romualdo,
RHF, T-03700, s. 1.

* (łac.) Pod Twoją obronę – przyp.
tłum..

[56] List, w: EF-490728-1.

[57] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-490731-1.

[58] List, w: EF-490829-2.

[59] Ibidem oraz list do jego synów z
Rady Generalnej, w: EF-490728-1.

* (łac.) Chwała Bogu! – przyp. tłum..



[60] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-490818-1.

[61] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-490728-1.

[62] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-471127-2.

[63] List do Carlosa Munárriza
Escondrillasa, w: EF-471218-3.

[64] List do José Luisa Múzquiza de
Miguela, w: EF-480318-2.

[65] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-461206-2. Tylko
raz, pod koniec lutego 1949 roku, po
opuszczeniu przez dyplomatów
węgierskich willi, założyciel w liście
do swoich synów z Włoch mówi o
swym pragnieniu powrotu do
Rzymu, choć na krótki czas, na
chwilkę(por. List, z Madrytu, w:
EF-490228-1).



[66] Por. list do mons. Angelo
Dell’Acquy, w: EF-641014-1.

[67] List z 8 XII 1949, nr 13.

[68] Ibidem.

[69] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
735; Javier Echevarría, Sum. 2214;
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4682.
Ta sytuacja trwała do września 1956
roku, kiedy to na drugim Kongresie
Generalnym Opus Dei w Einsiedeln
zadecydowano o przeniesieniu Rady
Generalnej do Rzymu.

[70] List, w: EF-470225-2.

[71] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470307-2. 
Encarnita powie wam dokładnie —
przy innej okazji informował
Asesorię — jak stąd widzimy
niektóre bieżące problemy; ale
konieczne jest, by zajęła się nimi ta
Asesoria, na miejscu, i tam podjęła



właściwą decyzję(List, w:
EF-470424-1).

[72] Por. list do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470307-1.

[73] Por. list do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470424-2.

[74] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-470207-2. Tę samą
datę nosi list do jego córek z Asesorii
Centralnej, w którym Ojciec prosi o
modlitwy w tych trzech intencjach:
por. list, w: EF-470207-1.

[75] Por. list do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-471204-1.

[76] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480610-1.

[77] List do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470312-1.

* (łac.) służebnica Pańska – przyp.
tłum..



[78] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-471211-1.

[79] List, w: EF-270424-1.

[80] Por. list do swoich córek w
Granadzie, w: EF-480218-2.

[81] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-471211-1.

* (łac.) służcie Panu w radości –
przyp. tłum.

[82] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-480122-2.

* (łac.) radość i pokój – przyp. tłum.

[83] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-480129-2. Niedługo
potem będzie ponownie doń pisał: 
Niech wszystkie moje córki nie
zapominają, że nie mają prawa
wymyślać sobie trosk i żalów:
mają tylko powody do radości i
dlatego mają też obowiązek
upodabniać się do ich Matki



Niepokalanej, silnej i pogodnej
zawsze stojącej u boku swego Syna
(List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-480218-3).

[84] List, w: EF-470214. Dzięki
lekturze listów, jakie pisali do
założyciela jego córki i synowie,
Ojciec pamiętał o nich w obliczu
Pana, żył i dzielił z nimi ich radości i
troski, a nawet kontynuował na
odległość ich kierownictwo duchowe.
Tak było na przykład w przypadku
jego córek z Los Rosales: Jedna
sprawa, która mnie martwi, a o
której przeczytałem w liście z
ubiegłego tygodnia, to taka,
żebyście w Los Rosales — a potem
także w innych domach — miały
na względzie, że warsztatjest tylko
środkiem, nie celem. Dlatego
najważniejszy jest cały plan życia,
wszystko o odpowiedniej porze,
bez rezygnowania z czegokolwiek
na rzecz materialnej pracy. Czy to
jasne? (List do José Maríi



Hernándeza Garniki, w:
EF-471211-1).

[85] List do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470225-1.

[86] Por. List do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470320-1. Dalsze
sugestie (opróżnić pokoik
administracji i zamienić go w
spiżarnię i zrobić jeszcze jedną
sypialnię dla osób, które tam
mieszkają w aktualnej spiżarni obok
kuchni) dowodzą, że Ojciec miał
świetną pamięć, jeśli chodzi o
rozkład pomieszczeń w części
przeznaczonej dla administracji.

[87] List do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470424-1.

[88] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-471211-1.

[89] List, w: EF-470521-1; por. także
list do jego córek z Asesorii
Centralnej, w: EF-480311-1.



[90] 25 IV 1948 (podczas trzeciej
promocji) święcenia przyjęło trzech
seminarzystów; 6 VI 1948 - 3; 26 XII
1948 -2; 4 XI 1948 - 1; 14 XI 1949 - 4;
20 VII 1950 - 1; 1 VII 1951 - 20; 15 VII
1951 - 2;27 VII 1952 - 8. Por. AGP, 
Expedientes de ordenaciones
sacerdotales: 660-3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10 i
11.

* (łac.) zespoleni w jedno (J 17, 23) –
przyp. tłum.

** (łac.) Nadzieja nasza, Stolica
Mądrości, Służebnica Pańska – przyp.
tłum.

[91] List do jego synów, mających
przyjąć święcenia kapłańskie: Juana
Antonio Gonzáleza Lobato, Jesúsa
Urteagi Loidi i Adolfo Rodrígueza
Vidala, w: EF-480218-4.

[92] List do Álvara del Portillo, z
Madrytu, w: EF-490409-1.

[93] List, w: EF-470320-1.



[94] List, w: EF-480421-1.

[95] List do Álvara del Portillo, z
Madrytu, w: EF-510118-1.

[96] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-480603-3.

[97] List do Pedro Casciaro Ramírez,
w: EF-480616-1.

[98] Wśród pierwszych Włochów
znajdowali się: Francesco
Angelicchio, Renato Mariani, Luigi
Tirelli i Mario Lantini (por.
Francesco Angelicchio, Sum. 3505).
Pierwszym, który poprosił o
przyjęcie do Dzieła w Rzymie był
Vladimiro Vince, Chorwat, którego
poznali José Orlandis i Salvador
Canals podczas roku akademickiego
1943-1944, kiedy studiowali na
Lateranie. Po wyzwoleniu Rzymu,
obawiając się chorwackich
komunistów, zwolenników Tito,
musiał się ukrywać do chwili, gdy w
1946 roku minęło bezpośrednie



niebezpieczeństwo i mógł prowadzić
normalne życie. W kwietniu, podczas
pobytu don Álvara w Rzymie, ujrzał
jasno, że jego miejscem jest Dzieło.
Potem, latem 1946 roku przeniósł się
do Hiszpanii. Por. José Orlandis
Rovira, Mis recuerdos…, s. 77-96 oraz
list Álvara del Portillo z Rzymu, 17 V
1946 (AGP Sec. B1 leg. 3, C-460517-1).

[99] Por. dekret erekcyjny Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża (29 VI
1948), w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 35,
s. 557.

[100] Por. list do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480204-1. Takie
były zamiary. W rzeczywistości, jak
wspomina biskup Javier Echevarría
(Sum. 2194), «tego roku zgłosiło się
na studia tylko czterech alumnów».

[101] Por. Ignacio Celaya Urrutia, 
Sum. 5906; Mario Lantini, Sum. 3599 i
José Luis Múzquiz de Miguel, Sum.
5811. W Pensjonacie nie było łóżek,



ponieważ nie było już miejsca. W
roku 1949 mieli do dyspozycji trzy
łóżka piętrowe, tak, iż na zmianę
niektórzy z nich spali na podłodze.
Por. Juan Larrea Holguín, Sum. 6025.

* (łac) Kolegium, ze wszystkich
krajów, w których pracuje Opus Dei,
postanawiamy ustanowić w mieście
[Rzymie] – przyp. tłum.

[102] Dekret erekcyjny Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża (29 VI
1948), w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 35,
s. 557.

[103] List do jego synów w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-480708-1.

[104] List, w: EF-490714-1. Don
Álvaro del Portillo — jak już zostało
wspomniane — pracował w Świętej
Kongregacji ds Zakonów w
departamencie zajmującym się
Instytutami Świeckimi, a także jako
sekretarz utworzonej przez Ojca



Świętego Komisji Specjalnej ds.
nowych instytutów (AAS., XXXIX
(1947), s. 131-132).

[105] Prałat del Portillo opowiadał, że
założyciel Opus Dei «przybył do
Włoch w trudnym momencie
powojennym i bardzo cierpiał,
widząc sytuację biedy materialnej i
duchowej. Nie mieszając się do
kwestii, które nie leżały w jego
kompetencjach, modlił się dużo za
stabilizację polityczną i uzdrowienie
ekonomiczne narodu włoskiego.
Nasz założyciel wkrótce rozmiłował
się w tej ziemi i czuł się przybranym
Włochem» (Álvaro del Portillo, PR, s.
827).

[106] List z 15 X 1948, nr 29.

[107] Pius XII, Allocutio Summi
Pontificis. Por. AAS, XL (1948), s.
137-138.

[108] List z 9 I 1932, nr 35; por. także
Ignacio Celaya Urrutia, Sum. 5911.



[109] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, s.
781. «Jeśli jako Hiszpan — tłumaczy
bp Echevarría — nigdy nie mieszał
się w doczesne sprawy Hiszpanii, z o
wiele większą delikatnością, jeśli to
możliwe, powstrzymywał się od
wyrażania swych opinii na temat
włoskiej sytuacji politycznej.
Wielokrotnie powtarzał w ciągu
swego życia, że jest bardzo
wdzięczny z powodu gościnności, z
jaką od pierwszej chwili został
przyjęty w tym kraju, i prosił,
podobnie jak sam to czynił, o
modlitwę za pomyślność ludu
włoskiego oraz za dobre
prowadzenie spraw publicznych
przez rządzących» (Javier
Echevarría, Sum. 2250).

[110] Por. Francesco Angelicchio, 
Sum. 3509. Założyciel Opus Dei chciał
— jak powiada ten świadek — «bym
zdobył dla niego całą serię
oświadczeń Comitato Civico
(Komitetu Obywatelskiego –



przyp.tłum.) przygotowanych
przeciwko absencjonizmowi, aby
móc je rozesłać do innych
państw» (ibidem). Na temat powagi
sytuacji i znaczenia wyborów z 18
kwietnia 1948: por. Federico
Orlando, 18 aprile: così ci salvammo,
Roma 1988.

[111] Por. Francesco Angelicchio, PR,
s. 304.

[112] Pius XII, Allocutio, s. 138.

[113] Niektórzy z nich zajmowali się
np. rozwieszaniem plakatów
wyborczych. Por. Francesco
Angelicchio, Sum. 3509.

[114] List, w: EF-480318-1.

[115] List, z Madrytu, w: EF-480408-1.

[116] List do prał. Giovanniego
Battisty Montiniego, z Madrytu, w:
EF-480421-2.



[117] Ibidem. Niech Eminencja
przyjmie moje świadectwo radości
z powodu zwycięstwa Boga we
Włoszech 18 dnia tego miesiąca –
pisał także z Madrytu do kard.
Alfreda Ildefonsa Schustera z
Mediolanu (por. list, z Madrytu, w:
EF-480424-1).

[118] Por. Francesco Angelicchio, 
Sum. 3504.

* (wł.) Słodki Chrystus na ziemi –
przyp. tłum.

[119] To znaczy, miłość głębszą i
teologiczną, niezależną od
przejściowych odczuć entuzjazmu
lub sympatii. Myśląc o swojej
pierwszej nocy w Rzymie, którą
spędził na modlitwie, spoglądając na
apartamenty papieskie, opowiadał,
co się stało potem, a co posłużyło mu
za naukę: Potem byłem tak naiwny,
że opowiedziałem o tym pewnej
osobie — staremu prałatowi z
Kurii — i wiem, że on opowiedział



innym, z których wielu się ze mnie
śmiało.

W pierwszej chwili te plotki
sprawiły mi ból, następnie w mym
sercu zaczęła rosnąć miłość do
Ojca Świętego, mniej hiszpańska —
bo to jest miłość tryskająca
entuzjazmem — lecz o wiele
silniejsza, ponieważ zrodzona z
refleksji: bardziej teologiczna, a
zatem głębsza. Od tej chwili
zwykle powtarzam, że “w Rzymie
straciłem niewinność”, a ta
historia przyniosła wielką korzyść
mojej duszy (List z 7 X 1950, nr 19).

[120] Ibidem, nr. 53 oraz 54.

[121] Álvaro del Portillo, PR, s. 1262.

[122] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 119 oraz Francesco
Angelicchio, Sum. 3505.

[123] Álvaro del Portillo, PR, s. 1262.



[124] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, s.
1258.

[125] Por. Alberto Taboada del Río,
RHF, T-03358, s. 1338.

[126] Por. Mario Lantini, PR, s. 471.

[127] Por. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5210.

[128] Por. Mario Lantini, PR, s. 519.
Wieczorem 3 stycznia do Loreto
przybyli Ojciec, don Álvaro, Salvador
Moret Bondía i Ignacio Sallent Casas.
Pomodlili się w kapliczce domu z
Nazaretu, wewnątrz sanktuarium. Po
wyjściu ze świątyni Ojciec zapytał
don Álvaro:

— Co powiedziałeś Najświętszej
Panience?

— Chce Ojciec się dowiedzieć? – I
wobec gestu Ojca odpowiedział. —
Powtórzyłem to, co zawsze, ale tak,
jakby to był pierwszy raz.



Powiedziałem Jej: proszę o to, o co
Cię prosi Ojciec» (AGP, P01 1977, s.
931).

Podczas medytacji, prowadzonej w
kaplicy w Centrum Studiów przy
Diego de León, Jesús Urteaga
opowiadał tę anegdotę, zachęcając
słuchaczy, by modlili się często
towarzysząc Ojcu w ten sposób. To,
co powiedziałeś wydaje mi się
bardzo dobre — komentował
później don Josemaría. —Powtarzaj
to wielokrotnie (Jesús Urteaga Loidi,
RHF, T-00423, s. 72).

[129] Por. “Datos del viaje que realizó
el Fundador del Opus Dei al Norte de
Italia (11/16-I-1948)”, w: RHF,
D-15692.

* bł. Alfredo Ildefonso Schuster OSB
(1880-1954) – arcybiskup Mediolanu i
kardynał od 1929 roku,
beatyfikowany w 1996 roku – przyp.
tłum.



[130] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480118-1; por.
także list do jego synów w Anglii, w:
EF-480119-3.

[131] List do kard. Alfonsa
Ildebranda Schustera OSB, w:
EF-480120-1. Do tego listu został
załączony inny (por. EF-480120-2), w
którym don Josemaría prosił o
stosowne zezwolenie na założenie w
Mediolanie akademika dla
studentów.

** (łac.) Brama wielka a przeciwnicy
liczni (por. 1Kor 16, 9) – przyp. tłum.

[132] AGP, Sekcja Expansión
Apostólica, Włochy, V, fasc. 164, nr
513.

[133] Juan Udaondo, który miał
okazję rozmawiać kilka razy z kard.
Schusterem, benedyktynem,
twierdzi, że w ten sposób mówił o
prałacie Escrivá: «Z kim mógłbym
porównać waszego założyciela? Ze



św. Benedyktem, na przykład» (por.
Juan Udaondo Barinagarrementería, 
Sum. 5037); a Ernesto Juliá Díaz
(Sum. 4261) opowiada, jak mówiąc o
prałacie Escrivá, kardynał Schuster
opisywał go jako «autentycznego
człowieka Bożego, powołanego przez
Opatrzność, aby pozostawić na
zawsze głęboką bruzdę w
duchowości chrześcijańskiej ».

[134] Por. list do Pedro Casciaro
Ramírez, w: EF-480616-1.

[135] List, w: EF-480616-8.

[136] Por. “Informacje o podróży do
Catanii (18-23 czerwca 1948)”, w:
RHF, D-15447.

[137] Francesco Ricceri, RHF,
T-15013, s. 1. Było zrozumiałe, że
proboszcz nie brał tych słów na
serio, ponieważ od jakiegoś czasu
przeżywał trudny okres — wspomina
prałat Álvaro del Portillo, że «nie
cieszył się sympatią ani



zrozumieniem ze strony
wpływowych osób» (Álvaro del
Portillo, Sum. 857).

W 1957 roku, gdy don Francesco
Ricceri był jeszcze proboszczem w
Kataniii, jak wspomina Juan
Udaondo, «pewnego dnia zatrzymał
mnie na ulicy i zapraszając mnie do
swego samochodu rzekł: “Sprawdziła
się przepowiednia Ojca!” — “Jaka
przepowiednia?” – zapytałem. Wtedy
opowiedział mi, jak podczas podróży
do Katanii w 1948 roku Ojciec w
obecności mons. Umberto Dionisiego
powiedział mu: Ciebie zrobią
biskupem. Tak więc dokładnie tego
dnia w 1957 roku, dokładnie
dziewięć lat po tej przepowiedni,
została opublikowana nominacja
biskupia » (por. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5109).
Mons. Francesco Ricceri został
konsekrowany w 1957 roku i
mianowany ordynariuszem
prałatury nullius Santa Maria del



Mela; w 1961 został przeniesiony do
diecezji w Trajina. Zmarł 28 VII 1980;
por. także list do Mons. Francesco
Ricceriego, w: EF-480707-1.

[138] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-480218-1.

[139] Ibidem.

[140] List, w: EF-480304-2.

[141] List do jego synów w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
prow. Segovia), w: EF-480718-3.

[142] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 125.

[143] Por. ibidem, s. 129.

[144] Droga, nr 813.

[145] Jesús Urteaga Loidi, RHF,
T-00423, s. 70.

[146] Droga, nr 816.



[147] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 126.

[148] List, z Molinoviejo (Ortigosa del
Monte, prow. Segovia), w:
EF-480915-1.

[149] Podczas tego Tygodnia Pracy
Ojciec ze spokojem przeanalizował
doświadczenia zebrane w ciągu
ostatnich lat, uporządkował materiał
i po przemyśleniu go podczas
osobistej modlitwy — jak wspomina
mons. Álvaro del Portillo — użył go
w zarządzaniu Dziełem (por. Álvaro
del Portillo, PR, s. 932). Pierwsze
Tygodnie Pracy, nazywane wówczas
Tygodniami Studiów, miały miejsce
w marcu i sierpniu 1940 roku.

Podczas Tygodnia Pracy w Los
Rosales Ojcu towarzyszyło dwu
innych księży (don Álvaro i don José
María Hernández Garnica), którzy
pomagali w przebiegu, organizacji i
przygotowaniu dokumentacji. Wśród
tematów poruszonych podczas tych



dni były sprawy formacji kobiet w
Dziele, cele apostolskie, ekspansja na
inne kraje etc. (por. Encarnación
Ortega Pardo, RHF, T-05074, s. 136).

[150] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, s.
1259; por. także Mario Lantini, Sum.
3607.

[151] RHF, AVF, 6 I 1949.

[152] Ibidem.

[153] Por. Mario Lantini, Sum. 3607;
Luigi Tirelli, Sum. 4532; Juan Bautista
Torelló Barenys, Sum. 5202.

[154] W ciągu tych miesięcy 1949
roku, tj. od lutego do czerwca, miało
miejsce 76 takich podróży. Miastem
najczęściej odwiedzanym był
Mediolan – 11 razy. Szybko nadeszły
pierwsze powołania i zaczęto
otwierać ośrodki Opus Dei w
następujących miastach: Palermo
(1949), Mediolan (1949), Neapol
(1952), Katania (1955), Bolonia



(1956), Werona (1959-1960), Bari
(1962-1963), Genua (1971). Por. Mario
Lantini, Sum. 3607.

[155] List, z Madrytu, w: EF-490228-1;
także: list do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF- 490614-1.

[156] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
557; oraz “Datos del viaje que realizó
el Fundador del Opus Dei al Norte de
Italia (11/16-I-1948)”, w: RHF,
D-15692.

[157] Víctor García Hoz opowiada, że
rozpoczął kierownictwo duchowe u
don Josemaríi jesienią 1939 roku:
«Minął długi czas, rok, a może więcej,
gdy Ojciec nie wspominał mi o Opus
Dei. Mówił mi o Dziele, w którym
znajdą miejsce wszyscy
chrześcijanie, którzy dążą do
świętości pośród świata, nie
zapominając o swych obowiązkach
rodzinnych, zawodowych i
społecznych » (Víctor García Hoz,
RHF, T-01138, s. 12).



[158] W akademiku przy Ferraz, w
roku akademickim 1935-1936,
przebywał Emiliano Amann Puente
(por. RHF, T-05845, s. 2); a Vicente
Mortes Alfonso przez kilka lat w
akademiku przy Jenner, a potem w
akademiku Moncloa - (por. Miguel
Álvarez Morales, Vicente Mortes,
Madrid 1995, s. 60 i n.). Obaj
wspminają o tym.

Jeszcze w drugim roku swego pobytu
w akademiku (1942) Vicente Mortes
nie wiedział zbyt dobrze, czym jest
Opus Dei. Słyszał, gdy mówiono o
Dziele i rozumiał, że chodziło o pracę
apostolską prowadzoną przez don
Josemaríę. Podczas rekolekcji
prowadzonych przez Ojca, jak
wspomina, «w czasie jednej z przerw,
poszedłem do pokoju dyrektora,
gdzie się znajdował. Ojcze,
powiedziałem mu, jestem gotów na
wszystko. Na co mój synu? -odrzekł. 
Aby oddać się Bogu, w sposób, w jaki



ksiądz mi powie. Wtedy wytłumaczył
mi, czym jest Opus Dei [...].

Bądź spokojny — ciągnął— 
małżeństwo jest Bożą drogą. Pan
życzy sobie, by było wiele świętych
rodzin. I dodał jeszcze z uśmiechem:
Kiedy będziesz bardziej
zaawansowany, jeśli chodzi o
studia, poszukaj sobie
narzeczonej, dobrej, ładnej i
bogatej... i zawiadom mnie o dacie
ślubu, bo jeśli będę tylko mógł, ja ci
go udzielę. Z tej rozmowy
wyszedłem szczęśliwy. Minęły lata.
Znalazłem narzeczoną, dobrą, ładną,
ale... niebogatą i... nie on mnie
ożenił. Wówczas bowiem mieszkał
już w Rzymie» (Vicente Mortes
Alfonso, RHF, T-04203, s. 15; por.
Miguel Álvarez Morales, op. cit., s.
78-79).

[159] Droga, nr 27. Zdziwienie wobec
możliwości istnienia powołania do
małżeństwa założyciel Opus Dei



wyjaśnia w następujący sposób: 
Uważano, że doskonałość była
nieosiągalna dla dusz
pozostających w świecie i dlatego
powszechne było wśród
spowiedników, że nie wprowadzali
takich dusz na drogi życia
wewnętrznego, jeśli wcześniej nie
dały wystarczająco jasnych
sygnałów, że mają powołanie do
klasztoru (Instrucción V 1935/IX
1950, nr 12).

[160] «Myślę, że jakoś w 1942 roku —
opowiada Víctor García Hoz — Ojciec
zaczął mi mówić o możliwości
przynależności do Dzieła każdego
chrześcijanina» (RHF, T-01138, s. 13).

[161] Por. Antonio Vázquez Galiano, 
Tomás Alvira. Una pasión por la
familia. Un maestro de la Educación,
Madrid 1997, s. 143; Mariano
Navarro Rubio, RHF, T-00170, s. 1.
«Wiele razy myślałem — wspomina
Víctor García Hoz — o długim okresie



dzielącym chwilę, gdy poznałem Ojca
w 1939 roku oraz moją formalną
inkorporację do Dzieła w roku 1948.
Te dziewięć lat jest dla mnie
dowodem na nadzwyczajną
cierpliwość Ojca, jest także dowodem
jego najwyższego szacunku dla
wolności osobistej tych, z którymi
rozmawiał» (RHF, T-01138, s. 18).

[162] List do jego synów z Rady
Generalnej, w: EF-471218-1.

[163] List 29 XII1947/14 II 1996, nr
107. A w innym ze swych listów
pisze: Zawsze mówiąc wam
podkreślałem, że w Dziele jest
tylko jednojedyne powołanie [...]. 
Jedno jedyne Boże powołanie.
Jedyny fenomen duchowy, który
dostosowuje się z całą
elstycznością do osobistych
okoliczności każdego i do
odpowiedniego stanu.
Identyczność powołania opiera się
na równości poświęcenia, w



naturalnych granicach
wyznacznaych przez rozmaite
okoliczności (List z 24 XII 1951, nr
137).

[164] List do Tomása Alviry Alviry,
Víctora Garcíi Hoza i Mariano
Navarro Rubio, w: EF-480101-1.

[165] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, w: EF-480129-2.

[166] List, w: EF-480204-1.

[167] Por. Constituciones, 1947, nr
342, 3º; także nr 347, 3º. Na temat
tego punktu, por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., s. 199.

* (łac.) ustawa – przyp. tłum.

[168] «Sodales, qui ut membra
strictiore sensu sumpta, Institutis
adscribi cupiunt...» (Provida Mater
Ecclesia, art. III, 2). Fakt, że
konstytucja apostolska Provida Mater
Ecclesia nie mówiła nic o członkach 



lato sensu ((łac. ) w luźniejszym
sensie – przyp. tłum.) można było
interpretować jako przeoczenie albo
jako wyrażenie dopuszczające inne
interpretacje, na przykład, że chodzi
o osoby, które współpracują z
instytutem, nie należąc do niego. Aby
“zmieścili się” supernumerariusze
Opus Dei, których powołanie było
takie samo jak pozostałych członków
instytutu, trzeba było nadać
charakter prawny tej luce w tekście
konstytucji, aby związek był wyraźny
i jasny.

[169] List, w: EF-480802-1,
opublikowany w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
dokumentalny 29, s. 542. W prośbie
skierowanej do jego Świątobliwości
powoływano się na uzasadnienie, że
w celu uformowania Stowarzyszenia
Kopłańskiego Świętego Krzyża i Opus
Dei bardzo stosownym wydawało
się, więcej nawet, niemal
niezbędnym, zredagowanie



krótkiego statutu dotyczącego
innej kategorii członków Instytutu,
przewidzianej od samego
początku.

[170] Aprobata tego statutu
oznaczała, że trzeba dodać stosowne
odniesienia do członków
supernumerariuszy w konstytucjach
z 1947 roku. Supernumerariusze
«poświęcają się częściowo w służbie
Instytutu, stosują jako środki
uświęceniai apostolstwa swe własne
zobowiązania rodzinne oraz
wykonywanie pracy zawodowej; [...]
żyją tym samym duchem i, stosownie
do swych możliwości, tymi samymi
zwyczajamijak członkowie
numerariusze» (por. Constitutionibus
Operis Dei Addenda, 18 III 1948; w
AGP, Sección Jurídica, V/15506).

Jestbardzo znaczące, że zmiany
wprowadzone w konstytucjach z
1947 roku dotyczące rodzajów lub
kategorii członków Instytutów



Świeckich były wcześniejsze niż
norma, która je ustanawiała
(Instrukcja Cum Sanctissimus z 19 III
1948). Prawdopodobnie Instrukcja
datowana 19 marca, w święto Św.
Józefa, była kurtuazyjnym gestem
względem założyciela Dzieła, który
obchodził tego dnia imieniny.

* Por. w Biblii Tysiąclecia Est. 10, 3c –
przyp. tłum.

[171] Instrukcja, V 1935/IX 1950, nr 1.

[172] Instrukcja z 8 XII 1941, nr 109.
W poszanowaniu powołania, które
jest jedno, oraz różnorodności
osobistych okoliczności, w prawie
partykularnym Opus Dei pojawiają
się członkowie przyłączeni.
Faktycznie ich obecność jest
zasygnalizowana , pod inną nazwą,
w statucie z 18 marca 1948 roku. W
dniu 8 września 1949 roku założyciel
otrzymał od Stolicy Świętej reskrypt
uzupełniający statut z roku 1948.
Wśród członków supernumerariuszy



wyróżnieni zostają
supernumerariusze wewnętrzni,
którzy żyją w celibacie, jak
numerariusze (por. Reskrypt Świętej
Kongregacji do spraw Zakonów z 8 IX
1949, w: Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks dokumentalny 30, s.
542-543).

[173] Powołania
supernumerariuszek i
supernumerariuszy można
znaleźć wśród osób wszelkich klas
społecznych, wszelkiego wieku,
wszelkich zawodów, choćby
cierpieli na chroniczne choroby.
(Instrukcja z V 1935/IX 1950, nr 142).

[174] Nadal nie rozumiano
konsekwencji powszechnego
powołania do świętości, jak
tłumaczył dowcipnie don Josemaría: 
Są osoby, do których – mimo ich
dobrej woli – można zastosować
popularne powiedzenie: wszystko



im jedno czy to oliwka czy drzewo
oliwne.

Mentalność przyzwyczajona do
bezpośredniego łączenia świętości,
apostolstwa i życia zakonnego
napotyka trudności w
zrozumieniu rzeczy oczywistych.
Jeśli o mężczyźnie pracującym
zawodowo, który ma życie
wewnętrzne i czuje zapał do
prowadzenia apostolstwa
powiadają, że jest zakonnikiem, to
o matce rodziny, zajmującej się
dziećmi, radosnej, zdolnej do
poświęceńpracowitej i
apostołującej powiedzą, że jest
zakonnicą (List z 12 XII 1952, nr 16).

[175] Instrukcja z 19 III 1934, nr 47.
Równocześnie – tłumaczy prałat
Álvaro del Portillo – założyciel Dzieła
ujrzał, i napełniło go to
entuzjazmem, namacalny fakt, że
«Pan śledził z bliska każdy krok Opus
Dei i był zaangażowany w



prowadzeniu go naprzód» (por.
Álvaro del Portillo, Sum. 557).

[176] Por. Apuntes, przypis 228.
Zapiski zostały skopiowane i
stanowią część Apuntes íntimos, nr
206, z 15 VII 1931 roku.

* (łac.) Pragniemy Królowania
Chrystusa – przyp. tłum.

[177] Ibidem.

[178] Instrukcja z V 1935/IX 1950, nr
8 i 9.

[179] Por. Tomás Alvira Alvira, RHF,
T-04373, s. 16; Víctor García Hoz,
RHF, T-01138, s. 18.

* Chodzi o kapłanów wywodzących
się spośród świeckich członków
Dzieła – numerariuszy, którzy zostają
inkardynowani do Opus Dei (por.
Dominique le Tourneau, Czym jest
Opus Dei, Warszawa 2004, s.110-113)
– przyp. tłum.



[180] Zgodnie z datami
przytoczonymi w relacji
przedstawionej Stolicy Świętej przy
okazji prośby o ostateczną aprobatę
dla Opus Dei (por. AGP, Sección
jurídica, V/15532), w 1946 roku
ogólna liczba członków wynosiła 268
(239 mężczyzn i 29 kobiet); na
początku 1950 roku liczba członków
wzrosła do 2 954 (2 404 mężczyzn i
550 kobiet).

[181] Por. L’Osservatore Romano, 29 I
1949 i 5 II 1949. Podarunek z książek,
które trzeba było wpierw oprawić,
był przygotowany naprędce,
ponieważ założyciel Dzieła nie
spodziewał się audiencji u Piusa XII,
jak tłumaczył członkom Rady
Generalnej: Byłem u kard.
Tedeschini, który zawsze nam
okazuje jak najszczersze uczucie.
Rozmawiałem także spokojnie z
prałatami Montinim i Tardinim,
którzy nie mogli być bardziej
życzliwi. Kardynał Tedeschini



nalega, żebym odwiedził Ojca
Świętego. Powiedziałem mu, że nie
zamierzałem prosić o audiencję,
by nie zajmować papieżowi ani
minuty, skoro biskupi z całego
świata widzą go tylko raz na pięć
lat. Ponieważ nalegał, na wszelki
wypadek telegraficznie
zamówiliśmy książki. (List, w:
EF-490114-1).

[182] List, z Madrytu, w: EF-490214-1.

[183] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
782.

[184] List z 8 XII 1949, nr 4.

[185] Ibidem, nr 6 i 7.

[186] Ibidem, nr 2.

[187] A la aprobación ad
experimentum debía seguir la
aprobación definitiva del Instituto
Secular y de sus Constituciones,
según establecía la Constitución



Apostólica Provida Mater Ecclesia en
su parte normativa. Por. Lex
peculiaris, Art. VII, párrafo 3.

[188] List z 8 XII 1949, nr 19.

[189] Ibidem, nr 18. W rzeczywistości
zaufanie założyciela Dzieła nie
opierało się na ludziach, ale na
opiece Boskiej. Wyrażał to w
modlitwie z psalmem 16: W naszym
sercu rozbrzmiewa to wołanie:
sub umbra alarum tuarum protege
me [w cieniu Twych skrzydeł mnie
ukryj (Ps 17(16) 6,8) – przyp. tłum.], 
ponieważ pod osłoną Jego skrzydeł
przechodziliśmy przy innych
okazjach, tak też przejdziemy i
teraz, przed uzyskaniem
definitywnej aprobaty (ibidem, nr
17).

[190] Ibidem. Jedną z
najważniejszych przyczyn, dla
których trzeba było starać się o
ostateczną aprobatę, była kampania
skierowana przeciwko Dziełu, o



czym pisze nieco wcześniej: Chociaż
droga instytutów świeckich jest
dla nas niewłaściwą drogą,
ponieważ nie da się jej dostosować
do naszego sposobu bycia, musimy
jak najszybciej uzyskać ostateczną
aprobatę [...]. Być może ta nowa
aprobata doprowadzi do tego, że
zamilkną, a przynajmniej osłabną,
te zorganizowane kampanie
oszczerstw(por. ibidem, nr 16).

[191] Por. AGP, Sección jurídica, V/
15860 i V/15532; także Dekret 
Primum inter, paragraf 3 (16 VI 1950).
Na ten temat: Amadeo de Fuenmayor
iin., op. cit., s. 222 i n.

[192] Uspokojenie wydawało się
stosowne, ponieważ, jak powiada
dekret Primum inter, niektóre
kwestie «wydawały się sprawiać
pewne trudności z powodu nowości
tych instytutów».

[193] List, w: EF-500308-2.



[194] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 140.

[195] Ibidem.

[196] List z 24 XII 1951, nr 3.

[197] Anegdota ta została już
przywołana w rozdziale XII, 5. Na jej
podstawie don Josemaría sporządził
fiszkę, służącą do głoszenia nauk dla
księży. Jest ona bardzo skrótowa i
powiada tak:

Kapłan pogrążony w zgryzocie, 
prześladowany, bez miłości ze
strony swych braci.

- Czy ma kto księdza pocieszyć?

- «Zostałem sam!»

Szkoda, że zbieramy się na
partyjkę kart, a nie spotykamy się,
by dzielić nasze żale !!! (RHF,
AVF-0079).



[198] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 133. «Jeśli się ma na
względzie oddanie i miłość, jakie don
Josemaría włożył w założenie Opus
Dei — wspomina prałat Álvaro del
Portillo — wtedy można zrozumieć
poświęcenie, takie samo jak
Abrahama, jakie dlań oznaczało
porzucenie stworzenia, które
zrodziło się z Bożej inspiracji. W ten
sposób jeszcze raz okazał swoją
dyspozycyjność, by podążać za Wolą
Bożą » (PR, s. 402).

Na temat odczuć założyciela Dzieła
pisał też Javier Ayala Delgado:
«Mówił mi wówczas w wielkim
zaufaniu o wielkim wewnętrznym
niepokoju, który nurtował go od
dłuższego czasu. Chodziło o to, że
wkładając tyle wysiłku w niesienie
ducha Opus Dei świeckim,
mężczyznom i kobietom, nie uczynił
nic dla swoich braci kapłanów
diecezjalnych. Dodał, że Pan usilnie
się tego odeń domaga. Dlatego 



gdybym tego nie zrobił,
zagroziłbym zbawieniu mojej
duszy, albo co najmniej musiałbym
spędzić wiele lat w czyśćcu (RHF,
T-15712, s. 31). Por. także: José Luis
Múzquiz de Miguel, Sum. 5823; Mario
Lantini, Sum. 3608; Javier Echevarría,
Sum. 2472.

Z tego, co mówił założyciel można
sądzić, że zanim ogłosił swój zamiar
członkom Rady Generalnej,
skonsultował go z kilkoma
osobistościami Stolicy Świętej: 
Spotkałem się z dobrym
przyjęciem i zachętami ze strony
osób obcych Dziełu. Pewna wysoko
postawiona osobistość Stolicy
Świętej aż wykrzyknęła z całego
serca: Naprzód! Porozmawiałem o
tym z członkami Rady Generalnej
oraz zwierzyłem się także Carmen
i Santiago, uprzedzając ich: jeśli
zaczną się nowe wielkie potoki
kalumnii, nie martwcie się: chodzi



o to, że rozpoczynam nową
fundację (List z 24 XII 1951, nr 3).

* (wł.) odłożenie - przyp. tłum.

[199] Ibidem. Dokładnie w tych
dniach miało miejsce wydarzenie,
które nie mogło być czystym
zbiegiem okoliczności, o którym
można właśnie powiedzieć, że było 
jednym z wielkich dóbr, jakie
przyniosła ze sobą ta zwłoka. Nie
są to jedynie puste słowa, skoro
Święta Kongregacja ds. Soboru z datą
22 marca wydała dekret, który
naruszał wprost świeckość członków
Instytutów Świeckich i który
pozostawał w jawnej sprzeczności z 
motu proprio Primo Feliciter (nr II).
Dekret ten, Pluribus ex documentis,
został opublikowany w AAS, XLII
(1950), s. 330 i 331. Rozpoczyna się
on od cytatu z 2. listu św. Pawła do
Tymoteusza: «nikt walczący po
żołniersku nie wikła się w kłopoty
około zdobycia utrzymania» (2Tm 2,



4). Przywołuje następnie kanon 142.
Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1917
roku: «Zabrania się duchownym
prowadzić interesy czy handel przez
siebie lub innych, dla pożytku
własnego, czy też cudzego», aby
następnie rozciągnąć ten zakaz na
członków Instytutów Świeckich,
mówiąc dosłownie: «ne exceptis
quidem recentium Institutorum
saecularium sodalibus [(łac.) nie
wykluczając członków nowych
instytutów świeckich – przyp.
tłum.]» (AAS, XLII (1950) s. 330).
Pogwałcenie tego zapisu zostało
obłożone sankcją ni mniej, ni więcej
tylko ekskomuniki latae sententiae,
zarezerwowanej wyłącznie dla
Stolicy Świętej.

Założyciel Opus Dei nie przesadzał
więc, mówiąc swym dzieciom, że
grozi im, że nowe normy kościelne
zrównają ich z osobami
konsekrowanymi, podczas gdy nie są
nikim więcej niż zwykłymi



chrześcijanami. Don Josemaría
wykorzystał okazję, by w piśmie do
Świętej Kongregacji ds. Zakonników
z 2 czerwca 1950 roku prosić o
dodanie w punkcie 15. prawa
partykularnego (w którym jest mowa
o działalności zawodowej członków
Opus Dei, którzy mogą pełnić funkcje
polityczne, obejmować stanowiska
urzędnicze, nauczać, poświęcać się
prawu lub innym podobnym
zajęciom), nowej redakcji: aut etiam
commercio vel rebus nummarii
operam navant (także mogą
zajmować się handlem lub
działalnością gospodarczą). Por. List
do Świętej Kongregacji ds.
Zakonników, w: EF-500602-1, nr 15.
Wraz z uzyskaniem ostecznej
aprobaty dla Opus Dei było jasne, że
jego członkowie nie podlegają
zakazowi sformułowanemu w
dekrecie z 22 III 1950.

Założyciel Opus Dei nieustannie
nalegał na sprawę świeckości,



mówiąc iż: Dlatego właśnie głośno
w ciągu ostatnich dwu lat
powtarzałem w świętej Kogregacji
ds. Zakonników: nie jesteśmy
osobami konsekrowanymi z
wyjątkiem kapłanów,
duchownych! Pozostali nie są
osobami święconymi, ani nie są
konsekrowani w ten sposób w jaki
wy to rozumiecie: nie są duszami
konsekrowanymi! Uśmiechali się:
któryś zrozumiał, a pozostali, jak
można sądzić, nie zrozumieją
nigdy (List z 29 XII 1947/14 II 1996,
nr 178).

[200] List z 24 XII 1951, nr 3.

[201] Por. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5033.

[202] Jeśli wypada mówić w
przypadku kapłanów o ich pracy
zawodowej,poprzez którą powinni
się uświęcać i poprzez którą
powinni uświęcać pozostałych, to
jest to kapłaństwo urzędowe



Chleba i Słowa: udzielanie
sakramentów, głoszenie Słowa,
uczestniczenie w kierownictwie
duchowym członków Opus Dei
oraz wielu innych dusz,
prowadzenie rekolekcjikursów i
dni skupienia duchowego etc. (List
z 24 XII 1951, nr 148).

[203] Sprawa związków
jurysdykcyjnych nie dotyczyła
niewielkiej grupy kapłanów, którzy
naśladowali don Josemaríę w latach
poprzedzających 1935 rok. Z punktu
widzenia założyciela Dzieła
niektórzy z tych kapłanów byli
członkami Opus Dei. Faktycznie
ksiądz Somoano, kapelan Szpitala
Królewskiego, był jednym z trzech
pierwszych zmarłych członków Opus
Dei (por. RHF, AVF-0098. Por. także,
José Miguel Cejas Arroyo, José María
Somoano. En los comienzos del Opus
Dei, Madrid 1995).



[204] List do Świętej Kongregacji ds.
Zakonników, w: EF-500602-1. 
Allegato —statut — jest opatrzony
numerami od 72. do 89. Generalną
zasadą, która przewodzi tym
artykułom jest nihil sine Episcopo
[(łac.) nic bez biskupa – przyp.
tłum.]. Inspiruje ona kierownictwo
duchowe i fomację, jaką każdy
członek otrzymuje w Opus Dei, a
także umacnia jedność i
posłuszeństwo, które kapłan
diecezjalny wienien jest swemu
biskupowi. Zasada ta znalazła wyraz
w punkcie 75. Allegato; i pod tym
numerem znalazła się w prawie
partykularnym z 1950 roku w czasie
ostatecznej aprobaty (dekret Primum
inter). Komentując ten punkt
założyciel Opus Dei pisał: 
Szczególną cechą naszego ducha
jest jedność moich synów
kapłanów ze swymi biskupami,
których mają zawsze szanować i
żadnym wypadku nie krytykować;
ich miłość do diecezji, do



seminarium i do dzieł
diecezjalnych oraz ich wierność w
wypełnianiu obowiązków, które
sprawują (List z 24 XII 1951, nr 147).

Na temat zasady nihil sine Episcopo,
por. Álvaro del Portillo, Sum. 695;
Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, s. 39; kard. Pedro Cantero
Cuadrado, w: Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer: un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Madrid 1994, s. 87-90
(dalej cytowane jako: Testimonios...);
José María García Lahiguera
komentuje: «Duch kapłanów
diecezjalnych, którzy włączają się do
Dzieła, jak mogłem zauważyć sam,
polega na tym, by czynić wszystko w
najbardziej delikatnym
posłuszeństwie względem biskupa —
nihil sine Episcopo— i umacniać
jedność duchowieństwa poprzez
pełne miłości oddanie się na służbę
pozostałym kapłanom. To jest
wspaniała służba dla Kościoła, która



sama w sobie stanowiłaby
wystarczającą zasługę założyciela.
Nie przestaje jednak być godne
podziwu, że było to tylko jedno z
oblicz tej niewiarygodnej pracy
wykonanej przez tego świętego,
Bożego kapłana, jakim był prałat
Escrivá de Balaguer» (Sługa Boży
José María García Lahiguera, w: 
Testimonios..., s. 160).

[205] Decretum Primum inter (16 VI
1950), w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 31,
s. 544-553. 16 czerwca przypadało
święto Najświętszego Serca Jezusa,
do którego don Josemaría żywił
szczególne nabożeństwo.

[206] Ibidem. Dokładne omówienie
dekretu Primum inter oraz
Konstytucji z 1950 roku w: Amadeo
de Fuenmayor i in., op. cit., s. 235 i n.

[207] W Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks Dokumentalny 33, s.
555-556.



[208] Obrona ducha założycielskiego,
który został mu powierzony przez
Boga, była —jak wspomina prałat
Álvaro del Portillo — «nicią
przewodnią całego jego życia:
obronić charyzmat w swej duszy,
przekazać go swoim dzieciom
rozsianym po całym świecie oraz
dysponować środkami prawnymi, a
także odpowiednimi studiami
teologicznymi, by zachować go
nietkniętym przez wieki» (Sum. 562).
Na temat przepychanek założyciela
Dzieła z konsultorami w okresie
starań o ostateczną aprobatę, por.
ibidem, Sum. 559-562.

[209] List z 24 XII 1951, nr 295-296.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-

dzielo/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-dzielo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-dzielo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-dzielo/

	Rozdział 17: Zromanizować Dzieło

