opusdei.org

Rozdzial 17:
Zromanizowac
Dzielo

1. Centralna siedziba. 2.
Zarzadzanie miedzy Rzymem a
Madrytem. 3. Godzina Boga. 4.
Pierwsi supernumerariusze. 5.
Ostateczna aprobata dla Opus
Dei (1950).

28-08-2018

1. Centralna siedziba

Nawet wtedy, gdy don Josemaria
mogl jedynie w marzeniach
podrézowac do Rzymu, od wczesnej



mlodosci pielegnowal w sercu
pragnienie, by przedsiewzia¢
pielgrzymke, by zobaczyc Piotra,
Wikariusza Chrystusa na ziemi. To
gorace pragnienie, ktore — w bardzo
szczegolny sposob — byto bardzo
zywe w jego duszy i objawialo
zasadniczy rys uniwersalnosci Opus
Dei. Don Josemaria wyrazit je w
sztandarowym akcie strzelistym,
zawierajacym sie w trzech stowach
mitosci chrzescijanina: omnes cum
Petro, ad Iesum per Mariam|[1].
Pragnienie, by znaleZ¢ si¢ blisko
Piotra, wznoszac siedzibe
centralng[2] w Rzymie, bylo celem w
odleglej perspektywie, co wyraznie
napisat w Zapiskach z roku 1931:

Marze o fundacji w Rzymie —
kiedy D|zielo] Bloze] bedzie juz
rozkrecone — Domu, ktory bedzie
niczym kregoslup organizacji[3].

Trzeba jednak zauwazyc, ze sposob i
moment powstania tego domu nie



byly wynikiem jakich$
szczegotowych kalkulacji ani z gory
wytknietym celem. Bylo to
wynikiem, jak wszystko, co sie wigze
z zalozeniem Opus Dei, osobistego
wysitku Ojca i nosito wyrazna
pieczec Boza. Co wiecej, w tym
konkretnym przypadku zaszly
okolicznos$ci zupelnie niemozliwe do
przewidzenia przez zalozyciela
Dziela, anawet wprost przeciwne
jego woli, poniewaz don Josemaria
jechal do Rzymu w 1946 roku wbrew
sobie i nie majgc wcale zamiaru
zostawac. Jednak krotki pobyt w
Wiecznym Miescie ozywil plomien
milosci w jego duszy, ktora byla
duchem Opus Dei:

Jesli chcecie w pelni zy¢ duchem
naszego Dziela —polecal —
starajcie sie dotrzec do Jezusa
mocno zjednoczeni z naszq Matkq.
W ten sposob stanie sie
rzeczywistosciq to pragnienie,
ktore nas pozera od wewnqtrz:



Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam. Dzis, tu w Rzymie, owo
cum Petrowydaje sie wychodzic¢
bardziej z duszy[4].

To pragnienie, o ktorym mowi
zalozyciel Opus Dei, bylo w
oczywisty sposob darem Bozym. Miat
okazje przekonac sie o tym cale lata
temu, w dniu, gdy wikariusz
generalny Madrytu powiedzial mu o
oskarzeniu go przed Swietym
Oficjum. Jego natychmiastowa
reakcja peina byla synowskiego
zaufania do Kosciola i papieza:

Rzym! Dzieki sktadam Panu za
mitosc do Kosciola, ktorq mnie
obdarzyl. Dlatego czuje sie bardzo
rzymski. Rzym dla mnie to Piotr.
[...]1 z Rzymu, od papieza, nie moze
mnie spotkac nic poza swiatltem i
dobrem. — Ten biedny kaptan nie
zapomni o lasce swej mitosci do
Kosciola, do papieza, do Rzymu.
Rzym!



Mariano|5].

W pierwszej chwili don Josemaria
uznal Rzym za przyczolek apostolski
iz tego powodu José Orlandis i
Salvador Canals udali sie tam na
studia kosScielne. W 1946 roku, kiedy
don Alvaro del Portillo po raz drugi
znajdzie sie w Rzymie,
skonkretyzowat sie pomyst zdobycia
mieszkania. Tak tez sie stalo, gdy
tylko skonczyli zbierac listy
polecajace od kardynalow i ruszyty
pierwsze zabiegi zwigzane z
uzyskaniem Decretum laudis. Don
Alvaro i Salvador zajeli sie
szukaniem domu, poniewaz
mieszkanie, ktore zajmowali,
wczesniej czy pozniej musieli
przeciez opuscic¢[6]. Na niepewnym
powojennym rynku, gdy ceny byly
bardzo niskie, mozna bylo znalez¢
prawdziwe palacyki za Smieszne
pienigdze. Taka okazja mogla sie
predko nie powtorzy¢, jak
rozumowal rozsadnie don Alvaro,



myslac o przysziej centralnej
siedzibie Dziela; chociaz — dodawat
— «jedyna okoliczno$c¢ niekorzystna
dla kupna, poza brakiem pieniedzy w
Hiszpanij, [...] to tutejsza bardzo
niestabilna sytuacja polityczna»[7].

Tym wiasnie byli zajeci, gdy
nastgpilto przyspieszenie wydarzen..
Starania zostaly przerwane i — na
razie — skonczyli wedrowki w
poszukiwaniu domu, a ich miejsce
zajety odwiedziny w Kurii oraz
nawiazywanie swieckich i
koscielnych przyjazni. Dokladnie w
tydzien po przyjezdzie zalozyciela
Opus Dei do Rzymu, widzgc warunki
zycia i brak przestrzeni w
mieszkaniu przy Citta Leonina, don
Josemaria pisat do Rady Generalnej,
ze bylo konieczne zdobycie domu/[8]
w Rzymie. Jednak to pragnienie,
biorgc pod uwage ograniczenia
ekonomiczne w Hiszpanii, wydawalo
sie prawdziwym szalenstwem. W
efekcie, idgc za rada i postepujac



wedle wskazan niektorych
dygnitarzy Kurii rzymskiej, a
zwlaszcza pratata Montiniego oraz
pralata Tardiniego, powzieto
postanowienie, by jak najszybciej
naby¢ na centralng siedzibe Opus Dei
w Rzymie jaki$ godny i
reprezentacyjny dom[9]. Podczas
pobytu w Madrycie, badajgac na
miejscu mozliwosci ekonomiczne,
ktore w praktyce byly prawie zadne,
zalozyciel nabratl sit 1 optymizmu,
aby zmierzy¢ sie materialnie z owym
casa grande*, ktorego potrzebowal.
Ojciec w tych dniach okazywat
absolutng wiare, lecz nie rozwigzat
problemu ekonomicznego, poniewaz
pienigdze znikad sie nie pojawiy.
Mimo wszystko byl przekonany, ze
sie znajda. Pozostawalo tylko
pytanie, skad i kiedy[10].

W listopadzie zalozyciel Dziela
wrocil do Rzymu i zaczal z nowym
zapatem szukac tak pozadanej Villi.
Pierwsza, ktora znalaz} i ktora



zaspokoila jego potrzeby to dom
sasiadujacy z Villa Albani. W
niedziele, 24 listopada, gdy wszyscy
przy Citta Leonina jej sie przyjrzel,
przynajmniej z zewnatrz, dla
rozrywki postanowili nadac¢ nazwe
swemu marzeniu. Jak mozna
wydedukowac z dziennika, wydaje
sie, ze Ojciec juz wczesniej znalazl
imie dla Villi: «<Podczas objadu
postanowiliSmy ochrzci¢ nowy dom
— opowiada kronikarz. — Ojciec
powiedzial, ze bedzie sie nazywac
Villa Tevere»[11]. Na razie, aby nieco
ostudzi¢ pragnienia, don Josemaria
kupowatl w rzymskich
antykwariatach potrzebne sprzety.
Teraz tylko brakuje — mowil
swoim synom — by Pan nas
obdarzyt domami, by wszystko
zmiescic¢ w srodku([12].

Zblizalo sie Boze Narodzenie. Nadal
szukali. Wy$niona Villa nie pojawiala
sie. Ojciec, wobec powagi
problemow, jakie spoczywaly na jego



barkach — dom i Decretum laudis—
prosit o wiecej modlitwy:

Niech polecajqg w modliwtwie, nie-
stru-dze-nie, wszystkie sprawy tu
w Rzymie. Nie zapominajcie takze,
Ze wypada rozwiqzac hoj-nie
sprawe pieniedzy na dom naszej
rzymskiej kurtii: to caly kapitat.
Uczyncie mi, z taskq Bozq, bardzo
wielki cud[13].

Nadszed! Nowy Rok i Ojciec nadal
domagat sie modlitwy, poniewaz -
nalegal — tylko dzieki niej wszystko
pojdzie dobrze[14].

Mijaly tygodnie, a on niezmiennie
spogladal na calg sprawe z
nadprzyrodzonego punktu widzenia:

Dom? Nie wiem: pierwszq
przeszkodaq jest to, Ze nie mamy
pieniedzy. Ale ta przeszkoda
niewiele znaczy, poniewaz juz od
dwudziestu lat przechodzimy nad
tym problemem do porzqdku



dziennego. Wielkq przeszkodq by
byto, gdybysmy nie umieli
poruszyc Serca Jezusa naszym
zZyciem... zwyklym, szczesliwym,
heroicznym i pospolitym|[15].

Konczyt sie styczen 1947 roku i
jeszcze nie zostala ogloszona tak
wyczekiwana Provida Mater Ecclesia,
ani nie rozwigzala sie sprawa
pieniedzy. Mimo wszystko zalozyciel
Opus Dei byl pewien, ze Pan nie
zostawi ich w potrzebie 1 wskaze
swoim synom zbawienne
rozwigzanie:

BqdZcie zawsze optymistyczni i
radosni. Niech ludzie wypelniajq
normy — modlitwa, usmiechniete
umartwienie, praca. Niech spiq i
jedzaq tyle, ile trzeba. Niech
odpoczywajq i uprawiajq sport. A
wszystko sie uda: wczesniej, wiecej
i lepiej[16].

List do czlonkow Rady Generalnej z 7
lutego caly przepelniony jest



radoscig. Decretum laudis, jak im
oznajmial, jest kwestig dni: wyglada
na to, ze sprawa skonczy sie
szczesliwie. Ojciec kontynuowat
poszukiwania Villi Tevere, uzbrojony
w zdrowy sceptycyzm, chociaz, jak
opowiada, wydarzenia ostatnich dni
obudzily nowe nadzieje:

Sprawa domu to prawdziwy
koszmar. Jesli nadarzy sie
stosowna okazja, podpiszemy
umowe, aby zaplacicé w ciqgu
trzech miesiecy, jak juz wam
mowitem. Tego ranka zadzwonita
ksiezna Sforza — poznalismy jq
przez ambasadora Sangroniza —
oferujqc pewnq wille. Wczoraj byt
posrednik z kilkoma, a wieczorem
o jeszcze jednej rozmawiat z nami
telefonicznie avvocato* D’Amelio.
Zobaczymy|[17].

Powstaly nowe nadzieje na dom,
gdyz dziennik z Citta Leonina
odnotowuje, ze 8 lutego wyjechali, by



oglada¢ domy ijednag z tych, ktore
moglyby ich interesowac, byla willa
w Parioli, zajeta przez ambasade
Wegier. Nieruchomos¢ potozona byta
przy viale Bruno Buozzi 73.
Wiascicielem willi byt hrabia Gori
Mazzoleni, zaprzyjazniony z ksiezng
Sforza-Cesarini. Chcial skontaktowac
sie bezposrednio z potencjalnym
kupcem, co bylo wielkg zaletg, gdyz
posrednicy w znaczacy sposob
podnosili cene. Zalozyciel obejrzal jg
od piwnic az po dach. Natychmiast
zdal sobie sprawe, ze spelniala
konieczne warunki i poinformowat o
tym pralata Montiniego, ktéry mu
odpowiedzial: «prosze nie pozwolic¢
sie wymkngc¢ temu domowi,
poniewaz Ojciec Swiety uraduje sie
bardzo, jesli tam zamieszkacie.
Ojciec Swiety zna ten dom, poniewaz,
gdy byl kardynalem Sekretarzem
Stanu, odwiedzil tam admirata
Horthy’ego, 0wczesnego regenta
Wegier»[18].



Zdecydowany, by ja kupi¢, zatozyciel
Dziela powierzy} don Alvarowi
poczynienie koniecznych czynnosci z
adwokatami wiasciciela, nie
zapominajac o tym, co przy okazji
poszukiwan mowit swoim synom:
Postawmy sie na miejscu ojca
rodziny, ktory musi kupic¢ dom,
ktory kosztuje kilka milionow[19].

«Podczas wstepnych negocjacji —
opowiada don Alvaro — udato nam
sie znaczgco zmniejszy¢ sume, ktorej
zadal wlasciciel. Jednak nie mieliSmy
do dyspozycji nawet takiej ilosci
pieniedzy. Poza tym, ze prosiliSmy o
pomoc przyjacidl i znajomych,
mysleliSmy o oblozeniu domu
hipoteka, jednak na to musieliSmy
miec tytul wlasnosci, ktorego jednak
nie mogliSmy uzyskac, nie
zaplaciwszy wczesniej przynajmniej
czesci ceny »[20].



Rozmowy trwaly do chwili, gdy
Ojciec zdecydowatl sie¢ natychmiast
rozstrzygnqc kwestie domu(21].

Dom!— pisat do cztonkéw Rady 27
marca. — Nadal czynimy starania:
nie wiem juz od ilu dni ofiarowuje
Msze Swietq w tej intencji: mamy
nadzieje, Ze sprawa rozwiqze sie
juz wkrotce[22].

Rzeczywiscie 10 kwietnia prosit
swoje corki z Asesorii Centralnej:

Polecajcie wciqgz na modlitwie dom
w Rzymie. Mysle, Ze jutro zostanie
podpisana umowa kupna, ale
zostanie do zrobienia jeszcze
pewien drobiazg: zaplacic te
miliony, ktore dom kosztuje[23].

Sam don Alvaro opowiada historie
tej trudnej transakcji:

«Ojciec polecit mi, zebym zobaczyl
sie z wlascicielem i postaral sie
przekonac go, by zadowolit sie



zadatkiem w zlotych monetach, a
reszte sumy zaplacimy w ciggu
miesigca czy dwoch. Rzeczywiscie
mieliSmy wowczas zlote monety,
ktore zaltozyciel Opus Dei trzymal, by
zrobi¢ z nich naczynia liturgiczne.
Poszedlem do tego pana, by
przedstawi¢ mu te propozycje, a
tymczasem Ojciec zostal w domu i
modlil sie¢ intensywnie». Spotkanie
zakonczylo sie sukcesem, choc
wlasciciel wymagal zaplaty we
frankach szwajcarskich. Kiedy
powiedzialem o tym Ojcu,
odpowiedzial mi: Co nas to
obchodzi! My nie mamy ani lirow,
ani frankow, a Panu jest wszystko
jedno, jaka to waluta[24].

To spotkanie z adwokatami
wlasciciela bylo ze strony don Alvaro
heroicznym gestem postuszenstwa i
wiary w zatozyciela, bo jakaz inna
osoba posziaby — z calym
optymizmem i niezachwianym



przekonaniem — kupic wille za kilka
monet?

kK K

Jednak Ojciec nie byl na tyle naiwny,
by juz oglosi¢ pelnym glosem
zwyciestwo i uznac sprawe za
rozwiazang. Drobiazg do zrobienia to
byla przeciez twarda rzeczywistos¢ —
zaplata sumy przewidzianej w
umowie kupna-sprzedazy.
Nieruchomosc¢ o ktéra chodzito,
dawne poselstwo Wegier przy Stolicy
Swietej, zajmowana byla przez kilku
wegierskich urzednikow, ktorzy,
zastaniajac sie rzekomym
immunitetem dyplomatycznym, nie
byli sktonni opusci¢ budynku.
Natychmiast Ojciec zdal sobie
sprawe, Ze nie bedzie latwo skloni¢
ich do opuszczenia domu, choc nie
mieli przeciez zadnego prawa, by
tam mieszkac. Nie mieli
najmniejszego prawa, by powolywac
sie na immunitet dyplomatyczny,



poniewaz juz dawno Wegry zerwaly
stosunki dyplomatyczne z
Watykanem. Siedziba centralna Opus
Dei byla niejako materialnym
uzupelnieniem Decretum laudis,
jednak kosztowata ona wiecej niz
don Josemaria przewidywal, cho¢
nigdy nie zywil w tej mierze
przesadnych zludzen:

Najukochansi! Laska Boza i dobry
humor. To jest wskazowka, ktorej
staram sie nie tracic z oczu, nawet
wtedy, gdy widze dokladnie, Ze
wejscie w posiadanie naszego
domu bedzie bardzo ktopotliwe.
Widoki, po ludzku rzecz biorqc,
nie mogq prezentowac sie gorzej.
Ale zostawmy te sprawe — modlcie
sie w tej intencji[25].

22 lipca 1947 zdecydowali sie na
przeprowadzke z Citta Leonina
naBruno Buozzi. Przeprowadzki
dokonano za pomoca ciezarowki,
ktora za jednym kursem zabrata



meble, sprzety i wszelkie
wyposazenie domu, z wyjatkiem
tego, co Ojciec powierzyl Doricie
Calvo. Zalecil jej, by osobiscie
spakowala szaty i naczynia
liturgiczne, a nastepnie zabrala je ze
soba, nie tracgc ich ani na chwile z
oczu[26].

Na teren posesji, nazywanej od tego
dnia Villa Tevere, wchodzilo sie od
ulicy przez brame, rowadzacg do
ogrodu, stosunkowo zadbanego, w
ktorym rosty krzewy, drzewa
laurowe, pinie, eukaliptusy i drzewa
figowe. Po lewej stronie od wejscia
znajdowat sie domek odZzwiernego.
Stad rozciggal sie ogrdod, wznoszac
sie az do miejsca, gdzie znajdowal sie
dom. Nazywatl sie Villa Vecchia*, cho¢
byla to trzypietrowa konstrukcja z lat
dwudziestych, w stylu
florenckim[27].

Poniewaz wysiki, by dyplomaci
wegierscy sie wyprowadzili spelzty



na niczym, trzeba bylo przystosowac
domek odzwiernego. Nie by} zbyt
duzy, ale mozna bylo w nim urzadzic¢
dwa niezalezne mieszkania. Na
parterze umieszczono rezydencje,
zas kobiety z administracji zajety
pierwsze pietro. Dom eufemistycznie
nazywano Pensjonatem. Architekci
zrobili, co tylko bylo w ich mocy, by
zyskac jak najwiecej przestrzeni i
odpowiednio oddzieli¢ oba
mieszkania. Kuchnia zmienila sie w
jadalnie. W pralni zaaranzowano
niewielka salke. Prasowalnie
umieszczono w waskim korytarzu,
gdzie pracowalo, poruszalo sie i
mieszkalo pie¢ 0sob[28]. Parter
skladat sie z trzech malenkich
pokoikow i bez watpienia wcale nie
byt lepszym mieszkaniem niz to przy
Citta Leonina[29]. Victoria Lopez-
Amo, ktora dotaczyla do
administracji wkratce po
przeprowadzce, opisuje, jak starano
sie zachowac urok i godny wyglad
kaplicy, umieszczonej na tak



ograniczonej przestrzeni: «Wszystko
trzeba bylo przystosowac do bardzo
ograniczonej przestrzeni. Kaplice
umieszczono w bardzo malym
pokoiku, a chociaz bylo to
tymczasowe rozwiazanie, wszystko
w niej wygladato bardzo godnie i
przytulnie.

Na oltarzu znajdowat sie krucyfiks w
stylu bizantyjskim, ktory sprzyjat
poboznosci. Na bocznej $cianie obraz
NajsSwietszej Maryi Panny [...]. Obok
obrazu znajdowat sie niewielki
wspornik, na ktorym moza byto
umiesci¢ wazon z kwiatami. Kiedy
kaplica juz nadawatla sie do uzytku,
Ojciec poprosil nas, bySmy posklejaly
wazon, by mozna bylo postawic¢ go
przy Madonnie»[30].

Nic bardziej nie daje wyobrazenia o
clasnocie, jaka panowata w
Pensjonacie, niz pomyst kobiet, by
zyskac troche przestrzeni w pionie,
poniewaz brakowatlo juz wolnej



powierzchni. Jedna z nich opowiada,
ze: «Kiedy nadeszlo Boze
Narodzenie, Ojciec powiedzial nam,
ze musimy zrobi¢ szopke. Poniewaz
nie bylo miejsca, umiescitySmy ja
pod oknem, ustawiajac figury, ktore
dal nam Ojciec jedna nad druga, przy
pomocy kamieni z ogrodu i
wszystkiego, co sie dalo. Powiedziat
nam, ze wyglada, jakby miala siedem
pieter i Ze poleci zrobic jej zdjecie,
poniewaz nigdy nie widzial szopki o
tylu poziomach »[31].

K ok Sk

Od pierwszej chwili Ojciec uzywat
okreslenia maty domek, mowiac o
Pensjonacie. Nie bylo w tym
uszczypliwosci, lecz raczej pogoda
ducha, a nawet sympatia, poniewaz
byla to droga, by wkrotce zajqé
wielkq wille[32]. W postaci
wegierskich dyplomatow, ktdrzy nie
chcieli opuscic¢ willi, widzial probe



zeslana przez Boga oraz zlosliwosc ze
strony diabla:

Widad, — komentowal — ze diabtu
to przeszkadza. Ale Bog nie
przegrywa bitew([33].

Zdecydowal wiec, by przyjac te
sytuacje ze spokojem i nie przerywac
czuwania na nieustannej modlitwie,
utrzymujac dniem i nocg
niewidzialne oblezenie, przy
jednoczesnym utrzymywaniu statej
obserwacji z Pensjonatu. Wcze$niej
czy pozniej Villa Vecchia sie przeciez
podda.

Pod koniec lipca Ojciec, przebywajac
w Molinoviejo, mys$lal o swoich
corkach:

Niech Jezus zachowa moje corki w
Rzmie.

Najukochansze! Jestem tu w
Segowii i mam wiele dobrych
wiesci do opowiedzenia [...]. Czy



bardzo Was doswiadcza
mieszkanie w nowym domu? Czy
juz naprawde modlicie sie do
Pana, by Wegrzy zostawili nas w
spokoju?[34].

Molinoviejo bylo tym czasie w w
peinym ruchu. Zalozyciel Opus Dei
poswiecal miesigce letnie 1947 roku
na formacje swoich synéw i corek. W
pierwszej potowie wrzesnia podjat
dtuga, dwutygodniowa podroz,
przemierzajac péinocna Hiszpanie
od Galicji po Bilbao. Odwiedzil nowe
osrodki i poznal nowych cztonkow
Dziela, a w tym samym czasie szukat
pieniedzy i rozmawiatl z biskupami,
informujac ich o sytuacji Opus Dei.
Na tych dzialaniach zwigzanych z
zarzadzaniem Dzielem zastal go
listopad, gdy zostal zmuszony do
zjawienia sie w Rzymie, poniewaz
zalew prosb o uzyskanie aprobaty,
zlozonych przez byty zakonne o
bardzo heterogenicznym
charakterze, grozil jeszcze wiekszym



zwichnieciem natury instytutow
Swieckich.

Nadchodzila zima 1 mieszkancom
Pensjonatu zaczat doskwierac chiod.
W szczegdlny sposob cierpial z tego
powodu sam Ojciec, ktory byl bardzo
wrazliwy na zimno i spadki
temperatury. Wspomina o tym w
liscie napisanym tuz przed Bozym
Narodzeniem 1947 roku:

Boze Narodzenie — w strasznym
zimnie — bede musiat spedzi¢ w
Rzymie, choc¢ postaram sie jak
najszybciej wrocic do Hiszpanii.

Dzis rano zadzwonit mons.
Dionisi, aby powiedzied, ze
Kardynat Wikariusz udzielit nam
zezwolenia na otwarcie
akademika studenckiego. Problem
jest jasny: nie chodzi o wynajecie
lokalu teraz, ale musimy znowu
zaczqc dziataé, zeby miec latem
dom przygotowany do rozpoczecia
dziatalnosci w nastepnym roku



akademickim. Pieniqdze? Przyjdaq,
przyjdq, poniewaz bez pracy
wsrod studentow nie ruszymy z
Dzielem, a przynajmniej na pewno
nie takq silq, jakiej domaga sie
nasz duch[35].

Jak wida¢ nigdy nie odrzucat
powaznych propozycji pracy na
rzecz dusz, thumaczac sie brakiem
pieniedzy. Akceptowal, bez skarg i
melancholii, to, co uwazal za
logiczne rozwigzanie: nie ma innego
wyjscia, jak prosi¢ o jalmuzne.

Na poczatku 1948 roku don
Josemaria dzwigal straszliwy ciezar
probleméw ekonomicznych.
Przeciwnie do tego, czego mozna by
bylo oczekiwad, z tego powodu nie
zatrzymal ekspansji apostolskiej
Dziela, ani nie przeszedi do
defensywy, ograniczajac sie jedynie
do zycia poboznego. Pierwsza czes¢
hiszpanskiego przystowia, ktora
powiada, zZe Trzeba Boga prosic i



miotem bic, wypelnial dokladnie. Nie
byl jednak pewien, czy bedzie
potrafil wraz ze swymi synami z
rownym zapatem wypeinic¢ druga
czes¢ przystowia. Przechodzili przez
wiele ograniczen ekonomicznych, a
klopoty zwigzane z zabiegami wokot
centralnej siedziby Dziela byly
zaledwie poczatkiem calego
fancucha przeciwnosci. Zalozyciel
Opus Dei nie przesadzal wiec piszac
z Rzymu do Rady Generalnej:

Nigdy nie przezywatem wiekszych
ktopotow z przyczyn
materialnych. I nie chodzi o to, zZe
zmniejszylo sie moje zaufanie
poktadane w Bogu, lecz w miare
jak wzrasta we mnie to zaufanie, i
gdy widze tyle opatrznosciowych
interwencji Pana, rosnie rowniez
we mnie przekonanie, Ze
powinnismy zawsze uzyc¢
wszelkich srodkow ludzkich. W
konsekwencji po moim powrocie
zrobimy analize organicznqg - na



chlodno - ekspansji Dziela, biorqgc
pod uwage to wszystko, co dzisiaj
jakos tam funkcjonuje (Rzym,
Paryz, Mediolan, Londyn, Dublin,
Coimbra, Lizbona, Chicago,
Buenos Aires), ale nie zapominajqgc
o materialnej stronie Dziela

Don Josemaria az nadto zdawatl sobie
sprawe z wymagan finansowych,
wynikajacych z jego apostolskich
zapalow. Domyslat sie tez, ze
niejednemu przychodzilo na mysl, ze
Ojciec buja w obtokach w sprawach
materialnych. Przechodzac nad tym
do porzadku dziennego , radzi im z
calkowita Swiadomoscia sytuacji:

Caly czas sie martwie, juz to
pisatem wczesniej, i zdaje sobie
sprawe ze wszystkiego. Ale...
jeszcze jest czas na to, by czynic¢
szalenstwa, jesli sie to robi z
glowq: Bog tez nas nie
zawiedzie[36].



Jego wspolpracownikom nawet przez
mys$l nie przeszlo, ze don Josemaria
w Rzymie moglby zaniedbad
jakakolwiek ludzka mozliwos$¢ w
niewdziecznym zadaniu proszenia o
pienigdze. W kazdym razie, pokornie
i dobrowolnie ofiarowuje sie prosic o
jalmuzne tam, gdzie mu wskaza:

dobrze wiecie, ze sie tym
interesuje. Jest to niemal moja
obsesja. Pomyslcie, do kogo
moglbym isc¢ prosic o jatlmuzne po
moim powrocie[37].

Wiadomos¢, ktora konczyt list takze
nie nalezala do podtrzymujacych na
duchu. (Chodzilo o to, ze dokladnie w
czwartek 29 stycznia 1948 roku
Ignacio Sallent pojechal, by odebrac
kilka listow z biura Iberii, przy placu
Venecia. Zostawil samochdd na ulicy,
zamknal na klucz i w ciggu paru
minut, gdy go nie bylo, ukradziono
mu go. Juz od tygodnia nie mieli do
dyspozycji samochodu, ktory by} im



bardzo potrzebny). Z absolutnq
wolnosciq — pytal ich Ojciec. —
biorqc pod uwage, ze drugi
samochod kosztowac bedzie jakies
tysiqc dwiescie dolarow,
zdecydujcie, czy jestesmy w stanie
go kupid, czy nie. Nie zapominajqc
0 tym, Ze tu nie ma pieniedzy i
trzeba by bylo je wysuplac z tego
czym wy dysponujecie[38].

Dokladnie miesigc pozniej, w liScie
datowanym 4 marca 1948 roku, don
Josemaria zawiadamial swych synow
w Madrycie, ze wyjedzie z Rzymu 12
marca. Jednak w tym miesigcu
zimno, wilgo¢, gt6d[39] i ciggle
zmartwienia materialne wyrzadzily
takie szkody w zdrowiu
mieszkancow Pensjonatu, ze
zapewne nieprzypadkowo wszyscy
na raz zapadli na jakies choroby i
dolegliwosci. Ojciec, starajac sie
ukrywac swoj kiepski stan, opowiada
0 tym z wymuszonym nieco
poczuciem humoru:



Wiecie, ze przed dwoma dniami
obudzitem sie z catym lewym
bokiem twarzy sparalizowanym -
usta wykrzywione, lewego oka nie
mogltem zamknaqd, co za facjata!
Pomyslatem sobie, czyzby to byt
paraliz? Ale reszta ciata byta w
porzaqdku, sprawna. Profesor
Faelli zapewnia, zZe to zarcikze
strony rzymskiego klimatu -
reumatyzm. Teraz pisze z pewnym
trudem, bo powieka opadta mi na
oko i widze tylko polowicznie.

Jestem bardzo zadowolony. Patrze
wlustro i moge podziwiad, z lewej
strony, moje zwltoki, poniewaz z tej
strony wyglgdam jak martwy.
Nawet pot czota mi zesztywniato,
na gtadko, bez najmniejszej
zmarszczki, i przez to zdaje mi sie,
Ze dzieki takiej Smierci
odmiodnieje.

Dobrze wiec, nie martwcie sie,
poniewaz to nie jest nic



powaznego. Biore salicylany,
ktade sie wczesnie i przyktadam
sobie termofor z gorqgcq wodgq.
Trzeba cierpliwie czekac. Mysle, ze
nie bedzie powodu do opdéZniania
wyjazdu.

Modlcie sie za mnie. Proscie, bym
naprawde ukochat Pana, bym sie
zachowywat zawsze tak, jak on
sobie Zyczy. Bo Jego Opus Dei jest, i
zawsze powinno byd, Szkotq
Swietosci posrod swiata i szkoda
by byto, zeby ten fundator bez
fundamentow ciqgnaqt sie w
ogonie, gdy powinien kroczy¢ na
przedzie. Byla by to wielka szkoda
i wielka, powazna
odpowiedzialnosc[40].

Ojciec nie odzyskal jednak zdrowia 1
musiat przelozy¢ swoja podroz do
Madrytu. 11 marca, chociaz z jego
okiem bylo bardzo Zle odpowiadal na
korespondencje. Czlonkom Rady
Generalnej pisal o stanie don Alvaro:



Weczoraj zachorowat nam Alvaro,
na jakgs strasznq angine. Z tego
powodu polecitem mu potozyc sie
w jedynym tozku, jakie mamy, a ja
spie na tym, ktore mi rozstawiq na
noc w salce. Wielkq radosc¢
sprawia zycie takim rzeczywistym
ubodostwem, znacznie ciezszymna
codzien niz to, ktorego zaznajq
zakonnicy: zawsze niczym sw.
Aleksy pod schodami. — Dzis
dzieki leczeniu prof. Faelliego
chory czuje sie juz wlasciwie
dobrze, ale nie pozwolitem mu
jeszcze wstad, chociaz ten nalega...
bardziej niz powinien[41].

A w liscie do Asesorii Centralnej
opowiada, ze:

Dzis odbyta sie druga operacja
Encarnity: jest mocna, mezna —
nalezatoby powiedziec:
prawdziwie kobieca — wobec bolu.
Jestem bardzo zadowolony, z niej i



ze wszystkich kobiet, ktore sq w
Rzymie[42].

Minagt kolejny tydzien i stan don
Josemarii wcale sie nie polepszyt. Z
jego listow mozna sie jedynie
domyslac, w jak kiepskim byt stanie:

Rzym, 18 marca 1948

Niech Jezus zachowa mi moich
synow.

Najukochansi: w poprzednim
tygodniu, kiedy nadeszla poczta z
Hiszpanii — Wasze listy!— miatem
niewielkie dolegliwosci, ktore nie
pozwalaly mi normalnie patrzeé
na lewe oko. Miatem paczke z
listami w reku i czutem wielkq
pokuse — nie z powodu
ciekawosci, lecz z mitosci — zeby
to wszystko przeczytac. W koncu
zastata mnie druga w nocy na
rozmowie z Panem i z Wami, po
tym, jak przeczytatem spokojnie
ostatni list: bytem staby. Nie wiem



dlaczego jeszcze raz spojrzatem -
ale uwazniej - na mebel
znajdujqcy sie w pokoju, gdzie
pisze. Znajdujq sie tam cztery
osiotki, ktore Trzej Krolowie
przyniesli mi z Hiszpanii, pedem...
Czasami zabawiam sie w ten
Sposob, ze kaze im is¢ to tu, to tam,
zmieniam im kierunki, ale nigdy
ich nie rozdzielam: idq
wszysciutkie cztery razem, po
bratersku, niosqc swdoj ciezar,
niestrudzone, silne. Zrobitem
rachunek sumienia, peten
wyrzutow sumienia z powdu
nieporzqdku. Zasnglem
usmiechniety, myslqc o Was i o
mnie, mowiqc Panu w imieniu
wszystkich: ut iumentum factus
sum apud te*!...[43].

Poddat sie leczeniu metoda
diatermii, ale paraliz twarzy nie
ustapit. Ojciec pozostawat
“asymetryczny”, jak sam mowil o
sobie, z faccia storta**, wykrzywiona



twarza. W Madrycie kontynuowat
diatermie, bez poprawy, ale
podniesiony na duchu. (Gdy tylko
mi sie poprawi— pisat do don
Alvaro —zajme sie proszeniem o
jatmuzne)[44].

W korespondencji z wiosny 1948
roku zalozyciel Opus Dei pozostawit
obraz swych podrdzy, cierpien i
upokorzen na tle wielkiego pokoju i
radosci, stwierdzajac osobiscie
dojrzatos¢ pracy apostolskiej, ktora
byla prowadzona w calej Hiszpanii.
Wystarczy przejrzec pobieznie kilka
listow, by sie o tym upewnic:

Madryt, 13 kwietnia 1948.

Niech Jezus zachowa moich synow
w Rzymie.

Najukochansi, zaczynam do Was
pisad, kiedy juz wszyscy spiq,
poniewaz jutrzejszy dzien spedze
poza Madrytem i nie wiem, czy
znajde na to czas. W kazdym



razie, musze sie pospieszyc,
poniewaz lewe oko nie jest jest
jeszcze zdrowe [...].

Nie mozna bylo teraz przestacé
wiecej pieniedzy. Nie przerywam
staran [...].Wiele odwiedzin, choé
moja twarz nadal jest
wykrzywiona. Kazdego dnia jem
poza domem. To okropne, lecz
nieuniknione! [...]. Juz koncze!
Bolg mnie oczy, jest bardzo pozno.

Wszystkich moich synow
wspominam z mitosciq. Modle sie
bardzo za Wiochy... za Papieza! , a
takze za moich synow. Alvarico!
Kiedy bedziesz mogl przyjechac?
Tutaj jest mnostwo roboty[45].

Drugi list byl datowany w Madrycie
na 21 kwietnia:

Najdrozszy Alvaro, cale mnéstwo
spraw, od razu, Zeby nie
przemeczyc¢ wzroku, piszqc zbyt
duzo. Jeszcze nie moge modlic sie z



brewiarzem! Stane sie¢ wtornym
analfabetq; nie pisze i nie czytam.

(Dalej nastepuje cata seria polecen i
pytan, “cale mnostwo spraw”,
wyrazonych zwiezle).

Pod koniec miesiqgca pojade do
Barcelony, aby prosic o jatmuzne.
Potem pojade do Malagi,
zatrzymam sie u Herrery jeden
dzien[46](napisat do mnie bardzo
mily list z zaproszeniem), a
nastepnie do Granady i Sewilli.
Zebys wiedzial, jak bardzo nie
mam ochoty na podroze! Wiele
mnie rowniez kosztuje spotykanie
sie z takim mnostwem ludzi. Ale
nie mam wyjscia, jesli musze
stuzyc¢ Bogu. Zawsze jem obiad
poza domemi— wierz mi — wloke
sie, bo mato si¢ umartwiam.
Cierpliwosci [...].

Wiem, Ze zdajesz sobie sprawe, Ze
przemilczatem niektore ktopoty,
ktorych nigdy nie brak[47].



Don Josemaria kontynuowatl swoje
odwiedziny z prosba o jalmuzne, a 20
maja wrocit do Rzymu. Zalozyciel
Opus Dei zyl wedlug programu pracy,
ktory staratl sie wykonac za wszelka
ceng, nie unikajac trudnosci. W
czerwcu miat ulozony plan
wyjazdow az do poznej jesieni: w
drugiej polowie miesigca przejechatl
przez potudnie Wioch, glownie przez
Kalabrie i Sycylie, cho¢ wiedzial, ze
panuja tam silne upaty, z tych, ktore
przywodzq na mysl czysciec. 2
lipca udal sie do Hiszpanii, gdzie
miat zamiar wykorzysta¢ wakacje
letnie na potrzeby swych synow i
corek uczestniczacych w kursach
formacyjnych w Dziele, aby
zmobilizowac ich pod wzgledem
apostolskim. Nastepnie, w potowie
pazdziernika mial odwiedzic Porto i
Coimbre[48].

Co do joty wypeinil swoj program
wtoski, hiszpanski i portugalski[49].
Zgodnie z przewidywaniami przybyt



do Coimbry 12 pazdziernika, cho¢
czut sie troszke stabo. Z tego, co
opowiada w liScie do Rzymu,
nalezaloby raczej powiedziec, ze byt
powaznie chory:

Moja podroz do Portugalii— pisal
im z Molinoviejo — byta bardzo
zabawna, poniewaz caly czas
bytem chory. Gdy przyjechatem do
Coimbry, jak tylko przywitatem sie
Z Panem, musiatem potozyc sie do
tozka. Jednak nie omieszkatem
wyskoczyc do Porto, gdzie mamy
catkiem spory dom, z niewielkim
ogrodkiem, ktory przypomina
Ferraz 16, tylko w mniejszej skali.
Poniewaz nie moglismy jeszcze
kupic mebli, siedzieliSmy na
podtodze - jak zawsze,
btogostawione ubostwo! —
rozmawialismy, spiewalismy i
smialismy sie. Wasi portugalscy
bracia warci sq gory ztota.
Niektorzy mnie nie znali. Byli
bardzo zadowoleni, ze mogq



ujrzec tego fundatora bez
fundamentu, ale jak zawsze w
dobrym humorze[50].

Juz ponad dwa lata Ojciec spedzit w
cigglych podrézach, wteiz
powrotem, miedzy Hiszpanig i
Wlochami. Rozszerzal Dzielo i prosit
0 pienigdze. 30 grudnia 1948 roku
wyjechal szdsty raz do Rzymu; a 11
lutego 1949 rku byt kolejny raz z
powrotem w Hiszpanii. Jego pobyty
w Madrycie nie byly w najmniejszym
stopniu okresem wypoczynku:

Alvaro! — pisal Ojciec 28lutego. —
Jutro wyjezdzam do Kordoby,
pojutrze spedze noc w Granadzie,
a nastepnego dnia pojade spedzi¢
dwadziescia cztery godziny z
Herrerq. Potem znowu bede na
kilka dni w Granadzieiz
powrotem do Madrytu. Potem
pojade jeszcze na dwa dni do
Valladolid —bytem tam



przedwczoraj i wczoraj —
poniewaz tak trzeba[51].

Weczesniej byl w Walencji i zajmowat
sie wieloma innymi sprawami.
Nowoscia bylo to, ze na poczatku
lutego wegierscy dyplomaci opuscili
wille[52]. Ojciec natychmiast rzucit
sie w wir pracy, szukajac ludzi,
ktorzy mogliby pojecha¢ do Rzymu
oraz Srodkow na przeprowadzenie
remontu. To byla, miedzy innymi,
przyczyna wyjazdu do Hiszpanii
przed obiecana podroza do
Portugalii.

Odzyskanie Villa Vecchia po poitora
roku duchowego oblezenia przez
mieszkancow Pensjonatu, na
polecenie Ojca odbylo sie przy
obustronnych uprzejmosciach. Z Villi
przestano wielki bukiet mieczykow, a
don Josemaria odwdzieczyl sie
butelka dobrego koniaku, ktora
Rosalia, stuzaca, zaniosta Wegrom,
ubrana w najlepszy mundurek[53].



23 kwietnia Ojciec byl z powrotem w
Rzymie, gotow ostatecznie zmierzy¢
sie z problemem centralnej siedziby
Opus Dei. Bez chwili zwloki
opracowany zostat projekt prac. W
maju czekali niecierpliwie na
uzyskanie pozwolen
budowlanych[54]. 9 czerwca 1949
roku rozpoczely sie prace
remontowe[55].

2. Zarzadzanie miedzy Rzymem a
Madrytem

Zaledwie szes¢ tygodni od chwili
wejscia robotnikow do Villa Tevere
skonczyly sie rezerwy funduszy
przeznaczone na prace. Oczywiscie
nie bylo to dla Ojca zaskoczeniem,
cho¢ martwil sie tym, Ze nie znalaz}
zadengo nowego zrodia
finansowania czy dochodéw. W
zadnym wypadku nie miat zamiaru
przerywac prac. Z jego punktu
widzenia to, co sie stato, bylo
nieomylnym sygnalem, ze trzeba i$¢



naprzod, z jeszcze wiekszg wiarg, jak
staratl sie przekonac cztonkow Rady
Generalnej:

Tutaj takze stoimy jak najgorzej z
pieniedzmi — Bogu dzieki — ale
jestesmy pewni i wierzymy, ze
trzeba is¢ naprzod, jakkolwiek,
jesli chodzi o te prace. Sq one
cudownym narzedziem do
osiggniecia tak bliskiego jutra,
ktore jest sie juz na wyciqgniecie
reki. Doktadniej napisze na ten
temat w nastepnym liscie. Po
ludzku rzecz biorqc, nie widaé
wyjscia. A trzeba je znalezé. I
trzeba zrobic to wszystko, co
zostato zaplanowane. Chce, byscie
uciekali sie do Niepokalanego
Serca Maryi, z jeszcze wiekszq
pewnosciq niz kiedykolwiek: sub
tuum praesidium*!...[56].

W trzy dni pdzniej pisal ponownie:

W obliczu trudnosci materialnych,
ktore przezywamy, nie ma innego



wyjscia, jak zastosowac srodki
nadprzyrodzone i wyczerpac
srodki ludzkie [...].

A wiec trzeba Boga prosic i mtotem
bié. Tutaj bardzo wiele pracy i
wielkie perspektywy. Z powodu
braku pieniedzy nie powinno sie
przerywac wykonywanych zadan.
Trzeba po prostu znalezc forse!

Niech szczegolnie ci z Molinoviejo
w tej intencji odprawiq nowenne
do Matki Pieknej Mitosci[57].

Minagtl kolejny miesigc i Ojciec pisal
do swoich synow w Meksyku:

Rzym, 29 sierpnia 1949
Niech Jezus zachowa moich synow.

[...]1 Alvaro pojechat do Hiszpanii
prawie miesiqc temu, aby
zobaczyd, czy mozemy choc troche
rozwiqzac problemy materialne,
jakie mamy we Wloszech. Nie



wiem, do jakiego stopnia uda mu
sie znaleZcé rozwiqzanie, poniewaz
oni tam, dzieki Bogu, takze ledwie
sq w stanie utrzymac sie na
powierzchni[58].

Ta postawa meznego optymizmu w
obliczu widocznej, wrecz namacalnej
biedy jest bardzo charakterystyczna
dla tego nadprzyrodzonego
“menedzera” wielkiego formatu. Ale
bardziej jeszcze zadziwia jego
komentarz na temat tego, ze bieda
przyciska Dzielo ze wszystkich stron:
dzieki Bogu— powiada — takze w
Hiszpanii sq w potrzebie, gdy
chodzi o pieniqgdze i ledwie sq w
Stanie utrzymac sie na
powierzchni[59].

W tym wiasnie czasie Ojciecijego
synowie zaczeli cierpiec
przewidywane juz, najsurowsze
prawdziwe ubdostwo, wspaniate
ubostwo. Laus Deo*![60]. Ubdstwo
przyjete dobrowolnie i z miloscig, ze



wszystkimi jego konsekwencjami:
troskami, glodem, strachem,
choroba, niewygodami i
zmeczeniem, snem i bezsennoscia...;
oraz rados$cig, porzadkiem,
pracowitos$cia, upokorzeniami,
spokojem 1 walka ascetyczna, a takze
modlitwa peing wiary, mitosci i
nadziei. Za wszystko to, czego
musieli wkrotce doswiadczyc¢ z gory
skladal podziekowanie, Swiadom, ze
jeszcze ma wiele do zrobienia w tym
zyciu, co wyznawatl z wielkg prostota
swoim synom:

iA ja, prostaczek, myslatem, zZe juz
bede mogt umrzeé! Naprawde
bytoby to najwygodniejsze
wyjscie[61].

kK K

Intrygujaca wydaje sie aktywnos¢
podrdznicza zatozyciela Opus Dei

miedzy 1946 1 1949 rokiem. Przez

trzy lata wcigz wyjezdzal i wracail,
jezdzil z Madrytu do Rzymu i z



powrotem. W ciggu trzech lat odby}
siedem podrdzy na trasie Wlochy-
Hiszpania. Po raz siédmy wyjechal z
Madrytu 23 kwietnia 1949 roku. Tego
dnia dotart do Rzymu i w nim
pozostat. Od tej chwili, podejmujac
wyprawy apostolskie, zawsze bedzie
potem powracac¢ do swojej siedziby,
Villi Tevere. Do tej pory raz Rzym, raz
Madryt domagaly sie jego obecnosci.
Z okresu pomiedzy czerwcem 1946 a
czerwcem 1949 zachowalo sie ponad
trzysta listow. Korespondencja ta
Swiadczy otrwarcie, jak bardzo Rzym
przyciggal zalozyciela Opus Dei oraz
o tym, Ze jego praca i dzialalnos¢ we
Wtoszech staly sie zadaniem, w ktore
w calosci sie zaangazowal. Jego
pobyty w Madrycie byly naznaczone
pietnem czego$ nieprzewidzianego i
nadzwyczajnego, wydarzen w
wiekszosci swej nie do unikniecia.

W efekcie mozna odnie$¢ wrazenie,
ze przyczyny, dla ktorych zmuszony
byl wyjezdza¢ niemal zawsze byly



nieprzyjemne. Nie mozna sie dziwic,
ze jesli zalozyciel Dziela musial
jezdzic¢ z jednego miejsca w drugie,
nie robil tego ochoczo. W czerwcu
1946 roku wyplynal na pokladzie J.J.
Sister na prosbe don Alvara, ktory
uwazal, ze jest wyczerpany i ze na
niewiele sie zdaje jego naprzykrzanie
sie w Kurii w sprawie uzyskania
aprobaty dla nowych form. W
listopadzie tegoz roku musial wrocic,
poniewaz Decretum laudis mial by¢
zaaprobowany. Rok pdzniej byt
zmuszony ponownie opusci¢ Madryt,
poniewaz nawal podan grozit
wykrzywieniem natury Instytutow
Swieckich. Wreszcie ostatnig podréz
odby! na wiosne 1949 roku,
poniewaz musiat zmierzyc sie z
problemem prac budowlanych w
centralnej siedzibie Dziela.

Z drugiej strony, w korespondenc;ji
datowanej w Rzymie, to znaczy w
listach wysylanych do Madrytu,
dostrzec mozna troske don Josemarii,



by pomo6c w wielu sprawach
zarzadu, ktorych z Rzymu nie mogt
nadzorowac bezposrednio. Kilka
razy wydaje sie, zZe przeprasza
cztonkow Rady Generalnej za swoja
przedtuzajaca sie nieobecnosc (teraz
widzisz, ze jest konieczne
przedtuzenie mojego pobytu w
Rzymie)[62]; w innych przypadkach
wyjasnia przyczyny zwloki (Pan
chcial, bym i te sSwieta Bozego
Narodzenia spedzil poza
Hiszpaniq)[63]; lub wyrazal
pragnienie, by ich zobaczy¢ (Moj
pobyt tutaj to juz kwestia
tygodnia. Do zobaczenia)[64]; albo
wreszcie wyraza zal, ze sprawy w
Rzymie ida tak powoli (Juz widad, ze
te Wielkanoc spedze w Rzymie)[65].

To potwierdza wniosek, ze Hiszpania
byla wowczas dla Dziela
rezerwuarem ludzi dojrzatych i
zrodlem nowych cztonkow. W
Hiszpanii znajdowaly sie niezbedne
srodki, aby prowadzic prace



apostolska. Tam rezydowaly Rada
Generalna i Asesoria Centralna,
organy zarzadu calego Dziela,
odpowiednio - dla mezczyzn i dla
kobiet. W ciggu tych trzech lat,
miedzy 1946 a 1949 rokiem,
nastepuje decydujacy, gwattowny
rozwoj Opus Dei w Hiszpanii.
Pozniejszy row0j dziela jest juz tylko
naturalng konsekwencja wydarzen
lat 1946 — 1949. W ciggu tych trzech
lat nastepuja rowniez pierwsze
wyjazdy do innych panstw. Wszystko
to thumaczy, dlaczego w tym okresie
Madryt przyciggal zalozyciela
niczym magnes.

Inna sprawa, ktéra don Josemaria
musial mie¢ na wzgledzie, bylo
unikniecie zaangazowania w kwestie
spoleczne i polityczne[66]. To
wlasnie w Rzymie niektérzy
upowaznieni dygnitarze Stolicy
SwiQtej, doradzali mu, by nie dawat
najmniejszej okazji, aby go
oczerniano: jesli ksiedza nie



zobaczgq, nie beda mogli wymyslaé
nowych kalumni - mowili mu[67].
Don Josemaria z checia przyjal te
rade, ktora w koncunie byla niczym
innym, jak jego stara dewizga: ukryc¢
sie i zniknqc[68].

Jednak ponad wszystkimi tymi
przyczynami znajdowat sie jego
pierwotny i godzien uznania cel,
jakim bylo zromanizowanie Dziela.
Uznajac, ze byly motywy za i przeciw
jego obecnos$ci w Madrycie, podjat
rozsadna decyzje, by spedzac od
czasu do czasu krotkie okresy w
Hiszpanii. Prawda jest tez, ze nie
musiat dlugo zastanawiac sie nad ta
decyzja, poniewaz byla ona
wymuszona przez same potrzeby
zarzadzania Dzielem. Tak wiec Rzym
byl w opatrznosciowy sposéb
osrodkiem, do ktorego cigzylo Dzielo,
ku Wikariuszowi Chrystusa.

Faktycznie zalozyciel Opus Dei,
wspierany przez don Alvara del



Portillo, jako Prokuratora
Generalnego, zarzadzal Opus Dei z
Rzymu. Jednak reszta Rady
Generalnej i Asesorii Centralne;j
(ktore towarzyszyly Ojcu jako
centralne organy zarzadu)
rezydowaly w tym okresie w
Madrycie. Temu prowizorycznemu
rozwiazaniu, zastosowanemu za
zgoda Stolicy Swietej, by Rada
Generalna pozostawala podzielona
miedzy Rzym i Madryt, nie
brakowalo wad. Zalozyciel starat sie
je naprawic¢ poprzez wlasne
poswiecenie, ogromnag
korespondencje i liczne podroze
majace na celu zapewnienie
koordynacji dzialan[69].

Zalozyciel pozostawil w rozsadnych
granicach margines dla cztonkow
Rady, ktorzy znajdowali sie w
Madrycie, by obradowali i
podejmowali decyzje kolegialnie:



Podczas mojej nieobecnosci— pisatl
do nich w pierwszym okresie — nie
przestawajcie omawiac problemy i
rozwiqzywac je za wspolnq zgodq
was wszystkich tworzqcych
Radel[70].

Sama natura zalozyciela Opus Dei,
sklonna do dbatosci o szczegoly,
ulatwiala to porozumienie na
odleglosc. Jednak jesli wymagaly tego
okolicznos$ci zwigzane z czasem,
sposobem lub miejscem, pozostawial
swym synom podejmowanie decyzji,
nie starajgc sie narzucic¢ im wlasnego
punktu widzenia, czasem
wypaczonego przez oddalenie: Stqd
nie widac wszystkich szczegotow
spraw— wyznawat im przy innej
okazji. — Dlatego nie traktujcie
dostownie tego, co teraz wam
powiem[71].

Starat sie uniknac¢ tego, co zdarzyto
sie w historii Stuchaczom w epoce
Hiszpanii kolonialne;j. Kiedy



przybywaly na Audiencje Nowego
Swiata polecenia Rady Indii, niekiedy
przygotowane bez znajomosci
szczegolnych warunkow, w jakich
maja byc¢ realizowane. Czlonkowie
Audiencji, na znak poddania sie
wladzy, kladli dokumenty na
glowach i rownoczesnie oSwiadczali:
zostaly przyjete do wiadomosci, ale
nie mozna tego wykonac.

Ryzyko, na ktdre zalozyciel Opus Dei
wystawial cztonkow Rady byto
innego rodzaju. Jak rozpoznad, czy
to, o czym mowit Ojciec, byto
sugestia, poleceniem, czy po prostu
zyczeniem, ktorego zrealizowania
pragnal? Stad wzielo sie niejedno
nieporozumienie, ktore pokazywato
zupeina dyspozycje jego synow i
corek, by wypelnic - z milo$cia -
jakiekolwiek zyczenie Ojca.

Zdarzenie tego rodzaju mialo miejsce
w Los Rosales, w domu w Villaviciosa
de Odon[72]. Sam zalozyciel Opus



Dei musial interweniowac, by
wyjasnic, Ze nie bylo wiasciwe
posiadanie ula. Jego corki, myslac, ze
takie jest zyczenie Ojca, postanowily
postawic jeden ul 1 hodowac
pszczoty[73].

W ciaggu lat, gdy zalozyciel Dziela
dilugie okresy spedzal poza
Madrytem, jasno sformulowal,
jakimi sprawami powinny sie
zajmowac Rada i1 Asesoria. Mowil o
swoich trzech intencjach. Od nich
zalezal rozwoj Opus Dei. Tak wiec:
wiecej mezczyzn i kobiet
potrzebnych dla dalszej pracy Dziela,
wiecej osrodkow, aby ich formowac i
wiecej kaptanow, by zajmowac sie
nimi pod wzgledem duchowym: Trzy
punkty, o ktore stale sie modle,
pomimo moich nedz, i za ktore
prosze usilnie podczas Mszy
Swietej kazdego dnia[74].

Minal rok, a don Josemaria i tym
razem podsumowywat swoje troski



w tych trzech punktach[75]. Jak
zawsze jego glowa pelna byla
projektow apostolskich. Nie
brakowato mu nigdy inicjatywy, ale
brakowalo sSrodkow materialnych,
czasu i ludzi. Jego plany, cho¢
konkretne i realistyczne, miaty
ambicje uniwersalne 1 wyznaczaty
cele, ktore przynajmniej na razie
byly nieosiggalne:

Swiat jest bardzo wielki — i
bardzo maly zarazem! — a trzeba
rozciqggnaqc prace od bieguna do
biegunal76].

Projekty ekspansji podgzaly dwiema
drogami. Z jednej strony ludzie. Z
drugiej budynki, w ktérych mialy
miec¢ siedziby dziela apostolskie. Te
dwa elementy — ludzki i materialny -
niekiedy podazaly obok siebie, kiedy
indziej osobno. W ostatnim okresie
lat czterdziestych, na przyklad, liczba
kobiet w Dziele ustepowatla liczbie
mezczyzn. (Zdaje sobie sprawe z



niedostatku personelu, jaki u Was
panuje[77]- pisal Ojciec). Ale nie z
tego powodu cofnat sie w swych
planach rozwoju, pewien, ze koniec
koncow wszystkie potrzeby zostang
zaspokojone. Z calej panoramy
przebytych trudnosci zawsze
wyciggatl taki sam wniosek, ktory
napawat go otucha: Bog go nie
zawiedzie. Ale jego optymizm,
wsparty na motywach
nadprzyrodzonych, wspierany byt
rowniez stala i szczerg wola
stawiania sobie coraz wyzszych
celow. Dlatego, jesli musial opisac
jakas smutna rzeczywistos¢, cos
potepi¢, lub ukazac jakis brak, jego
opowiadanie konczylo sie zawsze
pozytywna uwaga peing zwycieskiej
radosci:

Skoro juz wkrotce bedziemy
dysponowac¢ dwoma nowymi
budynkami — La Pililla i
Molinoviejo — przeznaczonymi na
Osrodki Studiow oraz domami w



Santiago i Barcelonie [...] i
poniewaz potrzeba bedzie ludzi do
akademikow studenckich w
Rzymie, Lizbonie i Dublinie
(potem, w kolejnym roku w
Paryzu, Chile, Kolumbii, Meksyku i
Argentynie), i skoro bedzie
konieczne rozpoczecie pracy na
wsi oraz w wydawnictwie i
klinice... potrzeba ludzi! I trzeba
ich formowac kazdego dnia lepiej.

Spoglgdam w przysztosc z wielkim
optymizmem: widze zastepy moich
corek ze wszystkich panstw,
wszystkich ras, wszystkich
jezykow. Wystarczy, by pierwsze
robily, co mogq, — z radosciq!—
aby odpowiedziec z calym
postuszenstwem: ancilla Domini*,
kazdego dnia z wiekszym
oddaniem[78].

Potrzeba, by do Opus Dei wstapito
wiecej kobiet byla palaca.
Szczegolnie dawala sie odczué, gdy



chodzilo o numerariuszki
pomocnicze, potrzebne dla dobrego
funkcjonowania Dziela jako calosci.
Jednym ze Srodkow zaradczych
proponowanych przez Ojca byto, aby
osoby zatrudnione w administracji
nowych akademikow, jak na
przykiad akademika w Granadzie,
otwartego jesienig 1947 roku, nie
byly z Dziela. W ten sposob— pisal
do Asesorii — rozumiem, ze
znajdzie sie wiele powotan wsrod
stuzqcych([79]. Wraz z uplywem
miesiecy listy od jego corek wyrazaty
coraz wieksza niecierpliwos¢. Owoce
nie nadchodzity, wiec Ojciec
postanowil chwyci¢ pioro, by zalecic
im spokaj[80].

Don Josemaria, jako zalozyciel Dziela
1 Ojciec, dzierzyl ster zarzadu i
pamietat o swych cérkach w obliczu
Pana: modle sie stale za nie— pisal
— aby byty swiete, radosne i
skuteczne, bez matoskowosci[81]. A
jako dobry kierownik duchowy i



prawdziwy znawca kobiecej
psychiki, mobilizowal swoje corki, by
walczyly z wytworami wyobrazni:
rozdetymi problemami,
bezpodstawnymi zalami, ktore
moglyby niepotrzebnie
skomplikowacé im zycie, gdyby nie
byly na czas poskromione. To
wszystko bylo jedynie
matostkowosciq, Wytworzong przez
ich wlasng fantazje?:

Niech te stworzenia bedq zawsze
radosne — servite Domino in
laetitia*! — i bardzo szczere, niech
powsciggnqg wyobraznie, niech nie
wymyslajq sobie niepotrzebnych
Zalow, niech nauczq sie zy¢
naszym zyciem w stuzbie
Kosciolowi z calq Jego wielkosciq
w sprawach pospolitych, matych i
zwyczajnych: tam wlasnie jest
Bogl82].

Ojciec bedzie im o tym przypominat:



Niech sobie nie komplikujq zycia,
wynajdujqc Zale i konflikty z
powodu drobiazgow bez
znaczenia, o ktorych trzeba
zapominiec¢ natychmiast, jak tylko
radosnie je ofiarujemy Panu. I w
ten sposob bedaq proste, pokorne,
pelne optymizmu, skuteczne: dusze
modlitwy i umartwienia, zgodnie z
duchem naszego Dziela. Dlaczego
nie by¢ szczesliwym — gaudium
cum pace*!— skoro Pan pragnie,
bysmy byli szczesliwi?[83].

Od czasu do czasu do ragk Ojcaw
Rzymie trafialy cale wigzki listow od
corek i synow. Teraz, gdy spedzal
wiele miesiecy w Rzymie, bardziej
dotkliwie odczuwal fizyczne
oddalenie. Tym, ktorzy mieszkali
przy Diego de Leon, gdzie
znajdowalo sie Cetrum Studiow,
brakowalo go w szczegolny sposob.
Nie bylo go posrod nich podczas
ozywionych, wieczornych spotkan,
ktore odbywaly sie tuz przed



pojsciem spac. Radosc, ktora
rozbudzala sama jego obecnosc,
spokoj, ktory emanowat z jego osoby,
jego nadprzyrodzone pogadanki, tak
bardzo pobudzajace, jego uSmiech i
powiedzonka teraz stawaly sie
tematami podczas tych spotkan, ale
juz tylko w charakterze wspomnien.
Wraz z rozrostem Dziela, przy duzej
odleglosci pomiedzy osrodkami
znajdujacymi sie w roznych
miejscowosciach, a takze rosnacej
liczbie czlonkéw Dziela nalezalo
dokonac nowego uporzadkowania.
Trzeba bylo szukac postepowania,
ktore nawet w najmniejszym stopniu
nie zmieniajac ducha i zwyczajow,
ktorymi zyli od poczatku,
pozwoliloby sie dostosowac do
obecnej sytuacji. Czytajac listy, ktore
nadsyltaly do niego jego duchowe
dzieci, zalozyciel Opus Dei wyciggat
wnioski i dawat im pozyteczne
wskazowki:



Jeden z was— wyjasnial cztonkom
Rady — mowil mi o swym strachu
przed zalewem papierow, ktory z
kazdym dniem, wraz z rozwojem
naszego apostolstwa, staje sie
wiekszy. Nie trzeba sie tego bac:
trzeba sie cieszyc, poniewaz jest
on oznakq wzrostu, jak u
czowieka, ktory wyrastajqc z
dziecinstwa napotyka pozorne
ktopoty, zwigzane z dokumentami:
dowodem osobistym,
zaswiadczeniami, dyplomami
uniwersyteckimi, ksiqgzeczkq
wojskowaq etc. Jesli zachowacie
naszego ducha, choc nie bedziecie
mogli stale przebywac z Ojcem,
czym martwi sie inny z was w
swym liscie, kazdy ze starszych, a
szczegolnie ci, ktorzy zajmujq
stanowiska odpowie za rzqdzenie,
w regionie czy w domu, bedq
wiedzieli, jak nadac ludzki i
nadprzyrodzony sens rodzinie
chrzescijanskiej, co jest szczegolnq
cechq naszego Opus Dei. A poza



tym to, co zawsze: zycie
wewnetrzne, praca, radosc i
delikatna mitos¢ — serdecznosc!
— i w ten sposob nie ma obaw
przed rozrostem, poniewaz bedzie
oznaczac wzrost liczebny i
jakosciowy — to ci z Centrow
Studiow!— a takze wiekszq Milos¢
Boga i skutecznosc[84].

K ok Sk

Inna istotng intencjg, w jakiej w tych
latach modlit sie Ojciec, bylo
polepszenie formacji nowych
cztonkow, zaréwno pod wzgledem
intelektualnym, jak i rozwoju cnoty
ludzkich. Modlit sie o to do Boga z
takg sama intensywnoscia, z jaka
prosil, by Pan przysylat ludzi do
Dziela. Praca nad osobista formacja,
rozpoczeta z kazda dusza,
pojedynczo, poprzez Kierownictwo
duchowe, byla wymagalta utworzenia
Centrow Studiow dla kobiet i dla
mezczyzn. A chociaz numerariuszki



pomocnicze byly jeszcze nieliczne,
wedlug zalozyciela Dziela byl to
jeszcze jeden powod, by zadbac jak
najszybciej o dobra formacje kobiet.
WKkrotce po zlozeniu prosby o
admisje pierwsze numerariuszki
pomocnicze zamieszkaly, za
wskazaniem Ojca, w Los Rosales. Ale
poniewaz powstaly pewne
niedogodnosci, jesli chodzi o podzial
pracy, poszukiwano rozwigzania w
innym oSrodku:

Nadal marze o tym, bysmy w La
Moncloa utworzyli osrodek
formacji dla stuzqcych, podczas,
gdy porzqgdkowane sq La Pililla i
Molinoviejo[85] - pisal Ojciec.

Zbadali to. Nie wydawatlo sie to
latwe, nie bylo to tez najbardziej
stosowne miejsce na Centrum
Studiow dla os6b administrujgcych
domami. W marcu 1947 roku Ojciec
ponownie zwracat sie do cztonkin
Asesorii Centralnej z nowa sugestia:



dlaczego nie usprawni¢ administracji
przy Lagasca (Diego de Ledn),
rezerwujac dwa lub trzy pokoje na
Centrum Studiow?[86].

W kwietniu upierat sie przy tym
pomysle: mozna by to latwo urzadzic¢
przy stosunkowo niewielkich
kosztach:

Nie zapominajcie — przypominat
im — Ze zaczyna sie, jak sie da.
Jesli bedzie sie czekac na to, ze
bedq ludzkie srodki, nigdy sie nie
zacznie. Srodki—itow
nadmiarze — przyjda w swoim
czasie. Bedq nagrodq za naszq
prace i nasze oddanie, za naszq
wiare[87].

W maju przygotowali juz niewielkg
przestrzen, aby szybko rozpoczelo
swa dzialalnosc to, co Ojciec (ktory
uznawatl te sytuacje po prostu za
wstepny szacunek) nazywat
przymiarkq do Centrum Studiow
dla stuzqcych[88]. Rezultaty pracy



miaty wkrotce nadejsc. Jak zawsze
zaczynalo sie od matego. Ojciec nie
omieszkal wiec pogratulowac z

catego serca cztonkiniom Asesorii:

Wtasnie nadeszty wasze listy:
jestem bardzo zadowolony z domu
w Lagasca, to pierwsze Centrum
Studiow dla stuzqcych! Rodzi sie,
jak wszystko u nas — niczym Jezus
— w ubdstwie i bez srodkow
materialnych: taka jest droga.

Gratulacje[89].

kK K

Inng sprawa stale obecnga w umysle
zalozyciela Opus Dei byl problem
ksiezy. Jego projekt Swiatowej
ekspansji wymagal powstania wielu
nowych oSrodkdéw, a do opieki
duchowej potrzeba bylo wiekszej
liczby kaplanow w stuzbie wszystkim
duszom - cztonkom Opus Dei.
Wszystko bylo skomplikowanym
mechanizmem, bedacym w ciggtym



ruchu. Zadna cze$¢ nie mogla
zawie$¢, poniewaz cala maszyneria
by stanela. Zblizatl sie tez moment
wyjazdu do innych krajow, ekspansja
na Europe i Ameryke. Z tego wzgledu
pilnie nalezalo wyswiecic spora
liczbe ksiezy, poniewaz oprocz
swoich zadan duszpasterskich mieli
penic takze specyficzna funkcje
zapewniania jednosci duchowej
wszystkich cztonkow Opus Dei.

Statystyki w tej dziedzinie sa
dokladne, cho¢ sam zalozyciel Dziela
nigdy sie nimi nie postugiwal. W
swej pokorze nie lubil triumfalizmu
ani okazywania ludzkiej potegi. To
nie bylo w jego stylu, ani nie bylo
wlasciwe dla ducha zbiorowej
pokory, ktora zyje Opus Dei.
Wystarczy jednak zaznaczy¢, Ze po
Swieceniach kaplanskich w latach
1944-1946 nastapito 9 kolejnych tur
w latach 1948-1952 i do dziewieciu
pierwszych dotaczylo jeszcze 44
ksiezy[90].



Oto list skierowany do uczestnikow
trzeciej promocji:

Rzym, 18 lutego 1948

Niech Jezus zachowa mi calq te
trojke.

Najukochansi Juanie Antonio,
Jesusie i Adolfo! Jakze bym
pragnaqgt by¢ razem z Wami w dniu
uzyskania przez Was tonsury! Juz
mozecie sobie wyobrazic, ze cho¢
bede wtedy w Rzymie, nie bede
jednak daleko mimo catej
odleglosci.

Co mam Wam powiedzieé? Ze to
jest wspanialy wybor Boga,
ktorego dokonuje wewnqtrz
naszego Dzieta, abysmy byli
Kaptanami! Stugami naszych
braci, ktorzy majq takie samo
powolanie - bycia stugami i
wzorami swietosci, pracy, radosci,
stugami i najbardziej delikatnymi



narzedziami, aby formowac i
kierowac[...].

Synowie moi, zawsze gloscie
naszym - i wszystkim innym tez —
Ze problem skutecznosci
apostolskiej polega na odpowiedzi
na taske Bozq, z radosciq i
hojnosciq w obliczu codziennego
Krzyza, z osobista swietoscia.

Synowie moi! Proscie Pana o wiele
powotan, proscie o Kaptanow
uczonych i oddanych, ktorzy bedq
potrafili stale — zapominajqc o
samych sobie! — by¢ fundamentem
naszej jednosci: consummati in
unum®*/

Niech nasza Matka Niebieska, Spes
Nostra, Sedes Sapientiae, Ancilla
Domini** obdarzy nas taskq bycia
Kaptanami na miare Serca Jej
Syna i Jej Niepokalanego Serca.

Bltogostawi Wam Wasz Ojciec



Mariano|[91].

Kiedy w rok pdzniej byt z powrotem
w Hiszpanii, spotkal kaplanow
zaangazowanych w prace z
duszami tak, ze nie mozna bylo juz
bardziej[92]. W 1952 roku miatl juz
do dyspozycji ogotem piecdziesieciu
kaplanow, jednak osrodki zalozone
za granicg wchianialy kolejnych
wyswieconych. Zalozyciel Opus Dei
rozwiazal ten problem, ale nigdy nie
mogt powiedziec, ze ma chocby o
jednego kaplana za duzo.

Nie liczac poprawek i zalecen, cala
korespondenca zwigzana z
zarzadzaniem Dzielem nie zawierala
w tych latach w sobie nic poza
szczerymi pochwalami don Josemartii
dla tych, ktorzy byli jego
wspolpracownikami.

Do czlonkin Asesorii, wdzieczny za
ich zaufanie i postuszenstwe pisak:



Najukochansze! Widzicie, jak
sprawy posuwajq sie do przodu?
Bardzo dobrze - czeste rekolekcje
w Zurbaran. Bardzo dobrze -
Abando i La Moncloa. Bardzo
dobrze - apostolstwo wsrod
stuzqcych. Bardzo dobrze,
powolutku, sprawy zwiqzane z Los
Rosales. Bogu niech bedq dzieki! A
wiec z wielkq radosciq -
naprzod[93].

Czlonkow Rady Generalnej chwalil z
kolei z powodu ich dobrego
nastawienia i wielkiej pracy:

Catosc robi imponujqgce wrazenie
— pisal z Madrytu do don Alvara. —
Widad, ze w ciqgu tych miesiecy
przybyto dojrzatosci i
skutecznosci. Bog jest tu.
Prowadziliscie wszystkie sprawy,
podczas mojej nieobecnosci,
zasadniczo bardzo dobrze[94].

Nie zapomina takze pochwali¢ tego,
co widzial w Centrach Studiow oraz



zapatu swoich dwudziestu synow,
ktorzy formowali sie w dziewigtatym
roczniku przygotowujacym sie do
Swiecen, ktore odbyly sie 1 lipca
1951:

Jestem bardzo zadowolony takze z
dziewieciu nowych ksiezulkow.
Naprawde bedq swietymi,
uczonymi i radosnymi kaptanami.
Jest to powod do nieustajqgcego
dziekczynienia[95].

3. Godzina Boga

W tym czasie we Wloszech don
Josemaria, majac zaledwie niejasne
przeczucie tej pracy z duszami, ktora
go tu czekala, juz zaangazowal sie w
nig dusza i cialem.

Tu we Wtoszech kietkuje wielkie
Zniwo powolan i pracy
apostolskiej[96]- pisal do Madrytu w
czerwcu 1948 roku.



Bylo to cos z pewnoscia wiecej niz
proste przeczucie, poniewaz juz
zacza! zbierac jej ogromny owoc:

Czuje sie, Ze jest tutaj wiele
natychmiastowej pracy, ktora
bedzie bardzo owocna. Widad, ze
jest to godzina Bogal[97].

Zgodnie z zapowiedziami zalozyciela
Opus Dei, zlozonymi jego synom przy
Citta Leonina, w miare jak do Dziela
we Wloszech wstepowali we pierwsi
czlonkowie, okazywalo sie, ze jego
bezczynnos¢ byla tylkopozorna. W
czerwcu 1948 roku don Josemaria
mial juz u swego boku niewielka
grupke Wilochow, ktorzy niedawno
wstgpili do Opus Dei. Tego samego
lata wystal ich do Molinoviejo, aby
uczestniczyli w kursie formacyjnym i
wspoizyjac z ludzmi z réznych
panstw, poznali lepiej Dzielo. Byl to
kurs miedzynarodowy, na ktérym
znalezli sie pierwsi Portugalczycy i
Meksykanie, a nawet pierwszy



Irlandczyk, co pokazywato
powszechnosc ducha, o ktorej mowit
Ojciec[98]. Z ust zalozyciela
poznawali historie 1 katechizm
Dziela. Na zawsze zachowali
wspaniale wspomnienia z tamtych
dni.

Zalozyciel Opus Dei stosowal do
siebie rady, ktorych udzielal innym.
Kiedy uznal, ze nadszed! moment, by
otworzy¢ miedzyregionalne Centrum
Studiow, nie omieszkal wcieli¢ w
czyn swe stowa: zaczyna sie, jak sie
da. W kilka dni po doswiadczeniu
tego, ze nadeszla godzina Boga
wydal dekret erygujacy Kolegium
Rzymskie Swietego Krzyza, z datg 29
czerwca 1948[99]. Bylo to heroiczne
szalenstwo Boze 1 ludzkie, poniewaz
miat doskonale w pamieci, jakie
trudnosci i ile wysilku towarzyszyto
rozruszaniu podobnych
przedsiewziec.



Kolegium Rzymskie przeznaczone
bylo do intensywnej formacji
cztonkéw Opus Dei pochodzacych z
roznych krajow, ktorzy mieli w nim
uzyskiwac koscielny doktorat, wielu
z nich mialo przyjmowac swiecenia
kaplanskie i wrdcic¢ do miejsca, skad
pochodzili. Kolegium Rzymskie
zrodzilo sie w umysle zalozyciela
Opus Dei niewielkie: miato miec
dziesieciu studentéw, gdy
rozpoczynaly sie zajecia bylo ich
tylko czterech[100]. Nie mialo ono
innej siedziby niz Pensjonat, w
ktorym na razie nie bylo
miejsca[101]. Jak glosil tekst dekretu
erekcyjnego, Kolegium Rzymskie
umieszczone zostalo w Wiecznym
Miescie, aby zbierac ludzi przybylych
ze wszystkich krajow, dokad siegnela
praca Opus Dei:

«Collegium ex omni natione Operis
Dei in Urbe constituere
decrevimus*»[102].



Zachodzi jaskrawy kontrast
pomiedzy sytuacja faktyczng i
nadziejami na przysziosc, jakie
wyrazal dekret. W samotnym
obcowaniu z Bogiem zalozyciel
Dziela musial odczué, ze te
przeblyski o ekspansji wigzaly sie z
prosba. I jak tylko to odczul, zmusit
sie do jej realizacji. Utworzenie
Kolegium Rzymskiego bylo kolejnym
krokiem na drodze ku romanizacji
Dziela. A zalozyciel Opus Deli, ktory
nigdy nie zwlekal z wypelnieniem
Woli Bozej, zaczal snu¢ w Rzymie
projekty apostolskie o zasiegu
powszechnym.

2 lipca, w tym samym tygodniu, gdy
wydal dekret erekcyjny Kolegium
Rzymskiego, udal sie do Madrytu. To,
co sie wtedy zdarzylo, pozwala
zrozumied, jak budzily sie w duszy
don Josemarii wielkie
postanowienia. Pewnego dnia, gdy
przechodzit ulica Martinez Campos
obok domu, w ktorym w 1933 roku



mieszkala jego matka, 1 gdzie
przyjmowat ksiezy i studentow,
zlapal sie na tym, z powtarza sam do
siebie:

Ilez cierpiatem, moj Boze, ilez
cierpiatem!

Ale natychmiast sie zreflektowat i
wykrzyknat:

Ilez wytrzymales z mojej strony,
Panie, ilez wytrzymates!

Na temat tego wydarzenia bedzie
pisal dwa dni pdzZniej:

Teraz - na zimno — mysle, zZe
prawda zawiera sie w tych dwu
stwierdzeniach, Scisle ze sobq
potaczonych[103].

Charakterystyczne bylo to, ze w
swym kontakcie z Bogiem zalozyciel
Opus Dei zapominat o sobie samym i
0 interesie wlasnym, cechowala go
pokorna i zdecydowana dyspozycja,



by realizowa¢ Boze planyraz
bezgraniczna hojnos¢, ktora nie
czekala z podejmowaniem decyzji na
zimno, ale z zapalem, bez zwloki.
Przemysliwal do glebi sprawy i — gdy
juz byly przemyslane — dzialat
szybko. Szczodros¢ mobilizowata go
W ten sposob, Ze nie zatrzymywat sie
w obliczu mozliwych trudnosci, ani
by szacowa¢ w wyobrazni liczne
cierpienia, ktdre bedzie to
kosztowac. Dzialal zgodnie ze swym
sposobem bycia, niczym tryskajace
zrodlo. Tylko w ten spos6b mozna
zrozumiec ilos¢ pracy i obietnice
kolejnych przygod, ktore znajduja sie
zawarte w tych zdaniach
skierowanych do cztonkow Rady
Generalnej, w dwanascie miesiecy od
chwili ogloszenia godziny Boga:

Najukochansi! Jestem bardzo
zadowolony z wiesci, jakie od was
wszystkich przywiézt mi Alvaro. Z
checiq wrocitbym do Hiszpanii, w
jednej chwili, gdybym nie widziat



calkiem jasno, zZe tu jest mnostwo
pracy, ktorej nie powinienem
zostawic [...] sprawy tej przyszlej
siedziby centralnej oraz kolegium
rzymskiego sq kapitalnej wagi. A
dla Wtoch sprawy dwu Centrow
Studiow i domu rekolekcyjnego.
Poza tym wypada, Zebym poznatl
wszystkich tych chtopcow z Wtoch,
ktorzy pod koniec sierpnia mogliby
odbyc¢ kursy w Castelgandolfo. I to
nie wszystko, poniewaz sq takze
inne sprawy najwyzszej wagi,
ktore - Bogu dzieki - opracowuje i
przygotowuje bardzo dobrze
Alvaro, ktéry dzwiga na swoich
barkach taki ciezar — chodzi teraz
tylko o sprawy Dziela, nie liczqc
jego oficjalnej pracy — ktory tylko
dzieki tasce Bozej oraz dzieki
swemu rozumowi jest w stanie
zZnosic[104].

kK K



Otoczony w Pensjonacie mlodzieza,
don Josemaria bez wiekszego trudu
czul sie Rzymianinem. Do Rzymu
zawiod} go prad apostolskiej
ekspans;ji Dziela. Nie bylo dla niego
wiec trudne przystosowanie sie do
zycia w bratnim kraju[105]. Pokochat
Wilochy, ktore byly Ojczyzng wielu
jego dzieci; a kochajac ten kraj, calym
sercem uczestniczyl w przezywanych
przezen perturbacjach
historycznych. Lata powojenne byly
naprawde trudne:

W tej chwili, gdy widoczne sq
jeszcze ruiny ostatniej wojny—
pisat do swych synow w roku 1948 —
widac goltym okiem, ze ksztaltuje
sie nowa sytuacja i niestety widac¢
takze postepy rozwiqzan
przeciwstawiajqcych sie Bogu,
rozsiewajqcych niebawisc,
potrafiqgcych zwyciezac¢ nawet
wsrod calych narodow. Mowie
wam, ze zarowno nacjonalizm, jak
i walka klas sq w zasadniczy



sposob antychrzescijanskie.
Wszyscy jestesmy dziecmi tego
samego Boga, qui omnes homines
vult salvos fieri (I Tim. 11, 4), ktory
pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni[106].

Istotnie, wybory w kwietniu 1948
roku stanowily jeden z
najtrudniejszych momentéw w
powojennej historii Wioch. Caty
narod, by uzy¢ stéw Piusa XII,
znajdowatl sie «w czasie zupeline;j
przemiany, co wymagato od glowy
oraz czlonkow Chrzescijanstwa,
najwyzszej uwagi, niestrudzone;j
czujnosci i ofiarnego dzialania
»[107].

Od chwili, gdy pierwsi wloscy
studenci zjawili sie w Pensjonacie,
Ojciec przekazywal im ducha Opus
Dei. Z jego ust padaly te same stowa i
ta sama nauka, jaka styszeli u
poczatku Dziela pierwsi jego
nasladowcy w Madrycie:



Jestescie, dzieci moje,
zobowiqzani, by dawac przyktad
na wszystkich polach, takze jako
obywatele panistwa. Powinniscie
wlozy¢ wysitek, by wypelni¢ wasze
obowiqzki i wykonywac wasze
prawa([108].

Na pytania na temat sytuacji wloskiej
odpowiadal podkreslajac wolnosc
wszystkich chrzescijan w materiach i
kwestiach politycznych. Od Ojca
nauczyli sie, by nie myli¢ wolnosci w
kwestiach podlegajacych opinii z
dobrowolnym zaangazowaniem, gdy
tego wymagajg magisterium
Kosciola, wiara i katolicka
moralnos¢, poniewaz tylko Koscidl
moze udziela¢ konkretnych
wskazowek co do dzialan albo
ograniczac¢ wolnos¢ katolikow w
kwestiach doczesnych. Musi to
jednak dotyczy¢ nadzwyczajnych
przypadkow lub powaznych
okolicznosci historycznych. «Ojciec
nie mieszat sie, ani nie chciatl sie



mieszac, nawet poprzez udzielanie
rad, w sprawy polityki wloskiej;
widac bylo, ze porusza sie na
Wyzszym poziomie 1 ustanawiat
kryteria stosowne zawsze i w kazdej
sytuacji»[109]. Lecz jesli z jednej
strony nalegal na zachowanie
wolnosci wyboru w sprawach
politycznych czy naukowych, to z
drugiej strony podkreslal, ze
absencjonizm w kwestiach
spolecznych stanowil wine, w
pewnych sytuacjach ciezka. Jednym z
takich wyjatkowych przypadkow
byly wybory z kwietnia 1948
roku[110]. Powstrzymanie sie od
dziatania bylo rownoznaczne z
zajeciem pozycji. W tych
okoliczno$ciach don Josemaria
ponownie odwolat sie do sytuacji
hiszpanskiej w 1936: utworzenia
Frontu Ludowego, ktory zdobyt
wladze, bolesne doswiadczenie
przesladowan, meczenstwa i
rozpasanego barbarzynstwa
ateistycznego[111].



kK K

Kiedy Ojciec po raz pierwszy stanat
na wioskiej ziemi w czerwcu 1946
roku, sytuacja kraju byla bardzo
trudna z powodu zniszczen
wojennych. W wyniku referendum i
wybordw, tore odbyly sie 2 czerwca,
tuz przed jego przyjazdem,
ustanowiona zostata republika i
utworzono Zgromadzenie
Konstytucyjne. Od tego momentu
sity, ktore dotychczas walczyty
wspalnie przeciwko rezimowi
faszystowskiemu podzielily sie,
stosownie do celéw i programow
poszczegolnych partii. Konflikty
polityczne odpowiadaly konfrontacji
miedzy dawnymi aliantami
wojennymi - z jednej strony
sowiecka Rosjg, a z drugiej
demokracjami zachodnimi. Byla to
okres istnienia rzadu De Gasperiego,
ktory siegnal po radykalne Srodki, by
utrzymac porzadek we Wiloszech. W
1947 roku De Gasperi odwiedzit



Stany Zjednoczone, uzyskat ich
pomoc ekonomiczng (plan
Marshalla), i 10 lutego podpisat uklad
pokojowy, ratyfikowany w Paryzu
latem jeszcze tego samego roku.
Mimo to sytuacja gospodarcza byla
bardzo trudna. Utrzymywala sie
silna inflacja i wysokie bezrobocie,
ktorym towarzyszyla gwaltowna
agitacja socjalna.

Pod koniec 1947 roku Zgromadzenie
Konstytucyjne zakonczylo swe prace
i przyjelo tekst nowej konstytucji,
ktora weszla w zycie 1 stycznia 1948
roku. Wybory powszechne zostaly
rozpisane na 18 kwietnia tego roku.
Przeciwko Chrzescijanskiej
Demokracji, ktora stanowila
podstawe rzadu De Gasperiego,
wystapita koalicja komunistow i
socjalistow, tworzacych
Demokratyczny Front Ludowy. Miaty
to by¢ decydujace wybory, bowiem
ich wynik mial zdecydowac o
przyszto$ci chrzescijanskiego



narodu, a nawet o swobodzie
dzialania Kos$ciola.

Wydarzenia, ktére doprowadzilty w
1948 roku do blokady Berlina oraz
zimnej wojny, stanowily ostrzezenie
przed tym, do czego mogto
doprowadziC przejecie wiadzy przez
partie komunistyczna. Sytuacja
Kosciola stalaby sie wtedy bardzo
trudna. Widac to bylo na przykladzie
krajow znajdujacych sie za zelazng
kurtyna i panujacych tam
przesladowaniach religijnych,
zamykaniu do wiezien, zniesieniu
swobod, torturach, izolacji, a nawet o
przypadkach meczenstwa.

Papiez przypomnial wowczas
wiernym, pomimo czczych
zapewnien komunistéw o
poszanowaniu religii, o zagrozeniu,
w jakim znajduje sie narédio
powaznym niebezpieczenstwie
zainstalowania marksistowskiej
dyktatury. Podkreslajac powage



biezacej sytuacji, Pius XII oswiadczyl,
ze «wybila godzina proby dla
chrzescijanskiego sumienia»[112].

Ojciec sam modlit sie i naklanial do
modlitwy swych synow w intencji, o
ktdra prosit Ojciec Swiety, aby
Wtochy nie stracilty pokoju i wolnosci
religijnej. Zachecatl ich takze, by brali
udzial w kampanii, w ten sposdb, w
jaki kazdy z nich uzna za najbardziej
stosowny, szanujac wolnos¢ w
sposobie wcielania w zycie nakazow
magisterium[113].

Gdy don Josemaria przygotowywat
podrdz do Hiszpanii, w calej pelni
trwala kampania wyborcza. Pisat on
wowczas do cztonkéw Rady:

Musimy bardzo by¢ wdzieczni
Bogu za te podroz, ale wyjezdzam
z Zzalem. Wtochy sq bardzo
wzburzone, a Rosjanie bardzo
tutaj mieszajq. A tu jest sam Piotr.
Modlcie sie bardzo, by nie zostat



zaklocony pokoj tutaj, w
Rzymie[114].

Juz z Madrytu z niepokojem $ledzil
przebieg wyborow. (Bardzo sie
martwie o Rzym i o Wlochy -mowil
do don Alvara)[115]. A gdy tylko
otrzymal wiadomos$c¢ o rezultacie
wyborow, skierowat list do pralata
Montiniego:

W Madrycie, gdzie sie teraz
znajduje, dowiedziatem sie z
wielkq radosciq o sukcesie
podczas wyborow we Wloszech.
Nie moze nawet sobie Ekscelencja
wyobrazié, ile modlitem sie i ile
nalegalem, aby inni modlili sie do
Pana w tej intencji[116].

I koniczyt list prosbg, by przedstawit
Ojcu Swietemu Swiadectwo
zywiotowej radosci Opus Dei oraz
osobiscie tego oto grzesznika z
powodu sukcesu w tych
wyborach([117].



kK K

Zadanie zromanizowania dusz
cztonkow Opus Dei, ktore stawiat
sobie zalozyciel Dziela, zasadniczo
polegato na otwarciu im nowych
horyzontow, przezwyciezeniu
nacjonalizmow oraz drobnych
lokalnych interesow. Pragnal, by ich
zapatl apostolski ogarnal nawet
krance Swiata, lecz by pamietali, ze
centrum chrzescijanstwa, jego
najwyzsza wladza, znajduje sie w
Rzymie. Rzymskosc, jaka staral sie w
nich zaszczepic byla tym samym, co
jego mitosc i lojalnosc do Ojca
Swietego[118] (il dolce Cristo in
terra*, jak zwyk}l mawiac,
powtarzajac stowa Sw. Katarzyny ze
Sieny); mito$¢ do papieza ponad
stabosciami i wadami ludzkimi[119].
Poprzez kontakt osobisty i przyklad
wlasnego zycia przekazywal swoim
synom ten emocjonalny sens, by
uczynic sie rzymskimi, jak im
ttumaczyl w 1950 roku:



Ttumaczylem wam, jak ukochac
okreslenie rzymski, ktorym
Szczycimy sie my, synowie
jedynego i prawdziwego Kosciola,
aja jestem gotow glosic to i
romanizowac tyle dusz, ile tylko
zdotam. Jakze pragne, by juz
wkrotce mogto przewijac sie w
uporzqdkowany sposob przez
Rzym tylu mych synow i tyle mych
corek, ktorzy nastepnie powrocq
do swoich regionow z sercem
bardziej rozpalonym mitosciq do
Kosciota i bardziej rzymskim!

Musimy sie zromanizowad, mowie
wam, ale czesc tej pracy polega na
przygotowaniu duszy tak, by jej
nie ostabiata w wierze zadna z
nedz, ktorych jestesmy swiadkami.
Ich poznanie pozwoli wam nigdy
nie czuc zgorszenia, jesli kiedys do
waszych uszu dotrq wiadomosci
tego rodzaju; i pozwoli wam
bardziej kochaé Kosciot Swiety,
Oblubienice Chrystusa, starajcie



sie — niczym dobrzy synowie Noego
— zakryc ptaszczem milosci i
dyskrecji wady, ktore
zauwazyliscie u osob, ktore
tworzq czesc ludu Bozego[120].

W Pensjonacie opowiadat im o
dalekich krajach i zamorskich
panstwach, do ktérych juz wkrotce
sie udadza. To wszystko nie bylo
jedynie niewyobrazalng mrzonka,
jesli sie zwazy, ze niektorzy
czlonkowie Dziela mieszkali juz w
Paryzu, Londynie i Dublinie, a inni
przygotowywali sie do zamieszkania
w USA, Meksyku i Chile... Zalozyciel
wiedzial bardzo dobrze, ze bylo ich
jeszcze niewielu. W tym czasie nie
bylo takze nawet tuzina
numerariuszek pomocniczych, na
ktore mogto liczy¢ Dzielo. A jednak te
trojke, lub czworke z nich, ktore
mieszkaly pod bokiem, w dawnym
domku odzwiernego przy Villa
Tevere, Ojciec zapewnial, ze:



Jezeli wy - pierwsza dwunastka -
bedziecie mi wierne, bedzie mozna
dotrzec¢ wszedzie, do Japonii,
Afryki, Ameryki i Oceanii,
wszedzie[121].

Te slowa mozna bylo takze
zastosowac do numerariuszek i
numerariuszy wiloskich, ktorych
liczba takze nie przekraczala
dwunastki[122]. Jasne, ze to nie
liczba czlonkow robila na zalozycielu
Dziela wrazenie, ale ich wytrwala
walka, by stac sie lepszymi oraz
hojna odpowiedz na otrzymana
laske. Zdajac sobie Swietnie sprawe z
niewystarczajacej liczby czonkow i
skromnosci sSrodkow materialnych,
Ojciec mowigc swym corkom o
ekspansji Dziela na piec
kontynentow, dodat jeszcze: wy
bedziecie mialy wiecej taski,
natomiast te ktore przyjdq pozZniej
bedq mialy wiecej srodkow[123].



Warto takze zaznaczydc, ze wsrod
fask, ktorych udzielal B6g na samym
poczatku, byla tez i ta — bez
koniecznosci uciekania sie do cudu
— ze Ojciec, mowiacy po hiszpansku,
byl rozumiany nawet przez
stuchaczy nie znajacych tego jezyka.
Dar odpowiadajacy temu, ktory
otrzymat Ojciec, by rozumiec ludzi.
Opowiada o tym pratat Luigi Tirelli,
wspominajac pierwsze lata istnienia
Pensjonatu, choc¢ zdarzalo sie to
innym osobom i innych etapach
zycia zalozyciela Dziela:

«Stuchatem Ojca w roku 1948 i 1949,
kiedy jeszcze nie znalem
hiszpanskiego, ktérego nauczylem
sie pOZniej, i mnie zadziwialo, ze
jestem w stanie zrozumiec to, co on
mowi w swoim jezyku. To zjawisko, z
ktorego zdalem sobie sprawe dopiero
po uplywie pewnego czasu, mozna
tlumaczyc jego wielkg
komunikatywnoscig; mozna
powiedziecd, ze mowil catym soba.



Bylo to niczym Bozy ogien,
prawdziwy “dar jezykéw”, poniewaz
pomimo tego, ze nie znalem sensu
poszczegolnych stow, to z tego
powodu nie przestawalem rozumiec
calej przemowy.

Moglem to sprawdzic¢ takze w
kontakcie z innymi osobami, ale z
nimi nie bylem w stanie zrozumiec
sie w ten sposob. Pan
prawdopodobnie obdarzyt go, poza
wielka jasno$cia umystu, darem, by
by¢ zrozumialtym z powodu dobra,
ktore budzil w duszach»[124].

Posrod wyczerpujacej pracy, w ktora
zawsze byl zaangazowany —
redagowanie dokumentow,
zarzadzanie Dzielem,
korespondencja, spotkania i inne
zadania — poswiecal wigksza czes¢
dnia na to, by rozmawiac prywatnie
ze swymi synami albo z ich
przyjaciolmi. Czasami, gdy chciat
«pozwoli¢ rzeczom sie uleze¢»[125] i



zapanowac nad sprawami, nad
ktorymi pracowal umystowo,
wyjezdzal na przejazdzke
samochodem w towarzystwie don
Alvara albo kogos$ z Pensjonatu.
Zdarzalo sie tez, ze czeste
niedyspozycje, tak charakterystyczne
dla cukrzycy, zmuszaly go do
pozostania w 16zku. Wowczas
wykorzystywat odwiedziny swoich
synow, by nadal ich instruowac.
Czesto wital ich od progu pytaniem:
Ile aktow mitosci Boga uczynites
tego ranka?[126], 1 od razu
przechodzit do zwierzen, nie
czekajac na odpowiedz.

Niejeden raz don Josemaria
oswiadczal, ze ani nie jest, ani nie
chce postepowac ja legendarny
kapitan Arafia, ktory okretowat
swoich ludzi, wysylajac ich na
niebezpieczne wyprawy, a sam
pozostawal zawsze na ladzie. Ojciec z
radoscig bral na siebie pracochlonng
odpowiedzialnos¢ i torowal droge.



Otwierajac nowy osrodek, zawsze
najpierw prosit o zezwolenie ze
strony miejscowego ordynariusza,
zgodnie ze swoim niezmiennym
sposobem postepowania. A wczesniej
czy pozniej odwiedzal sanktuarium
lub kosciol Najswietszej Maryi Panny,
powierzajac jej przyszia prace, ktora
miat prowadzi¢ w tym miescie[127].

3 stycznia 1948 roku udat sie na
pielgrzymke do NajsSwietszej Maryi
Panny z Loreto[128]; a w tydzien
pdzniej wyjechal samochodem z
Rzymu, w towarzystwie don Alvaro,
by odwiedzi¢ Uniwersytet Katolicki
w Mediolanie oraz zalatwic¢ inne
sprawy. Bylo zimno, padat deszcz,
gesta mgla sprawila, ze drogi byly
trudno przejezdne. 11 stycznia
spedzili noc w Pizie, a 13 byliw
Mediolanie[129].

Cho¢ pojechali do Mediolanu bez
intencji natychmiastowego
rozpoczecia tam pracy, udali sie z



kurtuazyjna wizytg do kardynala
Schustera*. Rozmowa, sadzac z tego,
co opowiada Ojciec w liscie do
Madrytu, nie mogta by¢ bardziej
serdeczna:

Rzym, niedziela 18 stycznia 1948.

Niech Jezus zachowa mi moich
synow.

Najdrozsi! W pigtek pozno
wieczorem wrocilismy z
Mediolanu. Jestem bardzo
zadowolony z tej podrozy.
Kardynat Schuster — do ktorego
poszlismy po prostu, by ztozy¢ mu
Z naszej strony wyrazy
uszanowania — [...] przyjqt nas
bardzo serdecznie i nalegatl,
bysmy zalozyli tam osrodek.
“Przyjezdzajcie” - mowit -
“poniewaz potrzebuje was tutaj,
by zadbac o powierzone mi
dusze”... Potrzebuje waszej rady:
jesli nie widzicie tego inaczej,



sformalizuje na pismie sprawe
akademika w Mediolanie[130].

Napisal takze do kardynatla,
powtarzajac mu to, co juz powiedziat
podczas wizyty u niego: ze nie
mysleli o tym, by tak szybko
rozpoczynac prace w Mediolanie; ale
stowa Waszej Eminencji —dodawat
— sq dla mnie, grzesznika,
poleceniem od Boga, ktore
postaram sie wypeltnic¢
najszyvbciej jak to bedzie
mozliwe[131].

Kardynal odpowiadal mu:

«Przewielebny Ksieze Pralacie, ja z
cala pewnoscia nie bede tym, ktory
zabroni wejscia do Mediolanu
Ksiedzu i Opus Dei: Ostium magnum
et adversarii multi**... Ale B4g nic
nigdy nie robi polowicznie»[132].

W tym krotkim fragmencie miesci sie
cala troska i nadzieja kardynala. Z
jednej strony obawa przed



penetracja marksistowska i realnym
niebezpieczenstwem zainstalowania
w panstwie komunistycznej
dyktatury, a z drugiej — radosne
wrazenie, jakie zrobil na nim
zalozyciel Opus Dei, w ktorym
widzial —sg to wilasne slowa
kardynata Schustera — «jedna z tych
postaci, ktére Duch Swiety pobudza
w Kosciele i ktore pozostawia
niezatarty Slad na Jego zyciu.
Jednego z ludzi, ktorzy w zyciu
Kosciola pojawiaja sie bardzo
rzadko»[133].

kK K

16 czerwca 1948 roku Ojciec pisal do
Pedra Casciaro, informujac go, ze w
ciggu dwu najblizszych dni uda sie
na Sycylie i do Kalabriji,
przeczuwajac, ze jest to Boza
godzina i czeka go wiele pracy
apostolskiej, pilnej i owocnej[134].
Widzac to, czul sie przynaglony do
zmiany swoich plandw, jak



informowat tego samego dnia
cztonkéw Rady:

Najukochansi! Jeszcze raz staje sie
jasne, ze jestesmy zalezni od Boga
i nie jestesmy w stanie literalnie
wypetnic¢ naszych planow.

Arcybiskup Reggio-Calabria,
mons. Lanza, czeka na nas: i
powinnismy is¢, poniewaz jest on
wielkim przyjacielem catej pracy,
ktorq trzeba prowadzic na
potudniu Wioch. Straszny upat,
ktory tutaj panuje to zapowiedz
tego, co nas czeka w Kalabrii i na
Sycylii. Ale ani to, ani sprawy
mniej lub bardziej spoteczne w
Hiszpanii nie powinny
powstrzymac naszych wysitkow,
by rozszerzyc prace Dziela tutaj.
Dlatego — i jest to ostateczna
decyzja — nie przyjade do
Madrytu przed piqtkiem 2
lipca[135].



Ojciec nie byl w dobrym zdrowiu i
spodziewatl sie, ze upal bedzie dla
niego prawdziwym wyzwaniem.
Konieczne jednak musial wyruszy¢ w
droge jak najszybciej, poniewaz na
poczatku lipca musial by¢ juz w
Hiszpanii. Sprawa ekspansji Dziela
na poéinocy Wioch byla juz
przygotowana dzieki kardynalowi
Schusterowi. Teraz myslal o otwarciu
bram na poludnie, odwiedzajac
arcybiskupa Reggio-Calabria oraz
kardynata Ruffiniego w Palermo.

W piatek, 18 czerwca, Ojciec i don
Alvaro odprawili o czwartej
pietnascie msze w Pensjonacie. O
piatej wyruszyli w podroz starg i
wystuzona Apriliq, aby z Zatybrza
zabrac mons. Dionisiego, osobistego
przyjaciela arcybiskupa Reggio-
Calabria, a nastepnie wyruszyc¢ na
potudnie[136]. Z przodu siedzieli
Alberto Taboada za kierownica oraz
Luigi Tirelli. Na tylnych siedzeniach,
wsrod paczek i czescia bagazu,



tloczyli sie trzej ksieza. Po
przejechaniu Neapolu Ojciec zaczat
sie zle czuc i poprosit, by mu
pozwolili odpoczac chwilke po
obiedzie. Potem jechali dalej droga
prowadzaca wzdiuz wybrzeza.
Samochod byl prawdziwym piecem,
szosa byla zniszczona jeszcze po
wojnie, a kilka mostow byto
pontonowych. W chmurach pylu i
posrod wstrzgsow miotajacych
samochodem na wybojach Ojciec bez
przerwy pospiewywal. Mons. Dionisi
zapamietal z tej podrozy imponujaca
rados¢ zalozyciela Dziela. O
pierwszej nad ranem udato im sie
znalezc¢ pie¢ wolnych 16zek w
pensjonacie w wiosce Scalea.

Wczesnym rankiem wyjechali w
strone Pauli, gdzie Ojciec odprawil
msze w sanktuarium sw. Franciszka.
Tego dnia, w sobote, 19 czerwca,
zjedli kolacje w Reggio z
arcybiskupem, mons. Lanzg,



ktoremu don Josemaria z catym
entuzjazmem opowiadatl o Dziele.

W niedziele promem pokonali
Ciesnine Messynska i przybyli do
Katanii w porze kolacji. Ojciec byl
zupeinie wyczerpany. Zrezygnowat z
kolacji i udat sie juz na spoczynek,
gdy w hotelu zjawit sie proboszcz
koS$ciota Nostra Signora della
Mercede, don Ricceri, z ktorym byli
tam umowieni. Ojciec, zamiast sie
polozy¢, zszed! na kolacje, rozbawil
caly stot rozmowa i swoim radosnym
usposobieniem.

Nastepnego ranka, po odprawieniu
mszy w koSciele don Ricceriego zjedli
$niadanie, a proboszcz w najlepszej
wierze zaprosil swoich gosci na
wycieczke na Etne. Nie wiedzial, ze
od dwu dni prawie nie wysiadali z
samochodu i ze Ojciec nie czul sie
dobrze. Przystaneli sie dokladnie w
miejscu, gdzie zatrzymat sie w roku
1886 strumien goracej lawy, ktory



zagrazal Catanii, kiedy tutejszy
arcybiskup, kardynal Dusmet,
rozciggnal w tym miejscu welon sw.
Agaty, patronki miasta. Byl to gest
glebokiej wiary, ktory Ojciec,
wspominajac te podroz, kilkakrotnie
wspominat.

Don Ricceri styszal, jak Ojciec mowi o
Dziele oraz o apostolskich
przyczynach swojej podrozy do
Kalabrii i na Sycylie. Podczas obiadu
nadal rozmawiali na ten temat. Z tak
wielka uwaga i przyjemnoscia don
Ricceri stuchal Ojca, ze w trzydziesci
lat pézniej, to o czym byla mowa
przy stole nadal zywo stalo mu przed
oczami. Oto jego relacja:

«Pozostajac pod wrazeniem piekna
tej instytucji nalegalem na Ojca, by
otworzyl akademik Opus Dei w
Katanii. Obiecywalem, ze mu w tym
pomoge na wszelkie mozliwe
sposoby, poniewaz bylem
proboszczem parafii potozonej w



samym centrum miasta, a poza tym
takze asystentem Wtoskiej Federacji
Studentéw Katolickich.

Ojciec odpowiadal wymijajaco, by
nie powiedziec tak, az do chwili, gdy
na moje nalegania, rzekk: Jesli
ksiqdz pozostanie w Katanii,
pomoc ksiedza zmobilizuje mnie
do zatozenia akademika. A co
bedzie, jak ksiqdz stqd odejdzie?
Jak bedzie ksigdz mi wowczas w
stanie pomoc?

Odpowiedziatem, ze nie mam
zamiaru wyjezdzac z Katanii. A on,
spogladajac na mnie uwaznie, dodat:
Jestem pewien, ze w ciqgu kilku lat
zrobiq ksaiedza biskupem i bedzie
musiatl ksiqdz wyjechac z Katanii.

Wzialem te stowa za zart, ale fakty je
potwierdzity i w 1957 roku okazato
sie, ze byly to stowa prorocze»[137].

Na zewnatrz lalo jak z cebra. Ojciec
nie byl juz w stanie jechac do



Palermo i odwiedzi¢ kardynala
Ruffiniego. Wstawszy od stotu,
wsiedli do samochodu i rozpoczeli
podrdz powrotng. We Srode 23
czerwca byli juz z powrotem w
Rzymie.

kK K

Drugg polowe 1948 roku (od 2 lipca
do 30 grudnia) zalozyciel Opus Dei
spedzil w Hiszpanii, zajmujac sie
najrozniejszymi sprawami; przede
wszystkim zarzgdzaniem Dzielem,
praca formacyjng swoich dzieci oraz
spotkaniami z wladzami
koscielnymi. Poniewaz byt
nadzwyczaj zapobiegliwy i nie
tolerowal, by sprawy byly
pozostawione same sobie, juz w
lutym pisat do nich, ze trzeba
pomyslec o organizacji pracy w
lecie[138]. W Molinoviejo planowat
zorganizowac kilka kursow
formacyjnych oraz Tydzien Pracy, a
takze spotkania dla kaptanow,



chociaz na razie trwaly tam jeszcze
prace remontowe i nie bylo Swiatla
elektrycznego. Mial takze zamiar
zlozy¢ krotka wizyte w Madrycie,
myslac o tym przypomniatl sobie
obraz przedstawiajacy placzacego
sw. Piotra, ktory wisial na Scianie
jego pokoju przy Diego de Leon. Jako
symbol skruchy apostola w nocy
pojmania Jezusa na obrazie widniat
kogut, jednak nieproporcjonalnie
maly i na krociutkich nozkach. Jak
bardzo bym chcial— pisal do
dyrektora oSrodka — zobaczy¢ na
zaparciu sie sw. Piotra, ktore jest
w moim pokoju koguta z
prawdziwego zdarzenia, a nie
kuropatwe! Apostoltowi tez by nie
zaszkodzita renowacja...[139].

W marcu jeszcze raz przypominat
cztonkom Rady o pracach, majgcych
sie odby¢ w ciggu przyszlego lata:
osoby i prace remontowe w domu.
Bytlaby to wielka szkoda - teraz
mamy marzec - gdyby nie byto



Swiatla elektrycznego i basenu w
Molinoviejo przed czerwcem[140].

Kiedy Ojciec przyjechal w lipcu,
wszedzie byly, wszedzie byly
rusztowania, pracowali murarze,
malarze pokojowi i artys$ci-malarze,
ktorzy dekorowali kaplice w domu,
pustelnie, korytarze i jadalnie. Nie
udato sie mimo wielu staran i
pospiechu ukonczy¢ wszystkich prac.
Ojciec niedtugo po pobycie w
Molinoviejo przekazywal swe
wrazenia do Rzymu w nastepujacych
stowach: Mndstwo pracy,
robotnikow, pytu i mndstwo checi,
by ten dom byt juz w koncu
gotowy. Czasami sobie mysle, ze
umre zamurowany[141].

Administracja zastala sytuacje
niezbyt zadawalajgcg. Dom byl pelen
rezydentow. Wszelkie sprawunki i
zakupy czegokolwiek stanowily
powazny problem ze wzgledu na
potozenie domu na kompletnym



pustkowiu. Pracowac trzeba byto
przy blasku kinkietéw z lampami
oliwnymi, poniewaz nie udalo sie
jeszcze podciggnac linii elektrycznej.
Niektore zadania, takie jak
prasowanie wykrochamlonych
korporaléw i obruséw ottarzowych,
wymagaly najwyzszej ostroznosci, by
nie splamic ich bieli najmniejszym
chocby sladem popiotu, co bylo
bardzo tatwe, gdyz uzywano starych
zelazek na rozzarzone wegle. Kobiety
zajmujace sie domem zdawatly sobie
sprawe, ze ich praca, dyskretna i
wykonywana w milczeniu, to
prawdziwe apostolstwo apostolstw,
majace wplyw na rozwdj Dziela.
Tego lata przez osrodek przewineli
sie bardzo liczni czlonkowie Opus
Dei, ktorzy otrzymywali tam swa
formacje 1 nauki z ust zalozyciela.

Ojciec dos¢ czesto wchodzit do czesci
przeznaczonej dla administracji, aby
dodac otuchy swoim corkom i
przypomniec im, z jakim



nastawieniem powinny mierzyc sie z
trudnos$ciami. Na wojnie, jak na
wojnie[142] - mowil im. Pewnego
dnia zjawil sie tam niespodziewanie.
Podloga w korytarzu byla mokra i
brudna. Wowczas zdecydowanie
uswiadomit im, jak bardzo niemila
jest Panu Bogu tak niestaranna praca
i rownoczesnie uczynit akt skruchy,
ktory wyrazal jego zal[143].

Uczestnicy kursow w Molinoviejo,
ktore latem nastepowaty jedne po
drugich, otrzymywali ducha Dziela
bezposrednio od Ojca podczas
medytacji prowadzonych przezen w
kaplicy, podczas pogadanek i
komentarzy, ktore ktére odbywaly
sie na ganku, w cieniu wielkich
platanow rosngcych u wejscia do
domu, albo podczas spotkan po
obiedzie i po kolacji. Ojciec, jako
mistrz i nauczyciel oddat im sie bez
reszty. Uczyli sie od niego uSmiechu,
ktory towarzyszyl jego powitaniu,
stow miloSci, ktore towarzyszyly



wydawanym poleceniom,
delikatnosci, z ktora udzielat
upomnien. Nawet poprzez milczenie
i nieobecnosc uczyt ich porzadku,
pracowitos$ci i doktadnego
wypelniania swych obowiazkdow.
Wiedzial, ze jego synowie obserwuja
kazdy jego gest i zachowanie. Jesli
trzeba bylo kogos upomnie¢, nie
mogt sobie pozwoli¢ na uchylenie sie
od tego obowigzku, musiat
zareagowac tak, jak to uczynit tego
dnia, gdy w czesci nalezgcej do
administracji ujrzat brudng podioge.

Wyjasniajac doktryne i dzieje Bozego
milosierdzia i opatrznosci, ktore Bog
okazywal Opus Dei, zalozyciel
ttumaczyl w ten sposéb swym synom
w praktyce uswiecanie drobnych
wydarzen, ktore skladaja sie na
nasze zycie. Pomagat im odkrywac
ich braki, dostrzegac
niedoskonatos$ci, mito$nie cyzelowac
drobne, zwykle sprawy, jak ich do
tego zachecal w Drodze:



Czyncie wszystko z Mitosci. —
Wowczas nie ma rzeczy matych:
wszystko jest wielkie. —
Wytrwatos¢ w rzeczach matych z
Mitosci to heroizm[144].

Kiedy wreszcie podigczono dom do
sieci elektrycznej, przyjeto Swiatlo z
radoscig i entuzjazmem, ale nie
pozbyto sie kinkietow z lampami
oliwnymi, poniewaz w tym czasie
zdarzaly sie czeste wylaczenia
Swiatla. Takze murarze zakonczyli
swe prace. Ojciec tego dnia by} poza
Molinoviejo i przyjechal noca. Aby
mu sprawic radosc, tysiac razy
sprawdzali, czy wszystko jest w
porzadku. Wszystko bylo doskonale
przygotowane, uporzadkowane i
wyczyszczone. Niestety tuz przed
jego przyjazdem wylaczono prad.
Mimo panujgcych ciemnosci, przy
Swietle jednej Swieczki chcial na
wszystko rzucic¢ okiem. Nie po to, by
zrobi¢ inspekcje, tylko, zeby na
wlasne oczy ujrze¢, jak to teraz



wyglada. Osobie towarzyszacej mu w
obchodzie domu wydawalo sie, ze
niewiele uwag krytycznych Ojciec
bedzie mdgl uczynic. Oto relacja z
obchodu: «Tak wiec przy swietle
jednej Swieczki, noca, po drodze,
spojrzawszy tylko raz, Ojciec kazat
mi zanotowac ponad szeSc¢dziesiagt
szczegoiow do poprawienia»[145].
(Jak wiemy nie jest to ani pierwsza,
ani ostatnia anegdota tego rodzaju).
Korzystajac ze swego autorutetu
moralnego mogt wiec radzic, jak
dbac o szczegoty:

Pomyliles droge, jesli lekcewazysz
drobne sprawy[146].

Jesli kto§ w domu zauwazyt jakas
powazniejsza usterke, ktorej nie byt
w stanie sam naprawic, albo chodzito
o0 jakie$ drobniejsze zalecenia lub
uszkodzenia, stalo sie zwyczajem, za
sprawgq zalozyciela Opus Dei, ze
czynilo sie liste napraw, albo
samemu sie zajmowalto naprawa,



jesli kto$ wiedziatl jak, 1 potrafil to
zrobi¢. W Molinoviejo w lecie 1948
roku odpowiedzialny za stan prac byt
Fernando Delapuente. Kobiety
zajujace sie administracjg takze
sporzadzaly notatki o naprawach i
zaleglych pracach w przeznaczonej
dla nich strefie. Zgodnie z
zaleceniem Ojca, notatki trafialy na
biurko Fernanda, tworzac nieraz plik
grubszy niz “Don Kichot”. Ojca
rozbawilo to poréwnanie i — jak
opowiada Encarnita — «zachecat
nas, bySmy dalej tworzyly te
“literature”»[147].

Kilkaset corek i synow zalozyciela
przewinelo sie przez kursy
formacyjne, ktére odbywaly sie
latem 1948 roku. Ci mlodzi ludzie
byli jego nadziejq i wiele sobie po
nich obiecywal. W Molinoviejo —
pisat w liscie do Rzymu — otoczenie
zZmienia sie jak w kalejdoskopie:
teraz spotka¢ mozna ludzi z
czterech lub pieciu krajow (dzisiaj



akurat z pieciu). Za rok bedzie to
prawdziwa wieza Babel, ale pelna
jednosci[148].

Pobyty zalozyciela w Molinoviejo
byly co miesigc przerywane przez
dlugie podroze, jakie odbywal na
Poinoc i Poludnie, do Galicjiido
Portugalii. CzeSciej jeszcze jezdzil do
Madrytu. W soboty czesto z
koszykiem wypelnionym kanapkami
i plackami tortilli samochodem
wyjezdzal do La Granja, do
wojskowego obozu dla studentow,
gdzie znajdowala sie spora grupa
jego synow.

Do tych wszystkich zajec trzeba
dodac¢ odbywajace sie tzw. Tygodnie
Pracy. Tydzien Pracy dla mezczyzn
odbyt sie miedzy 24 a 30 sierpnia w
Molinoviejo, zas dla kobiet —w
pazdzierniku w Los Rosales[149].

kK ok Sk



Na Nowy Rok 1949 zatozyciel byt juz
z powrotem w Rzymie, a 6 stycznia,
odprawiajac msze dla swoich synow
we Wloszech w malenkiej kapliczce
Pensjonatu, przed komunig mowit im
o koniecznosci catkowitego oddania
oraz koniecznos$ci odwiedzania w
celach apostolskich innych wtoskich
miast[150]. Tego samego ranka, w
swieto Trzech Krolj, jakby chcac
pokazac, ze nie byly to puste stowa
Ojciec spotkal sie z niektorymi
sposréd swoich synéw: don Alvarem,
Salvadorem Canalsem, Francesco
Angelicchio oraz Luigim Tirellim, aby
omowic te kwestie. Nastepnie wzigt
kartke papieru i napisal na niej
nastepujace slowa:

1. Spojrzenie nadprzyrodzone: a/
caly swiat: wiecej modlitwy, jakies
nadzwyczajne umartwienie. b/
Madonna: wizerunki Maryi. ¢/
wypelni¢ zwykly plan[151].



(Bylo to wezwanie, by nie zapomnieli
przed podroza, co jest terenem ich
dzialania, jakie cele im przyswiecaja
i jakie sa wiasciwe Srodki). Dalej
nastepowaly pewne wskazowki na
temat planu apostolskiego tych
podrozy: odwiedziny u ksiedza
biskupa, rozmowy z miodzieza i
ksiezmi, notatki, ktore trzeba bylo
sporzadzic¢ po kazdej podrozy,
spisanie listy osob, z ktérymi
nawigzali kontakt lub zaprzyjaznili
sie, listy do przyjaciol i — wreszcie —
bilans finansowy[152].

Pisali i rozmawiali ze swymi
przyjaciotmi, by uzyskac adresy
znanych osob i natychmiast zaczeli
objezdzac miasta uniwersyteckie
Wiloch. Pierwsza podroz odbyli do
Bari, w niedziele 13 lutego 1949 roku.
W nastepna niedziele don Alvaro, w
towarzystwie tych, ktorzy udawali
sie do Mediolanu i do Turynu, udat
sie po raz pierwszy na Péinoc. W
niedziele 27 lutego don Alvaro wraz z



Salvadorem Canalsem i Luigim
Tirellim odwiedzil Palermo i Katanie.
W ten sposob, dwu-, trzyosobowymi
grupkami, jezdzac co tydzien lub co
dwa, rozszerzali zwolna swoj krag
przyjaciot w Bari, Neapolu,
Mediolanie, Turynie, Bolonii, Padwie,
Pizie, Genui, Palermo i Katanii[153].

11 lutego, zanim rozpoczely sie te
podrdze, don Josemaria musiat
pojechac do Hiszpanii i wrocit do
Rzymu dopiero 23 kwietnia. W tym
czasie we Wloszech jego synowie
zdazyli juz odby¢ po piec, szesc¢
podrozy do kazdego z tych miejsc.
Ojciec otrzymywat wiesci z tych
podrozy apostolskich po calych
Wloszech, i wspieral swoich synow z
Madrytu, nie tylko myS$lami i
uczuciami, ale takze wlasnymi
wysitkami i modlitwg. Na
spotkaniach przy Diego de Ledn
opowiadal studentom Centrum
Studiow o projektach apostolstwa we
Wloszech poza Rzymem, cytujac



liczne anegdoty. Wyjezdzali z Rzymu,
podobnie jak lata temu z Madrytu,
wieczornymi sobotnimi pociggami

do Genui, Bari, Palermo czy Bolonii; a
w niedziele rozmawiali z
przyjacioimi lub prowadzili dla nich
zajecia formacyjne, aby zlapac
powrotny wieczorny pocigg[154].

Po uplywie dwu lat od chwili, gdy
zamieszkali w Pensjonacie, zalozyciel
Opus Dei zdal sobie sprawe, zZe
potrzebowatl juz nie jednego
budynku na centralna siedzibe Opus
Dei w Rzymie, ale calego, diugiego
szeregu osrodkow. Myslat o
przeznaczeniu ich na siedzibe Rady i
Asesorii, Kolegium Rzymskiego, dwu
Centrow Studiéw we Wtloszech,
osrodka rekolekcyjnego w
Castelgandolfo oraz czterech
osrodkow strategicznie
rozmieszczonych na Potwyspie
Apeninskim tak, by sasiednie miasta
mozna bylo odwiedzac¢ podczas
weekendow.



Dzielo maszerowalo Bozym tempem,
a tempo to bylo naprawde szybkie.
Aby go nie straci¢, Ojciec polecit don
Alvaro: mysleé powoli, dziataé
szybko[155].

4. Pierwsi supernumerariusze

Wieczorem 11 stycznia 1948 roku
Ojciec i don Alvaro wyjechali
samochodem z Rzymu, z Ignaciem
Sallentem za kierownicg, droga
prowadzaca do Mediolanu. W czasie
tej podrozy odwiedzili po raz
pierwszy kardynata Schustera. Kiedy
wyjechali z Rzymu tego zimowego
poranka, pogoda byla nieprzyjemna,
a pejzaze, w padajacym deszczu,
rozmywaly sie w szarosciach.
Przyjechali do Mediolanu 13
stycznia. Gdy byli w drodze
powrotnej do Rzymu, Ojciec, ktory
dotychczas byl skupiony i pograzony
w rozmowie z Bogiem, nagle zawolatl
glosno: Mieszczq sie![156]. Okrzyk
ten mial stanowi¢ odpowiedz na cos,



co uporczywie krazyto mu po glowie.
Musiala to by¢ bez watpienia sprawa
wazna, skoro oglaszat to
wykrzykujac niczym “Eureka!”. Kto
wiec 1 gdzie sie miescit?

Don Josemaria pracowal nad
waznym problemem: sposobem na
wlaczenie do Opus Dei kobiet 1
mezczyzn, ktorzy ustyszeli
powolanie do SwietoSci w
mailzenstwie. W Madrycie byta grupa
0s0b, ktora od lat juz podlegatla jego
kierownictwu duchowemu.
Zalozyciel Opus Dei roztoczy! przed
nimi calg wspanialg panorame
aspiracji do osiggniecia Swietosci,
ktora mogli osiggnac, nie muszac
porzucac swego statusu spotecznego,
rodziny, ani zawodu[157]. U
niektorych z mlodych studentow
mieszkajacych przy Ferraz lub przy
Jenner pewnosc, z jaka don
Josemaria méwil im o powolaniu do
malzenstwa wywolywala usmiech
zupelnego zaskoczenia wobec czegos



tak dotychczas niestychanego,
poniewaz zwykle identyfikowano
powolanie do swietosci z
kaplanstwem, a bardziej konkretnie
z powotaniem zakonnym[158]. Ta
scena, tylekro¢ powtarzajgca sie
podczas rozmoéw ksiedza z mlodymi
ludZzmi, trafita do Drogi:

Smiejeszsie, gdy ci méwie, ze masz
“powotanie do matzenstwa”? —A
wlasnie, ze je masz, tak jest -
powolanie[159].

Mezczyzni i kobiety zyjacy w
malzenstwie oraz wdowcy
oczekiwali na mozliwos¢ prawnego
zwigzania sie z Opus Dei. Mieli swj
plan zycia, normy ascezy i
poboznosci, korzystali z rad i
wskazan kaptanow, ale oczekiwali,
ze przyjecie do Dziela stanie sie
glebokim duchowym
zobowigzaniem, w jakis$ sposob
sformalizowanym. A zalozyciel
Dziela nie mdgl zawie$¢ tych dusz,



ktore pragnely stac sie w peini
czescig Dziela[160].

Nadeszla stosowna chwila, a
zalozyciel Opus Dei czutl sie
wewnetrznie przynaglony, by
wprowadzic¢ do Dziela tych, ktorzy
uslyszawszy specyficzne powolanie
Boze, zwracili sie ku Opus Deiiw
nim pokladali swe nadzieje. Ten
nacisk, ktorego doswiadczal w duszy,
ujawnil sie w wyrazny sposéb pod
koniec 1947 roku oraz w pierwszych
tygodniach roku 1948. W Hiszpanii
pozostawit kilka osdb, ktorych byt
kierownikiem duchowym pod opieka
Amadeo de Fuenmayora, aby ten
dalej prowadzil dla nich spotkania
formacyjne. Chodzilo zwlaszcza o
trzech mlodych, pracujacych juz
ludzi: Tomasa Alvire, Victora Garcie
Hoza i Mariano Navarro Rubio,
faktycznie przyjetych do Opus Dei i
oczekujacych na mozliwo$¢ prawnej
don inkorporacji[161]. Amadeo
przygotowal dla nich plan formacji.



Wystlal go Ojcu do zaopiniowania.
Ojcu notatki te wydaly sie zbyt stabe i
niewystarczajace, jesli chodzi o
wymagania, a takze o wiele ponizej
celu radykalnej swietosci, ktory
powinno im sie zaproponowac. Na
krotko przed Bozym Narodzeniem
1947 roku przestal im te wyraziste
stowa:

Dla Amadeo: przeczytatem notatki
na temat supernumerariuszy. [...]
w przyszlym tygodniu zwraoce
karteczki, z jakimis konkretnymi
wskazowkami. W kazdym razie
uprzedzam juz, Ze nie mozemy
stracic z oczu, Ze nie chodzi tu o
zapisanie sie kilku panow do
jakiegos stowarzyszenia [...]. To
wielka taska Boza by¢
supernumerariuszem![162].

W koncu powotanie do Opus Dei
0s0b zyjacych w malzenstwie jest
identyczne z tym, ktore maja
celibatariusze, takie samo, jakie maja



numerariusze i numerariuszki,
poniewaz w Dziele nie ma réznych
stopni oddania sie Bogu:

W Dziele, to jasne, nie ma wiecej
niz jedno powolanie dla
wszystkich, a wiec jedna, jedyna
kategoria.— wyjasnial zalozyciel
Opus Dei — Rozne nazwy, ktore
nadaje sie cztonkom naszej
Rodziny nadprzyrodzonej stuzq,
by w jednym stowie wyjasnic, do
jakiego stopnia mogq sie
zaangazowac w stuzbe duszom
jako synowie Bozy w Opus Dei,
zajmujqc sie okreslonymi
zadaniami apostolskimi lub
formacyjnymi ze wzgledu na
osobiste okolicznosci, choé
powotanie wszystkich jest jedno i
to samo[163].

Gdy nadszed} Nowy Rok 1948, Ojciec
zlozyl Zyczenia tym, ktorzy zostang
trzema pierwszymi cztonkami
supernumerariuszami Opus Deli,



przeczuwajac, ze juz wkrotce
rozkwitnie praca Swietego Gabriela,
to jest apostolstwo wsrod osob, ktore
zawarly zwigzek malzenski, tak jak
to ujrzat w roku 1928:

Rzym, 1 stycznia 1948.
Do Tomasa, Victora i Mariano.

Niech Jezus zachowa mi tych
synow!

Moja droga trojko! Nie moge
napisac teraz do kazego z Was z
osobna, ale wysytam do Was
pierwszy list, ktory wychodzi spod
mojego piora w roku 1948.
Naprawde polecam was w
modlitwie. Jestescie zalgzkeim
calych tysiecy Waszych braci,
ktorzy nadejdq szybciej niz sie
spodziewamy.

Ilez i jak dobrze trzeba pracowac
dla Krolestwa Chrystusowego!
[164].



Zalozyciel Opus Dei doswiadczatl
radosnego niepokoju. Catle jego
jestestwoaz drzalo z niecierpliwosci,
oczkujac tego, co miato wkrotce
nastapi¢. Dawal temu wyraz na
pismie:

Uprzedzam Was tylko, - pisal z
Madrytu - Ze sie otworzy dla Dziela
ogromna panorama apostolska,
taka, ktora ujrzalem w 1928 roku,
jakaz to rados¢é, czynic¢ wszystko w
stuzbie Kosciotowi i duszom![165].

Mam zamiar wykorzystac te dni,
ktore spedzm w Rzymie -
informowal wéwczas cztonkow Rady
— aby opracowac wszystko, co jest
Zwiqzane z supernumerariuszami.
Jak szeroki i gleboki jest strumien,
ktory sie przed nami otwieral...
Trzeba bysmy byli sSwietymi[166].

kK K

Wrocémy do historycznych korzeni
tych wydarzen. 2 pazdziernika 1928



roku zalozyciel Opus Dei ujrzal
nieprzeliczone rzesze ludzi wszelkiej
kondycji spotecznej, wieku, zawodu i
stanu, rasy i narodowosci, ktorzy
styszac przestanie o powszechnym
powolaniu do $wietosci oddali sie na
stuzbe Kosciotowi i duszom, nie
zmieniajac swej sytuacji rodzinnej
lub pracy wykonywanej w chwili,
gdy dotarto do nich powolanie Boze.
Zalozyciel Opus Dei myslal o nad
historig Dziela i laskami Boga
otrzymanymi w ciggu tych
dwudziestu lat dziatania,
pokonywania rozmaitych przeszkod i
otwierania nowych drdég w teologii,
apostolstwie, ascetyce,
duszpasterstwie i prawie. Na
wszystkich tych drogach napotykat
trudnosci i niezrozumienie, ale droga
prawna okazala sie szczegodlnie
klopotliwa. Od chwili aprobaty
Dziela jako poboznego
stowarzyszenia wroku 1941, az do
chwili przeksztalcenia go w instytut
Swiecki na prawie papieskim don



Josemaria musiat dostosowywac sie
do kostiumu prawnego, jaki
podsuwaty mu historyczne
okolicznosci, aby moc posuwac sie
naprzod, krok za krokiem, w
oczekiwaniu, az Opatrznos¢
zaprowadzi go do odpowiedniego
portu. Teraz w koncu mial nastapic
oczekiwany od tylu lat na polu
apostolstwa krok naprzaod.

Listy don Josemarii rozbrzmiewaja
tym samym triumfem, ktory stychac
bylo w okrzyku “Mieszcza sie!”.
Okrzyku, ktory wzniost zalozyciel,
poruszony odkryciem, ktérego
dokonatl 11 stycznia 1948 roku,
wjezdzajac do Pizy po moscie
pontonowym na rzece Arno.

Wraz z otrzymaniem Decretum
laudis w 1947 roku Opus Dei stalo sie
instytutem Swieckim na prawie
papieskim, stajac sie uznana droga
do swietosci i apostolstwa posrod
Swiata, w ktorym jego cztonkowie



wykonuja prace zawodowa.
Jednoczesnie zaaprobowane zostato
prawo partykularne Opus Dei, w
ramach ktérego przewiduje sie
istnienie 0so0b pozostajacych w
malzenstiwe, choc ich relacja z
Dzielem jawi sie jedynie jako
zwigzek duchowy, nie bedac
sformalizowana prawnie. Te osoby,
jak powiadaja teksty: «staraja sie zy¢
duchem i apostolstwem Instytutu,
nie bedac inkorporowanymi don na
podstawie wiezi prawnej»[167].

Tak naprawde zalozyciel Opus Dei
poszukiwal mozliwosci zwigzania
tych osob zgodnie z lex™* ktora
rzadzila dziatalnoscig instytutow
Swieckich, to jest konstytucja
apostolska Provida Mater Ecclesia.
Nie bylo w niej nic na ten temat,
jednak rozwazajac to, don Josemaria
znalaz! luke, ktora mozna byto
wykorzystac. Tekst Provida... zdawat
sie zezwalac na istnienie r6znych
typow czlonkow. Mowil na przyklad



o tych, ktérzy “pragna zapisac sie do
instytutéw swieckich jako
cztonkowie w najscislejszym tego
stowa znaczeniu»[168]. Mogli zatem
istnie¢ cztonkowie w luzniejszym
tego slowa znaczeniu. (Nie tego
dokladnie pragnal zalozyciel Dziela
jako rozwigzania ostatecznego, ale
przynajmniej bylo czyms$
pozytywnym, krokiem naprzod.)
Miescili sie tu wiec
supernumerariusze.

Don Josemaria dzialal natychmiast. 2
lutego wniost do Jego Swigtobliwosci
Piusa XII prosbe o aprobate statutu,
ktory mial by¢ wlaczony w tekst
konstytucji z 1947 roku. Jego celem
mialo by¢ wyrazne stwierdzenie
mozliwosci inkorporowania do Opus
Dei 0s0b zyjacych w malzenstwie lub
samotnych, jakiegokolwiek zawodu i
pozycji spotecznej[169]. W
nastepnym miesigcu, na mocy
reskryptu z dnia 18 marca 1948 roku



Stolica Swieta aprobowala ten
statut[170].

W ten sposob zalozyciel Opus Dei
podjat na nowo watek poruszony w
Instrukcji dla dziela Swietego
Gabriela, ktora zaczal pisa¢ w maju
1935 roku w rezydencji przy Ferraz.
Pomysty i wrazenia, ktore teraz
zaprzataly jego umysl, byly
wyraznym echem pierwszych stow
tamtego dokumentu:

W imie Ojca, i Syna, i Ducha
Swietego oraz Najswietszej Maryi.

Parvus fons, qui crevit in
fluvium..., et in aquas plurimas
redundavit (Esth. 10, 6). Male
Zrodto, ktore stalo sie rzekq...i
byta woda wielka*.

Najukochansi, jesli Opus Dei
otworzylo wszystkie Boze drogi na
ziemi dla wszystkich ludzi -
poniewaz pokazato, Ze wszystkie
szlachetne przedsiewziecia moga



byc¢ okazjq do spotkania z Bogiem
zmieniajqc ludzkie zajecia w Boze
prace. Moge Was takze zapewnic,
Ze Pan, poprzez prace Swietego
Gabriela powotuje wileka rzesze
mezczyzn i kobiet, aby stuzyli
Kosciotowi i duszom we
wszystkich zakqtkach swiata.

Ktos mogtby pomysled, Ze nasza
nadprzyrodzona Rodzina, a
zwlaszcza dzielo Swietego
Gabriela, jest niczym novum
brachium saeculare
Ecclesiae,nowe swieckie ramie,
silne i sprawne, w stuzbie
Kosciota. Kto by tak myslatl,
mylitby sie, poniewaz jestesmy
czyms o wiele wiekszym. Jestesmy
czesciq samego Kosciola, Ludu
Bozego, swiadomaq Bozego
powotania do swietosci, ktorym
Pan zechcial ubogacic¢ wszystkie
swoje dzieci. Stara sie ona by¢
wierna temu powotaniu - kazdy jej
czlonek zgodnie z e swoim stanem



i stosownie do osobistych
okolicznosci[171].

Boze Drogi na ziemizostaly otwarte
poprzez zalozenie Opus ei 2
pazdziernika 1928 roku. Podkreslat
to w instrukcji z 1941 roku:

Nie zapominajcie, Ze do Opus Dei
mogaq przyjs¢ zarowno uczeni i
medrecy, jak i ludzie prosci
[...]1.Dlatego, jako wymaog naszej
mitosci ku Kosciotowi Swietemu i
ku Dzietu, powinnismy umacniac
Zycie wewnetrzne zgodnie z
cechami naszego ducha, takze u
dzieci i mlodziezy, u profesorow i
u studentow, u robotnikow i
urzednikow, u kierownikow
przedsiebiorstw, u starych
imtodych, u bogatych ibiednych, u
kobiet imezczyzn, poniewaz
naprawdewszyscy sie mieszczq.
Rozwiqzanie prawne znajdzie sie
w swoim czasie[172].



Rozwigzanie prawne nadeszlo cale
lata pdzniej, tak, ze do Opus Dei
mogly wejsc rzesze ludzi wszelkich
zawodow, w kazdym wieku 1 pozycji
potecznej, kobiet i mezczyzn
zyjacych na swiecie[173].
Rozwigzanie nadeszio nie dlatego, ze
juz istnialy normy prawne stosowne
do radykalnego powolania osob
zyjacych w malzenstwie, ale dlatego,
ze zalozyciel Dziela wykorzystal
mozliwos$¢ interpretacyjna tekstu
prawnego[174], jeszcze raz
potwierdzajac to, co napisat w roku
1934: Dzielo Boze przybywa, by
wypetni¢ Wole Bozq. Dlatego
powinniscie miec glebokie
przekonanie, ze Niebo jest
Zainteresowane tym, by sie
dokonata[175].

Wsrod zapiskow na temat Dziela,
jego celow 1 apostolstwa, ktore
zostaly sporzadzone przed rokiem
1931 pojawia sie wizja
nadzwyczajnej ptodnosci



apostolskiej, o jakiej marzyt don
Josemaria. Jego zapal, by poprzez
wielka katecheze, poprzez prace
zawodowaq i dzialania
obywatelskie[176] odzywiac pod
wzgledem chrzescijanskim
spoleczenstwo, aby zaszczepic
Krolestwo Chrystusa w sercach,
znajdujeodpowiedz w dziele
Swietego Gabriela. W pierwszej
linijce tych zwieztych notatek pisak:

Niech Chrystus kroluje
prawdziwie w spoteczenstwie.
Regnare Christum volumus*[177].

A w instrukcji dziela Swietego
Gabriela Zalozyciel Opus Dei pisak:

Dzielo Swietego Gabriela jest
integralnq czesciq Opus Dei,
wielkim apostolstwem
przenikajqgcym, obejmujgcym
calosc ludzkiej dziatalnosci -
doktryne, Zycie wewnetrzne, prace
- i wplywajqgcym na zycie
indywidualne i zbiorowe pod



wzgledem rodzinnym,
zawodowym, spotecznym,
ekonomicznym, politycznym, etc.

Widze caly ten wielki zastep ludzi
w dziataniu: kobiety i mezczyzn,
kierujqgcych przedsiebiorstwami i
robotnikow, swiatte
uniwersyteckie umysty, intelekty
pogrqzone w badaniach
naukowych oraz gornikow i
rolnikow; arystokracje — krwi,
wyksztalcenia, z wojska, z bankow
- i lud, ze swq mniej wyrafinowanq
mentalnosciq. WszystKich,
kazdego z nich, wiedzqcych, ze
zostali wybrani przez Boga, aby
osiqggnqc osobistq swietosc posrod
sSwiata. Doktadnie w miejscu, ktore
zajmujq w swiecie, z poboznosciq
solidna i oswiecongq, gotowi na
radosne — mimo, ze to kosztuje -
wypetnienie obowiqzku w kazdej
chwili[178].



Teraz, gdy istniala juz mozliwos¢
formalnego zorganizowania
apostolstwa dziela Swietego
Gabriela, zalozyciel zaprosil spora
grupe pracujacych zawodowo na
rekolekcje prowadzone przez niego
w Molinoviejo od 25 do 30 wrze$nia
1948 roku. Don Josemaria byt
kierownikiem dychowym kilkorga
sposrod pietnastu uczetnikow,
innych znat od lat. Tak powstal
zalgzek supernumerariuszy Dziela.
Trzech pierwszych — Tomas Alvira,
Victor Garcia Hoz i Mariano Navarro
Rubio, ktorzy nie mogli by¢
dotychczas wiaczeni do Dziela z
powodu braku mozliwosci prawnej,
zostali czlonkami Opus Dei 21
pazdziernika 1948 roku[179].

5. Ostateczna aprobata dla Opus
Dei (1950)

Godzina Boga, niczym
blogostawienstwo
starotestamentowych patriarchow,



ktore dawalo plodnosé bydiu oraz
polom, czynilo udanymi zniwa i
obsypywalo owocami drzewa,
zapowiadala taske z nieba. Podobnie
prace apostolskie rozmnozyly sie w
koncu lat cztwerdziestych. Wzrastala
liczba cztonkow Dziela oraz
kaplanow numerariuszy*, centow
studiow, akademikow oraz domow
rekolekcyjnych, ktore zaczely
powstawac takze poza Hiszpanig. W
roku 1950 istniato okolo stu
osrodkow Opus Dei w Hiszpanii, nie
liczac tych w Portugalii, Wloszech,
Anglii, Francji, USA, Meksyku...[180].

Papiez wiedzial o rozwoju Dziela za
posSrednictwem swoich najblizszych
wspolpracownikow. Podczasswojej
trzeciej audiencji u Piusa XII, 28
stycznia 1949 roku, zalozyciel mowitl
0 rozprzestrzenianiu sie Opus Dei i
podarowat Jego Swigtobliwosci
wybor fachowych publikacji
cztonkow Dziela. Byly to ksigzki i



artykuly naukowe z najrozniejszych
dziedzin[181].

Zalozyciel, w swej pokorze, wiedzial
juz, ze jest Ojcem dla licznego grona,
ktore stale sie powieksza i rozcigga
sie na wszystkie kontynenty. Jego
dzieci mialy tego Swiadomos¢, w
mniejszym lub wiekszym stopniu, i u
wszystkich wzrastal coraz wiekszy
szacunek dla historycznego
znaczenia jego osoby.

Don Josemaria doceniat
wielkodusznos¢ Pana, ktory zsylal na
Opus Dei kolejne dary. Szczegolnie
dziekowal Niebiosom za tylu ludzi,
ktorzy odnajdywali swoja drogew
najrozniejszych regionach i
osrodkach Dziela.

We Wloszech- pisal do swoich
synow w Meksyku - nasza rodzina
rozrasta sie w fantastyczny
sposob. To wspaniatle, jak dziata
taska Boza. Mam nadzieje i w
Meksyku na wiekszq skutecznosc i



szybkos¢. Modlimy sie za was
bardzo, a modlitwa jest
wszechmocna. Jak bardzo wam
zazdroszcze, ze jako pierwsi
staneliscie na tej btogostawionej
ziemi.

[...] José Luis [Muzquiz] wyjezdza
w czwartek, jedzie do Nowego
Jorku. Wyobrazam sobie
niecierpliwos¢ i radosc José Marti
Barredo. Zewszqd dochodzq dobre
wiesci i ze wszystkich stron
nadchodzq listy z wyrazami
podziwu. To zastuga Pana[182].

Rok 1949 mijal wypelniony praca,
wieloma podro6zami apostolskimi
oraz prawdziwym zalewem nowych
numerariuszy i supernumerariuszy,
kiedy nastagpita rzecz paradoksalna,
ktora, poniewaz sie powtarzala,
nabierala znamion zdarzenia
logicznego i normalnego. Wraz z
uzyskaniem aprobaty ze strony
Stolicy Swietej oraz ustroju



powszechnego, ktorym Opus Dei
zostalo obdarzone na mocy Decretum
laudis z 1947 roku, znacznie
ulatwione staty sie jego wzrost 1
rozprzestrzenianie sie na inne kraje.
Jednak ta aprobata papieska oraz
dobre przyjecie zalozyciela Dziela w
Rzymie, zamiast uciszy¢
nieprzychylne plotki, sprawily, ze
sprzeciw ze strony dobrych dotart do
Wtloch. W ten sposoéb, gdy tylko
Dzielo zyskiwalo kolejne aprobaty
koscielne, kampania przeciwko
niemu zamiast milknac, jeszcze sie
zaostrzala. Wybitne osobistosci Kurii
rzymskiej, ludzie o wielkim
zyciowym doswiadczeniu doradzali
don Josemarii znikng¢, dopoki nie
minie burza, zgodnie z madroscia
zawartg we wloskim ludowym
porzekadle: «Bisogna fare il morto
per non essere ammazzato»[183].
Trzeba udawac trupa, by nie zostac
wyslanym na tamten $wiat.
Kardynalowie nie wiedzieli, ze nie



chodzilo tutaj o przejsciowa burze.
Zanosilo sie na dluze;j.

Dzielo istnialo juz od dwudziestu lat i
od dwudziestu lat trwalo
niezrozumienie Dziela. Zalozyciel
zwierzal sie swoim synom w 1949
roku:

Od kornica roku 1947 — gdy juz
myslelismy, ze zamilknq! —
zaczely sie podnosic kolejne
powazne kalumnie, rzucane
uporczywie i w sposob
zorganizowany. Kalumnie te byly
powtarzaneprzez ludzi ze
wszystkich stron - po to je wltasnie
rzucano.

Ilez razy ustyszalem, mniej wiecej,
ecce somniator venit! Oto idzie ten
marzyciel: uczynmy go

nieprzydatnym, zniszczmy go[184].

A w tym czasie:



Tymczasem apostolstwo Opus Dei
sie zintesyfikowatlo i
rozprzestrzenito, az stalo sie - ilez
razy wam to ttumaczyltem! -
bezbrzeznym morzem, cudowna,
uniwersalnq rzeczywistosciq [...].
Pan nam pobtogostawit rowniez
owocami pragnienia swietosci,
apostolstwa, do tego stopnia, zZe
niektorzy uwazajq nasze zycie w
oddaniu Bogu za obelge dla nich,
choc zadnego wobec nas zarzutu
nie byli w stanie udowodnic:
chodzilo tylko o plotki podnoszone
przez dobrych, a powtarzane
przez glupich.

Ten gwattowny atak i te glupie
kalumnie — ktore nie ustaly od lat
ani na chwile — same opadajq pod
wlasnym ciezarem, poniewaz sq
tylko prochem, ktory wznoszq
ludzie, i blotem, ktorym ciskajq
ludzie, ktorzy jak mozna sqdzid,
oddalili sie od Boga.



Te wydarzenia napelniajq mnie
glebokq radosciq i pewnym
spokojem, poniewaz — jak wam
powiedziatem kiedy indziej —
zawsze, gdy podnoszq sie przeciw
Dzietu ktamliwe kampanie,
otrzymujemy kolejne
potwierdzenie, Ze wciqz pracujemy
skutecznie w stuzbie Kosciotowi,
jako narzedzia jednosci,
porozumienia, wspotzycia miedzy
ludzmi, starajqc sie obronic dla
wszystkich pokoj i radosc[185].

Kiedy to pisal, w grudniu 1949 roku,
wyrazal w stowach swoje mysli,
kierujac je swoich dzieci. Poniewaz,
jak wyraznie im mowil: w liscie tym,
moje corki i synowie, staram sie
wyttumaczy¢ wam, dlaczego
przygotowywujemy ostatecznqg
aprobate dla Dziela[186].

Jedna z wielu plotek, ktdra wowczas
powtarzano, dotyczyla aprobaty
papieskiej dla Opus Dei. Méwiono, ze



Dzielo otrzymalo aprobate papieska
o charakterze tymczasowym

Una de las muchas habladurias que
por aquellos tiempos se propalaban
era que el Opus Dei habia recibido
una sancion pontificia de caracter
provisional, por lo que no podria
obtener una aprobacion
definitiva[187]. Con suma prudencia
sopeso el Fundador la conveniencia
de llevar el proceso juridico a su
ultima etapa o si, por el contrario,
habia motivos que lo
desaconsejaban. {Qué ventajas
esperaba de la aprobacion
definitiva?

La aprobacion definitiva, hijas e
hijos mios, nos dara nueva
estabilidad, un arma de defensa,
mas facilidad para el trabajo
apostolico; y asentara de nuevo los
principios fundamentales de la
Obra: la secularidad, la
santificacion del trabajo, el hecho



de que somos ciudadanos
corrientes y, sobre todo,
especialmente en la parte
espiritual, nuestra conviccion de
que somos hijos de Dios[188].

Jednak, jak wiadomo, wszystko na
tym Swiecie ma swoja cene lub wigze
sie z jakims$ ryzykiem. Ciezar, ktory
spadi na barki zalozyciela Opus Dei
polegal na tym, ze by} on zmuszony
poddac sie kolejnemu postepowaniu,
z czym wiagzalo sie powtorne
zbadanie wszystkich dokumentow
prawnych Dziela przez konsultorow,
ktorych kryteria nie zawsze
dokladnie zgadzaly sie ze
Swieckoscig w Scistym tego stowa
znaczeniu. To zmuszalto don
Josemarie do czynienia ustepstw, aby
przedstawic Dzielo zgodnie z ta
doktryna: przestudiujq nasz
wniosek, tak jak uczynili to z
Decretum laudis: w przeciwnym
razie nie przeszlibysmy[189].



Tu znajduje sie sedno calej kwestii.
Jak pogodzic¢ ze sobg dwa
przeciwstawne punkty widzenia,
ktore zawieraly sie w lex o
instytutach Swieckich: jeden
mowigcy o ich prawdziwej
Swieckosci oraz drugi formujacy je
zgodnie z duchem zycia zakonnego?
Juz od poczatku nastepowato
przesuniecie sie instytutow
Swieckich w strone zycia zakonnego.
W miare uptywu czasu ta tendencja
nabierata rozpedu. To tlumaczy
dziatanie zalozyciela Dziela - jego
niepokoje i troske o zachowanie
ducha zalozycielskiego. Przede
wszystkim nie byl gotow na
jakiekolwiek ustepstwa, ani na to, by
sprzeniewierzyc sie dziedzictwu
otrzymanemu wprost od Boga,
ktorym byt duch Opus Dei. Nie mogt
ustgpi¢ w najdrobniejszych
szczegolach, ktore moglyby narazic
na ostateczne znieksztalcenie sama
substancje tego ducha, poniewaz nie
by! on jego wlasnym pomystem.



Kryteria, ktorymi sie kierowat w
swoim postepowaniu, majacym na
celu osiggniecie kompromisu z Kuria
1 uzyskanie ostatecznej aprobaty,
rysowaty sie bardzo jasno w jego
umysle:

Bez uszczerbku dla prawdy -
oswiadczal swoim dzieciom —
powinnismy wobec Kurii rzymskiej
postepowac w nastepujqcy sposob:
zawszebedqc
postusznymi,podkreslac¢ ducha
Dzieta, aby go broni, ustepowag,
nie odstepujqc swych praw. Takie
powinno byc¢ naszepostepowanie,
poniewaz od poczqtku widzimy, ze
konstytucja apostolska Provida
Mater Ecclesia nie jest doktadnie
dostosowana do naszej drogi, i
probujemy, w miare naszych
waqtlych sit, i z powodu lojalnosci,
dostosowac jq do roznych
instytucji, nie deformujqc jej.
PozZniej przyjdzie czas na to, by



doktadnie opisac naszq
rzeczywistosc¢[190].

Tak wiec, z silnym postanowieniem
uzyskania ostatecznej aprobaty, 11
lutego 1950 roku, trzy lata po
Decretum laudis, przedstawil stolicy
Swietej, wraz z prawem
partykularnym, relacje na temat
stanu i rozwoju Opus Dei w tym
czasie. Prosbha byla wspierana przez
sto dziesiec listdw polecajacych,
napisanych przez biskupow roznych
narodowosci. Wsrod nich bylo
dwunastu kardynalow oarz
dwudziestu szesciu
arcybiskpow[191]. Po dokladnym i
skrupulatnym przestudiowaniu
dokumentéw odpowiednia komisja
Swietej Kongregacji do spraw
Zakonow wydala jednomyslnie
pozytywna opinie na temat
udzielenia aprobaty. Opinia ta
skierowana zostala na posiedzenie
plenarne Kongregacji, ktore odbylto
sie 1 kwietnia pod przewodnictwem



kardynata Lavitrano, na ktorym to
posiedzeniu zostala zatwierdzona.
Jednak w zwigzku z rozszerzeniem
tresci prawa partykularnego
wydawatlo sie stosowne, aby
zalozyciel Dziela osobiscie
wytlumaczyl na posiedzeniu
plenarnym niektore kwestie,
poniewaz figura prawna instytutow
Swieckich stanowila dla czlonkde
komisji nowos$¢[192]. (Chociaz pewne
jest, ze w tle tej nowosci czaily sie
takze zadawnione nieporozumienia).
Z tego powodu udzielenie aprobaty
zostalo skierowane do pozniejszego
rozpatrzenia, to znaczy odtozone.

kK K

Kilka dni wcze$niej miato miejsce
zdarzenie, ktore niezauwazalnie
wplynelo na dusze zalozyciela Opus
Dei. 28 marca obchodzil 25 rocznice
swych Swiecen kaptanskich.
Zamierzajac wiec poleci¢, by



obchodzic¢ to Swieto rodzinne w
cichosci, pisat do swych dzieci:

Rzym, 8 marca 1950

Niech Jezus zachowa mi moich
synow.

Najdrozsi, zbliza sie srebrny
jubileusz moich swiecen
kaptanskich. Chciatbym go spedzi¢
w spokoju, bez hatasu. Dlatego tez,
jeslibyscie chcieli sprawic temu
biednemu grzesznikowi rados¢,
bede wam wdzieczny, jesli
szczegolnie w tym dniu bedziecie
prosic¢ Pana, za wstawiennictwem
Niepokalanego Serca Jego Matki,
aby mi pomogt by¢ dobrym i
wiernym. Jesli ponadto od
waszych krewnych, albo od
ktoregos z przyjaciot bylibyscie w
stanie uzyskac jakqs jatmuzne —
drobngq, albo wielkq — na potrzeby
naszych domow w Rzymie, moja
radosc¢ bytaby zupetna.



Z bltogostawienstwem od waszego
Ojca

Mariano[193].

Musieli bardzo Zle sta¢ z pieniedzmi,
skoro zatozyciel uznat za konieczne
prosic o jalmuzne listownie swoje
wlasne dzieci. W kazdym razie dzien
ten obchodzili bardzo uroczyscie.
Kaplica miala odSwietny wyglad.
Uroda i rozmaito$¢ barw kwiatow na
oltarzu, godny wyglad szat
kaptanskich, w ktore ubrany byt
Ojciec oraz kielich, specjalnie
przygotowany na te okazje,
ukazywaly jasno mitos¢ jego corek i
synow, bo przeciez nie zamoznos¢.
Cale godziny trwalo spotkanie don
Josemarii z jego synami z Rzymu,
zgromadzonymi w Villa Tevere, by
zlozy¢ mu zyczenia z tej okazji.
P6znym wieczorem ponownie odbyt
dluga rozmowe, tym razem ze swymi
corkami. Jego mysli krazyly wokot
wspomnien zwigzanych z tg datg.



Don José, jego ojciec, zmart w 1924
roku, cztery miesiace wczes$niej,
dlatego nie maogt zobaczyc
wyswiecenia swego syna - Josemarii.
Z jego pierwszej mszy, odprawionej
w poniedziatek 30 marca w kaplicy
NajsSwietszej Maryi Panny del Pilar
przywolal wspomnienia, zarazem
peine stodyczy i gorzkie, przede
wszystkim pelnej bolu matki, ktéra w
zalobie brala udzial we mszy
ofiarowanej za dusze swego
zmarlego meza. Potem jego nagly
wyjazd do Perdiguery... W ten
sposob, jak mowil swym corkom,
caly ten dzien srebrnego jubileuszu
jego kaptanstwa byt szczesliwym
dniem, ktory mina} bez wstrzasow,
bez przeciwnosci. Rzadko sie to
zdarzalo podczas Swiat, jakie
obchodzil w ciggu swego zycia
kaplanskiego[194].

W rzeczywistosci byla to jedynie
krotka chwila wytchnienia, radosci i
pokoju, poniewaz Ojciec miat juz



przedsmak gorzkiej proby, ktdora
przypominala mu inne, opisane juz,
peine smutku chwile z przesztosci.
Dwukrotnie przechodzil okrutne
proby, by nie musie¢ wyrzec sie
Dziela, wydzierajac je silg ze swego
wnetrza, jako jego zalozyciel. Po raz
pierwszy podczas rekolekcji w
klasztorze redemptorystow przy
ulicy Manuel Silvela w Madrycie, w
czerwcu 1933. Po raz drugi, w La
Granja, w pewien smutny, deszczowy
dzien we wrzesniu 1941, gdy
odprawial msze w tamtejszej
kolegiacie.

Don Josemaria okreslit dzien swego
srebrnego jubileuszu kaptanskiego
jako szczesliwy, bezchmurny
dzien[195]. Jego dzieci
prawdopodobie nie wiedzialy, ze byl
niemal gotéw ich opusci¢. Lada dzien
oczekiwano na Kongres Plenarny
Kurii, na ktéorym miata zostac
wydana ostateczna aprobata dla
Opus Dei. Byt to stosowny moment,



aby zalozyciel pozostawil Dzielo, by
bylo prowadzone juz wylgcznie Boza
reka. PoSwiecenie, o ktdre byl teraz
proszony, nie bylo oczywiscie tak
ciezkie, jak to z czasu owych
okrutnych prob, mial przeciez
pewnosc¢, ze Pan poprowadzi Dzielo
dalej. Mimo to nie bylo mniej
bolesne, poniewaz ciggnelo sie to
calymi miesigcami, jak wspomina
sam don Josemaria:

Bytem zdecydowany - a ilez mnie
to kosztowalo! - pozostawic Opus
Dei, myslqc, ze juz moze is¢ dalej
samodzielnie, po to bym sie mogt
poswiecic¢ wylqgcznie innemu
stowarzyszeniu, przeznaczonemu
wylqgcznie dla moich braci,
kaptanow diecezjalnych.

Wciqz nositem w sercu troske o los
kaptanow diecezjalnych, o tych,
ktorym tak wiele czasu
poswiecilem, nawet wczesniej
zanim sam zyskatem prezbiteriat,



kiedy to zostalem mianowany
prefektem w seminarium Swietego
Karola w Saragossie, a potem
przez wiele godzin stuchajqc ich
spowiedzi oraz podczas licznych
wypadow apostolskich po calej
Hiszpanii, az do chwili, gdy
trafitem do Rzymu. W latach 1948 i
1949 ta troska dreczyta mq dusze
ze specjalnqg intensywnosciq[196].

Podczas nocy spedzonych na
modlitwie w ko$ciele Sw. Karola
rozpatrywal w obecnosci Jezusa
postepy wewnetrzne seminarzystow,
ktorych kardynat Soldevila
powierzyl mu, mianujac go
przelozonym. Ksiezy - mieszkancow
pensjonatu przy ulicy Larra starat sie
pociagnac za sobg do prowadzenia
apostolstwa. W poszukiwaniu
pojedynczych zagubionych owieczek
don Josemaria wyjezdzal, by
namowic je na powrdt do stada. A
poswiecenie donii Dolores, ktdrej
modlitwie powierzy}l w intencji pracy



ws$rod duchownych diecezjalnych?
W Madrycie zmarla przeciez jego
matka w czasie, gdy on wlasnie
prowadzit rekolekcje w dla ksiezy w
Leridzie. Zaledwie skonczyt w
kaplicy méwié o opiekunczej roli
matki kazdego kaplana, gdy
dowiedzial sie o Smierci Babci.

Ilez samotnosci i goryczy widzial w
duszach wielu kaptanow!
Natychmiast przychodzil mu na mysl
ow uczestnik rekolekcji, ktorego
poszed? szukac, poniewaz tamten
unikal rozmowy z innym ksiedzem.
Ksigdz otworzyl swa dusze przed
don Josemaria, ktéry ujrzal w niej
niezmierng samotno$c. Nad tamtym
czlowiekiem cigzyla straszliwa
kalumnia.

— A nasi bracia, ktorzy sq blisko
ksiedza— zapytal go don Josemaria
— nie towarzyszq ksiedzu?

— «Zostalem sam» - odpowiedziat
mu[197].



Don Josemaria caly az zadrzat z bolu.
Chwycil dlonie owego ksiedza i
ucalowal je, aby 6w kaplan juz
wiecej nie szedl samotnie przez
zycie.

Bardzo niewiele 0s6b znalo decyzje
zalozyciela o pozostawieniu Dziela z
mitosci dla kaplanow: don Alvaro,
jego rodzenstwo — Carmen i
Santiago, czlonkowie Rady
Generalnej oraz moze kilka innych
0s0b. Kiedy Ojciec zakomunikowatl to
Nisie 1 Encarnicie, proszac, by sie
modlity 1 milczaly, druga z nich
wspomina, ze byly «sparalizowane tg
wiadomoscig»[198].

Czas mijatiw cztery dni przed
rocznica Swiecen kaptanskich do
Josemartii, chociaz dotychczas
zapewniano go, ze na Kongresie
Plenarnym 1 kwietnia Dzielo uzyska
ostateczng aprobate, nadeszia
nieoczekiwanie wiadomosg¢, ze
podjeto decyzje o odlozeniu tej



aprobaty. Ta dilata* postepowania,
oznaczala, zZe oczekiwanie sie
przediuzy.

Aby skrdci¢ ten czas oczekiwania i
zdjacC ciezar ze swego sumienia,
zalozyciel zlozyt z data 3 maja 1950
roku pismo do Swietej Kongregacji
Zakonnikoéw. W pismie tym prosil o
to, by zakomunikowano mu, jakie
uwagi do prawa partykularnego
Opus Dei zlozono na forum komisji,
tak jak to bylo w zwyczaju w takich
przypadkach. A gdy te informacje
uzyskal, ponownie sprawdzit
niektore artykuly. Ta zwloka okazala
sie opatrznosciowa, poniewaz
jednym z wielkich dobr, jakie
przyniosta ze sobq ta zwloka —
powiada zatozyciel Opus Dei —byto
rozwiqzanie prawne dla naszych
kaptanow przylqczonych i
supernumerariuszy[199].

Dobrowolnie, bez opordéw, ofiarowat
sie opuscic¢ rodzing, ktorej byl Ojcem,



z wielkim bolem tak wiasnym, jak i
wszystkich cztonkow Opus Dei.

Ale Bog nie zyczyt sobie tego i
uwolnit mnie swq milosiernq
ojcowskq dtoniq — kochajqgcq —
od poswiecenia zbyt wielkiego,
ktore zdecydowatem sie poniesc,
opuszczajqc Opus Dei.
Nieoficjalnie powiadomitem o
moich planach Stolice Swietq, jak
juz wam pisatem, ale zobaczylem
potem jasno, Ze nowa fundacja, to
nowe stowarzyszenie, nie jest
potrzebne, poniewaz kaplani
diecezjalni takze miescili sie
doskonale w Dziele[200].

Na szczesScie nie byla juz potrzebna
nowa fundacja dla kaptanow
diecezjalnych. Mieszczgq sie,
mieszczq! - powtarzal z radoscia
don Josemaria[201]. Powolanie tych
kaplanow miescito sie¢ w zupelnosci
w duchu 1 strukturze prawnej Opus
Dei. Nie mdgt ich przeciez zostawic



poza Dzielem, gdy tak wiele trudu
wkladal w gloszenie powszechnego
powolania do SwietosSci. Z jakimz
naciskiem powtarzat zalozyciel Opus
Deij, ze zycie zawodowe
chrzescijanina, jego codzienna praca
prowadza do spotkania z
Chrystusem, do zycia
kontemplacyjnego przez caly dzien.
A czyz nie jest pracg zawodowa dla
kaplana, dajaca sie uswiecic,
wykonywanie przezen postugi?[202].
Powolanie kaplanow diecezjalnych
pozwalalo im wiec zy¢ tym samym
zyciem kontemplacyjnym, co
pozostali cztonkowie Opus Dei, dzieki
peinemu mitosci wykonywaniu przez
nich postugi dla wiernych.

Pan pokazal zalozycielowi
szczegolny sposob, w jaki mogli sie
zwigzac z Opus Dei kaplani
inkardynowani w diecezji, tak, by w
najmniejszym stopniu nie kolidowatlo
to z ich podlegloscia jurysdykcyjna
wobec biskupow ordynariuszy[203].



Rozwigzanie polegalo na tym, ze ci,
ktorzy mieli powotanie do Dziela
mogli sie zapisac jako cztonkowie
przylaczeni lub supernumerariusze
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza. Poniewaz cecha
charakterystyczna ducha Opus Dei
jest to, ze nie wycigga nikogo z
zawodu, czy stanu, w ktorym sie
znajduje. W przypadku kaptanow
diecezjalnych ich kondycja zostawala
tylko umocniona, zaréwno jesli
chodzi o zjednoczenie z resztg kleru
diecezjalnego, jak jesli chodzi o
postuszenstwo wobec swego
ordynariusza, w catosci jemu tylko
nalezne.

Wiedziony ta mysla ulozyt Statut
kaptanow diecezjalnych cztonkow
Stowarzyszenia Kaptariskiego
Swietego Krzyza. A gdy z dniem 2
czerwca 1950 roku wystal do Swietej
Kongregacji ds. Zakonnikow
informacje wyjasniajaca kwestie,
ktore oczekiwaly na ostateczna



aprobate, dolaczyt! ten statut jako
aneks (Allegato)[204].

kK K

Na poczatku czerwca 1950 roku
konsultorzy wznowili swoje prace,
starannie badajac dokumenty
przedstawione przez zalozyciela
Opus Dei, w ktérych to wyjasnial, jak
g0 poproszono, sens i zakres
niektorych punktéw. Decyzja
aprobujaca wydana przez
konsultorow zostala zatwierdzona 28
czerwca przez kardynala Lavitrano.
Dekret z ostateczng aprobatg —
Primum inter— nosi date 16 czerwca
1950, na wyrazna proshe
zalozyciela[205].

Tekst dekretu jest bardzo obszerny.
Jego preambula zawiera krotkie
wyjasnienie historyczne, po ktérym
nastepuje —«aby nie pozostala zadna
watpliwos¢ w przysztosci»— opis i
komentarz cech charakterystycznych
Opus Dei co do jego natury,



czlonkow, apostolstwa, ducha i
sposobu zarzgdzania. Po
naszkicowaniu tej panoramy dekret
konczy sie podkresleniem, ze
zarowno samo Opus Dei, jak i jego
prawo partykularne, «mozna uznaé
za szczegolowo sprawdzone pod
kazdym wzgledem, jak zaswiadcza
sie z cala jasnoscia i pewnoscig». W
konsekwencji oraz na mocy
uprawnien udzielonych przez Jego
Swigtobliwo$¢é Piusa XII, «zostaja
ostateczne aprobowane»
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza i Opus Dej, a takze ich
Codex[206].

Do prawa partykularnego wiaczone
zostajq ostatnie osiggniecia prawne,
a zwlaszcza uznanie przez Stolice
Swietg przynaleznosci czlonkéw
supernumerariuszy oraz cztonkow —
kaplanow diecezjalnych. Oficjalnemu
tekstowi Codexu, ktory zostat
dostarczony zatozycielowi
towarzyszyl takze list Swietej



Kongregacji z 2 sierpnia 1950 roku.
Na mocy tego dokumentu przyznano
mu specjalne uprawnienia takie, jak:
«proponowanie zmian, wyjasnien i
dodatkow uzupelniajacych, jesli
zostana uznane za stosowne i
uzyteczne z jakichkolwiek przyczyn
dla rozwoju i potrzeb Instytutu oraz
dla jego ekspansji i rozwoju
apostolskiego»[207].

W tym stanie rzeczy wydawalo sie,
ze rozwoj instytucjonalny Opus Dei
zakonczyl sie. W rzeczywistosci byt
to jedynie jeden z etapow w calym
procesie historycznym. Mial miejsce
bez watpienia znaczacy postep, za
ktory zalozyciel Dziela byt
wdzieczny. Ale ponad
przeciwstawnymi postawami
zajetymi przez don Josemarie i
niektérych konsultoréw Swietej
Kongregacji znajdowala sie jeszcze
integralno$c ducha
zalozycielskiego[208].



Dokonujac przegladu uzyskanych
ulatwien, don Josemaria pisat do
swych dzieci:

Po pierwsze chciatbym wam
przypomnied, ze wraz z ostateczna
aprobata moze wam przyjsc¢ do
glowy, ze wpadamy z deszczu pod
rynne. Jednak, chociaz mozna sie
spodziewacd licznych trudnosci,
dobro, jakie moze przyjsc dzieki
ostatecznej aprobacie jest wielkie.
Nie jest jeszcze jednym krokiem,
ale wielkim krokiem naprzod.

Poniewaz oczywiscie zyskujemy
wiekszq stabilnos¢ wobec
zajadlego niezrozumienia;
poniewaz wewnaqtrz Dzieta, w
ramach jedynego i tego samego
powotania, znacznie lepiej zostaly
zdefiniowane pozycje cztonkow
przytqczonych i
supernumerariuszy; poniewaz
osiqgniety zostat wielki postep,
polegajqcy na tym, ze w Dziele



znalezli sie kaptani diecezjalni;
poniewaz udato sie w sposob
jeszcze bardziej uroczysty
potwierdzi¢ naszq swieckosc i
umocnic jeszcze bardziej naszego
szczegolnego ducha; poniewaz
nasze dobra, jak walczylem o to od
poczqtku, nie sq dobrami
koscielnymi.

Jesli trudnosci, ktorych sie
spodziewamy — mniejsze niz
korzysci, ktorych mozemy
oczekiwad, aby lepiej stuzyé
Kosciotowi — zmusityby nas
wkrotce do wniesienia prosby o
nowe rozwiqzanie prawne,
poniewaz jak wam juz
wyjasniatem ustepujemy z
zamiarem odzyskania, wowczas
modlcie sie, modlcie sie duzo |[...].

I bedzie trzeba szukac nowego
rozwiqzania prawnego: poniewaz,
jesli bedq probowali taktowac nas
jak zakonnikow, lub osoby im



podobne, jak to juz zaczeli czynic,
bedziemy musieli potwierdzic, ze
nie jest dla nas ten Zelazny gorset.
Potrzebujemy wiegkszej
elastycznosci, aby stuzyc¢ Bogu tak,
jak On sobie tego zyczy[209].

Innymi stowy don Josemaria
zastrzegal sobie prawo do
powtornego postawienia kwestii
instytucjonalnej wobec Stolicy
Swietej wtedy, gdy nadejdzie
stosowny moment.

[1] I by¢ postusznym papiezowi,
nawet w najdrobniejszych
sprawach, znaczy go kochacd. A
kocha¢é Ojca Swietego, to znaczy
kochac Chrystusa i Jego Matke, a
naszq Matke Najswietszq, Maryje.
I'my dgzymy tylko do tego:
poniewaz ich kochamy, pragniemy,
aby omnes, cum Petro, ad Iesum



per Mariam [(lac.) wszyscy z
Piotrem, do Jezusa, przez Maryje -
przyp. thum.] (Apuntes, nr 110, 17 XI
1930).

[2] Por. ibidem, nr 422, 29 XI 1931.
[3] Ibidem, nr 220, 10 VIII 1931.

[4] List do jego synow z Rady
Generalnej, z Rzymu, w: EF-480603-1
(dalej miejsce napisania przez
zalozyciela Dziela listu bedzie
zaznaczane jedynie w przypadku,
gdy nie beda one pisane w Rzymie).
Alberto Martinez Fausset, ktory
mieszkal przy Citta Leonina od
pierwszych dni lutego 1947 roku
opowiada, ze: «wiecej niz raz, po
kolacji, schodziliSmy wraz z naszym
Ojcem na plac Swietego Piotra, kiedy
nie bylo tam prawie nikogo, i
spacerujac przed bazylikg, ktora byla
juz zamknieta, odmawialiSmy Credo.
Jego Credo bylo najmocniejsze [...], a
gdy dochodzito do “wierze w nasza
Matke Koscidl, jeden, Swiety,



powszechny, apostolski, rzymski...”,
stowo rzymski powtarzal trzykrotnie,
jak gdyby chcial podkresli¢ swoja
wiare w Wikariusza

Chrystusa» (“Relacja Alberta
Martineza Fausseta o pobycie
zalozyciela Opus Dei w mieszkaniu
przy Piazza della Citta Leonina
(1947) oraz plan mieszkania”, w:
RHF, D-15442).

[5] “Relacja na temat rozmowy
zalozyciela Opus Dei z pralatem
Casimiro Morcillo (1940-41),
datowana na 9 VI 1948”, w: RHF,
D-15011. Na temat ewolucji i wzrostu
tej mitosci do Kosciola i papieza pisal
w r. 1949: W Rzymie spotkatem tylu
dobrych ludzi, tylu swietych
kaptanow, tylu swiattych i
uczonych ksiezy, dlatego nie moge
zgodzic sie z przystowiem, ktory
brzmi niczym naprzykrzony
aforyzm: Roma veduta, fede
perduta [(w}l.) Rzym ujrzany, wiara
stracona - przyp. tlum..] . Raczej



moglbym go zmienié, mowiqc:
Roma veduta, fede tuta [(wl., tuta -
fac.) Rzym ujrzany, wiara
zabezpieczona - przyp. ttum..]. Moja
mitosc¢ do Kosciota wzrosta. Moja
mitosc do Kosciola i papieza jest
teraz bardziej teologiczna, moze
mniej emocjonalna, ale silniejsza,
prawdziwsza (List z 8 XII 1949, nr
10).

Alberto Martinez Fausset wspomina
takze, ze w marcu lub kwietniu 1947
roku, towarzyszac Ojcu i don
Alvarowi w jednej z wizyt w
Watykanie, weszli do Loggia delle
Benedizioni, gdzie znajduje sie tron,
na ktorym papiez siadywal podczas
audiencji. Sala byla pusta i Ojciec,
zblizajac sie do tronu, ucatowat «z
wielkim nabozenstwem, a
jednoczes$nie z cala prostotg, jedna z
dwu poreczy, gdzie musial opierac
swa dlon Ojciec Swiety» (“Relacja
Alberta Martineza Fausseta o pobycie
zalozyciela Opus Dei w mieszkaniu



przy Piazza della Citta Leonina
(1947) oraz plan mieszkania”, w:
RHF, D-15442).

[6] List don Alvara del Portillo: Rzym,
27 11T 1946.

[7] Ibidem.

[8] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-460630-2.

[9] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 825.
W jednym ze swych listow zalozyciel
Opus Dei wspomina, ze zapewnial go
wowczas kard. Tedeschini: jest
bezuzyteczne byscie gdzies tam
dokonywali cudow; to wlasnie tu,
w Rzymie, powinniscie si¢ panowie
ruszacd(List z 8 XII 1949, nr 11).

* (wl.) wielki dom - przyp. thum..

[10] Por. Listy do jego synéw w
Rzymie, z Madrytu, w: EF-461004-1,
EF-461025-11 EF-461031-1.



[11] Diario de Citta Leonina, 24 XI
1946: AGP Sec. N, 3 leg. 426-19.

[12] Ibidem, 29 XI 1946: AGP Sec. N, 3
leg. 426-20. «Ojciec odrzucit
wszystkie domy, ktore ogladali,
przede wszystkim dlatego, ze nie
nadawaly sie na ostatecznag Siedzibe
Centralng, poniewaz nie miaty
odpowiedniego terenu» - wspomina
Ignacio Sallent. Ojciec caly czas mat
na wzgledzie trudnosci z
finansowaniem, w jakie sie
wpedzaja, ale trzymatl sie dokladnie
tego, co uwazat za konieczne - jesli
chodzi o pojemnosc,
reprezentacyjnosc, mozliwos¢
rozbudowy budynku, centralne
polozenie etc. Ufajac w Opatrznosc
mawial, ze «nie mozna sobie
pozwoli¢ na to, by rozwigzywac
sprawy w latwy sposéb, a pozniej
ten, ktdry go zastapi, bedzie musiatl
wziac¢ na siebie caly ciezar, by
rozwigzywac je ponownie» (Ignacio
Sallent Casas, RHF, T-06008, s. 13).



[13] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-461216-2.

[14] List do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470101-1.

[15] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-470117-2.

[16] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-470131-2.

* (wl.) adwokat - przyp. ttum..

[17] List, w: EF-470207-2. Ksiezna
Sforza-Cesarini — opowiada pratat
Alvaro del Portillo — znala juz
weczesniej zalozyciela Opus Dei.
Miata poza Rzymem dom i chociaz
nie mowiono o cenie, nie nadawat sie
on na siedzibe centralng Dziela z
powodu swego potozenia. Ksiezna
byla jednak pod takim wrazeniem
wiary zalozyciela Opus Dei, ze
zdecydowala sie poméc w
poszukiwaniach domu. Por. Alvaro
del Portillo, Sum. 825.



[18] Ibidem.

[19] Diario de Citta Leonina, 9-11-1947:
AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[20] Alvaro del Portillo, Sum. 626.

[21] Diario de Citta Leonina, 8-
[11-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[22] List, w: EF-470327-2.
[23] List, w: EF-470410-1.
[24] Alvaro del Portillo, Sum. 826.

[25] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-470709-2.

[26] Por. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906. Dzieki jej przezornosci
mozna bylo odprawi¢ Msze Swietg i
umiesci¢ Chrystusa w tabernakulum
Pensjonatu 25 lipca 1947, tego
samego dnia, gdy Ojciec lecial
samolotem do Madrytu. Por. Xavier
de Sili6 Gémez-Carcedo, RHF,
T-06135, s. 2.



* (wl) stary palacyk — przyp. ttum..

[27] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
826; y Julia Bustillo Hurtado de
Saracho, RHF, T-04898, s. 7.

[28] Por. Francisco Monzo Romualdo,
RHF, T-03700, s. 6.

[29] «<Dom — wedle opisu
Encarnacion Ortegi — mial niewielka
sien, jakie$§ dwa i pol na cztery metry.
Dalej znajdowatla sie salka, ze stara
sofg i fotelami przykrymi
pokrowcami, bez ktérych meble te
prezentowaty sie znacznie gorzej.
Kiedy pokrowce przecieraly sie na
poreczach, zdejmowatySmy je na
noc, cerowalysSmy i czyscitySmy, a
nastepnego dnia wygladatly jak
nowea. Byla tam poza tym stara
konsola, niski stolik oraz kilka
krzesel. Byl pokdj dyrekcji, ktory
poczatkowo byl uzywany przez
naszego Ojca. Poza tym, jak mi sie
zdaje, byly jeszcze dwie sypialnie i
dwie ubikacje. To byl parter, gdzie



znajdowala sie takze niewielka
kapliczka. Na gorze byla jadalnia
Rezydencji, pozostala za$ czesc
przeznaczona byla dla administracji:
sypialnia z jedynym 6zkiem
(pozostale numerariuszki spaly na
deskach na podlodze), tazienka,
ktora takze stuzyla jako pralnia;
prasowalnia, ktora peinita funkcje
saloniku, gdzie mogly sie odbywac
spotkania; kuchnia, pomieszczenie z
lazienka dla numerariuszek
pomocniczych oraz jeszcze poddasze,
na ktore mozna sie bylo dostac¢ po
przystawianej drabince, gdzie mozna
bylo trzymac walizki,
przygotowywac torby z ubraniami
etc. Wszystko to trzeba bylo robi¢ na
siedzgco, poniewaz mialo ono jakies
pottora metra wysokosci.

Troche pozniej kosztem dziedzinca
powiekszono kaplice oraz salon na
parterze. Nad nimi nadbudowano
nowa kuchnie, jadalnie i
przeznaczong dla Rezydencji



sypialnie z pietrowymi
16zkami» (Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 115).

[30] Victoria Lopez-Amo Marin, RHF,
T-05448. Niezaleznie od
ograniczonnej przestrzeni, czystosc i
porzadek czynily z Pensjonatu
miejsce przyjemne i godne.
Zalozyciel Opus Dei, aby zilustrowac
swe twierdzenie, ze nigdy nie nalezy
myli¢ ubostwa z nedznym
wyglqgdem, ani z brudem(List z 24
XII 1951, nr 187), opowiadat
anegdote z Pensjonatu, ktora
zdarzyla sie w kilka dni po
przeprowadzce administracji:

Zjawil sie poprzedni wtasciciel
willi, po kilku dniach od
momemntu, gdysmy tam
zamieszkali, aby zalatwic jakies
zalegle sprawy. Chodzito o zaptate
naleznosci, ktorq zobowiqzalismy
sie uisci¢ w ciggu dwu miesiecy,
ufajac Bogu, ze nam podaruje te



sume! Przyjmowat go jeden z
naszych braci. Wszyscy
mieszkalismy w malenikim
budyneczku portierni, gdzie
mieszkal dawny wlasciciel, ktory
teraz zjawil sie z wizytq. Wszedt
do malenkiej salki i kiedy zjawil
sie ow wasz brat, by sie nim zajqc,
ow pan, spoglgdajqc na podtoge
zapytat: - Zmienili panstwo
podloge? Wasz brat odpowiedziat
bez wahania: - No, é 1o stesso, ma
pulito. Nie, jest ta sama, ale teraz
jest czysta. Ptytki wygladaty
inaczej i dawnemu wtascicelowi
nie mogto pomiescic sie to w
glowie. Takie cuda sprawiajq
woda i Srodki czystosci - bylo to
tez zapewne dobrym
umartwieniem. To, co dawniej byto
okropngq podtogq, bezbarwngq i
zniszczongq, zamienito sie w
bardzo tadnq posadzke z
kolorowych ptytek (ibidem).



[31] Rosalia Lopez Martinez, RHF,
T-07918, 2, 2, 7. Encarnita Ortega
dodaje, Ze «z calg pewnoscig na Ojcu
zrobil wrazenie widok ubdstwa tej
szopki i pomyslal, ze —jak tylko ile to
bedzie mozliwe - sprawi nam lepszg.
Pewnego dnia w 1948 roku zjawitl sie
z wielka paka: byla to piekna
neapolitanska Presepio (szopka —
przyp. thum.), chociaz stroje figurek
byly w bardzo zltym stanie

» (Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 120).

[32] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-470717-2.

[33] List do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470709-1.

[34] List do jego corek w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), w: EF-470729-1.

[35] List do swoich synow z Rady
Generalnej, w: EF-471218-1; por.



también List do José Marii
Herndndeza Garniki, w: EF-471218-5.

[36] Ibidem.
[37] Ibidem.

[38] Ibidem. Samochod odnalazia
policja w Neapolu, miesigc pdzniej.
Podobno byt w dobrym stanie. Por.
List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480304-2. Na temat
kradziezy: por. Ignacio Sallent Casas,
RHF, T-06008, s. 15.

[39] José Maria Gonzalez Barredo,
ktory w tym czasie byt w USA,
przysylal im stamtad troche
zywnos$ci, miedzy innymi kawe i
make, za co wylewnie mu z Rzymu
dziekowano. Ojciec w krotkich
stowach opisal mu, w jakim stanie sie
wowczas znajdowali: Gdybys
widzial, jakie wyrzeczenia musimy
znosic, wszelkiego typu! Obysmy
sie troche zaczeli podnosicé pod
wzgledem materialnym, chocby w



niektorych dziedzinach. Pan to
sprawi. Wspomina mu 0 majacym
wKkrotce nastapi¢ wySwieceniu trzech
kaptanow z Opus Dei i prosi, by sie za
nich modlit. Ukazal mu tez ich
kondycje ludzka:

Nawet na to potrzeba dolarow.
Szkoda, ze nie jestesmy aniotami,
ale poniewaz jestesmy ludzmi,
wszystko kosztuje wiele
materialnego wysitku. Nigdy Pan
Bog nas nie zawiodl i teraz tez nas
nie zawiedzie: czekam na to dzieki
wstawiennictwu naszej Matki
Niebieskiej.

Nie narzekaj na maoj list: pisze
maczkiem, — to podwadjne
umartwienie, bo nie jest u mnie
dobrze z jednym okiem — Zeby mi
sie zmiescito wiecej spraw (List do
José Marii Gonzaleza Barredo, w:
EF-480309-1). Por. takze list do jego
synow w USA, w: EF-490706-2, na



temat wysylania z USA maki, miesa,
OWOCOW etc.

[40] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480304-2. «Wstal o
zwyklej porze —wspominal Alvaro
del Portillo — i myjac sie, zdal sobie
sprawe, ze cos dziwnego dzieje sie z
jego twarzg; ale nie przykladal to
tego zbyt wielkiej wagi. Potem jak
zawsze odprawil pélgodzinna
modlitwe mys$lna. Ale podczas
odprawiania Mszy Swietej zdal sobie
sprawe, Zze mowi z trudem, a
najgorsze, ze spozywajac Najswietsza
Krew nie byl w stanie uniknac, by
mu sie nie wylewala przez szpare w
ustach, tak, iz musiat sobie pomoc
puryfikaterzem. Po zakonczeniu
mszy, zawolali mnie. Lekarz zrobil,
co mogl, ale wiadomo, Ze na to nie
ma specjalnego lekarstwa; pozostaje
tylko czekac, az choroba ustapi sama
z siebie, co nastgpito po kilku
miesigcach. Tymczasem Ojciec nadal
pracowal, jakby nic sie nie



stalo» (Alvaro del Portillo, Sum. 477);
por. takze Alberto Taboada del Rio,
RHF, T-03358, nr 1347.

[41] List, w: EF-480311-2.
[42] List, w: EF-480311-1.

* (fac.) bylem przed Toba, jak juczne
zwierze [Ps 73(72), 22] — przyp. thum..

[43] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480318-1.

** (wl.) koSlawa twarz — przyp. thum..

[44] List do Alvara del Portillo oraz
do synéw w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480408-1.

[45] List do Alvara del Portillo oraz
do synow w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480413-1.

[46] Chodzi o bp. Angela Herrere
Orie, biskupa Malagi.



[47] List do Alvara del Portillo oraz
do synéw w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480421-1.

[48] Por. list do jego syndw z Porto,
w: EF-480616-6.

[49] Por. list do mons. Francesco
Ricceriego, w: EF-480707-1; listy do
jego synow w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-480708-1, oraz z Coimbry, w:
EF-481013-1. 11 pazdziernika
rozpoczat sie proces beatyfikacyjny
Isidoro Zorzano Ledesmy, po czym
don Josemaria udai sie do Coimbry.
Por. list do Alvara del Portillo, z
Madrytu, w: EF-481011-2.

[50] List do jego syndw w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), w: EF-481019-1.

[51] List do Alvara del Portillo oraz
do synéw we Wtloszech, z Madrytu,
w: EF-490228-1.



[52] Por. Rosalia Lopez Martinez,
RHF, T-07918, 3, 2, 3.

[53] Por. Victoria Lopez-Amo Marin,
RHF, T-05448.

[54] Por. List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-490506-1.

[55] Por. Francisco Monzo Romualdo,
RHF, T-03700, s. 1.

* (fac.) Pod Twoja obrone — przyp.
thum..

[56] List, w: EF-490728-1.

[57] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-490731-1.

[58] List, w: EF-490829-2.

[59] Ibidem oraz list do jego synow z
Rady Generalnej, w: EF-490728-1.

* (fac.) Chwatla Bogu! — przyp. tlum..



[60] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-490818-1.

[61] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-490728-1.

[62] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-471127-2.

[63] List do Carlosa Munarriza
Escondrillasa, w: EF-471218-3.

[64] List do José Luisa Muzquiza de
Miguela, w: EF-480318-2.

[65] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-461206-2. Tylko
raz, pod koniec lutego 1949 roku, po
opuszczeniu przez dyplomatoéw
wegierskich willi, zalozyciel w liscie
do swoich synow z Wioch méwi o
swym pragnieniu powrotu do
Rzymu, cho¢ na krotki czas, na
chwilke(por. List, z Madrytu, w:
EF-490228-1).



[66] Por. list do mons. Angelo
Dell’Acquy, w: EF-641014-1.

[67] List z 8 XII 1949, nr 13.
[68] Ibidem.

[69] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
735; Javier Echevarria, Sum. 2214;
Joaquin Alonso Pacheco, Sum. 4682.
Ta sytuacja trwata do wrzesnia 1956
roku, kiedy to na drugim Kongresie
Generalnym Opus Dei w Einsiedeln
zadecydowano o przeniesieniu Rady
Generalnej do Rzymu.

[70] List, w: EF-470225-2.

[71] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-470307-2.
Encarnita powie wam dokladnie —
przy innej okazji informowat
Asesorie — jak stqd widzimy
niektore biezqce problemy; ale
konieczne jest, by zajela sie nimi ta
Asesoria, na miejscu, i tam podjela



wlasciwq decyzje(List, w:
EF-470424-1).

[72] Por. list do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470307-1.

[73] Por. list do jego syndéw z Rady
Generalnej, w: EF-470424-2.

[74] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-470207-2. Te sama
date nosi list do jego corek z Asesorii
Centralnej, w ktorym Ojciec prosi o
modlitwy w tych trzech intencjach:
por. list, w: EF-470207-1.

[75] Por. list do jego syndéw z Rady
Generalnej, w: EF-471204-1.

[76] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480610-1.

[77] List do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470312-1.

* (lac.) stuzebnica Panska — przyp.
thum..



[78] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-471211-1.

[79] List, w: EF-270424-1.

[80] Por. list do swoich corek w
Granadzie, w: EF-480218-2.

[81] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-471211-1.

* (lac.) stuzcie Panu w radosci —
przyp. thum.

[82] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-480122-2.

* (fac.) radosc¢ 1 pokoj — przyp. thum.

[83] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-480129-2. Niedlugo
potem bedzie ponownie don pisat:
Niech wszystkie moje corki nie
zapominajq, Ze nie majq prawa
wymyslac sobie trosk i zalow:
majq tylko powody do radosci i
dlatego majq tez obowiqzek
upodabniac sie do ich Matki



Niepokalanej, silnej i pogodnej
zawsze stojqcej u boku swego Syna
(List do José Marii Herndndeza
Garniki, w: EF-480218-3).

[84] List, w: EF-470214. Dzieki
lekturze listow, jakie pisali do
zalozyciela jego corki i synowie,
Ojciec pamietat o nich w obliczu
Pana, zy}i dzielil z nimi ich radosci i
troski, a nawet kontynuowat na
odleglos¢ ich kierownictwo duchowe.
Tak bylo na przyklad w przypadku
jego corek z Los Rosales: Jedna
sprawa, ktora mnie martwi, a o
ktorej przeczytatem w liscie z
ubieglego tygodnia, to taka,
Zebyscie w Los Rosales — a potem
takze w innych domach — miaty
na wzgledzie, ze warsztatjest tylko
srodkiem, nie celem. Dlatego
najwazniejszy jest caty plan zycia,
wszystko o odpowiedniej porze,
bez rezygnowania z czegokolwiek
na rzecz materialnej pracy. Czy to
jasne? (List do José Marii



Hernandeza Garniki, w:
EF-471211-1).

[85] List do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470225-1.

[86] Por. List do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470320-1. Dalsze
sugestie (oproznic pokoik
administracji i zamienic¢ gow
spizarnie i zrobic jeszcze jedng
sypialnie dla osob, ktore tam
mieszkaja w aktualnej spizarni obok
kuchni) dowodzg, ze Ojciec mial
Swietng pamiec, jesli chodzi o
rozklad pomieszczen w czesci
przeznaczonej dla administracji.

[87] List do jego cdrek z Asesorii
Centralnej, w: EF-470424-1.

[88] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-471211-1.

[89] List, w: EF-470521-1; por. takze
list do jego corek z Asesorii
Centralnej, w: EF-480311-1.



[90] 25 IV 1948 (podczas trzeciej
promocji) Swiecenia przyjeto trzech
seminarzystow; 6 VI 1948 - 3; 26 XII
1948 -2; 4 X1 1948 - 1; 14 X1 1949 - 4;
20 VII 1950 - 1; 1 VII 1951 - 20; 15 VII
1951 - 2;27 VII 1952 - 8. Por. AGP,
Expedientes de ordenaciones
sacerdotales: 660-3,4,5,6,7,8,9,101
11.

* (fac.) zespoleni w jedno (J 17, 23) -
przyp. thum.

** (lac.) Nadzieja nasza, Stolica
Madrosci, Stuzebnica Panska — przyp.
thum.

[91] List do jego synow, majacych
przyjac Swiecenia kaplanskie: Juana
Antonio Gonzaleza Lobato, Jesusa
Urteagi Loidi i Adolfo Rodrigueza
Vidala, w: EF-480218-4.

[92] List do Alvara del Portillo, z
Madrytu, w: EF-490409-1.

[93] List, w: EF-470320-1.



[94] List, w: EF-480421-1.

[95] List do Alvara del Portillo, z
Madrytu, w: EF-510118-1.

[96] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-480603-3.

[97] List do Pedro Casciaro Ramirez,
w: EF-480616-1.

[98] Wsrod pierwszych Wlochow
znajdowali sie: Francesco
Angelicchio, Renato Mariani, Luigi
Tirelli i Mario Lantini (por.
Francesco Angelicchio, Sum. 3505).
Pierwszym, ktéry poprosit o
przyjecie do Dziela w Rzymie byt
Vladimiro Vince, Chorwat, ktorego
poznali José Orlandis i Salvador
Canals podczas roku akademickiego
1943-1944, kiedy studiowali na
Lateranie. Po wyzwoleniu Rzymu,
obawiajac sie chorwackich
komunistéw, zwolennikéw Tito,
musiat sie ukrywac do chwili, gdy w
1946 roku mineto bezposrednie



niebezpieczenstwo i mogt prowadzic
normalne zycie. W kwietniu, podczas
pobytu don Alvara w Rzymie, ujrzal
jasno, ze jego miejscem jest Dzielo.
Potem, latem 1946 roku przeniost sie
do Hiszpanii. Por. José Orlandis
Rovira, Mis recuerdos..., s. 77-96 oraz
list Alvara del Portillo z Rzymu, 17 V
1946 (AGP Sec. B1 leg. 3, C-460517-1).

[99] Por. dekret erekcyjny Kolegium
Rzymskiego Swietego Krzyza (29 VI
1948), w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 35,
S. 557.

[100] Por. list do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480204-1. Takie
byly zamiary. W rzeczywistosci, jak
wspomina biskup Javier Echevarria
(Sum. 2194), «tego roku zglosito sie
na studia tylko czterech alumndéwn».

[101] Por. Ignacio Celaya Urrutia,
Sum. 5906; Mario Lantini, Sum. 3599 i
José Luis Muzquiz de Miguel, Sum.
5811. W Pensjonacie nie bylo 16zek,



poniewaz nie bylo juz miejsca. W
roku 1949 mieli do dyspozycji trzy
16zka pietrowe, tak, iz na zmiane
niektorzy z nich spali na podlodze.
Por. Juan Larrea Holguin, Sum. 6025.

* (fac) Kolegium, ze wszystkich
krajow, w ktorych pracuje Opus Dei,
postanawiamy ustanowi¢ w miescie
[Rzymie] — przyp. thum.

[102] Dekret erekcyjny Kolegium
Rzymskiego Swietego Krzyza (29 VI
1948), w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 35,
S. 557.

[103] List do jego synow w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-480708-1.

[104] List, w: EF-490714-1. Don
Alvaro del Portillo — jak juz zostalo
wspomniane — pracowal w Swietej
Kongregacji ds Zakonow w
departamencie zajmujacym sie
Instytutami Swieckimi, a takze jako
sekretarz utworzonej przez Ojca



Swietego Komisji Specjalnej ds.
nowych instytutow (AAS., XXXIX
(1947), s. 131-132).

[105] Pratat del Portillo opowiadal, ze
zatozyciel Opus Dei «przybyt do
Wloch w trudnym momencie
powojennym i bardzo cierpial,
widzac sytuacje biedy materialnej i
duchowej. Nie mieszajac sie do
kwestii, ktore nie lezaly w jego
kompetencjach, modlil sie duzo za
stabilizacje polityczng i uzdrowienie
ekonomiczne narodu wloskiego.
Nasz zalozyciel wkrotce rozmitowat
sie w tej ziemi i czul sie przybranym
Wlochem» (Alvaro del Portillo, PR, s.
827).

[106] List z 15 X 1948, nr 29.

[107] Pius XII, Allocutio Summi
Pontificis. Por. AAS, XL (1948), s.
137-138.

[108] List z 911932, nr 35; por. takze
Ignacio Celaya Urrutia, Sum. 5911.



[109] Luigi Tirelli, RHF, T-06143,; s.
781. «Jesli jako Hiszpan — ttumaczy
bp Echevarria — nigdy nie mieszatl
sie w doczesne sprawy Hiszpanii, z o
wiele wieksza delikatnoscig, jesli to
mozliwe, powstrzymywat sie od
wyrazania swych opinii na temat
wloskiej sytuacji polityczne;j.
Wielokrotnie powtarzal w ciggu
swego Zycia, ze jest bardzo
wdzieczny z powodu goscinnosci, z
jaka od pierwszej chwili zostatl
przyjety w tym kraju, i prosit,
podobnie jak sam to czynil, o
modlitwe za pomyslnos¢ ludu
wloskiego oraz za dobre
prowadzenie spraw publicznych
przez rzadzacych» (Javier
Echevarria, Sum. 2250).

[110] Por. Francesco Angelicchio,
Sum. 3509. Zalozyciel Opus Dei chciat
— jak powiada ten Swiadek — «bym
zdoby! dla niego cala serie
oswiadczen Comitato Civico
(Komitetu Obywatelskiego —



przyp.ttum.) przygotowanych
przeciwko absencjonizmowsi, aby
moc je rozestac do innych

panstw» (ibidem). Na temat powagi
sytuacji i znaczenia wyborow z 18
kwietnia 1948: por. Federico
Orlando, 18 aprile: cosi ci salvammo,
Roma 1988.

[111] Por. Francesco Angelicchio, PR,
s. 304.

[112] Pius XII, Allocutio, s. 138.

[113] Niektdrzy z nich zajmowali sie
np. rozwieszaniem plakatow
wyborczych. Por. Francesco
Angelicchio, Sum. 3509.

[114] List, w: EF-480318-1.
[115] List, z Madrytu, w: EF-480408-1.

[116] List do pral. Giovanniego
Battisty Montiniego, z Madrytu, w:
EF-480421-2.



[117] Ibidem. Niech Eminencja
przyjmie moje swiadectwo radosci
z powodu zwyciestwa Boga we
Wloszech 18 dnia tego miesiqca -
pisal takze z Madrytu do kard.
Alfreda Ildefonsa Schustera z
Mediolanu (por. list, z Madrytu, w:
EF-480424-1).

[118] Por. Francesco Angelicchio,
Sum. 3504.

* (wl.) Stodki Chrystus na ziemi -
przyp. thum.

[119] To znaczy, mitoSc glebsza i
teologiczng, niezalezna od
przejsciowych odczuc¢ entuzjazmu
lub sympatii. Myslac o swojej
pierwszej nocy w Rzymie, ktdra
spedzil na modlitwie, spogladajac na
apartamenty papieskie, opowiadal,
co sie stato potem, a co postuzylo mu
za nauke: Potem bylem tak naiwny,
Ze opowiedziatem o tym pewnej
osobie — staremu pratatowi z
Kurii — i wiem, Ze on opowiedziat



innym, z ktorych wielu si¢ ze mnie
Smiato.

W pierwszej chwili te plotki
sprawity mi bol, nastepnie w mym
sercu zaczela rosnqgc¢ mitosc¢ do
Ojca Swietego, mniej hiszpanska —
bo to jest mitosc tryskajqca
entuzjazmem — lecz o wiele
silniejsza, poniewaz zrodzona z
refleksji: bardziej teologiczna, a
zatem glebsza. Od tej chwili
zwykle powtarzam, Ze “w Rzymie
stracilem niewinnos¢”, a ta
historia przyniosta wielkq korzys¢
mojej duszy (List z 7 X 1950, nr 19).

[120] Ibidem, nr. 53 oraz 54.
[121] Alvaro del Portillo, PR, s. 1262.

[122] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHEF, T-05074, s. 119 oraz Francesco
Angelicchio, Sum. 3505.

[123] Alvaro del Portillo, PR, s. 1262.



[124] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, s.
1258.

[125] Por. Alberto Taboada del Rio,
RHF, T-03358, s. 1338.

[126] Por. Mario Lantini, PR, s. 471.

[127] Por. Juan Bautista Torelld
Barenys, Sum. 5210.

[128] Por. Mario Lantini, PR, s. 519.
Wieczorem 3 stycznia do Loreto
przybyli Ojciec, don Alvaro, Salvador
Moret Bondia i Ignacio Sallent Casas.
Pomodlili sie w kapliczce domu z
Nazaretu, wewnatrz sanktuarium. Po
wyjsciu ze Swiagtyni Ojciec zapytat
don Alvaro:

— Co powiedziales Najswietszej
Panience?

— Chce Ojciec si¢ dowiedzie¢? — I
wobec gestu Ojca odpowiedzial. —
Powtdrzylem to, co zawsze, ale tak,
jakby to byl pierwszy raz.



Powiedzialem Jej: prosze o to, o co
Cie prosi Ojciec» (AGP, P01 1977, s.
931).

Podczas medytacji, prowadzonej w
kaplicy w Centrum Studiow przy
Diego de Leon, Jesus Urteaga
opowiadatl te anegdote, zachecajac
stuchaczy, by modlili sie czesto
towarzyszac Ojcu w ten sposob. To,
co powiedziates wydaje mi sie
bardzo dobre — komentowal
pdzniej don Josemaria. —Powtarzaj
to wielokrotnie (Jesus Urteaga Loidi,
RHF, T-00423, s. 72).

[129] Por. “Datos del viaje que realizo
el Fundador del Opus Dei al Norte de
Italia (11/16-1-1948)”, w: RHF,
D-15692.

* bl. Alfredo Ildefonso Schuster OSB
(1880-1954) — arcybiskup Mediolanu i
kardynat od 1929 roku,
beatyfikowany w 1996 roku — przyp.
thum.



[130] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480118-1; por.
takze list do jego synow w Anglii, w:
EF-480119-3.

[131] List do kard. Alfonsa
Ildebranda Schustera OSB, w:
EF-480120-1. Do tego listu zostat
zalgczony inny (por. EF-480120-2), w
ktorym don Josemaria prosit o
stosowne zezwolenie na zalozenie w
Mediolanie akademika dla
studentow.

** (fac.) Brama wielka a przeciwnicy
liczni (por. 1Kor 16, 9) — przyp. thum.

[132] AGP, Sekcja Expansion
Apostolica, Wlochy, V, fasc. 164, nr
513.

[133] Juan Udaondo, ktory miat
okazje rozmawiac kilka razy z kard.
Schusterem, benedyktynem,
twierdzi, ze w ten sposob mowit o
pratacie Escriva: «Z kim mogtbym
poréwnac waszego zatozyciela? Ze



sw. Benedyktem, na przyktad» (por.
Juan Udaondo Barinagarrementeria,
Sum. 5037); a Ernesto Julia Diaz
(Sum. 4261) opowiada, jak mowiac o
pratacie Escriva, kardynal Schuster
opisywal go jako «autentycznego
czlowieka Bozego, powolanego przez
Opatrznosc, aby pozostawic¢ na
zawsze gleboka bruzde w
duchowosci chrzescijanskiej ».

[134] Por. list do Pedro Casciaro
Ramirez, w: EF-480616-1.

[135] List, w: EF-480616-8.

[136] Por. “Informacje o podrozy do
Catanii (18-23 czerwca 1948)”, w:
RHF, D-15447.

[137] Francesco Ricceri, RHF,
T-15013, s. 1. Bylo zrozumiale, ze
proboszcz nie brat tych stéw na
serio, poniewaz od jakiego$ czasu
przezywal trudny okres — wspomina
pralat Alvaro del Portillo, Ze «nie
cieszyl sie sympatig ani



zrozumieniem ze strony
wplywowych o0séb» (Alvaro del
Portillo, Sum. 857).

W 1957 roku, gdy don Francesco
Ricceri byl jeszcze proboszczem w
Kataniii, jak wspomina Juan
Udaondo, «pewnego dnia zatrzymat
mnie na ulicy i zapraszajac mnie do
swego samochodu rzek}: “Sprawdzila
sie przepowiednia Ojca!” — “Jaka
przepowiednia?” — zapytalem. Wtedy
opowiedzial mi, jak podczas podrozy
do Katanii w 1948 roku Ojciec w
obecnosci mons. Umberto Dionisiego
powiedzial mu: Ciebie zrobiq
biskupem. Tak wiec dokladnie tego
dnia w 1957 roku, dokladnie
dziewiec¢ lat po tej przepowiedni,
zostala opublikowana nominacja
biskupia » (por. Juan Udaondo
Barinagarrementeria, Sum. 5109).
Mons. Francesco Ricceri zostat
konsekrowany w 1957 roku i
mianowany ordynariuszem
pratatury nullius Santa Maria del



Mela; w 1961 zostal przeniesiony do
diecezji w Trajina. Zmart 28 VII 1980;
por. takze list do Mons. Francesco
Ricceriego, w: EF-480707-1.

[138] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-480218-1.

[139] Ibidem.
[140] List, w: EF-480304-2.

[141] List do jego synow w Rzymie, z
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
prow. Segovia), w: EF-480718-3.

[142] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 125.

[143] Por. ibidem, s. 129.
[144] Droga, nr 813.

[145] Jesus Urteaga Loidi, RHF,
T-00423, s. 70.

[146] Droga, nr 816.



[147] Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 126.

[148] List, z Molinoviejo (Ortigosa del
Monte, prow. Segovia), w:
EF-480915-1.

[149] Podczas tego Tygodnia Pracy
Ojciec ze spokojem przeanalizowat
doswiadczenia zebrane w ciagu
ostatnich lat, uporzadkowal material
i po przemysleniu go podczas
osobistej modlitwy — jak wspomina
mons. Alvaro del Portillo — uzy} go
w zarzadzaniu Dzielem (por. Alvaro
del Portillo, PR, s. 932). Pierwsze
Tygodnie Pracy, nazywane wowczas
Tygodniami Studiow, mialy miejsce
w marcu i sierpniu 1940 roku.

Podczas Tygodnia Pracy w Los
Rosales Ojcu towarzyszylo dwu
innych ksiezy (don Alvaro i don José
Maria Hernandez Garnica), ktorzy
pomagali w przebiegu, organizacji i
przygotowaniu dokumentacji. Wsrod
tematow poruszonych podczas tych



dni byly sprawy formacji kobiet w
Dziele, cele apostolskie, ekspansja na
inne kraje etc. (por. Encarnacion
Ortega Pardo, RHF, T-05074, s. 136).

[150] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, s.
1259; por. takze Mario Lantini, Sum.
3607.

[151] RHF, AVF, 6 I 1949.
[152] Ibidem.

[153] Por. Mario Lantini, Sum. 3607;
Luigi Tirelli, Sum. 4532; Juan Bautista
Torell6 Barenys, Sum. 5202.

[154] W ciggu tych miesiecy 1949
roku, tj. od lutego do czerwca, miato
miejsce 76 takich podrozy. Miastem
najczesciej odwiedzanym byt
Mediolan — 11 razy. Szybko nadeszty
pierwsze powotania i zaczeto
otwierac o$rodki Opus Dei w
nastepujacych miastach: Palermo
(1949), Mediolan (1949), Neapol
(1952), Katania (1955), Bolonia



(1956), Werona (1959-1960), Bari
(1962-1963), Genua (1971). Por. Mario
Lantini, Sum. 3607.

[155] List, z Madrytu, w: EF-490228-1;
takze: list do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF- 490614-1.

[156] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
557; oraz “Datos del viaje que realizo
el Fundador del Opus Dei al Norte de
Italia (11/16-1-1948)”, w: RHF,
D-15692.

[157] Victor Garcia Hoz opowiada, ze
rozpoczat kierownictwo duchowe u
don Josemarii jesienig 1939 roku:
«Minagt dlugi czas, rok, a moze wiecej,
gdy Ojciec nie wspominal mi o Opus
Dei. Mowil mi o Dziele, w ktorym
znajda miejsce wszyscy
chrzes$cijanie, ktorzy daza do
Swietosci posSrdad Swiata, nie
zapominajac o swych obowigzkach
rodzinnych, zawodowych i
spotecznych » (Victor Garcia Hoz,
RHF, T-01138, s. 12).



[158] W akademiku przy Ferraz, w
roku akademickim 1935-1936,
przebywal Emiliano Amann Puente
(por. RHF, T-05845, s. 2); a Vicente
Mortes Alfonso przez kilka lat w
akademiku przy Jenner, a potem w
akademiku Moncloa - (por. Miguel
Alvarez Morales, Vicente Mortes,
Madrid 1995, s. 60 i n.). Obaj
wspminajg o tym.

Jeszcze w drugim roku swego pobytu
w akademiku (1942) Vicente Mortes
nie wiedzial zbyt dobrze, czym jest
Opus Dei. Styszal, gdy mowiono o
Dziele i rozumial, zZe chodzilo o prace
apostolska prowadzona przez don
Josemarie. Podczas rekolekcji
prowadzonych przez Ojca, jak
wspomina, «w czasie jednej z przerw,
poszedlem do pokoju dyrektora,
gdzie sie znajdowat. Ojcze,
powiedzialem mu, jestem gotow na
wszystko. Na co moj synu? -odrzekl.
Aby oddac sie Bogu, w sposob, w jaki



ksigdz mi powie. Wtedy wytlumaczyt
mi, czym jest Opus Deli [...].

Bqdz spokojny — ciaggnal—
matzeristwo jest Bozq drogq. Pan
Zyczy sobie, by byto wiele swietych
rodzin. 1 dodal jeszcze z uSmiechem:
Kiedy bedziesz bardziej
zaawansowany, jesli chodzi o
studia, poszukaj sobie
narzeczonej, dobrej, tadnej i
bogatej... i zawiadom mnie o dacie
slubu, bo jesli bede tylko mogl, ja ci
go udziele. Z tej rozmowy
wyszedlem szczesliwy. Minely lata.
Znalazlem narzeczonag, dobrg, tadna,
ale... niebogata i... nie on mnie
ozenil. Wowczas bowiem mieszkat
juz w Rzymie» (Vicente Mortes
Alfonso, RHF, T-04203, s. 15; por.
Miguel Alvarez Morales, op. cit., s.
78-79).

[159] Droga, nr 27. Zdziwienie wobec
mozliwosci istnienia powotania do
matzeristwa zatozyciel Opus Dei



wyjasnia w nastepujacy sposob:
Uwazano, ze doskonatosc byta
nieosiqggalna dla dusz
pozostajgcych w swiecie i dlatego
powszechne byto wsrod
spowiednikow, ze nie wprowadzali
takich dusz na drogi zZycia
wewnetrznego, jesli wczesniej nie
daly wystarczajqco jasnych
sygnatow, Zze majq powotanie do
klasztoru (Instruccion V 1935/IX
1950, nr 12).

[160] «Mysle, ze jakos w 1942 roku —
opowiada Victor Garcia Hoz — Ojciec
zaczal mi mowic o mozliwosci
przynaleznosci do Dziela kazdego
chrzescijanina» (RHF, T-01138, s. 13).

[161] Por. Antonio Vazquez Galiano,
Tomas Alvira. Una pasion por la
familia. Un maestro de la Educacion,
Madrid 1997, s. 143; Mariano
Navarro Rubio, RHF, T-00170, s. 1.
«Wiele razy myslalem — wspomina
Victor Garcia Hoz — o dlugim okresie



dzielagcym chwile, gdy poznatem Ojca
w 1939 roku oraz moja formalna
inkorporacje do Dziela w roku 1948.
Te dziewiec lat jest dla mnie
dowodem na nadzwyczajng
cierpliwosc Ojca, jest takze dowodem
jego najwyzszego szacunku dla
wolnosci osobistej tych, z ktérymi
rozmawial» (RHF, T-01138, s. 18).

[162] List do jego synow z Rady
Generalnej, w: EF-471218-1.

[163] List 29 XI11947/14 11 1996, nr
107. A w innym ze swych listow
pisze: Zawsze mowiqgc wam
podkreslatem, ze w Dziele jest
tylko jednojedyne powolanie [...].
Jedno jedyne Boze powolanie.
Jedyny fenomen duchowy, ktory
dostosowuje sie z calq
elstycznosciq do osobistych
okolicznosci kazdego i do
odpowiedniego stanu.
Identycznoscé powotania opiera sie
na rownosci poswiecenia, w



naturalnych granicach
wyznacznaych przez rozmaite
okolicznosci (List z 24 XII 1951, nr
137).

[164] List do Tomasa Alviry Alviry,
Victora Garcii Hoza i Mariano
Navarro Rubio, w: EF-480101-1.

[165] List do José Marii Hernandeza
Garniki, w: EF-480129-2.

[166] List, w: EF-480204-1.

[167] Por. Constituciones, 1947, nr
342, 3° takze nr 347, 3°. Na temat
tego punktu, por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., s. 199.

* (lac.) ustawa — przyp. thum.

[168] «Sodales, qui ut membra
strictiore sensu sumpta, Institutis
adscribi cupiunt...» (Provida Mater
Ecclesia, art. 111, 2). Fakt, ze
konstytucja apostolska Provida Mater
Ecclesia nie mowila nic o cztonkach



lato sensu ((tac. ) w luzniejszym
sensie — przyp. ttum.) mozna bylo
interpretowac jako przeoczenie albo
jako wyrazenie dopuszczajace inne
interpretacje, na przyklad, ze chodzi
0 osoby, ktore wspolpracuja z
instytutem, nie nalezgc do niego. Aby
“zmiescili sie” supernumerariusze
Opus Dei, ktorych powolanie bylto
takie samo jak pozostalych cztonkow
instytutu, trzeba byto nadac
charakter prawny tej luce w tekscie
konstytucji, aby zwigzek byl wyrazny
1jasny.

[169] List, w: EF-480802-1,
opublikowany w: Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
dokumentalny 29, s. 542. W prosbie
skierowanej do jego Swigtobliwo$ci
powolywano sie na uzasadnienie, ze
w celu uformowania Stowarzyszenia
Koplanskiego Swietego Krzyza i Opus
Dei bardzo stosownym wydawato
sie, wiecej nawet, niemal
niezbednym, zredagowanie



krotkiego statutu dotyczqcego
innej kategorii cztonkow Instytutu,
przewidzianej od samego
poczqtku.

[170] Aprobata tego statutu
oznaczala, ze trzeba dodac stosowne
odniesienia do czlonkow
supernumerariuszy w konstytucjach
z 1947 roku. Supernumerariusze
«poswiecaja sie czesciowo w stuzbie
Instytutu, stosuja jako Srodki
uswieceniai apostolstwa swe wlasne
zobowiazania rodzinne oraz
wykonywanie pracy zawodowej; [...]
zyja tym samym duchem i, stosownie
do swych mozliwosci, tymi samymi
zwyczajamijak cztonkowie
numerariusze» (por. Constitutionibus
Operis Dei Addenda, 18 111 1948; w
AGP, Seccion Juridica, V/15506).

Jestbardzo znaczace, ze zmiany
wprowadzone w konstytucjach z
1947 roku dotyczace rodzajow lub
kategorii czlonkow Instytutow



Swieckich byly wcze$niejsze niz
norma, ktdra je ustanawiala
(Instrukcja Cum Sanctissimus z 19 III
1948). Prawdopodobnie Instrukcja
datowana 19 marca, w $wieto Sw.
Jozefa, byla kurtuazyjnym gestem
wzgledem zalozyciela Dziela, ktory
obchodzil tego dnia imieniny.

* Por. w Biblii Tysigclecia Est. 10, 3¢ -
przyp. thum.

[171] Instrukcja, V 1935/IX 1950, nr 1.

[172] Instrukcja z 8 XII 1941, nr 109.
W poszanowaniu powotania, ktore
jest jedno, oraz réoznorodnosci
osobistych okolicznos$ci, w prawie
partykularnym Opus Dei pojawiajg
sie czlonkowie przylaczeni.
Faktycznie ich obecnosc jest
zasygnalizowana , pod inng nazwa,
w statucie z 18 marca 1948 roku. W
dniu 8 wrzesnia 1949 roku zalozyciel
otrzymatl od Stolicy Swietej reskrypt
uzupelniajacy statut z roku 1948.
Ws$rdd czlonkow supernumerariuszy



wyroznieni zostaja
supernumerariusze wewnetrzni,
ktorzy zyja w celibacie, jak
numerariusze (por. Reskrypt Swietej
Kongregacji do spraw Zakonow z 8 IX
1949, w: Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks dokumentalny 30, s.
542-543).

[173] Powolania
supernumerariuszek i
supernumerariuszy mozna
znaleZc wsrod osob wszelkich klas
spotecznych, wszelkiego wieku,
wszelkich zawodow, chocby
cierpieli na chroniczne choroby.
(Instrukcja z V 1935/IX 1950, nr 142).

[174] Nadal nie rozumiano
konsekwencji powszechnego
powotlania do swietosci, jak
ttumaczy} dowcipnie don Josemaria:
Sq osoby, do ktorych - mimo ich
dobrej woli - mozna zastosowacé
popularne powiedzenie: wszystko



im jedno czy to oliwka czy drzewo
oliwne.

Mentalnosc¢ przyzwyczajona do
bezposredniego taczenia swietosci,
apostolstwa i zycia zakonnego
napotyka trudnosci w
Zrozumieniu rzeczy oczywistych.
Jesli o mezczyZnie pracujgcym
zawodowo, ktory ma zycie
wewnetrzne i czuje zapat do
prowadzenia apostolstwa
powiadajq, ze jest zakonnikiem, to
0 matce rodziny, zajmujqcej sie
dzieémi, radosnej, zdolnej do
poswiecenpracowitej i
apostotujqcej powiedzq, ze jest
zakonnicq (List z 12 XII 1952, nr 16).

[175] Instrukcja z 19 IIT 1934, nr 47.
Rownoczesnie — thumaczy pratat
Alvaro del Portillo - zalozyciel Dziela
ujrzal, 1 napeinilo go to
entuzjazmem, namacalny fakt, ze
«Pan $ledzit z bliska kazdy krok Opus
Dei i byl zaangazowany w



prowadzeniu go naprzod» (por.
Alvaro del Portillo, Sum. 557).

[176] Por. Apuntes, przypis 228.
Zapiski zostaly skopiowane i
stanowia czes¢ Apuntes intimos, nr
206, z 15 VII 1931 roku.

* (fac.) Pragniemy Krélowania
Chrystusa — przyp. thum.

[177] Ibidem.

[178] Instrukcja z V 1935/1X 1950, nr
8109.

[179] Por. Tomas Alvira Alvira, RHF,
T-04373, s. 16; Victor Garcia Hoz,
RHF, T-01138, s. 18.

* Chodzi o kaplanéw wywodzacych
sie sposrod swieckich cztonkow
Dziela - numerariuszy, ktorzy zostaja
inkardynowani do Opus Dei (por.
Dominique le Tourneau, Czym jest
Opus Dei, Warszawa 2004, s.110-113)
— przyp. thum.



[180] Zgodnie z datami
przytoczonymi w relacji
przedstawionej Stolicy Swietej przy
okazji proshy o ostateczng aprobate
dla Opus Dei (por. AGP, Seccion
juridica, V/15532), w 1946 roku
ogolna liczba czlonkow wynosilta 268
(239 mezczyzn i 29 kobiet); na
poczatku 1950 roku liczba cztonkéw
wzrosta do 2 954 (2 404 mezczyzn i
550 kobiet).

[181] Por. L’Osservatore Romano, 29 1
19491 5 11 1949. Podarunek z ksigzek,
ktore trzeba bylo wpierw oprawic,
byl przygotowany napredce,
poniewaz zalozyciel Dziela nie
spodziewatl sie audiencji u Piusa XII,
jak ttumaczyl czlonkom Rady
Generalnej: Bylem u kard.
Tedeschini, ktory zawsze nam
okazuje jak najszczersze uczucie.
Rozmawiatem takze spokojnie z
pratatami Montinim i Tardinim,
ktorzy nie mogli by¢ bardziej
zyczliwi. Kardynat Tedeschini



nalega, Zebym odwiedzit Ojca
S’wietego. Powiedziatem mu, zZe nie
zamierzatem prosic o audiencje,
by nie zajmowac papiezowi ani
minuty, skoro biskupi z catego
Swiata widzq go tylko raz na piec
lat. Poniewaz nalegal, na wszelki
wypadek telegraficznie
zamowilismy ksiqzki. (List, w:
EF-490114-1).

[182] List, z Madrytu, w: EF-490214-1.

[183] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
782.

[184] List z 8 XII 1949, nr 4.
[185] Ibidem, nr 61 7.
[186] Ibidem, nr 2.

[187] A la aprobacion ad
experimentum debia seguir la
aprobacion definitiva del Instituto
Secular y de sus Constituciones,
segun establecia la Constitucion



Apostolica Provida Mater Ecclesia en
su parte normativa. Por. Lex
peculiaris, Art. VII, parrafo 3.

[188] List z 8 XII 1949, nr 19.

[189] Ibidem, nr 18. W rzeczywistosci
zaufanie zalozyciela Dziela nie
opieralo sie na ludziach, ale na
opiece Boskiej. Wyrazal to w
modlitwie z psalmem 16: W naszym
sercu rozbrzmiewa to wolanie:
sub umbra alarum tuarum protege
me [w cieniu Twych skrzydel mnie
ukryj (Ps 17(16) 6,8) — przyp. ttum.],
poniewaz pod ostonq Jego skrzydet
przechodzilismy przy innych
okazjach, tak tez przejdziemy i
teraz, przed uzyskaniem
definitywnej aprobaty (ibidem, nr
17).

[190] Ibidem. Jedna z
najwazniejszych przyczyn, dla
ktorych trzeba bylo starac sie o
ostateczng aprobate, byla kampania
skierowana przeciwko Dzielu, o



czym pisze nieco wczesniej: Chociaz
droga instytutow swieckich jest
dla nas niewtlasciwq drogaq,
poniewaz nie da sie jej dostosowac
do naszego sposobu bycia, musimy
jak najszybciej uzyskac ostatecznq
aprobate [...]. By¢ moze ta nowa
aprobata doprowadzi do tego, Ze
zamilknq, a przynajmniej ostabngq,
te zorganizowane kampanie
oszczerstw(por. ibidem, nr 16).

[191] Por. AGP, Seccion juridica, V/
158601 V/15532; takze Dekret
Primum inter, paragraf 3 (16 VI 1950).
Na ten temat: Amadeo de Fuenmayor
iin., op. cit., s. 222 i n.

[192] Uspokojenie wydawalo sie
stosowne, poniewaz, jak powiada
dekret Primum inter, niektore
kwestie «<wydawaly sie sprawiac
pewne trudnosci z powodu nowosci
tych instytutow».

[193] List, w: EF-500308-2.



[194] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 140.

[195] Ibidem.
[196] List z 24 XII 1951, nr 3.

[197] Anegdota ta zostala juz
przywolana w rozdziale XII, 5. Na jej
podstawie don Josemaria sporzadzit
fiszke, stuzaca do gloszenia nauk dla
ksiezy. Jest ona bardzo skrotowa i
powiada tak:

Kaptan pograzony w zgryzocie,
przesladowany, bez mitosci ze
strony swych braci.

- Czy ma kto ksiedza pocieszyc¢?
- «Zostatem sam!»

Szkoda, ze zbieramy sie na
partyjke kart, a nie spotykamy sie,
by dzieli¢ nasze zale !!! (RHF,
AVF-0079).



[198] Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 133. «Jedli sie ma na
wzgledzie oddanie i milos¢, jakie don
Josemaria wlozyl w zalozenie Opus
Dei — wspomina pratat Alvaro del
Portillo — wtedy mozna zrozumie¢
poswiecenie, takie samo jak
Abrahama, jakie dlan oznaczalo
porzucenie stworzenia, ktore
zrodzilo sie z Bozej inspiracji. W ten
Sposob jeszcze raz okazal swoja
dyspozycyjnosc¢, by podazac za Wola
Boza » (PR, s. 402).

Na temat odczu¢ zalozyciela Dziela
pisal tez Javier Ayala Delgado:
«Mowil mi wowczas w wielkim
zaufaniu o wielkim wewnetrznym
niepokoju, ktéry nurtowat go od
dluzszego czasu. Chodzilo o to, ze
wkladajac tyle wysitku w niesienie
ducha Opus Dei swieckim,
mezczyznom i kobietom, nie uczynit
nic dla swoich braci kaplanow
diecezjalnych. Dodal, ze Pan usilnie
sie tego oden domaga. Dlatego



gdybym tego nie zrobit,
zagrozitbym zbawieniu mojej
duszy, albo co najmniej musiatbym
spedzic wiele lat w czyscécu (RHF,
T-15712, s. 31). Por. takze: José Luis
Muzquiz de Miguel, Sum. 5823; Mario
Lantini, Sum. 3608; Javier Echevarria,
Sum. 2472.

Z tego, co mowil zalozyciel mozna
sadzic¢, ze zanim oglosil swoj zamiar
cztonkom Rady Generalnej,
skonsultowat go z kilkoma
osobistos$ciami Stolicy Swietej:
Spotkatem sie z dobrym
przyjeciem i zachetami ze strony
0sob obcych Dzietu. Pewna wysoko
postawiona osobistosc¢ Stolicy
Swietej az wykrzykneta z calego
serca: Naprzod! Porozmawiatem o
tym z cztonkami Rady Generalnej
oraz zwierzylem sie takze Carmen
i Santiago, uprzedzajqc ich: jesli
zaczna sie nowe wielkie potoki
kalumnii, nie martwcie sie: chodzi



o to, Ze rozpoczynam nowa
fundacje (List z 24 XII 1951, nr 3).

* (wl.) odlozenie - przyp. thum.

[199] Ibidem. Dokladnie w tych
dniach mialo miejsce wydarzenie,
ktore nie mogto byc¢ czystym
zbiegiem okoliczno$ci, o ktorym
mozna wilasnie powiedziec, ze byto
jednym z wielkich dobr, jakie
przyniosta ze sobq ta zwloka. Nie
sa to jedynie puste stowa, skoro
Swieta Kongregacja ds. Soboru z data
22 marca wydata dekret, ktory
naruszal wprost Swieckosc cztonkow
Instytutéw Swieckich i ktéry
pozostawal w jawnej sprzecznosci z
motu proprio Primo Feliciter (nr II).
Dekret ten, Pluribus ex documentis,
zostal opublikowany w AAS, XLII
(1950), s. 3301 331. Rozpoczyna sie
on od cytatu z 2. listu $w. Pawla do
Tymoteusza: «nikt walczacy po
zoliersku nie wikla sie w klopoty
okoto zdobycia utrzymania» (2Tm 2,



4). Przywoluje nastepnie kanon 142.
Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1917
roku: «Zabrania sie duchownym
prowadzic interesy czy handel przez
siebie lub innych, dla pozytku
wlasnego, czy tez cudzego», aby
nastepnie rozciggnac ten zakaz na
czlonkéw Instytutéw Swieckich,
mowigc dostownie: «ne exceptis
quidem recentium Institutorum
saecularium sodalibus [(tac.) nie
wykluczajac cztonkéw nowych
instytutéw swieckich - przyp.
thum.]» (AAS, XLII (1950) s. 330).
Pogwalcenie tego zapisu zostato
oblozone sankcja ni mniej, ni wiecej
tylko ekskomuniki latae sententiae,
zarezerwowanej wylacznie dla
Stolicy Swietej.

Zalozyciel Opus Dei nie przesadzal
wiec, mowigc swym dzieciom, ze
grozi im, ze nowe normy koscielne
zrownajg ich z osobami
konsekrowanymi, podczas gdy nie sa
nikim wiecej niz zwyklymi



chrzescijanami. Don Josemaria
wykorzystat okazje, by w piSmie do
Swietej Kongregacji ds. Zakonnik6w
z 2 czerwca 1950 roku prosic¢ o
dodanie w punkcie 15. prawa
partykularnego (w ktorym jest mowa
0 dzialalnosci zawodowej cztonkow
Opus Dei, ktorzy moga pemic¢ funkcje
polityczne, obejmowac stanowiska
urzednicze, nauczac, poswiecac sie
prawu lub innym podobnym
zajeciom), nowej redakcji: aut etiam
commercio vel rebus nummarii
operam navant (takze moga
zajmowac sie handlem lub
dzialalnoscia gospodarcza). Por. List
do Swietej Kongregacji ds.
Zakonnikow, w: EF-500602-1, nr 15.
Wraz z uzyskaniem ostecznej
aprobaty dla Opus Dei bylo jasne, ze
jego cztonkowie nie podlegaja
zakazowi sformulowanemu w
dekrecie z 22 III 1950.

Zalozyciel Opus Dei nieustannie
nalegal na sprawe swieckosci,



mowiac iz: Dlatego wlasnie glosno
w ciqggu ostatnich dwu lat
powtarzatem w swietej Kogregacji
ds. Zakonnikow: nie jestesmy
osobami konsekrowanymi z
wyjqtkiem kapltanow,
duchownych! Pozostali nie sq
osobami swieconymi, ani nie sq
konsekrowani w ten sposob w jaki
wy to rozumiecie: nie sq duszami
konsekrowanymi! Usmiechali sie:
ktorys zrozumial, a pozostali, jak
mozna sqdzid, nie zrozumiejq
nigdy (List z 29 XII 1947/14 11 1996,
nr 178).

[200] List z 24 XII 1951, nr 3.

[201] Por. Juan Udaondo
Barinagarrementeria, Sum. 5033.

[202] Jesli wypada mowi¢ w
przypadku kaptanow o ich pracy
zawodowej,poprzez ktorq powinni
sie uswiecac i poprzez ktorq
powinni uswiecac pozostatych, to
jest to kaptlanstwo urzedowe



Chleba i Stowa: udzielanie
sakramentow, gloszenie Stowa,
uczestniczenie w kierownictwie
duchowym cztonkow Opus Dei
oraz wielu innych dusz,
prowadzenie rekolekcjikursow i
dni skupienia duchowego etc. (List
z 24 XII 1951, nr 148).

[203] Sprawa zwigzkow
jurysdykcyjnych nie dotyczyla
niewielkiej grupy kaplanow, ktorzy
nasladowali don Josemarie w latach
poprzedzajacych 1935 rok. Z punktu
widzenia zalozyciela Dziela
niektorzy z tych kaptanow byli
cztonkami Opus Dei. Faktycznie
ksigdz Somoano, kapelan Szpitala
Krolewskiego, byl jednym z trzech
pierwszych zmartych cztonkéw Opus
Dei (por. RHF, AVF-0098. Por. takze,
José Miguel Cejas Arroyo, José Maria
Somoano. En los comienzos del Opus
Dei, Madrid 1995).



[204] List do Swietej Kongregacji ds.
Zakonnikow, w: EF-500602-1.
Allegato —statut — jest opatrzony
numerami od 72. do 89. Generalng
zasada, ktora przewodzi tym
artykutom jest nihil sine Episcopo
[(fac.) nic bez biskupa - przyp.
tlum.]. Inspiruje ona kierownictwo
duchowe i fomacje, jaka kazdy
czlonek otrzymuje w Opus Dei, a
takze umacnia jednosc¢ i
postuszenstwo, ktore kaptan
diecezjalny wienien jest swemu
biskupowi. Zasada ta znalazta wyraz
w punkcie 75. Allegato; i pod tym
numerem znalazia sie w prawie
partykularnym z 1950 roku w czasie
ostatecznej aprobaty (dekret Primum
inter). Komentujac ten punkt
zalozyciel Opus Deli pisal:
Szczegolnq cechq naszego ducha
jest jednos¢ moich synow
kaptanow ze swymi biskupami,
ktorych majq zawsze szanowac i
Zadnym wypadku nie krytykowac;
ich mitos¢ do diecezji, do



seminariumido dziet
diecezjalnych oraz ich wiernosc¢ w
wypelnianiu obowiqzkow, ktore
sprawujq (List z 24 XII 1951, nr 147).

Na temat zasady nihil sine Episcopo,
por. Alvaro del Portillo, Sum. 695;
Joaquin Mestre Palacio, RHF,
T-00181, s. 39; kard. Pedro Cantero
Cuadrado, w: Beato Josemaria
Escriva de Balaguer: un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Madrid 1994, s. 87-90
(dalej cytowane jako: Testimonios...);
José Maria Garcia Lahiguera
komentuje: «Duch kaptanow
diecezjalnych, ktorzy wilaczaja sie do
Dziela, jak moglem zauwazy¢ sam,
polega na tym, by czyni¢ wszystko w
najbardziej delikatnym
postuszenstwie wzgledem biskupa —
nihil sine Episcopo— i umacniac
jednos¢ duchowienstwa poprzez
peine milosci oddanie sie na stuzbe
pozostatym kaptanom. To jest
wspaniala stuzba dla Kosciola, ktora



sama w sobie stanowilaby
wystarczajgcq zastuge zalozyciela.
Nie przestaje jednak by¢ godne
podziwu, Ze bylo to tylko jedno z
oblicz tej niewiarygodnej pracy
wykonanej przez tego Swietego,
Bozego kaplana, jakim byl pralat
Escriva de Balaguer» (Stuga Bozy
José Maria Garcia Lahiguera, w:
Testimonios..., s. 160).

[205] Decretum Primum inter (16 VI
1950), w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 31,
S. 544-553. 16 czerwca przypadato
Swieto NajsSwietszego Serca Jezusa,
do ktorego don Josemaria zywit
szczegollne nabozenstwo.

[206] Ibidem. Dokladne omoéwienie
dekretu Primum inter oraz
Konstytucji z 1950 roku w: Amadeo
de Fuenmayor i in., op. cit., s. 2351 n.

[207] W Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., Aneks Dokumentalny 33, s.
555-556.



[208] Obrona ducha zalozycielskiego,
ktory zostal mu powierzony przez
Boga, byla —jak wspomina praiat
Alvaro del Portillo — «nicig
przewodnia catego jego zycia:
obroni¢ charyzmat w swej duszy,
przekazac¢ go swoim dzieciom
rozsianym po calym Swiecie oraz
dysponowac Srodkami prawnymi, a
takze odpowiednimi studiami
teologicznymi, by zachowac go
nietknietym przez wieki» (Sum. 562).
Na temat przepychanek zalozyciela
Dzieta z konsultorami w okresie
staran o ostateczna aprobate, por.
ibidem, Sum. 559-562.

[209] List z 24 XII 1951, nr 295-296.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-
dzielo/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-dzielo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-dzielo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-17-zromanizowac-dzielo/

	Rozdział 17: Zromanizować Dzieło

