opusdei.org

Rozdzial 15: Nowy
impuls apostolski
(1944 - 1946)

1. Po $wieceniach. 2. ,L.os
Rosales” oraz akademik
Zurbaran. 3. Duch kaptanski i
mentalnosc¢ swiecka. 4.
Rekolekcje zycia 1 Smierci. 5.
Podroz po Andaluzji i
Portugalii.

28-08-2018



Nowy impuls apostolski (1944
—1946)

1. Po swieceniach

Nazajutrz po pierwszych
Swieceniach ksiezy z Dziela, don
Josemaria udat sie rano na spotkanie
z don Alvarem del Portillo ktéry
mieszkal wowczas w osrodku przy
ulicy Villanueva. Chciat otrzymac od
niego rozgrzeszenie. Zapytal go, czy
wystuchal juz jakiejs spowiedzi.
Dowiedziwaszy sie, Ze nie,
powiedzial mu: Wiec wsytuchasz
mojej, poniewaz chce u ciebie odbyc¢
spowiedZ generalng[1]. Z powodu
braku doswiadczenia w udzielaniu
tego sakramentu, w momencie, gdy
trzeba bylo udzieli¢ absolucji
penitentowi, don Alvaro byt tak
bardzo przejety, ze Ojciec -
opowiadal to wielokrotnie sam don
Josemaria — musial pomoc mu
wypowiedzie¢ formuile
rozgrzeszenia. Od tej chwili az do



Smierci spowiednikiem zalozyciela
Opus Dei byl jego duchowy syn[2]. A
jego pokora byla tak wielka, tak
wielka jego przejrzystosc
wewnetrzna, ze otwieral przed
Alvarem swoja dusze takze poza
spowiedzig[3].

W ciggu tygodnia odprawione
zostaly msze prymicyjne Swiezo
wyswieconych kaplanéw. We wtorek,
27 czerwca, Chiquiego (don José
Marii) w koSciele Swietej Izabeli.
Shuzyli mu do mszy o. Lopez Ortiz
oraz don José Maria Bueno Monreal.
Ceremonia odbyla sie w zapeinionym
kosciele o wpot do dziesigtej rano.
Stawil sie w komplecie personel
,Electra de Madrid”,
przedsiebiorstwa zajmujacego sie
dostarczaniem energii elektrycznej,
w ktérym pracowat celebrans:
udzialowcy spoiki, naczelni
inzynierowie, asystenci, urzednicy,
robotnicy oraz profesorowie i
koledzy ze Szkoly Gorniczej[4].



Don Alvaro odprawil msze w $rode w
kaplicy kolegium ojcéw marianéw z
Pilar. Stuzyli do mszy o. Aguilar OP
oraz dyrektor kolegium. Podobnie
jak podczas mszy u Sw. Izabeli, po
zakonczeniu udzielono
blogostawienstwa papieskiego,
zaintonowano Te Deum i odbyla sie
prawdziwa defilada ludzi -
krewnych, znajomych, przyjaciot - i
jak to mialo takze miejsce u
Chiquiego, wielu inzynierow i
profesoréw ze Szkoly Inzynierii
Drogowej ucatowalo reke nowego
kaptana[5]. W czwartek, 29 czerweca,
don José Luis odprawit swoja
pierwsza msze w koSciele klasztoru
Wecielenia Panskiego. Byli wtedy
takze obecni przyjaciele i koledzy
celebransa ze Szkoly Inzynierii
Drogowej oraz liczny personel z
RENFE - panstwowej sieci kolejowej,
w ktdrej pracowal. Tak, jak to mialo
miejsce w dniu Swiecen, Ojciec nie
chcial uczestniczy¢ w tych mszach
prymicyjnych. Nie dawal upustu



swoim uczuciom i cata radosc
ofiarowywat wylacznie Panu. Po
ludzku rzecz biorac to, co sie dziato,
bylo prawdziwym ,tryumfem”, a on
w swej pokorze wprowadzil zasade,
zeby w przyszlosci nie pojawiac sie
na tego typu ceremoniach. Jego
synowie, jak z latwoscig odkryl don
Leopoldo, oraz wielu przyjaciot znato
przyczyne jego nieobecnosci. Ale w
ten czwartek don Josemaria nie
stracil ostatniej okazji, aby sprawi¢
przyjemnos¢ nowemu kaplanowi.
Gdy zblizala sie pora, zawolal
Ricarda Fernandeza Vallespina i
powiedzial mu: Idziemy na msze
prymicyjnq José Luisa[6]. Wystuchali
jej, wmieszani w ttum
uczestnikow(7].

kK ok Sk

Kilka miesiecy wczesniej, w lutym
1944 roku, odbywajac rekolekcje, don
Josemaria myslal by¢ moze o
przysziych kaplanach: Jakze jasno



widze, Zze w szczegolny sposob w
Dziele, by¢ kaptanem, znaczy wisie¢
stale na Krzyzu![8]. Strescil tez w
dwu stowach zadanie kaplana:
Kaptan: ma uswiecac siebie i uswiecac
innych[9]. By} to ambitny ideal, ktory
staral sie wytlumaczy¢ tymi prostymi
stowami:

Letni kaptan — to wielki wrog Dzieta.
Stqd wyptywa absolutna koniecznosc,
bysmy my, kaptani, byli swietymi[10].

Kaplan wiec uswieca sie pelniac
swoja postuge: Twoja praca, kaptanie,
nie polega tylko na zbawianiu dusz,
ale takze na ich uswiecaniu[11]. A po
to trzeba oddac sie zupelnie swojej
postudze, bez potSrodkow, nie
pozwalajac sobie na letnio$¢ ani na
bezczynnosé, ani na zniechecenie.
Zadaniem kaplana jest napeiniac
Swiat Swiatlem, gloszac Chrystusa.
Poniewaz lud Bozy, uzywajac
wyrazenia ewangelicznego, odbija
wspanialg swieto$¢ swoich



kaplanow, Bog nie pozwoli, by byt
pograzony w ciemnosciach. Na
jednej z fiszek zapisanych przez
zalozyciela Opus Dei, ktéra dotyczy
kaplanstwa, czytamy:

Ty jestes storicem (lux mundi*), a twoj
lud ksiezycem, ktory odbija swiatto,
ktore otrzyma od ciebie[12].

Swoj notatnik zalozyciel Dziela
zapelnial caltym mnoéstwem tego
rodzaju uwag, ktore stosowat przy
formowaniu kaplanow. Ukazuja one
jasno, dokad biegly mysli kaznodziei:
ku Swietosci, Swietosci i jeszcze raz
ku Swietosci. Bog prosil, by
przypomnial Swiatu wiasnie to
postanie: powoltanie do Swietos$ci dla
wszystkich chrzes$cijan. Dla don
Josemarii nie do pomyslenia byla
postawa kaplana letniego, na jakich
jego szlachetne i zakochane sercem
natykalo sie czasami. Jak to mozliwe
— pytat sam siebie — ze kaptan



przystosowat sie do przecietnosci
zycia?

Coz za bolesny aspekt ludzkiej
kondycji! Ale ten brak spdjnosci,
cechujacy taka postawe, nie
zaskakiwat go. Juz wéwczas
doswiadczy!l niewiarygodnego
dziatania ludzkiego wnetrza, skoro w
Drodze pisak:

Paradoks: bardziej osiqgalna jest
swietosc niz uczonosé, ale tatwiej jest
by¢ uczonym niz swietym[13].

Podobna refleksje znajdujemy w
Zapiskach, chociaz nie chodzi tu o
mys$l, lecz o wydarzenie, ktorego
glownym bohaterem byl czlowiek z
krwi i kosci:

Chciatbym zapisac fakt — czytamy w
notatce z maja 1931 roku - ktory
powinien zawstydzi¢ nawet osoby
bardzo zaawansowane w cnotach,
poniewaz pokazuje, jak ludzie dla
kilku marnych peset sq w stanie



poswiecac sie bardziej, niz stuzyc¢
Bogu. Dwa lub trzy razy widziatem w
tramwajach gtuchonieme dziecko,
ktore za pomocq napisanej przez
siebie kartki prosito ludzi o jatmuzne.
Budzito prawdziwe wspotczucie:
tramwajarze nie brali od niego za
bilet, za co dziekowato wyrazistymi
ruchami...[14].

Minagt jakis czas i pewnego dnia do
don Josemarii podeszla jedna z pan,
ktore wspolpracowaly w dzietach
mitosierdzia w Patronacie Chorych.
Nazywatla sie Luz Martinez[15].
Powiedziata mu o kilku osieroconych
dzieciach i poprosila, by zrobi} co$
dla nich. W dwa tygodnie pdzniej
przedstawiono mu w Patronacie
najstarsze dziecko sposrod sierot
polecanych przez donie Luz. Kaplan
natychmiast rozpoznat chlopca:

Byt to nasz niemowa... a buzia mu sie
nie zamykata! -Z catq bezczelnosciq i
tupetem maty hultaj opowiedziat nam



0 swojej dziatalnosci: zrabiat udajqc
niemowe (nauczyt sie tego od
sqgsiadki, ktora naprawde niq byta)
nawet do dziesieciu peset dziennie.
Ma slady po strasznej ranie na czole,
ktorq mu zrobili, Zeby zmusic¢ go do
mowienia — jak powiada — ale nawet w
domu pomocy spotecznej nie
powiedziat ani stowa, nawet nie
wyrwato mu sie ,Aj!”, tylko jeki
niemowy. Innym razem rozbili mu —
jak twierdzi — kciuk mtotkiem... nic
nie powiedziat! Wiele razy — zapewnia
— ktuli go szpilkg w najbardziej
umiesnione miejsce jego osoby... Nigdy
nie ustyszeli jego krzyku! Jakaz sita
woli! Czy my mamy takq, by stuzy¢
Bogu?[16].

Sa tacy, ktorzy mowig, ze stuzq, a nie
nadajq sie do niczego, powtarzat
czesto don Josemaria[17]. Na
szczescie mogt by¢ dumny ze swoich
synow — kaptandow. Ktos$ przed
Swieceniami stwierdzil: «teraz ich
wyswieci, a potem zameczy ich na



$mier¢ praca»[18]. Wkrétce
powiedzenie to stal sie faktem i
zrodzila sie legenda, ze naprawde
,mordowa}l” ich nawaltem pracy. Bylo
w tym duzo prawdy, poniewaz jak
tylko zyskali Swiecenia, i Ojciec
uznal, ze sg w stanie glosi¢ Stowo
Boze i sprawowac swa postuge,
pchnat ich do nieustannych podrozy
apostolskich, tam i z powrotem. W
sierpniu — opowiada don José Luis
Muzquiz - juz prowadzili pierwsze
rekolekcje, on 1 don José Maria
Hernandez Garnica. Kazdy z
cotygodniowych kurséw skiladat sie z
ponad dwudziestu medytacji, ktore
mogli spokojnie przygotowac dzieki
hojnosci Ojca, ktory — pelen
zrozumienia dla ich sytuacji — rzek!
im: Macie tutaj mojq kartoteke z
medytacjami[19]. Ten odruch
szczodrosci, oddanie do dyspozycji
miodych ksiezy swoich fiszek i
osobistych notatek nie zdarzy! sie
chyba u jakiegokolwiek innego
nauczyciela na tym Swiecie[20]. Z tej



kartoteki wzieli wszystko, co uznali
za stosowne, zgodnie ze swa wolg 1
potrzebami. Duzo musialo im sie
przydac, skoro don Josemaria byt
zmuszony zatozyc¢ zupeinie nowa
kartoteke[21].

Zaczely krazy¢ nowe plotki, ktore
nakladaly sie na juz znane i
przebrzmiate. Podniosty sie glosy, ze
by} prawdziwym tyranem, ktory
zamecza swoich ludzi. Bylo prawda
to, ze Ojciec byt zdecydowany
uczynic¢ swych synow sSwietymi,
wymagajac od nich w rozsadny
sposob, ale oczekujac heroicznosci.
Chcial, aby zyskali jak najwieksze
doswiadczenie duszpasterskie. Cel
ten nie pozostat jedynie poboznym
zyczeniem. Troska, jaka okazywal
Ojciec swym pierwszym synom,
ktorzy stali sie kaptanami, objawiala
sie w ten sposob, Ze popychal ich do
wykonywania z pasjg swej postugi.
Don Alvaro del Portillo zapamietat
dobrze, ze w pierwszym roku



kaplanstwa zalozyciel Dziela sklonil
ich do poprowadzenia trzynastu
cykli rekolekcji po dwadzieScia dwie
medytacje kazdy. Poza tym
prowadzili tyle samo dni skupienia
oraz wygtosili niezliczone kazania.
Nie wspominajgc oprocz tego o innej
pracy: pogadankach, spowiedziach,
kierownictwie duchowym oraz
sprawach zwigzanych z
zarzadzaniem Dzielem[22].

Jeszcze bardziej wymagajacy,
heroicznie wymagajacy, don
Josemaria byl wobec samego siebie.
Po raz kolejny mozna dowiesc, ze zyt
zgodnie z wymaganiami ducha, o
ktorych mowa w jego notatkach i
fiszkach. Od chwili, gdy po wojnie
domowej rozpoczal prowadzenie
rekolekcji, bardzo rzadko trafiat sie
miesiac bez nich. Jednym z takich
miesiecy byl listopad 1943 roku. Nie
trzeba jednak zbytnio trudzic sie w
dochodzeniu przyczyny. Wystarczy
przeczytac to, co napisat do opata z



Montserrat w liscie napisanym w
Sewilli 17 grudnia tegoz roku:

[...] Jesli nie odpowiadatem wszesniej
Wlaszej] W[ielebnosci], to dlatego, zZe
musiatem spedzic kilka dni w
bandazach i opatrunkach na skutek
matej operacji, a moj jedyny brat
przez pewien czas walczyt ze Smierciq
z powodu wrzodu dwunastnicy. Bogu
dzieki, jest z nim lepiej, chociaz
prawie wykrwawit sie pomimo dwu
transfuzji, ktore mu zrobili[23].

W pierwszych miesigcach 1944 roku
don Josemaria ograniczy} swoja
dzialalnos¢, prowadzona w réznych
diecezjach hiszpanskich. W styczniu
musial przejsc¢ kolejng operacje, tym
razem migdalkow[24]. Ale ani
wyczerpanie, ani choroby nie zdolaty
sparalizowac jego energii. Z
zadziwiajaca predkoscig wstawal z
167ka, jak gdyby zapal, z jakim
wracat do postugi kaplanskiej
pozwalal mu w przyspieszonym



tempie wracac do zdrowia.
Rekolekcje dla wspdlnoty
augustianéw w El Escorial, ktore
trwaly od 3 do 11 pazdziernika 1944
roku, wystawily na probe jego
wytrzymalosc fizyczng. Byt w
potowie rekolekcji, gdy szyja
strasznie mu spuchla i zaczal w
siedmiu miejscach pekac ropien. By
nie trzec o niego koloratka, uzywat
chusty, ktorej biel kontrastowata
znacznie z ciemnosciami panujacymi
w kaplicy. Don Josemaria nie chcial
na siebie zwracac uwagi i
zdecydowny byl poprowadzi¢ do
konca rekolekcje, nie poinformowl
wiec brata pielegniarza o swojej
dolegliwosci. Zachowywal sie w ten
Sposob, by uczestnicy rekolekcji
takze nie mogli sie zorientowac, jak
bardzo powazna jest jego choroba,
ani ze ma ataki wysokiej
temperatury. W krotkim liscie do
Madrytu prosit o czarne chustki,
ktore moglby wigzac na szyi:



Przyslijcie mi dwie czarne chustki na
szyje. Mozna uprac te, ktorq
dotgczam i te, ktorq wystatem
wczoraj w torebce. Sq pilnie
potrzebne.

Powiedz Ricardowi, Ze kiedy tu
przyjedzie, niech przywiezie aparat
fotograficzny.

Jest juz po czwartej i jeszcze nie
przyszedt moj pielegniarz. Tak
naprawde moge sie bez niego obyc.
Juz sobie poradze[25].

W dwa tygodnie pozniej prowincjal -
0. Carlos Vicufia, przywolalwszy
opinie i komentarze uczestnikow
rekolekgji, pisal do Alvara del
Portillo, ze:

«Zdam Ksiedzu krotka relacje z
rekolekcji, ktore ks. José Maria
Escriva poprowadzit dla
augustianow z klasztoru El Escorial
w pazdzierniku. Wszyscy sie
zgadzaja, ze przeszed}l wszelkie



oczekiwania i w pelni zrealizowal
pragnienia przetozonych; teraz
oczekujemy, ze Bog zeSle bardzo
obfite owoce. Wszyscy bez wyjatku
(ojcowie, teolodzy, filozofowie, bracia
i nowicjusze), jak to sie mowi, z
zapartym tchem stuchali
wszystskiego, co ptynelo z jego ust.
Wydawalo im sig, ze jego medytacje
po 30 i 35 minut trwaja tylko 10, tak
byli ujeci jego potokiem zapatuy,
entuzjazmu, szczerosci i
serdecznosci. ,,To plynie z jego
wnetrza, mowi tak, bo ma zycie
wewnetrzne, plonie w nim
prawdziwy ogien, jest Swietym,
apostotem; jesli dozyjemy, to
zobaczymy go wyniesionego na
oltarze...” — takie oto opinie
wystuchalem od jego stuchaczy.

Warto zauwazyc¢ rzadka
jednomys$lnos¢ w tych pochwatach,
plynacych od audytorium zlozonego
glownie z intelektualistow i
specjalistow. Nie styszalem zadnego



mniej przychylnego glosu. Jest
prawda, ze gdy tu przybyl, otaczal go
nimb $wietos$ci, jednak nie mniej
prawdziwe jest, ze nie tylko go nie
rozwial, ale nawet utwierdzit.

Takie sa w skrocie wrazenia calego
Zgromadzenia»[26].

Ojcowie i bracia nie widzieli jednalk,
w jakim stanie udawat sie do swego
pokoju, by krotko odpoczaé miedzy
jedna medytacja a druga. A kiedy
nadchodzita pora medytacji, don
Josemaria czynil wprost nadludzkie
wysikki, by z temperatura siegajaca
czterdziestu stopni poprowadzic je
znowu. Mowil z zapalem, walczac
uparcie z goraczka, aby nie dac sie jej
ztamac[27].

Przeprowadzono u niego badania. Z
objawdw i ztego samopoczucia, jakie
nie opuszczalo go od dtuzszego czasu
(zmeczenie, choroba wrzodowa,
pragnienie, wyczerpanie, sktfonnos¢



do tycia) stwierdzono u niego
zaawansowana cukrzyce.

Mozliwe, ze tak heroiczna
dzialalnos¢ duszpasterska
przyczynila sie do
rozpowszechnienia legendy, ze
,mordowa}” swoich ksiezy. Don
Josemaria wiedzial dobrze, ze wraz
ze Swieceniami kaptan zacigga sie na
stuzbe u swoich braci. W ten sposob
o tym pisat do wszystkich swoich
dzieci w pierwszym roku swiecen
ksiezy z Dziela:

Wszyscy, dzieci moje, powinniscie
stuzyc jedni drugim, jak tego wymaga
Wasze braterstwo, jesli jest dobrze
przezywane, ale kaptani nie powinni
tolerowad, aby ich bracia swieccy
swiadczyli im jakies zbedne ustugi.
My, kaptani, jestesmy w Dziele
stugami wszystkich innych, i
nasladujqc przyktad Pana, ktory nie
przyszedt, aby mu stuzono, lecz by
stuzy¢ — non veni ministrari, sed



ministrare* — powinnismy potrafic¢
ustac ziemie naszymi sercami, aby
inni mogli po nich miekko stgpac.
Dlatego, pozwolid, by stuzyli Wam bez
potrzeby wasi bracia swieccy, jest
czyms, co sprzeciwia sie samej istocie
ducha Opus Dei.

Potrzebujemy kaptanow z naszym
duchem: ktorzy sq dobrze
przygotowani, ktorzy sq radosni,
sprawni i skuteczni, ktorzy majq miec
sportowego ducha wobec zycia,
ktorzy sie z checig poswiecajq dla
swoich braci, nie czujqc sie ofiarami,
ktorzy wiedzq, ze wszyscy w Dziele z
catej duszy ich kochajq. Synowie moi,
madlcie sie duzo, aby byli bardziej
radosni, bardzo swieci, by nie mysleli
0 sobie samych i by dbali wytqcznie o
chwate Bozq i dobro pozostatych.

Jest konieczne, by nasi kaptani mieli w
swojej duszy zasadniczq dyspozycje:
poswiecic sie zupetnie stuzbie swoim
braciom, w przekonaniu, Ze postuga,



do ktorej zostali powotani w Opus Dei
to wielki zaszczyt, ale przede
wszystkim wielki ciezar. Latwy
jednak do niesienia, jesli bedq sie
starac byc¢ bardzo zjednoczeni z
Bogiem, poniewaz jego jarzmo zawsze
jest stodkie, a jego brzemie lekkie -
iugum meum suave est, et onus
meum leve*.

Co roku pisze na pierwszej karcie
kalendarza liturgicznego, ktorego: in
laetitia, nulla dies sine Cruce!**, aby
zmobilizowac sie do niesienia z
wdziekiem ciezaru Pana, zawsze z
dobrym humorem — cho¢bym tyle razy
musiat robi¢ to wbrew sobie — zawsze
z radosciq[28].

Swiezo wy$wieceni ksieza z
ulegloscig pozwalali sie formowac
rekom zalozyciela Opus Dei, ktory
wysylat ich i prowadzil wszedzie
tam, gdzie bylo trzeba. Zgadzali sie
na to z wielka ochota, zawsze gotowi
zyC¢ z radoscig wedle radykalnych,



krotkich i przenikliwych wskazowek,
jakich udzielal im Ojciec:

BqdZcie przede wszystkim kaptanami.
Nastepnie, kaptanami. A zawsze i we
wszystkim — wylqcznie kaptanami.

— Mowcie wytqgcznie o Bogu.

— Kiedy zostaniecie wezwani przez
penitenta, rzuccie wszystko, by sie
nim zajqc[29].

2. ,Los Rosales” oraz akademik
Zurbaran

Kaplani wywodzacy sie z Opus Dei
natychmiast przyjeli pewien
rodzinny rys. Poza osobistymi
cechami kazdego z nich, u
wszystkich trzech dostrzec mozna
byto wspdolny wizerunek
zakorzeniony w duchu Dziela i
wzmacniany statym kontaktem z
zalozycielem. Pierwszym, ktory
zwrocil na to uwage, byl don
Leopoldo. Wraz z uptlywem miesiecy



roslta satysfakcja Ojca z
intensywnosci pracy pierwszych
kaplanow. Juz z daleka mozna byto
dostrzec, ze sg oni jego dzielem. Z
radoscia dostrzegal, ze dazyli do
takiego wzoru kaplanstwa, jaki on
sam im wyznaczyl. Bez stowa skargi
godzili sie na zycie wypeinione
poswieceniem i intensywna
dzialalnoscig apostolska. Idac za
przykiadem Ojca, takze ,,mordowali
sie praca”.

Dzialalnos$c¢ apostolska Ojca znajduje
odzwierciedlenie w jego ogromnej
korespondencji, dlatego jest dos¢
dziwne, ze listy z jesieni 1945 roku
nie przekraczaja tuzina. Mozliwe, ze
niektore z nich zaginely, ale dzieki
pozostaltym jesteSmy w stanie
odtworzyc szlak jego podrdzy po
kraju az do 19 stycznia 1946 roku. Te
date noszg dwa listy, w tym jeden do
jego corek w Bilbao, w ktorym
powiada: Dostaje Wasze listy i
naciskam, by Wasze siostry pisaty do



Was czesto, poniewaz ja sam teraz
tego robic nie moge[30]. Zaraz potem
nastepuje kolejna krotka luka, z
wyjatkiem dwoch listow, obu
wyslanych z Granady. Jeden z nich
Ojciec skierowat do swoich cérek z
osrodka Abando (Bilbao), piszac, ze
dopiero wrocit z Sewilli, i Ze wkrotce
przyjedzie do Bilbao, by sie z nimi
zobaczyc¢[31]. Drugi list skierowatl do
swoich corek w osrodku Los Rosales
we Madrycie, w ktorym donosit, ze
chcialby z nimi by¢, ale trzeba mie¢
odrobine cierpliwosci, poniewaz
Ojciecw tych dniach jedzie gdzies tam,
jak biedny cygan[32].

Dlaczego Ojciec nie mogt pisac?
Czemu stuzyly te jego ciggle podrdze
z miasta do miasta? Co robit wléczac
sie po tym Bozym $wiecie, jak biedny
Cygan, jak koczownik? List don
Alvara napisany 3 lutego w Bilbao,
skierowany do José Orlandisa,
naprowadza nas na trop miejsc
pobytu zalozyciela Opus Dei:



«Przedwczoraj — mowil mu -
pojechatem tam wraz z Ojcem, a on
pojechal potem dalej do Asturii i
Galicji». Potem donosi mu, ze
przyszedi telegram od Salvadora
Canalsa, ktory szczesliwie trafil do
Rzymu. I dalej don Alvaro pisze:
«MysSle, ze Ty i ja mozemy wyjechac
pod koniec tego miesigca lub na
poczatku nastepnego»[33].

(Salvador Canals i José Orlandis —
wierni z Opus Dei — mieszkali przez
trzy lata w Rzymie: od listopada 1942
do listopada 1945 roku. Pomogli don
Alvarowi w 1943 roku w dzialaniach
podjetych w celu uzyskania nihil
obstat Stolicy Swietej dla erygowania
kanonicznego w Madrycie
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza).

Z powodu sposobu przekazania tej
informacji przez don Alvara, mozna
sie domysli¢, ze José Orlandis jej
oczekiwal i ze wyjazd obu do Rzymu



odpowiadal planowi powzietemu
uprzednio przez zalozyciela Opus
Dei. Rzeczywiscie w tydzien pdzniej —
9 lutego — don Alvaro napisze do
Rzymu, do Salvadora Canalsa,
zawiladamiajgc go swoim majacym
nastapi¢ wkrotce przyjezdzie: «Ja
wkrotce przyjade. Listy sa prawie
gotowe: mamy juz kilka, a inne nam
dosla [...]. Zobaczymy, moze bede
tam predzej niz za pietnascie dni.
Listy beda z Sewilli, Granady, Murcii,
Walencji, Barcelony, Vitorii, Santiago,
Valladolid, Madrytu i pewnie z
Saragossy i Coimbry, poza tym z
Pampeluny, Avili, Palencii i
Salamanki»[34]. Jakie to byly listy,
wyjasnia ten wystany nastepnego
dnia przez don Alvaro do José
Orlandisa, ktory znajdowat sie w
Saragossie: «Zalgczamy Ci kilka zdan
do ksiedza arcybiskupa. Prosimy w
nich o listy polecajace, ktore juz
wystawili wszyscy poproszeni o to
biskupi»[35].



Jest wiec oczywiste, ze zalozyciel
Opus Dei niestrudzenie przemierzatl
cala Hiszpanie - z jednego konica w
drugi — aby uzyskac listy polecajace
od biskupow hiszpanskich. Jaki
jednak projekt starano sie
wprowadzi¢ w zycie z takim
pospiechem, starajac sie o wsparcie
go tak imponujgcym zestawem listow
polecajacych? Dokument
zredagowany z ksiedzem biskupem
Madrid-Alcala wyjasnia charakter
tych poczynan i samego projektu.
Oto thumaczenie z oryginatu
lacinskiego:

Ojcze Swiety!

Kaptan Josemaria Escriva de Balaguer
y Albas, Przewodniczqcy Generalny
Stowarzyszenia Kaptanskiego
Swietego Krzyza, ktéry pokornie pada
do stép Waszej Swigtobliwosci,
gorqco doprasza sie Waszej
taskawosci, by moc uzyskac



Decretum Laudis*oraz aprobate dla
Konstytucji tego Stowarzyszenia[36].

(Po tym nastepuje wzmianka, na
sze$ciu linijkach, na temat wydarzen
dotyczacych zalozenia 1 pozycji
prawnej Opus Dei: zalozenie w 1928
roku; aprobata jako Poboznego
Stowarzyszenia w 1941 roku;
erygowanie kanoniczne jako
Stowarzyszenia w 1943 roku, w
diecezji madryckiej). Dalej dokument
ten powiada:

Z Bozq pomocq Stowarzyszenie
Kaplariskie Swietego Krzyza rozrosto
sie do tego stopnia, Ze zarowno ze
wzgledu na liczbe oraz szczegolng
jakosc swoich cztonkow, jak i ze
wzgledu na charakter i rozwoj swej
dziatalnosci - ktore sq prowadzone
owocnie nie tylko w znacznej liczbie
diecezji, ale takze w roznych krajach
Europy i Ameryki — Stowarzyszenie to
wymaga aprobaty, ktora zapewni
wiekszq stabilnosc i zasieg, niz te,



ktore gwarantuje prawo
diecezjalne[37].

(W ostatnim akapicie powolywano
sie na aktualnosc i skutecznosc
apostolstwa prowadzonego przez
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza, ktdre zostalo dostatecznie
dowiedzione w trakcie 18 lat jego
pracy). Dokument zostal wystawiony
w Madrycie i nosi date 25 stycznia
1946 roku[38]. Uzyskanie Decretum
Laudis - sankcji papieskiej — nie
oznaczalo nic innego niz uzyskanie
aprobaty Stolicy Swietej, ktéra
pozwolilaby nadac¢ Opus Dei ustrgj
prawa papieskiego, stosowny do jego
apostolskiej ekspansji z diecezji do
diecezji w réznych krajach.

Listy polecajace, ktore zalgczano do
podania, zostaly napisane jako
poparcie oraz dowod na apostolska
ekspansje Opus Deli, ktore dotarto do
wiekszosci diecezji hiszpanskich oraz
kilku krajow europejskich i



amerykanskich. Stanowily tez dowod
poparcia ze strony biskupow dla
pragnien wnoszacego te prosbe, aby
nadac¢ Dzielu charakter powszechny,
stosowny do charakteru jego
apostolstwa.

kK K

Don Alvaro i José Orlandis wsiedli w
Barcelonie na poklad ,,J.]. Sister”,
ktory wyplywatl do Genui, dokad
przybyli wieczorem 16 lutego[39].
Tam czekal na nich Salvador Canals.
WKrotce po przyjezdzie do Rzymu
don Alvaro pisal do Ojca, informujgc
g0 o sytuacji oraz dzialaniach
podjetych dla uzyskania dla Dziela
aprobaty na prawie papieskim. W
tym samym czasie don Josemaria
kontynuowal w Hiszpanii swe
niezmordowane podrodze i trudy.
Komunikacja pomiedzy oboma
krajami - Hiszpanig i Wlochami - nie
byla jeszcze normalna, zarowno, gdy
chodzi o poczte, jak i transport 0sob i



towaréw. Mimo to w dzien Swietego
Jozefa otrzymal telegramy i zyczenia
z wielu miejsc: Ameryki Poinocnej i
Poludniowej, Szwajcarii, Portugalii,
Wtoch...

Byl pdzny wieczor 24 marca 1946
roku, gdy don Josemaria napisat do
swoich synoéw przebywajacych w
Rzymie, aby powiadomic ich o
wydarzeniach w Hiszpanii. W tym
czasie prowadzil wlasnie rekolekcje
dla studentek w osrodku przy ulicy
Zurbaran w Madrycie, jak sam
wspomina:

Bogu dzieki, jest co robi¢: mam dwa
kregi studiéw (Sw. Rafata), ze srednio
osiemnastoma uczestnikami na
kazdym z nich. Ma sie odby¢ w tym
tygodniu jeszcze jeden, a wiec sq trzy
tygodniowo. (Pisze do Was wieczorem
24 paZdziernika). Poza tym prowadze
juz drugi cykl rekolekcji i
przygotowany jest jeszcze jeden[40].



"A propos ,ksiezulkow”, jakby chcac
potwierdzi¢ swe wrazenia, pisze:

Ksiezulkowie pracujq bardzo dobrze,
a pracy jest dla nich az nadto. Sami
Wam to opowiedzq. Teraz, dzisiaj,
José Luis jest w Sewilli, ale Chiqui
obstuzy wszystko. Naprawde prawie
jest to niemozliwe, a jednak prowadzi
kurs w Los Rosales i prace w
Madrycie[41].

W tym liscie, napisanym za jednym
zamachem, zapisane zostaly rozne
wiadomosci. Wiele jest istotnych, jak
ta dotyczaca odpowiedzi na prosbe o
listy polecajace od biskupow
hiszpanskich; admisje do Dziela
pierwszych numerariuszek
pomocniczych; a najistotniejsze sg
chyba informacje na temat papieza i
jego poznania Opus Dei:

Pisze mi opat Escarré —wspomina
zalozyciel Dziela - i przekazuje mi
wiadomosct, ktore naprawde mnie



pocieszajq, na temat swej rozmowy z
Ojcem Swietem, Laus Deo*![42].

Tej nocy nie skonczyl tego listu i
podjat watek nastepnego dnia,
piszac: Kontynuuje, 25 marca,
wieczorem. Fragment zapisany 25.
nie byl zbyt znaczacy. Byto to tylko
osiem, moze dziesiec linijek, pisat
wiec dalej 26. Ale takze tego dnia nie
zaszed! zbyt daleko. Dalsze akapity
podjal w trzy dni pdznie;j:

29 marca: bytem w Zamorze, aby
spotkac sie z tutejszym biskupem,
ktory takze przygotowuje dla nas list
polecajqcy. Przyjechalismy wczoraj
rano i wrocilismy o pierwszej dzis w
nocy [...]

Chiqui jest w Bilbao, a José Luis, ktory
wrocit juz z Sewilli, jutro jedzie do La
Corunii. Znowu zostane sam, chociaz
na krotko. Jakze potrzeba wiecej
kaptanow!



Nie wiem, jak sie Wam podoba ten
list, napisany po kawateczku i peten
Hfalek”** jak te pisane w czasach
Burgos. Ta sytuacja troche mi
przypomina owczesng, nie wiem
dlaczego. A wilasnie, ze wiem![43].

Ale list nie konczy sie na tej
wzmiance o wizycie u biskupa
Zamory i wspomnieniu czasow
Burgos. Dalej nastepuje
spektakularny przeskok o trzydziesci
dni i znowu rozpoczynaja sie kolejne
fragmenty listu-dziennika:

Pisze dalej 29 kwietnia. Musze
wyjechac¢ w podroz i wsrod tylu spraw
nie bytem w stanie odpowiedziec¢ na
list Alvara.

I znowu 30 kwietnia: Przyjechatem
wtasnie z Valladolid, i tego ranka
zostawitem Naszego Pana w
Tabernakulum: to piekna sprawa,
jeszcze jedno![44]. (Don Josemaria
liczy} oSrodki Dzieta wedtug liczby
tabernakulow).



Az nadto wiele racji miat don
Josemaria, okreslajac ten list jako
napisany po kawateczku i peten
sfalek”, poniewaz starat sie falistymi
liniami oddzielac kolejne czesci gesto
pisanego tekstu. List, poczawszy od
25 mareca, jak to zostalo szczegotowo
wyjasnione, wiedzie zywot
akcydentalny i pozwala sledzi¢ kroki
zalozyciela Dziela.

Pozostawiajac na boku geneze listu,
naturalna ciekawos$¢ czytelnika
jeszcze raz natknie sie na dewize
milczenia — ukryc sie i zniknqc — ktora
stanowi zasadniczy rys charakteru
Josemarii. Na obraze, na kalumnie,
na niezastuzony sprzeciw
odpowiadal milczeniem. Byt
prawdziwym mistrzem w tym, by
zwies$C uwage tych, ktorzy starali sie
obnazyc tajniki jego duszy i przejrzec
jego osobe. Niejeden raz, juz pod
koniec zycia, wspominajac dawne
wydarzenia ze swoich czterdziestu
kilku lat pracy zalozycielskiej, mowil



jakby mimochodem w obecnosci
swoich synéw o intymnych
szczegolach swojej duszy:

O wielu rzeczach nie bedziecie nic
wiedziec, poniewaz staratem sie nie
zostawic po tym sladu. Ale dowiecie
sie wystarczajqco wiele, by byc¢ bardzo
poruszonymi i bardzo dziekowac
Bogu [...].

Bardzo dobrze, Ze pragniecie poznac
te wydarzenia, ale powinniscie
zrozumied, zZe dopoki ja Zyje, nie
powinny one zostac podane do
publicznej wiadomosci, poniewaz
nalezq do intymnych szczegotow
mojej duszy[45].

Przemilczenia don Josemarii! W tle
zapisow listu z 24 marca 1946 roku,
ze wszystkimi zawartymi w nim
wiadomosciami i wydarzeniami,
dostrzec mozna (i poSrednio sam
autor pozwala, by wyzieral stamtad)
caly impet towarzyszacy jego
zalozycielskiemu charyzmatowi.



Dzialal zawsze z impulsu Ducha
Swietego. Zalozyciel Opus Dei mial
tego Swiadomosc, dzieki
apostolskiemu zapatowi, ktory
przenikal az do szpiku kosci cale jego
jestestwo. Bylo to niczym wiadomosc
z wysoka, ktorej wczesniej
doswiadczyl w Burgos, ktdra
poprzedzala czas intensywnego
drzenia, kiedy trzeba bylo pracowac z
catej duszy[46]. I w jakis sposob
towarzyszylo temu takze przeczucie,
ze znowu nadejdzie okazja do
przyjecia oczyszczen biernych,
jednak bez zadnej pewnosci na temat
tego, co go czeka na wiosne 1946
roku.

K ok Sk

Jednym z osSrodkow, ktorymi
opiekowal sie duchowo Ojciec wraz
ze swymi pierwszymi synami —
kaplanami by} Los Rosales. Jednak
posrod niekonczacych sie podrézy po
diecezjach hiszpanskich, gdzie



prowadzit rekolekcje na prosbe
biskupow, czegos mu brakowalo.
Marzyl o tym, by mie¢ do dyspozycji
osrodek rekolekcyjny prowadzony
przez swoje corki. Do tej pory, gdy
chcial poprowadzi¢ cykle rekolekcji
dla kobiet, uczestniczacych w
apostolstwie Dziela, musial to robi¢
w osrodku przy Jorge Manrique, a
gdy chodzito o mezczyzn — w oSrodku
przy Diego de Leon lub w akademiku
La Moncloa. Czasami, gdy brakowato
odpowiednich terminéw, don
Josemaria byl zmuszony prowadzi¢
w tym samym czasie dwa cykle
rekolekcji. Jeden z takich
przypadkow mial miejsce w 1942
roku, gdy musial réwnolegle
prowadzi¢ dwa cykle dla studentéw
pomiedzy 16 a 21 grudnia. Jeden cykl
odbywat sie przy Diego de Leon, a
drugi w akademiku przy Jenner[47].
Obie grupy liczyly po ponad
dwadziescia 0s0b, tak ze uczestnicy
razem nie mies$cili sie w jednym
miejscu.



Don Josemaria spedzal znaczng czesc
dnia na przejazdach z Diego de Leon
na Jenner i z powrotem. Nawet jesli
starat sie to robic¢ jak najszybciej, to
kazdy z takich marszow zajmowat
mu ponad pietnascie minut.
Codziennie prowadzil w kazdej z
kaplic trzy medytacje oraz nauke, a
jeszcze znajdowat czas, by
porozmawiac z kazdym z
uczestnikow. Zjawial sie w kaplicy
punktualnie, chociaz jeszcze z
przyspieszonym oddechem,
charakterystycznym dla kogos, kto
szed! szybkim krokiem ulicg. Potem
na kolanach przed Najswietszym
Sakramentem, odmawiatl jasno i
wyraznie, z zywa wiarg, modlitwe
przygotowujaca do medytacji. Siadat.
Otwieral ewangelie i rozpoczynal
modlitwe nie szczedzac glosu.
Trzeciego dnia byl zachrypniety,
czwartego stracit glos. Ale nawet bez
glosu nie tracil wlasciwej sobie
energii[48].



Ten kaplan w takim samym stopniu
poswiecat sie jednej duszy, jak
calemu ich ttumowi. Do$wiadczyla
tego na sobie Marichu Arellano.
Jeden z braci Marichu, Jesus, by}
czlonkiem Dziela i mieszkal przy
Diego de Leon. Jesus zachecit swoja
siostre, aby nie omieszkala
porozmawiac z don Josemarig, gdy
bedzie przejazdem w Madrycie.
Rodzina Arellano mieszkata bowiem
w Corelli (Nawarra). Pewnego
kwietniowego dnia 1944 roku
dziewczyna zjawila sie przy Diego de
Leon, aby zobaczyc sie ze swym
bratem i przy okazji poznac Ojca.
Byla to czysto grzecznoSciowa
wizyta, poniewaz nie miala zadnego
szczegodlnego powodu, zeby
rozmawiac z ksiedzem. Oto jej
wrazenia:

«Zwrdcily moja uwage jego
naturalno$c i rados¢. Ojciec nie tracit
czasu i zaczgl mowi¢ mi po imieniu.
Zatroszczyl sie 0 mojg podroz i



zapytal sie o moje plany.
Powiedzialam mu, ze miatlam zamiar
zatrzymac sie kilka dni w Madrycie,
aby pozna¢ miasto, kupic kilka
rzeczy, poniewaz miatam zamiar
wkrotce wyjs¢ za maz i odbyc przy
okazji tej podrozy rekolekcje»[49].

Kaplan zapytal Marichu, czy pozwoli
mu prosi¢ Boga, by powotlal ja do
Dzieta. Dziewczyna, lekko zbita z
tropu, zastanawiata sie kilka chwil.
Co robic? Byla sceptyczna co do
swojego powolania do Dziela, ale
jesli rzeczywiscie ksiadz je wyprosi...
Wreszcie zgodzila sie: tak, moze sie o
to modli¢. Kaplan umoéwit sie z nia
na kolejne spotkanie, poniewaz miat
wilasnie poprowadzic rekolekcje w
osrodku przy ulicy Jorge Manrique.

Gdy Marichu zjawila sie tam,
zaskoczylo ja miedzy innymi to, ze w
rekolekcjach brato udzial tak
niewiele dziewczat. Nie bylo ich



wiecej niz trzy, moze cztery. Tylko
ona nie nalezala jeszcze do Dziela.

«Tak naprawde jedyna uczestniczka
byla Marichu Arellano. Bylo to piec¢
dni, w czasie ktorych Ojciec
prowadzil wszystkie medytacje,
pogadanki 1 Blogostawienstwa
Najswietszym Sakramentem, z
przystowiowaq juz punktualnoscia,
ktora zawsze zyl, starajac sie
rozpoczynac i konczyc¢ kazdy punkt
planu dnia o przewidzianej
godzinie»[50].

K ok Sk

Pewnego dnia w listopadzie 1944
roku Ojciec przestal wiadomos$¢ Nisie
i Mary Tere Echeverrii, ze chce sie z
nimi spotka¢ w Los Rosales. Na
krotko przedtem znalazt dom, o
ktorym myslal, ze moze stuzyc jako
dom rekolekcyjny. Dom znajdowat
sie w Villaviciosa de Odon,
niewielkiej i spokojnej wiosce,
polozonej niecate pot godziny drogi



samochodem od Madrytu. Ojciec
zwiedzil dom, obszerny, przyjemny i
wolnostojacy, poniewaz otoczony byt
ogrodem i malym sadem. Wybrat tez
najlepszy pokdj na kaplice. Tego
samego popotudnia udat sie na
spotkanie z don Julio, tutejszym
proboszczem i przedstawil mu Nise,
Mary Tere oraz dwie stuzace, ktore
im towarzyszyly. Tego samego dnia
weszli w posiadanie tej
nieruchomosci[51].

Potem nastapity, jak zwykle,
pasterskie przynaglenia Ojca, ktory
chcial mie¢ wszystko jak najszybciej
skonczone i Swietnie funkcjonujace.
Sam zaja!l sie kaplica, ktora
wyposazono w przedmioty
pochodzace z Jenner, zlozone w
magazynie od chwili, gdy musiano
sie przeprowadzi¢ do akademika
przy La Moncloa. Z Jenner
pochodzity: tkanina obiciowa, ktdra
przystrojono Sciany oraz fryz, ktéry
stanowil wykonczenie tkaniny,



zawierajacy tekst z Dziejow
Apostolskich[52].

Szybko rozpoczely sie prace nad
dostosowaniem nieruchomosci do
tego, by spelniala role domu
rekolekcyjnego. W podaniu
datowanym na 29 pazdziernika 1944
roku don Josemaria zwracat sie do
biskupa, by: zechciat wydac
konieczne zezwolenie na zatozenie
Domu Rekolekcyjnego w Villaviciosa
de Odon[53]. W miesigc pdzniej, gdy
kaplica byla juz wykonczona, wnidst
kolejne podanie, proszac te sama
wladze koScielng, by zechciata
udzieli¢ nam zezwolenia na kaplice
potpubliczng z tabernakulum, w
posiadtosci Los Rosales, w
Villaviciosa de Odon, dopoki nie
dobiegnq korica prace
przygotowawcze Domu
Rekolekcyjnego i nie zostanie
wzniesiona ostateczna kaplica[54].



Pozniej Ojciec uznal, ze Los Rosales
mogtaby sie nadawac na osrodek
formacji kobiet z Dziela. Czul pilng
potrzebe stworzenia takiego osrodka,
poniewaz osrodek przy Jorge
Manrique okazal sie
niewystarczajacy na zrealizowanie
projektow apostolskich, o ktorych
zalozyciel Opus Dei myslal w roku
1945[55]. Dla don Josemarii nie byla
wazna mozliwosc, lecz rzeczywistosc
biezgca. W ten wieczdr, gdy przejeli
w posiadanie Los Rosales,
mobilizowat swoje corki, mowiac im:
Teraz jestescie tylko dwie, jednak
bardzo szybko bedzie was dwiescie,
dwa tysigce[56].

Pierwsza zima w Los Rosales dluzyla
sie im. Od czasu do czasu, kilka z
mieszkajacych tam kobiet na zmiane
wyjezdzalo, zeby odpoczac i zmienic
otoczenie. Marichu Arellano
opowiada, ze w kwietniu 1945roku,
gdy Ojciec zobaczyl, ze stol, przy
ktorym mialy jeSc jest malenki,



zwrocil im uwage, ze byloby
stosowne postawic drugi, duzo
wiekszy, zapewniajac je, ze jeszcze w
tym samym roku ten stol okaze sie
niewystarczajacy[57].

Kobiety przychodzily do Dziela w
tempie powolnym i z przerwami. W
lipcu 1945 roku rozpoczat sie w Los
Rosales kurs formacyjny. Ojciec
prowadzit dla nich poranna
medytacje i — zaraz potem —
odprawial msze. Nastepnie
prowadzil wykiady lub pogadanki na
temat ducha Dziela. W tym
przedsiewzieciu pomagali mu
pierwsi ksieza, z ktorych jeden
zawsze towarzyszyt Ojcu.

«Powtarzal nam — wspomina Carmen
Gutiérrez Rios - ze potrzebuje z
naszej strony szczegolnej wiernosci;
ze jesli takimi nie bedziemy,
bedziemy stanowi¢ przeszkode w
Dziele, a pewnego dnia powiedzial
nam, zZe jesli bedziemy naprawde



wierne, juz wkrotce rozwiniemy sie
bardzo, niczym wachlarz, na caty
Swiat. Na pierwszym miejscu — po
wszystkich prowincjach Hiszpanii, a
z czasem, na Stany Zjednoczone,
Meksyk, Anglie i potem na caly Swiat.

Kiedy Ojciec mowit te stowa,
miatysmy tylko trzy osSrodki:
Moncloa, Jorge Manrique i Los
Rosales. Ojciec gtosno marzyl i nas
zapraszal do marzen: Marzcie, a
rzeczywistosc przekroczy wasze
wyobrazenia»[58].

Ojciec laczyl to wielkie pragnienie
ekspansji apostolskiej z drobnymi
sprawami dnia codziennego, jak
wspomina Maria Teresa: «Pewnego
wieczora w 1945 roku Ojciec
ttumaczyl mi, ze ponosi przed
Bogiem odpowiedzialno$¢ za nasza
formacje, za to, by przekaza¢ nam w
calosci ducha Dziela, ktorego Bog mu
powierzyl. Po kilku dniach Ojciec
zapytal o dyrektorke. Zeszlam do



holu w Los Rosales, gdzie Ojciec na
mnie czekal. Z wielka cierpliwoscia
zapytal mnie: Corko moja, dlaczego
ta skrzynia ma dwa otwory zamiast
jakiegos tadnego zamkniecia albo
zamka? Odpowiedzialam mu: ,Nie
wiem, Ojcze”. Ojciec wyjasnil mi, ze
dyrektorka powinna wiedzie¢ o
wszystkim, co znajduje sie w domu, o
przeznaczeniu kazdego gwozdzia.
Potem poprosil, bym zawolala
Slusarza z wioski, zeby zalozy} zamek
w skrzyni. Potem do klucza
przywiqzcie sznurek z fredzlem, aby
byt tadnie wykoriczony, a wszystko z
mitosci do Boga»[59].

Dom w Los Rosales bardzo szybko
zacza} funkcjonowac jako Osrodek
Studiow i formacji dla kobiet z
Dziela. Latem 1945 roku zaczeto
takze uzywa¢ domu w Molinoviejo,
aby tam prowadzi¢ kursy formacyjne
dla mezczyzn. Molinoviejo byl to
bardzo skromny wiejski domek,
zagubiony posrodku sosnowego lasu,



pomiedzy gorskim grzbietem a
malenka wioska Ortigosa del Monte
(Segowia). Z czasem stal sie Domem
Rekolekcji 1 Konwiwencji, ale
weczesniej przezyt wielkie zmiany.

K ok Sk

Liczba o$Srodkow w Madrycie i na
prowincji, nawet w przyblizeniu nie
oddaje stopnia ekspansji Dzieta. W
Madrycie, dla prowadzenia
apostolstwa wsrod mezczyzn byty do
dyspozycji dwa mieszkania: jedno
przy ulicy Villanueva i drugie przy
Esparfioleto, poza tym akademik (La
Moncloa) oraz Centrum Studiéw przy
Diego de Leon. Kobiety natomiast
mialy do dyspozycji Los Rosales,
niezalezny od niego osrodek
zajmujacy sie prowadzeniem
akademika La Moncloa oraz osrodek
przy Jorge Manrique. Wydawalo sie,
ze, aby nadac silniejszy impuls
apostolstwu wsrdd studentek,
nalezaloby sie wyniesSc sie z Jorge



Manrique i przenie$c blizej centrum
Madrytu. Don Josemaria polecit
swoim corkom, by modlily sie do
Boga, aby nowy akademik, ktorego
szukaty, byl gotow na poczatek roku
akademickiego. W pazdzierniku
znalazly dom przy ulicy Zurbaran.
Rozpoczeto natychmiast prace
murarskie, adaptacje nieruchomosci,
transport mebli z Jorge Manrique i
przygotowanie kaplicy[60].
Stopniowo, gdy robotnicy opuszczali
jakas czes¢ domu, oddajac ja po
zakonczeniu prac, byla ona
natychmiast meblowana,
dekorowana i oddawana do uzycia.
W koncu na 8 grudnia 1945 roku
wyznaczono dzien odprawienia
pierwszej mszy i umieszczenia Pana
Jezusa w tabernakulum.

Rozbudzona, gleboka wiara
zalozyciela Opus Dei sprawiala, ze
dbal i okazywal szczegdlng
delikatno$¢ w obcowaniu z
NajsSwietszym Sakramentem, jak



pokazuje to, co miato miejsce w
wieczOr wystawienia Najswietszego
Sakramentu w kaplicy akademika
przy Zurbaran. Opowiada Lola Fisac:
«Qjciec nas poprosil, bySmy zaprosity
nasze przyjaciolki i nasze rodziny:
odmawialiSmy rozaniec, a potem
Ojciec udzielil nam uroczystego
blogostawienstwa Najswietszym
Sakramentem. Kaplica byla pelna.
Zaczeto odpowiadac na wezwania
modlitwy nieréwno, bez stosownej
uwagi. Ojciec zrobil przerwe i zaczat
od nowa. Ale niektdre z dziewczat
nie zauwazyly tego i w dalszym ciggu
wypowiadaly stowa modlitwy kazda
w swoim rytmie. Wowczas Ojciec
odwrqcit sie do uczestnikow i
wytlumaczyt im, ze ten sposob
modlitwy nie jest wlasciwy ani z
ziemskiego, ani z niebieskiego
punktu widzenia i Ze w ten sposob
nie mozna ani wystawiac Boga, ani z
Nim rozmawiac¢. Uklak} i znowu
zaczal odmawia¢ modlitwe»[61].



Od tej chwili don Josemaria cala
dusza i cialem zaangazowal sie w
dzialalnos¢ apostolskg prowadzong
w rezydencji przy Zurbaran, jak to
zostalo wspomniane w podaniu o
pozwolenie na kaplice
poipubliczng[62]. Don Josemaria
zajal sie osobiscie wyposazeniem
kaplicy, dajac sobie rade ze
szczuploscig, a czasem nawet
brakiem $rodkow. Dom wydawat sie
celowo powierzony opiece
Najswietszej Maryi Panny. Na $cianie
pierwszego podestu schodow,
pomiedzy dwoma oknami, polecit
umiescic¢ obraz z tekstem
wychwalajacym Najswietsza
Panienke. W ten sposdb wchodzac i
schodzac po schodach, co bylo w tym
domu koniecznos$cia, mozna byto
przeczytac i powtorzyc¢ nastepujace
wezwania: «Zdrowa$ Maryjo, Corko
Boga Ojca; Zdrowas$ Maryjo, Matko
Boga Syna; Zdrowas$ Maryjo,
Oblubienico Boga Ducha Swietego,
ponad Tobg tylko Bog»[63].



W pokoju dyrekcji, jedynym
znajdujacym sie w poblizu drzwi
wejsciowych, gdzie przyjmowani byli
odwiedzajacy, znajdowal sie obraz
NajsSwietszej Panienki. Przedstawiatl
Zwiastowanie: Najswietsza Maryja
Panna na kolanach, ze zlozonymi
rekoma, pograzona w modlitwie.
(Obraz ten znajdowal sie w kaplicy
przy Jorge Manrique, w oltarzu,
kiedy Ojciec odprawial tam msze 14
lutego 1943 roku)[64]. W nastawie
ottarzowej w kaplicy przy Zurbaran
znajdowatl sie obraz Panny
Niepokalanej, kopia dziela Claudia
Coello*.

Szukano przyszitych mieszkanek
akademika, a gdy tylko rozpoczely
sie zajecia na Uniwersytecie,
powiadomiono takze kilka innych
dziewczat, zeby zaczely przychodzic
na zajecia formacyjne. Na poczatku
lutego 1946 roku don Josemaria
poprowadzil swoj pierwszy krag
studiow przy Zurbaran[65]. Po



zakonczeniu modlitwy wstepnej
zasiad}l u szczytu stotu nakrytego
rozowa serweta, pasujaca kolorem
do sofy i zaston w salonie.
Uczestniczki zajely miejsca wokot
stolu, na ktérym znajdowat sie pulpit
ze ztoconego drewna, w ksztalcie
muszli, gdzie polozono Ewangelie.
Don Josemaria przeczytal kilka
wersow i skomentowat je krotko i
tresciwie. Potem mowil o jakims
aspekcie zycia wewnetrznego albo o
jakiej$ konkretnej cnocie. Pozniej
nastepowat rachunek sumienia.
Ojciec zachecal je do podjecia
jakiegos$ postanowienia —
przynajmniej jednego. Zanim sie
pozegnal, poprosil, by dziewczeta
przyprowadzily ze soba przyjaciolki,
jakie$ nowe osoby, ktére moglyby
dolaczy¢ do grupy. A kiedy w tydzien
pozniej don Josemaria zaczynat krag,
sam przypominat albo pytal o temat
ostatnio omawiany: W ten sposob
wasze przyjaciotki — ttumaczyt im -



dowiedzq sie o czcym mowimy i bedq
na biezqco[66].

Dzieki pracy i modlitwie do Opus Dei
zaczely naptywac kobiety. Nie bylo to
latwe. Po przyjeciu tych dziewczat do
Dziela Ojciec nadal z wielkim
zapalem kaptanskim sprawowat ich
kierownictwo duchowe. Rozrastaly
sie takze grupy uczestniczace w
zajeciach formacyjnych w rézowym
saloniku oraz medytacjach w
kaplicy[67].

kK K

Spotkanie z Ojcem w wielu
wypadkach budzilo w duszach nowe
aspiracje, otwierajgc przed nimi
zupelnie nieoczekiwane horyzonty.
Przyjrzyjmy sie jednemu z takich
wypadkow: «w maju 1946 roku —
wspomina Carmen Canals — odbylam
rekolekcje w akademiku przy ulicy
Zurbaran 26, ktore prowadzit
zalozyciel Opus Dei, ktorego
wczesniej nie znalam»[68]. Na



Carmen wielkie wrazenie zrobila sita
jego stowa, jego mitos¢ do
NajsSwietszej Maryi Panny oraz
SposoOb przygotowywania
uczestnikow do spowiedzi. Dwa razy
miala okazje porozmawiac z Ojcem.
Po raz pierwszy, krotka chwile, gdy
don Josemaria jg zapytal, czy
uwaznie stuchata medytacji, czy sie
modli i czy czesto chodzi na msze.
Kiedy po raz drugi udala sie do
ksiedza, zrobila to po to, by poprosic¢
0 przyjecie do Dziela: «powiedziatam
mu, ze chcialabym by¢ w Opus Dei.
Ojciec odpowiedzial mi, ze nie» —
dodaje jeszcze sama
zainteresowana[69].

Przez jakis czas Carmen chodzila
jeszcze do akademika, ale potem
przestata przychodzi¢. W cztery lata
pozniej uczestniczyta w rekolekcjach
w Molinoviejo. «Poruszylo mnie -
mowi — gdy znowu ustyszalam te
same idee, ktore niemal bez mojej
Swiadomosci gteboko wryly mi sie w



dusze: to byly te same rzeczy, o
ktorych styszalam od Ojca»[70].
Wtedy odnowila swoje
postanowienie przynaleznos$ci do
Dziela, bylo to 12 marca 1950 roku.
Nie minelo wiele czasu, gdy pewnego
dnia spotkala w Los Rosales Ojca,
ktory prowadzit dla wszystkich
zgromadzonych razem w wielkiej
jadalni jaka$ pogadanke na temat
cnoty szczero$ci oraz mitosci do
Kosciola i papieza.

Wychodzac z wykladu Carmen
zblizyla sie, by sie przywitac i
powiedziec¢ ksiedzu, ze jg martwi
odmowna odpowiedZ na jej
pragnienie przynaleznosci do Dziela,
udzielona przez Ojca przed kilku
laty. Don Josemaria uspokoil ja i
powiedzial, ze dzieki jej dwom
braciom - ktdrzy byli z Opus Dei -
oraz ich modlitwie udalo sie wymac
na Panu powotlanie, ktdre poczula
juz woweczas podczas pierwszego
spotkania[71].



Ojciec mial jaki$ tajemniczy dar,
dzieki ktoremu potrafit ocenic, kto
moze by¢ w Dziele, a kto nie. Tak
bylo w przypadku sidstr Gutiérrez
Rios. Jedna z nich, Lolita, przez kilka
dni odbywata rekolekcje w oSrodku
przy Jorge Manrique. Druga, Carmen,
przyszia, aby ja odebrac po ich
zakonczeniu. Zobaczyta dom,
zauwazyla atmosfere pelnag
serdecznosci, jaka tam panowala i
zostala oczarowana czyms$
niewypowiedzianym, czego nie
potrafita okreslic. W kilka dni
pdzniej, 6 kwietnia 1945 roku, udato
jej sie spotkac z Ojcem. Nie trzeba
byto zbyt dlugiej konwersacji.
Carmen byla zdecydowana. Oto jej
opowiesc o calej sytuacji:

«Moja siostra wczesniej niz ja trafila
do tego domu, do pomocy, i tam przy
Jorge Manrique poznata Ojca. Po
wielu latach opowiadala w gronie
rodzinnym o czyms$ bardzo
oczywistym: szacunku Ojca wobec



wolnosci wszystkich. Ojciec w tych
latach jej powiedzial: Lolita, one chcq
cie ,,ztowic”, ale ty sie nie daj. Lolita
dodawala, ze rzeczywiscie kocha i
zawsze kochala bardzo Dzielo, Ojca,
wszystkie osoby z Dziela, ktore
poznaia, ale nigdy nie poczula
najmniejszego objawu powotania do
Dziela, chociaz wspolpracowata
wowczas w przedsiewzieciach
apostolskich Opus Dei z oddaniem i
entuzjazmemn»[72].

Natomiast, wrecz przeciwnie, od
pierwszej chwili, gdy Ojciec poznal
Carmen, powiedzial jej, ze spelnia
wszystkie warunki, by podazy¢ droga
Opus Dei.

Zalozyciel Dziela potrafil nieznanej
osobie udzieli¢ wlaSciwej rady, nie
wiedzac nawet, w jakiej znajduje sie
sytuacji. Czytal w sercach swoich
dzieci. Encarnita opowiada z
prostotg o jednym z takich
przypadkow, ktory mial miejsce w



1943 roku, gdy byla w administracji
akademika La Moncloa i praca szia
jej bardzo ciezko.

«0Ojciec odwiedzil nas z Ksiedzem
biskupem i wszed! do kuchni, gdzie
pracowatam. Staralam sie by¢ bardzo
delikatna i uSmiechnieta, ale
popadlam w zaklopotanie, gdy Ojciec
powiedzial mi bardzo cicho,
podchodzac do mnie:

— Co sie z tobq dzieje?

I spojrzal na mnie tak, ze napekila
mnie odwaga. Te stowa wystarczyly,
aby zaczac od nowa z wielkim
pragnieniem wiernosci»[73].

3. Duch kaplanski i mentalnos¢
Swiecka

Jego corki byly mtode i wielu z nich
brakowalo doswiadczenia i licznych
umiejetnosci koniecznych do
prowadzenia osrodkéw. Don
Josemaria dobrze wiedzial, ze ucza



sie stopniowo i mowit im to,
zaszczepiajac im poczucie pewnosci.
Ojciec byt juz bardzo
doswiadczonym cztowiekiem, ktory
przezyl niepowodzenia i zgryzoty
zwigzane prowadzeniem akademika
przy Ferraz. Przekazywal teraz
swoim corkom calg swoja wiedze; i
nie niepokoit sie, gdy popeinialy
bledy, ktore zdarzaja sie w kazdej
rodzinie.

Jego synowie i corki popeinili wiele
pomylek, ale bedac postusznymi
wobec wskazowek udzielanych przez
don Josemarie, sporzadzali fiszki z
notatkami ze swych doswiadczen,
ktore regularnie przegladali, aby nie
potykac sie dwa razy na tej samej
przeszkodzie. Po uplywie kilku lat
kobiety z Dziela poruszaly sie juz z
zupelna swoboda. Ojciec szed!}
zawsze daleko z przodu,
oszalamiajac je nowymi projektami i
wyznaczajac im nowe kierunki. Los
Rosales, na przyklad, byt domem,



ktorego utrzymanie materialne bylo
bardzo trudne. W sezonie stuzyl jako
miejsce wypoczynku, a latem
odbywaty sie w nim kursy
formacyjne, jak te zorganizowane w
1945 roku. Don Josemaria pomyslal,
ze w trudnych czasach brakow i
racjonowania zywnosci, mozna by
tam urzadzi¢ gospodarstwo rolne.
Wyprodukowana w nim zywnos¢
zawsze moglaby zostac
spozytkowana przez stalg klientele:
domy La Moncloa, Zurbaran oraz
Diego de Leon.

Inny pomys}, takze pochodzacy od
Ojca, polegal na tym, by zalozy¢
warsztat wytwarzajacy szaty
liturgiczne. W przeciwienstwie do
gospodarstwa rolnego, ta inicjatywa
miala juz pewne precedensy.
Odwolywala sie do czasow, gdy
Carmen, Babcia oraz ktoras z kobiet,
ktorych kierownictwo duchowe
wowczas sprawowat don Josemaria,
wspolpracowaly przy przygotowaniu



wszystkiego, co bylo potrzebne do
kaplicy przy Ferraz[74]. Potem w
Burgos grupa dziewczat pod
kierunkiem ksiedza przygotowywala
»WYstroj”, szyjac humeraty,
puryfikatrze, alby i korporaty
przeznaczone do pierwszej kaplicy,
jaka zostanie otwarta w Madrycie po
zakonczeniu wojny[75]. Jeszcze
pozniej przy Diego de Leon odbywaly
sie spotkania z Babcig i z Carmen, w
czasie ktorych kobiety szyly i
przygotowywaly wystroj ottarza[76].
Pracownia krawiecka zostata
ostatecznie zalozona w zielonej
jadalni na pierwszym pietrze w Los
Rosales[77].

Don Josemaria z gory zaufatl
zdolnosciom swoich cdrek. Postawil
przed nimi zadanie przygotowania
kompletu ornatow do przenosnego
oltarza, ktory zabieral w podraz, jesli
byla taka koniecznos¢. W sama
wigilie $wieta Swietego Jézefa udalo
im sie zakonczy¢ prace i wystac ja do



Madrytu nastepnego dnia. Ornaty i
pozostale podrozne wyposazenie
spodobalo sie Ojcu. Wieczorem
zjawil sie w Villaviciosa de Odon, aby
pogratulowac swoim corkom. Ten
dzien by} wielkim, radosnym
Swietem dla zalozyciela Opus Deli,
ktory —jak juz wspomnieliSmy —
otrzymatl wlasnie dwa listy z prosha
0 przyjecie do Dziela od pierwszych
numerariuszek pomocniczych. Ztozyl
gratulacje artystkom, a takze zajrzatl
do domu, poniewaz myslal, ze jego
corki numerariuszki pomocnicze
powinny jak najszybciej przyjechac
do Los Rosales, aby zacza¢ tam swoja
formacje[78].

Nastepne tygodnie don Josemaria
przeznaczy! na formacje grupy
swoich synow, ktorzy tworzyli
nastepna grupe kandydatow do
kaplanstwa, poniewaz zaraz po
wyswieceniu trzech pierwszych w
1944 roku, zalozyciel zaprosit
kolejnych szesciu Swieckich



czlonkow Dziela, by przygotowywali
sie do kaptanstwa i uzupeiali
studia, ktdre prowadzili bardzo
doglebnie. Kadra profesorska w
znacznej mierze byla ta sama co
poprzednio[79]. Sposrdd szesciu
czlonkdow tej grupy najdiuzej w
Dziele byli Pedro Casciaro oraz
Francisco Botella[80]. Wszyscy mieli
tytuty uniwersyteckie, kilku z nich
byto wykladowcami.

7 maja 1946 roku z rak don Leopolda
w patacu biskupim przyjeli tonsure i
w ciggu nastepnych dni Swiecenie
nizsze[81].

2 czerwca, niedziele, don Casimiro
Morcillo, biskup pomocniczy
Madrytu, wybratl jako dzien Swiecen
subdiakonatu. W tym czasie don
Casimiro odbywal wizytacje
pasterska w wioskach gor Sierra de
Guadarrama. Dostojnik urodzil sie w
malenkiej miejscowosci Chozas de la
Sierra (dzi$ Soto del Real), i chcial, by



tam odbyla sie ceremonia Swiecen,
gdyz byloby to dla tamtejszych ludzi
wydarzenie znaczace i pouczajace.
Ze swej strony miejscowa rada
miejska zorganizowata uroczystosc
ku czci ksiedza biskupa. Z balkonow
zwieszaly sie jaskrawo zdobione
kapy oraz wyszywane jedwabiem
szale z Manili*. Po odstonieciu
marmurowej tablicy na rynku
uformowala sie procesja, ktora
skierowala sie do kosciota. Na czele
podazat ksiadz biskup, poprzedzany
przez szesciu kandydatéw do
Swiecen, ubranych w alby, w
towarzystwie miejscowych
mieszkancow oraz dzieci z zielonymi
galazkami i liS¢mi palmowymi. Gdy
skonczyla sie ceremonia, sformowata
sie procesja powrotna, z
subdiakonami ubranymi w swoje
stroje[82].

Dwa tygodnie pdzniej, 15 czerwca
1946 roku, przyjeli oni diakonat z rak
biskupa José Lopeza Ortiza w kaplicy



przy Diego de Leon[83]. Wiedziony
swa miloscig do Eucharystii,
poniewaz w nastepny czwartek — 20
czerwca — przypadato Boze Cialo,
Ojciec polecit Pedrowi Casciaro jak
najszybciej sporzadzic projekt kilku
wyszywanych kobiercéw. Potem udat
sie do Los Rosales z prosha do swoich
corek, by na podstawie tych
rysunkow przygotowaly trzy takie
kobierce, ktore mozna by bylo
wywiesic¢ z balkonow na fasadzie
glownej, wychodzacej na publiczny
plac, ktoredy to bedzie przechodzic¢
procesja Bozego Ciata. Zakupiono
tkanine i potrzebne materiaty, a
nastepnego dnia Ojciec ponownie
znalaz!l sie w Los Rosales, aby pomdc
w wycinaniu liter i obrazkow z filcu.
W ciggu trzech dni kobierce zostaly
przygotowane i pozszywane.
Wszystkie trzy byly podobne.
Srodkowy byl jednak wiekszych
rozmiarow; na czterech szarfach
mozna bylo odczyta¢ napis: Tota
pulchra es, Maria*[84].



Don Josemaria mogt obejrzec swiezo
ukonczone kobierce 19 czerwca, w
dzien, gdy wyjechal po potudniu
samochodem do Saragossy, udajac
sie w dalsza droge do Rzymu, gdzie
znajdowal sie juz don Alvaro del
Portillo[85].

Miasteczko Villaviciosa de Odon bylo
pod wielkim wrazeniem kobiercow,
ktore kobiety z Los Rosales wywiesity
z balkonow, aby uhonorowac Pana
Jezusa[86].

Owych szeSciu cztonkow Opus Dei
zostalo wySwieconych na kaplanow
w trzy miesigce pozniej — 29
wrzesnia 1946.

kK K

W okresie pomiedzy udzieleniem
tonsury i Swiecen prezbiteriatu,
kaplani z pierwszej promocji Opus
Dei, ubrani w sutanny, musieli
przyzwyczajac sie do kaplanskiej
powagi, jakg nadawal im nowy strogj.



Po uplywie kilku tygodni zupeinie
przyzwyczaili sie do swojego stroju
duchownego. Ale ci, ktorzy ich
dawniej znali i natykali sie na nich
przypadkiem, bywali
zdezorientowani. Po tym
zaskoczeniu powoli przypominali
sobie znajoma twarz; a potem
okazywali wzruszajacy lub pelen
szacunku przeblysk zrozumienia. W
sumie reakcje w czasie takich
spotkan ze Swiezo wySwieconymi
kaplanami bywaly bardzo rozne.

Pewnego dnia Alvaro del Portillo
stanal twarzg w twarz z panem
Lopezem Franco, swoim dawnym
profesorem ze Szkoly Inzynierii
Ladowej. Jeszcze byl ubrany po
Swiecku, gdy powiadomit go o
zblizajacych sie swoich swieceniach.

— Wszystkiego naj... — urwatl profesor
1z oczu poplynely mu dwie wielkie
zy, zanim zdolal sie opanowac:



— ... Niech mi pan wybaczy, ale sie
wzruszytem. Wszystkiego
najlepszego[87].

A robotnicy z ,Electra de Madrid”,
przedsiebiorstwa, gdzie pracowat
Chiqui, gdy dowiedzieli sie, ze
zostanie ksiedzem, poczuli sie
poruszeni tym, ze porzuca zycie - w
ich rozumieniu — wygodne i peine
kuszacych mozliwosci:

— To niesamowite! Zeby don José
Maria zostal ksiedzem, gdy mu sie
tak dobrze zylo![88]

Ojciec, pomimo, ze widywat ich stale,
takze nie mogt sie przyzwyczai¢ do
ich nowego wygladu, teskniac za
czasami, gdy ogladat ich w stroju
Swieckim. Przed i po $wieceniach
czul, ze targaja nim sprzeczne
uczucia, z jednej strony radosc, z
drugiej zal. I czesto wobec
wszystkich powtarzal i zapisal dla
tych, ktorzy przyjda pozniej, gteboka
kryjaca sie w tym tresc:



Nie chce przed wami ukrywac, ze te
pierwsze swiecenia waszych braci
wywotaty u mnie zarowno wielkq
radosc, jak i wielki smutek. Do tego
stopnia mituje swiecki status naszego
Dzieta, ze czutem prawdziwy bol, gdy
stali sie duchownymi. Z drugiej zas
strony potrzeba kaptanow byta tak
oczywista, Ze zblizenie sie tych moich
synow do ottarza musiato sprawic¢
przyjemnos¢ Bogu — Naszemu
Panu[89].

Ci nowi kaplani peiniac swoja
postuge oddali nieoceniong
przystuge wiernym z Opus Dei. Ale,
gdy Ojciec pomyslal, ze Swiecenia
kaplanskie oznaczaly dla nich utrate
stanu Swieckiego, zasmucil sie.
Utrata za jednym zamachem trzech
Swieckich syndéw, po ktorych mozna
byto sie tyle spodziewac¢ w ich zyciu
zawwodowym byla dla Ojca
prawdziwym wyrzeczeniem. To
zderzenie przeciwstawnych uczuc
pozostawialo po sobie mieszane



wrazenia. Widzial, ze te dwa rodzaje
odczu¢ odpowiadalty dwu ideom,
ktore dawaly sie ze sobg polaczyc i
ktore mialy zasadnicze znaczenie dla
powotlania do Opus Dei, poniewaz w
tym Bozym powotaniu lgczg sie
harmonijnie duch kaptanski i
charakter swiecki, uswiecajgca istota
pracy i jej sita apostolska.

Minetlo kilka miesiecy, w trakcie
ktorych trzej pierwsi kaptani hojnie
peinili swoja postuge i prowadzili
ogromng prace duszpasterska, zanim
don Josemaria przywotal minione
rados$ci 1 smutki, thtumaczac w liscie z
2 lutego 1945 roku, na czym polegaja
te dwa skladniki powolania:
kaptanski i Swiecki:

Kiedy juz w naszym Dziele zostali
wyswieceni kaptani, chciatbym, by
wszystkim moim dzieciom, kaptanom
i Swieckim, wryfto sie gteboko w
pamiec i w serce cos, czego zadng
miarg nie mozna uwazac jedynie za



jakaqs rzecz zewnetrzng, ale co jest —
wrecz przeciwnie — 0Siq i
fundamentem naszego bozego
powotania.

We wszystkim i zawsze powinnismy
miec - tak kaptani, jak i Swieccy —
dusze prawdziwie kaplanska i
mentalnos¢ w peini Swiecka, abysmy
mogli zrozumiec i wciela¢ w naszym
zyciu osobistym te wolnosc, ktorq
cieszymy sie w ramach Kosciota i w
sprawach doczesnych, majqc
swiadomosd, Ze jestesmy jednoczesnie
obywatelami paristwa BoZego oraz
paristwa ludzi[90].

Kiedy dusza nabiera cech monety,
ktorej awers ma charakter kaplanski,
a rewers — Swiecki? Na mocy
tajemniczego dzialania
nadprzyrodzonego, jakie wywoluje w
duszy przyjecie sakramentu chrztu,
kazdy chrzescijanin uczestniczy w
kaplanstwie Chrystusa. Natomiast
poprzez sam fakt zycia posrodku



Swiata, gdy jest sie zanurzonym w
sprawach doczesnych, egzystencja
zwyklego chrze$cijanina jest stale
ksztaltowana poprzez dziatania
Swieckie. Ze swej strony — jak pisat
zalozyciel Dziela — Swieccy maja
takze swoja wlasna postuge:

Stan swiecki ma takze
charakterystyczny dla siebie aspekt,
ktory jest w ramach Mistycznego
Ciata Chrystusa postugq wtasciwq
Swieckim: przyjecie osobistej
odpowiedzialnosci w porzqdku
zawodowym i spotecznym, aby
ksztattowac w zgodzie z duchem
chrzescijariskim wszystkie
rzeczywistosci ziemskie, aby we
wszystkich sprawach Bég byt
wychwalany w osobie Jezusa
Chrystusa[91].

Czy wiadomo, na czym polega ,,dusza
prawdziwie kaplanska”? W jaki
Sposob Swieccy uczestniczg aktywnie
w kaplanstwie Chrystusa, jak



pozwalaja ,,dziala¢ w swojej duszy
krolewskiemu kaplanstwu, ktore
wierni otrzymujg wraz z
sakramentami chrztu i
bierzmowania”?[92].

Zawsze Was uczytem, corki i synowie
najukocharisi — thumaczy! zalozyciel
Opus Dei - Ze korzeniem i centrum
naszego zycia duchowego jest Swieta
Ofiara Ottarza, w ktorej Chrystus
Kaptan odnawia swojq Ofiare
Kalwarii, w adoracji, czci,
wywyzszeniu i dziekczynieniu Trojcy
Przenajswietszej.

W ten sposob, bardzo zjednoczeni z
Jezusem w Eucharystii, uzyskamy
statq swiadomosc obecnosci Bozej
posrod codziennych zajec, stosownie
do sytuacji kazdego z nas podczas tej
ziemskiej pielgrzymki, szukajqc Pana
w kazdym czasie i we wszystkich
rzeczach. Odczuwajqgc w naszych
duszach to samo, co Chrystus na
Krzyzu, osiggniemy to, zZe cate nasze



zycie bedzie nieustannym
zadoscuczynieniem, wytrwatq prosbq
i ciqglq ofiarq za catq ludzkosc,
poniewaz Pan nas obdarzy
nadprzyrodzonym instynktem, aby
oczysci¢ wszystkie nasze dziatania,
wyniesc je do porzqdku taski i
przemienic je w narzedzia
apostolstwa. Tylko w ten sposob
bedziemy duszami kontemplacyjnymi
posrod swiata, jak tego domaga sie
nasze powotanie i zdotamy byc¢
duszami prawdziwie kaptariskimi,
sprawiajqc, ze wszystko, co do nas
nalezy, stanie sie ciggtym
wystawianiem Boga[93].

Na te nauke klad} nacisk przez cale
swoje zycie. Byl to temat jego
ostatnich wypowiedzi przed
opuszczeniem tego Swiata. 25
czerwca 1975 roku, gdy zalozyciel
Dziela odprawial Msze Swieta,
wypowiedzial szczegdlng intencje
«za wszystkich kaplanow z Dziela, za
numerariuszy, ktorzy maja zostac



wyswieceni w najblizszych dniach,
oraz poprosit Boga, by wszystkie jego
corki i synowie Swieccy — WSzyscy —
mieli zawsze dusze kaptanska:
gorace pragnienie
wspoélodkupienia»[94]. Tego dnia —w
rocznice swiecen trzech pierwszych
kaptanow z Opus Dei, Ojciec znowu
podkreslil, komentujgc intencje
swojej mszy, «ze modlil sie bardzo za
wszystkich, a zwlaszcza o to, by w
kazda z jego corek bardzo glteboko
wniknela dusza kaplanska»[95].

4. Rekolekcje zycia i Smierci

Podczas swoich corocznych
rekolekcji don Josemaria zwykle
notowatl otrzymane od Boga
natchnienia i opisywatl swoje
postanowienia, aby potem utatwic
sobie zdanie sprawy ze stanu swego
sumienia spowiednikowi. Jednak w
niektorych latach nie czynil notatek.
Kiedy indziej sa one bardzo krotkie.
Te opisy, ktore rozpoczynaja sie od



rekolekcji w 1932 roku w klasztorze
Swietego Jana od Krzyza w Segowii,
zachowaly sie jako aneksy do jego
Zapiskow wewnetrznych. Ostatnie
notatki w tych Zapiskach
odpowiadaja rekolekcjom z lutego
1944 roku, odbytych w domu oo.
paulistow na ulicy Fernandez de la
Hoz w Madrycie. Od tej chwili don
Josemaria nie musial przygotowywac
tego rodzaju informacji, poniewaz
jego spowiednikiem byl don Alvaro
del Portillo, ktory przez caly czas mu
towarzyszyl.

Bolesny ,,sprzeciw ze strony
dobrych” wydawat sie pozornie
traci¢ na intensywnosci, poniewaz
wsrod zapiskow z lat 194311944 z
ledwosScig mozemy znalez¢ tego
rodzaju uwagi. Jednak fakty
wygladaly zupelnie inaczej. W
wyniku uwaznego zapoznania sie z
opisem odpowiadajacym
rekolekcjom don Josemarii z lutego



1944 roku znajdujemy nastepujace
postanowienie:

Spokaj! Spokoj, aby widziec rzeczy,
osoby i wydarzenia oczyma
wiecznosci. Mur, ktory zamyka nam
droge — po ludzku rzecz biorqc, jest
nie do przebycia - o ile wzniesiemy
naprawde oczy ku niebu, jakze matq
przeszkodq![96].

Zalozyciel Opus Dei, sadzac po tym,
co pisze dalej, czul pilng potrzebe
odzyskania spokoju i podniesienia na
duchu. Od bardzo wczesnej pory
meczyly go gwaltowne wspomnienia,
ktore przemoca wdzieraty sie do jego
wyobrazni, by nastepnie rozptynac
sie w gestej mgle przesztosci,
rozpraszajac go podczas odmawiania
brewiarza:

Rozwazatem, w wyniku rozproszenia,
podczas odmawiania dzis rano jutrzni
- powiada — walke, jakq zwykle
prowadzity sekty przeciw Kosciotowi.



Dziekowatem Bogu, naszemu Panu, za
pocieszenia, jakie stanowito
blogostawieristwo Ojca Swietego,
petne serdecznosci w stosunku do
Dziela, ktore papiez powierzyt o.
Canalowi OP, by nam je przekazat.
Gorzkie uczucia, ktore nie odebraty
mi spokoju, sttoczyty sie w mojej
duszy na wspomnienie catego steku
ktamstw, do ktorego przyczynili sie w
ewidentny sposob pewien nasladowca
Judasza, paru zwolennikow masonerii
i moze jakis duchowny, ktorzy
okazujq strasznq nienawisc¢ do Dzieta
i do mowigcego te stowa
grzesznika[97].

Pamiec¢ wyrywala sie spod kontroli i
bolesne wspomnienia nastepowaty
jedne po drugich; jedno
wspomnienie gonilo drugie:

Do tego dotqczata sie — i dotqcza takze
teraz — w podswiadomosci, zta robota,
jakq wykonuje w Barcelonie pewien
zakonnik[98]. (By! to pewien stary



kaplan, ktéry bez zadnego powodu -
jak powiada zatozyciel Dziela - z
lubosciq wypowiada sie przeciwko
Dzietu, a zwtaszcza przeciwko mnie
osobiscie)[99].

Jego mysli byly tak bardzo
wzburzone, Ze pociggnely go na skraj
rozpaczy. Jednak, gdy ponownie don
Josemaria spojrzat w brewiarz,
odnalaz! spokdj i — wraz z nim —
odnalaz! Boga:

Wszystko to, co powiedziatem i cata
znajomosc sytuacji tego swiata, a
konkretnie sytuacji w Hiszpanii i
dziatan tych Hiszpanow, ktorzy
nienawidzq Kosciota Chrystusowego
natchnety mnie rozpaczq. Wrocitem
do odmawiania oficjum i pierwszy
wers, ktory musiatem przeczytac
pochodzit z psalmu 58: ,Et tu,
Domine, deridebis eos: ad nihilum
deduces omnes gentes”*. Napetnita
mnie radosc i pokoj, ktore nie
pochodzq z ludzkiej natury.



Odmawiatem dalej oficium. Potem
nagle otrzymatem wewnetrzne
oswiecenie, jasne, oczywiste, zupetnie
pewne, bez stow: ,Stworzenie, czyz nie
widzisz, ze to Ja?”. I od razu jasne
przypomnienie tego wersu i
przekonanie, Ze Pan z pomocq tych
stow psalmu umacniat owe ,non
praevalebunt”** ze nic nie sq w stanie
zrobic przeciw Dzietu, ktore jest
narzedziem Bozym, aby stuzy¢
Kosciotowi[100].

W tej burzliwej atmosferze
ponownych przeciwnosci wkrotce
zaczely krazy¢ publicznie stowa
krytyki wobec don Josemarii, jako
osoby prowadzacej rekolekcje w
diecezjach hiszpanskich. Jego stawa
rozchodzila sie po calym kraju. Jego
dary oratorskie byly naprawde
wyjatkowe, a jego prestiz wydawat
sie niezachwiany wobec wszelkiego
typu krytyki. Byl to nadzwyczajny,
Swiety kaznodzieja, ktory
przekazywal stuchaczom swoja



gleboka wewnetrzna gorliwosc. Sila,
szczero$¢ i odpowiednio dobrane
stowa potrafily oczarowac stuchaczy,
czy to duchownych, czy to Swieckich.
O Carlosie Bousoiio, mlodym poecie,
ktory mial okazje poznac gow
akademiku Moncloa przyjaciele
opowiadali, ze kiedy bral udziat w
jego medytacjach, byl tak poruszony,
ze nie mogt w kaplicy usiedziec na
miejscu, zerwat sie i zawotlatl: «To
geniusz, najprawdziwszy
geniusz!»[101]. (W gruncie rzeczy,
skutecznosc jego wymowy, jak
dobrze wiedzial don Josemaria, nie
zalezala od jego umiejetnosci, lecz
opilerala sie na lasce Bozej, modlitwie
i umartwieniu, ktore ofiarowywatl za
tych, ktorzy mieli go stuchac).

Atakowano go w najmniej
spodziewany sposob. Zaczeto
oskarzac go o gloszenie ,rekolekcji
zycia” w miejsce tradycyjnych
»rekolekcji Smierci”[102].



Bylo wowczas w zwyczaju, ze
niektorzy kaznodzieje szczegdlnie
zwracali uwage na sprawy
ostateczne, ktdre pojawialy sie w
glownych medytacjach podczas
rekolekcji. Centralne tematy nauk
koncentrowaly sie na Smierci, sadzie
Bozym, piekle i Niebie. W ten sposob
uczestnik dostosowywat do nich
swoje rozmys$lania.

Cho¢ wiemy, ze Smierc czyha na nasi
mozemy spotkac ja w kazdej chwili,
nie lubimy, by nam przypominac o
tym zbyt czesto, albo zeby kto$
bezceremonialnie rzucal nam nagle
te prawde w twarz. Jaka jest w takich
okolicznos$ciach reakcja moznych
tego Swiata?

Posrdad wielu wiadomosci
przywotanych w owym liscie z marca
1946 roku - pisanym po kawateczku i
0 ukladzie dos$¢ przypadkowym —
znajduje sie kilka stow, ktore niemal
niezauwazone przechodza w



burzliwym ciggu wydarzen. Oto one:
Powierzono mi - pisze don Josemaria
26 marca —poprowadzenie rekolekcji
dla szefa Jesusa[103] w trakcie
ostatniego tygodnia Wielkiego Postu.
Zobaczymy, co z tego wyniknie[104].

Stowa powierzono mi to dyskretna
aluzja do wladzy don Leopolda, ktory
przygotowal rekolekcje wygloszone
przez don Josemarie w patacu El
Pardo dla gen. Franco i jego zony,
miedzy 7 a 12 kwietnia 1946
roku[105]. Wspominamy o tych
rekolekcjach z powodu pewnego
wydarzenia, nie zwigzanego juz z
przesztoscia. W 1946 roku Hiszpania
cieszyla sie bardzo kruchym
pokojem, narazona na zewnetrzne
naciski. Wobec zagrozenia nowymi
konfliktami, narod zwart szeregi, by
bronic kraju i ustanowionych wiadz.
Niemal wszystkie znaczace
srodowiska przescigaly sie w
pochwatach i wystawianiu osoby
Szefa Panstwa.



W tych dniach zdarzylo sie, ze
kaplan zapytal Franco:

— Ekscelencjo, czy nigdy nie pomyslat
Pan, Zze moze w kazdej chwili umrzec?

Minetlo kilka dni, rozmawiajac z don
Leopoldem, don Josemariia
wspomnial o konwersacji z gen.
Franco, ale biskup przerwal mu:

— «Ksiqdz nigdy nie zrobi Zadnej
kariery»[106].

Ale najczestsza reakcja na refleksje o
sprawach ostatecznych jest
nieunikniony wstrzas i nastepujacy
po nim niepokoj, gdy stwierdzi sie, ze
zycie jest kruche i ze wszelkie
przyjemnosci maja swoj kres. Ten
temat stosowato w medytacjach
wielu rekolekcjonistow, by wywolac
przewrdt wewnetrzny, aby potem
latwiej doprowadzi¢ do nawrdcenia.
Byli przekonani, ze im zywszy bedzie
strach przed Smiercia i potepieniem,



tym latwiej bedzie mozna uzyskac
przemiane.

Ci, ktorzy oskarzali don Josemarie o
zbladzenie w dziedzinie spraw
ostatecznych dlatego, ze unikat
pelnych okrucienstwa opisow i
przesadnych efektow, mieli troche
racji. Sadzac z notatek
sporzadzonych i przez lata
przechowywanych przez
uczestnikow rekolekcji
prowadzonych przez don Josemarie,
kaplan zajmowat sie sprawami
ostatecznymi w sposob jasny i
bardzo rozsadny. Ale przede
wszystkim traktowal je z wyrazna
wolnoscig ducha i zawsze w sposob
bardzo pozytywny, z szacunkiem dla
tradycyjnych formul.

Don Angel Suquia, ktéry potem zostal
kardynatem arcybiskupem Madrytu,
bral udzial w rekolekcjach
prowadzonych przez don Josemarie
w 1939 roku w Seminarium



Diecezjalnym w Vitorii. Skreslil on
pokrotce swoje ,wrazenia” z tego
kursu. Rekolekcjonista — jak powiada
— jest «cztowiekiem pod kazdym
wzgledem nadprzyrodzonympy». Jego
charakterystyczng cecha jest to, ze
jest «czlowiekiem wiary». Potem
wymienit kilka tematow
poruszonych podczas tych rekolekgji,
wsrod ktorych wyrdznil sie problem
postuszenstwa przelozonym,
«centralny punkt tamtych
rekolekcji», przeniknietych «mitoscia
do Chrystusa, ktdra tchna wszystkie
wypowiedziane przezen
zdania»[107].

W nadprzyrodzony klimat,
wytworzony przez jego stowa i
uczucia, don Josemaria wnosit
powiew nowosci, jak zauwazal inny z
uczestnikow, miody profesor
uniwersytetu:

«Dla mnie bylo to niczym nowe
odkrycie; chociaz juz od dluzszego



czasu Ojciec sprawowal moje
kierownictwo duchowe, zrobilo na
mnie wielkie wrazenie, gdy
zobaczylem, ze obok zasadniczych i
klasycznych tematéw medytacji
chrzescijanskiej w zycie
nadprzyrodzone zostaly wiaczone
cnoty ludzkie: rados¢, przyjazn,
hojnosé, a przede wszystkim praca,
jako czesS¢ powolania
chrzescijanskiego»[108].

Don Josemaria traktowal temat
spraw ostatecznych z ogromna
powaga; bez przerazenia i strachu, ze
stosowng rozwaga, tak iz w
wyobrazni uczestnikow panowata
spokojna rownowaga. Jego stowa,
mowigce o Smierci albo sadzie
Bozym byly zawsze przesigkniete
nadziejg na zycie wieczne[109].

»,Rekolekcje smierci”, z konieczna
sekwencja okrutnych obrazow,
opieraly sie w znacznej mierze na
rozwazaniu nieuchronnosci faktu, ze



egzystencja cztowieka jest niczym
suchy i martwy lis¢ opadajacy z
drzewa zycia. Don Josemaria takze
nigdy nie przestal podkreslac tej
prawdy. W Drodze pisze:

Czy widziates, jak w smutny jesienny
wieczor opadajq umarte liscie? Tak
samo kazdego dnia dusze ludzkie
ulatujq ku wiecznosci. Pewnego dnia i
ty staniesz sie takim opadtym
lisciem[110].

Podczas rekolekcji don Josemaria
plastycznie kreslil przed
uczestnikami obraz sadu Bozego,
odzierajac ich przedtem z falszywych
wyobrazen, aby nastepnie pokazac
im pieklo, ktoére czeka na
nienawrdconych grzesznikow. Nie
ukrywat tych prawd. Nie rozmywat
intensywnosci barw ani nie tagodzit
skutkow:

Ludzie swiatowi bardzo chetnie
odwotujq sie do Mitosierdzia Bozego.



— W ten sposob dodajq sobie odwagi
przy schodzeniu na manowce.

To prawda, ze Pan Bog jest
bezgranicznie mitosierny, ale jest
rowniez bezgranicznie sprawiedliwy. I
jest Sqd, i On jest Sedzig[111].

Istnieje piekto. — Stwierdzenie to
wydaje ci sie truizmem. —Powtorze ci
je raz jeszcze: istnieje piekto![112].

Tak naprawde ,rekolekcje zycia” od
tzw. ,rekolekcji Smierci” oddzielato
nie tyle przedstawianie nagiej
rzeczywistosci prawd ostatecznych,
co sposob, w jaki byly one
uzasadniane. Dla don Josemarii byty
one bodzcami, ktore zachecaly do
wzrastania w przyjazni z Bogiem. Jej
korzeniem nie byl strach, lecz
synowska milos¢, ktéra prowadzi nas
do naszego Boga-Ojca[113].

Kiedy go oskarzano o to, ze prowadzi
»rekolekcje zycia”, oddalajac sie od
tradycyjnych metod, don Josemaria



zacza} sam siebie o to pytac i
stwierdzil: — I o czymze innym ja
mogthym nauczad, jesli nie o tym
zyciu wiecznym, do ktorego jestesmy
powotani?[114].

Starat sie przedstawic Smierc¢ bez
leku, obiektywnie, jako konieczny
krok na drodze do Boga, ktory czeka
na swoich po drugiej stronie
egzystencji. Zdzieral w ten sposob
przerazajacy catun, ktory zwykle
spowijal Smier¢, aby ja ukazac w jej
wlasciwym sensie i znaczeniu:

Nie lekaj sie smierci. — Przyjmij jq juz
teraz wielkodusznie... kiedy Bog
zechce... jak Bog zechce... gdzie Bog
zechce. — Nie miej wqtpliwosci:
przyjdzie w czasie, miejscu i w sSposob
najbardziej odpowiedni... zestana
przez twego Ojca-Boga.

— Niechaj bedzie btogostawiona nasza
siostra smierc![115].



Dobry chrzescijanin, gdy nadchodzi
jego ostatnia godzina, musi uzbroic¢
sie w nadzieje, pokdj i radosc. Jak
opowiada pewien Swiadek, w 1942
roku, podczas prowadzonych przez
Ojca rekolekeji dla mlodych ludzi z
Dziela, przypominal im niedawny
zgon Antonia Moreno, jednego z
pierwszych cztonkow Opus Dei w
Valladolid. Wszyscy z ostupieniem
stuchali, jak zwracajac sie do
tabernakulum, don Josemaria mowit
z calkowitym zaufaniem: Oto
jestesmy, zabierz do siebie tych,
ktorych chcesz zabrac[116].

Po $mierci nastepuje sad.
Rekolekcjonista wzniecal wowczas w
duszy uczestnika ten sam promien
Swiatla, ktorym w czasie
przeciwnosci w 1938 roku biskup
Avili, don Santos Moro, pocieszyt don
Josemarie, kiedy ksigdz zamartwial
sie bliskim ,rachunkiem?”, jaki
wystawi mu Nasz Pan:



«Nie, dla Ksiedza — stwierdzit biskup
— On nie bedzie Sedzig — w surowym
znaczeniu tego stowa — lecz po prostu
Jezusem»[117].

Poniewaz $mierc¢ nie bedzie niczym
innym niz przejsciem do Zycia, w
ktorym czeka na nas Sedzia z
otwartymi ramionami, jesli
wytrwaliSmy w przyjazni z Nim.

K ok Sk

Do tej pory informacje o don
Josemarii jako rekolekcjoniscie,
czerpaliSmy ze swiadectw tych,
ktorzy brali udzial w jego
rekolekcjach, a tych byly setki. Ale
tylko z jego osobistych notatek
dowiemy sie czegos na temat jego
najbardziej osobistych dzialan
ascetycznych; na przykiad -
postanowien, jakie sobie postawil
podczas rekolekcji z lutego 1944
roku:



Do tej pory czesto miatem
pocieszajgce mysli o Smierci.
Mawiatem: — Umrzec? Co za ulga! W
przysztosci przynajmniej raz dziennie
przeniose sie myslq ku godzinie
smierci, by w tym swietle ocenic¢
wydarzenia kazdego dnia.
Doswiadczytem wiele spokoju, ktory
wyptywa z tej mysli[118].

W tych dniach 1944 roku uporczywie
przypominaly mu sie przeszkody nie
do przezwyciezenia, jakie stanely
przed nim na poczatku; w jego
umysle przesuwaly sie osamotnienie
i trudy z czasow, gdy staratl sie
odtworzyc¢ droge niedawno
utworzonego Opus Dei. Potem, cho¢
po latach minely czasy samotnego
zalozyciela, ktory potrafil skupic
wokotl siebie grupke nasladowcow,
Bog wystawit go na probe. On, ktory
jest Panem zycia i $mierci, zabral do
siebie niektorych z nich. Wobec tych
$mierci zalozyciel Dziela pocieszatl
sie mysla, ze bedzie miatl



oredownikow w niebie[119], chociaz
niejeden raz czul, Ze musi chwycic za
pioro i przela¢ na papier swoje
smutne przemyslenia:

Z powodu smierci José Marti i Luisa
naszto mnie - z tchorzostwa —
pragnienie smierci. Dlaczego ja nie
miatbhym umrzec? I pomimo catego
bagazu swoich grzechow, widziatem
w Smierci rozwiqzanie. — Odrzucitem
je: juz wiesz, Boze moj, Ze przyjme jq
wtedy i w taki sposob, jak Ty
zechcesz[120].

Byl zaznajomiony ze Smiercia,
widzial w niej dobrq przyjaciotke,
ktora ulatwia nam podazanie nasza
droga[121]. A z medytacji na temat
$mierci, wygloszonej podczas
rekolekcji w 1935 roku, pochodzi
nastepujgca surowa uwaga:

= Smier¢ = Nie boje sie jej. Jest mojq
przyjaciotkq. Postaram sie
przyzwyczaic do niej, pochylajqc
czesto nad moim grobem: a tam bede



ogladat, wqchat i dotykat mego
gnijgcego, zmartego przed oSmioma
dniami ciata. Bede pamietat o tym w
Sposob szczegolny, kiedy poped
mojego ciata zaktoci moj spokoj[122].

To oSwiadczenie znalazto
potwierdzenie w postanowieniu,
jakie postawil sobie w 1944 roku.
Kazdej nocy, az do konca swej
ziemskiej drogi — opowiada praitat
Alvaro del Portillo - mawiak: «Panie,
przyjmuje smierc, kiedy zechcesz,
gdzie zechcesz i w taki sposob, jak
zechcesz. A potem spokojnie
zasypiab»[123].

K ok Sk

Ton zdrowej witalnosci, ktory
odznaczal don Josemarie, jako
prowadzacego rekolekcje, byt
wynikiem opracowania przez niego
nowych wzorcow. Pozwalal, by z jego
ust swobodnie wyplywaly akty wiary
i nadziei, by znac¢ bylo ogien milosci
do Boga, ktory ptonal w jego



wnetrzu. Pelne radosci zdania
wypowiadane przez rekolekcjoniste
pozwalalty uczestnikom znalez¢
pozytywny kontekst swej wlasnej
sytuacji, sprawiatly, ze nie tracili
nadziei:

Czy nie rozpala twej duszy pragnienie,
aby twoj Ojciec-Bog byt z ciebie
zadowolony, gdy bedzie musiat cie
sqdzic?[124].

Ten przyjemny akcent optymizmu
wobec zycia, spokoj wobec Smierci
oraz nadzieja na to, co nastapi
pozniej wynikaly ze stalego
¢wiczenia duszy w doskonatlej
skrusze, wyplywaly z jego ,zalu z
Milosci”. Mysl ta czesto pojawia sie
na stronnicach jego Zapiskow, jako
niezawodna wskazdwka na szlakach
Zycia wewnetrznego:

Prawdziwa Mito$¢ rozpoczyna sie od
praktykowania skruchy, ktora
okazuje sie poprzez wstret do
grzechu:



Zal z Mitosci. Bo On jest dobry. Bo jest
twoim Przyjacielem, ktory ofiarowat
za ciebie swoje Zycie. Bo wszystko
dobre, co posiadasz pochodzi od
Niego. Bos Go tak bardzo obrazit... Bo
On ci przebaczyt... On!... Tobie!! -
Ptacz moj synu z bolu Mitosci[125].

Jak kazdy Smiertelnik, don Josemaria
doswiadczal ciezaru upadlej natury,
czul sie wystawiony na obraze
grzechu, ktory, chocby byt lekki,
prowadzi do powstania przeszkody
pomiedzy Panem i zakochana dusza.
Jakze gwaltownego i niecierpliwego
pragnienia musial doswiadczy¢
zalozyciel Dziela, skoro napisatl te
stowa:

Chciatbym, Panie, chcie¢ naprawde,
raz na zawsze miec
nieprzezwyciezony wstret do tego
wszystkiego, co wzrasta w cieniu
grzechu, nawet powszedniego.
Pragnqtbym skruchy takiej, jakq mieli



ci, ktorzy najbardziej potrafili Cie
zadowolic¢[126].

Od bardzo dawna prosit za
wstawiennictwem Matki Bozej o
najcenniejszy skarb doskonalej
skruchy:

Prosze, o stodka Pani, bys sprawita mi
prezent, dowod mitosci: skruche, Zal
za grzechy, bol Mitosci... Wystuchaj
mnie o Pani, Zycie moje, Nadziejo
moja, poprowadz mnie za reke —
tenuisti manum dexteram meam!*...
sie memu Ojcu-Bogu, spraw bym to
dojrzat i we dwojke to wyrwiemy z
korzeniami[127].

Prosit o to w 1932 roku podczas
swoich rekolekcji w klasztorze
karmelitow bosych w Segovii. Wiele
lat pézniej nadal wytrwale blagal
Nasza Panig o ten bol MiloSci, kiedy
pewnego dnia podczas modlitwy
poczul, Ze plonie:



Matko moja, Pani: ucatowatem
ziemie, przezegnatem sie — po tym jak
wykrzykngtem nasze ,serviam!*”—w
imie Ojca i Syna, i Ducha Swietego, i
pomodlitem sie do Ciebie
»Wspomnij”... Rozproszytem sie:
wrocitem do bycia w modlitwie, i
wiem, Ze mnie wystuchatas.
Mateczko! Znowu do Ciebie wotam,
teraz, gdy pisze te stowa. Ty dobrze
wiesz, czego mi potrzeba. Bardziej niz
czegokolwiek innego — bolu Mitosci:
ptakac?... A moze bez tez: ale Zeby
mnie naprawde bolato, Zebysmy
dobrze wymyli dusze Jezusowego
osiotka. Ut iumentum!*...[128].

5. Podroze po Andaluzji i Portugalii

WKrotce po tym, jak trzej pierwsi
kaplani z Dziela przyjeli Swiecenia,
don Josemaria wydat im instrukcje,
ktorych powinni sie trzymac podczas
swoich podrozy apostolskich. Te
porady byly zwiezlym
podsumowaniem Srodkow i celow



nadprzyrodzonych, ktorych nigdy
nie powinni traci¢ z oczu, a takze
kilku praktycznych zalecen[129].
Zgodnie z tymi instrukcjami starali
sie jak najszybciej spotkac sie z
miejscowym biskupem i
porozmawiac ze znajomymi
kaplanami w wiosce lub miescie,
ktore odwiedzali.

Przez caly czas widac bylo, ze
znaczna czesS¢ wysitku apostolskiego
zalozyciela Opus Dei ukierunkowana
byta na mlodych studentow. W ten
Sposob nie powinno dziwic, ze
kaplani podrozowali w wiekszosci
przypadkow do stolic prowincji, w
ktorych znajdowaly sie uniwersytety
i siedziby biskupie. Jesli sie pozna
przyczyne tych faktow, mozna
zrozumiec niektore z
charakterystycznych cech
apostolstwa u poczatkow
terytorialnej ekspansji Opus Dei.
Charakteryzowaly je, z jednej strony
—idea stuzby diecezjom, z drugiej zas



rozpoczecie apostolstwa przede
wszystkim wsrod 0sob z wyzszym
wyksztalceniem.

Zapat apostolski popychal don
Josemarie juz od 1928 roku, by zajac
sie bardzo réznymi ludzmi, ktérych
mial dokola siebie: rzemieslnikami,
robotnikami, jak i ludZmi
wyksztalconymi. Ale w szczegolny
sposob zajmowat si¢ mlodymi
studentami, kierujac od poczatku
swoj zapat ku ,,apostolstwu wsrod
inteligencji”’[130]. Poza tym, Ze wiele
obiecywat sobie po ich mlodosci,
okazywali sie bardziej plastyczni
wewnetrznie i pozbawieni
przesadow. Okazywali sie takze
bardziej hojni. Wszystko to trzeba
byto miec koniecznie na uwadze, gdy
przyszio glosi¢ nauke, ktora
przelamywata utarte zwyczaje i sady
utrwalone przez cale wieki. Zapis
tego przekonania znajdziemy w
Drodze: Mtodosc daje z siebie



wszystko, co moze: oddaje bez
zastrzezen samgq siebie[131].

Dwie wspomniane cechy - stuzba i
postuszenstwo hierarchii koscielnej
oraz apostolstwo wsrod ludzi
wyksztalconych - zostaly przywolane
w pierwszych aktach prawnych
dotyczacych Opus Dei, gdzie jako
jeden ze specyficznych celow
instytucji wskazuje sie wywieranie
skutecznego wptywu na Srodowiska
ludzi wyksztalconych, ktorzy
stanowia czastke przewodzaca
calemu spoteczenstwu[132]. Tam tez
wspomniana byla stuzba, jaka Dzielo
peini dla KoSciola i jego synowskie
postuszenstwo wzgledem biskupdow.

Praca apostolska w miastach, w
ktorych znajdowaly sie uniwersytety
1 szkoly politechniczne rozwijala sie
bardzo szybko. Nie ming!} jeszcze rok
od Swiecen kaptanskich pierwszych
kaplanow z Dziela, gdy mozna juz
bylo dostrzec solidne podstawy 1



szybki rozw0j pracy apostolskiej w
centralnej i péinocnej Hiszpanii.
Troche wolniej rozwoj nastepowat
na potudniu, gdzie nie zostaly
otwarte jeszcze oSrodki Dzieta[133].
Don Josemaria zdecydowatl wiec
odby¢ podrdz do Andaluzji, aby
porozmawiac spokojnie z biskupami
na temat Opus Dei. Don Josemaria
powzigt stanowcze postanowienie,
by poszerzyc pole dziatlalnos$ci
apostolskiej, zakladajac dwa
akademiki, jeden w Sewilli i drugi w
Granadzie. Mial takze nadzieje, ze
wesprze juz istniejaca dziatalnosc
apostolskg, ktora prowadzili wierni
Dziela w innych miastach poludnia
Hiszpanii[134].

Wyjazd z Madrytu zostatl
wyznaczony na Wielki Wtorek 1945
roku. Ojcu towarzyszyli don José Luis
Muzquiz, ktory jako ksiadz ostatnio
odby! podrdz po tym terenie, oraz
Ricardo Fernandez Vallespin,
architekt i Jesus Alberto Cagigal, aby



od razu zdoby¢ techniczne
informacje na temat mozliwos$ci
przystosowania domow, ktore mieli
zamiar odwiedzi¢, na potrzeby
akademika. Podrozowali
samochodem[135]. Kierowca,
doskonaly mechanik, byt
czlowiekiem dobrodusznym i
spokojnym. Nazywat sie Miguel
Chorniqué, juz od dwach lat
prowadzit samochaod, ktérego
uzywali Ojciec i starsi z Dziela.
Ushluga ta okazala sie nieodzowna z
powodu trudnosci i niedogodnosci
transportu publicznego, tak
autobusowego, jak i kolejowego.
Myslano przede wszystkim o
koniecznosci odbycia licznych wizyt
oraz potrzebie szybkiego
przemieszczania sie, zwigzanego z
rozwojem Dziela. Trzeba wiec byto
kupi¢ samochdd. Kiedy Miguel zaczat
dla nich pracowac, mieli woz
zaopatrzony w karburator*. (W tym
okresie benzyna byla racjonowana i
samochody, przynajmniej w okresie



IT wojny Swiatowej, poruszaly sie
dzieki kotlom, zainstalowanym w
tylnej czesci samochodow, gdzie
spalalo sie debowe drewno, z ktérego
to procesu otrzymywane byto paliwo
gazowe). W ciggu kilku pierwszych
miesiecy podrozy po zrujnowanych
hiszpanskich szosach Ojciec i jego
kierowca przezyli wspolnie
niewiarygodne niebezpieczenstwa.
Tak powazne iliczne byly wypadki, z
ktorych wychodzili bez szwanku, ze
od tej pory — jak wspomina Miguel
Chorniqué - «bylem przekonany, ze
jadac z Ojcem w samochodzie nigdy
nic sie nie stanie i nie moze nam sie
staé»[136].

27 marca 1945 roku jechali w pelnym
stonicu szosg w Extremadurze.
Miguel siedzial za kierownicag
Studebakera. Ojciec i don José Luis
Spiewali w samochodzie od chwili,
gdy wyjechali ze stolicy. Wkratce
ujrzeli gory Sierra de Gredos, z ich
os$niezonymi szczytami. W Trujillo,



miescie, gdzie znajduja sie patace i
domy konkwistadorow, wykonane z
surowego 1 szlachetnego kamienia,
zatrzymali sie na obiad. Staneli
ponownie w Méridzie. Ojciec chcial,
by architekci mogli rozprostowac
nogi i obejrzeli ruiny rzymskie oraz
muzeum archeologiczne w tym
miescie. Gdy znowu znalezli sie w
samochodzie, przecinali czerwong
ziemie Barros: winnice, gaje oliwne i
pola uprawne.

Zapadal juz zmrok, gdy dotarli do
Sewilli. Przebijajac sie przez zbity
thum, ktory przyszed! zobaczy¢
procesje, samochod przejechal most
prowadzacy na Triane*. Skierowali
sie do Casa Heras, gdzie czekalo na
nich kilku cztonkow Opus Dei. W
zadnym hotelu nie bylo juz wolnych
pokoi ze wzgledu na to, ze wielu
gosci odwiedzalo miasto w zwigzku z
Wielkim Tygodniem. W koncu
zdobyli jakie$ pokoje w hotelu
Oromana w Alcalad de Guadaira,



miasteczku pod Sevillg. Ale zanim
dojechali do Alcald, wmieszali sie w
thum, ktory czekal w nocy, by
zobaczyC przejscie jednej z procesji.
Pamiec¢ zalozyciela Opus Dei
niejeden raz podczas kontemplacji
wizerunku Najswietszej Maryi Panny
wracaita do tego, co sie stalo owej
nocy wSewilli.

W procesji niesiono feretron,
poprzedzany przez dwa szeregi
zakapturzonych pokutnikow.
Mezczyzni niesli go na ramionach.
Byl to wizerunek Najswietszej Maryi
Panny, pod baldachimem rozpietym
na srebrnych drazkach; u Jej stop
bylo cale pole kwiatéw i chyba setka
Swiec, ktorych blask migotliwie
odbijal sie w kosztownych ozdobach.
Ojciec patrzyl na to wszystko w
milczeniu.

Statem tam patrzqc i zaczgtem sie
modlic... Stracitem kontakt z
rzeczywistosciq. Widzqc tak piekny



wizerunek Maryi, nie zdawatem sobie
sprawy, zZe jestem w Sewilli, na ulicy.
Wtem ktos mnie ztapat za ramie.
Odwrdcitem sie i zobaczytem prostego
cztowieka, ktory powiedziat do mnie:

— Ojczulku, ta to nie jest nic warta.
Nasza to dopiero cos znaczy!

W pierwszej chwili wydato mi sie to
niemal bluZnierstwem. Ale potem
pomyslatem: ma racje, kiedy ja
pokazuje portrety mojej matki,
chociaz wszystkie mi sie podobajq, tez
mowie: ten, to jest dobry[137].

Nastepnego dnia, w Srode, obejrzeli
kilka doméw. Miedzy innymi takze
Monteflorido, znajdujacy sie na ulicy
Canalejas, ktory bardzo przypadi
Ojcu do gustu. Znajdowal sie w
samym centrum. Swietnie nadawal
sie do zamieszkania. Jego
architektura byla radosna i
efektowna. Na murze z jasnej cegly
potozono kafelki i bialy marmur.



Mial zakratowane okna i balkony
oraz piekny ogrod na patio.

Po poludniu Ojciec i don José Luis
udali sie do kardynata Segury, ktory
odnosit sie do nich bardzo serdecznie
1 po ojcowsku. (Opinia o don Pedro
Segurze, znajdujaca potwierdzenie w
faktach, byla taka, Ze jest
czlowiekiem oschlym i szorstkim). W
czwartek nadal odbywali wizyty.
Ricardo Fernandez Vallespin wrocit
do Madrytu; a pozostali po potudniu
wyruszyli w kierunku Jerez. Ale
przed wyjazdem Ojciec poprowadzit
spotkanie formacyjne dla grupy
sewilczykow. Jego stowa byty bardzo
konkretne i przejmujace, gdy
komentowal Ewangelie z tego dnia,
przyjazne podczas pogadanki oraz
przenikliwe i wymagajace w
rachunku sumienia.

Jechali na poludnie. Na ulicach
miast, przez ktore przejezdzali,
czesto mozna bylo spotkac publiczng



i halasliwg procesje. Gdy nie mogli
znalez¢ miejsca w hotelach w Jerez,
pojechali dalej az do Puerto de Santa
Maria, gdzie mieli nadzieje w koncu
znalez¢ spokdj 1 mozliwosc
odpoczynku tej nocy. Tak tez
rzeczywiscie byto, do chwili, gdy o
drugiej w nocy dalo sie styszec na
ulicy odgltos bebndéw i pisk kornetow.

W Wielki Pigtek Ojciec odbyt kilka
spotkan w Kadyksie. Najwazniejsze
bylo spotkanie z ksiedzem biskupem.
Potem skierowali sie ku Algeciras; na
wysokosci Tarify na horyzoncie
wyraznie zarysowat sie ksztalt
afrykanskiego wybrzeza, po drugiej
stronie Ciesniny Gibraltarskiej. Nie
zwracajac uwagi na piekno
morskiego pejzazu, Ojca skierowal
swe mysli ku Afryce i poskarzyt sie
na glos: Czy to mozliwe, ze ciesnina
jest barierq dla chrzescijaristwa? Ilez
jest jeszcze do zrobienia![138].



Algeciras, Estepona, Marbella,
Malaga. Zaraz po przyjezdzie do
Malagi zepsul im sie samochod.
Ojciec spotkal sie z don Manrique,
sekretarzem kurii oraz z ksiedzem
biskupem. Odwiedzil potem starego
przyjaciela, don José Suareza Faure, i
wspominali razem te trudne lata w
Madrycie, kiedy obaj podlegali
jurysdykcji palacowej, zniesionej za
czasow Republiki. Po powrocie
wieczorem do katedry don Josemaria
odbyl rozmowe ze znajomym
duchownym. Natychmiast w poblizu
pojawili sie inni, tak ze otoczyl go
zwarty ttumek kanonikow, ktorych
ciekawily gesty i sfowa obcego
ksiedza. (Jak potem komentowat
Ojciec, z uwaga sie przygladali,
pragnac obejrzec to dziwo)[139].

Awaria Studebakera nie byla zbyt
powazna. Noc spedzili w Antequerze.
W Niedziele Wielkanocna,
pierwszego kwietnia, ksigdz
odprawil msze u trynitarzy w



Antequerze. W potudnie byli juz w
Kordobie i, jak to zwykle czynili w
kazdym z odwiedzanych miast,
przystapili do realizacji programu
odwiedzin. Wieczorem poszli do
stynnych eremdéw w Kordobie,
antycznej pustelni, znajdujacej sie
tuz za miastem. Stary pustelnik,
ktory pokazywal im to miejsce,
przyjawszy od Ojca jalmuzne,
odwdzieczyl sie rozdajgc kartki z
wierszami na temat tego miejsca.
Jeden z tych wierszy brzmial:

Jakze wysoka ta gora!

Wysoki jest Krzyz, o tak!

Aby trafi¢ do Nieba

naprawde niewiele brak![140].

Bardzo sie Ojcu podobato to
pustelnicze zycie, ktore sobie cenil,
chociaz rownoczesnie jasno
podkreslal potrzebe szukania
Swietosci tam, dokad Pan wola



kazdego z nas. Podobnie mozna Zy¢ -
komentowal — na Gran Via* w
Madrycie. Rownie blisko nieba mozna
by¢ na placu Cibeles**, jak na
malowniczej gorze koto Kordoby[141].

Na tej samej gorze, siedzac na
wielkiej skale, Ojciec poprowadzil po
poludniu medytacje dla don José
Luisa i Jesusa Alberto. Gdy dotarli do
hotelu, don Josemaria byl juz
wyczerpany. Trudno powiedzie¢, czy
z powodu trudow calego dnia, czy tez
z powodu ataku cukrzycy, poniewaz
sie nie skarzyl. A gdyby go o to
spytac, najprawdopodobniej jego
odpowiedz bylaby taka, jak zwykle:
Ojciec czuje sie dobrze, bedzie sie czut
dobrze, az do chwili na dziesie¢ minut
przed smierciq. Ten, kto powinien
wiedziec jak sie czuje, juz to wie[142].

W poniedzialek rano, gdy tylko
Ojciec skonczy!t swoje spotkania,
wyjechali do Jaén. Dokola gaje
oliwne i nic poza tym, az po



horyzont. W palacu biskupim
poinformowano ich, ze ksigdz biskup
jest w podrdzy. Skierowali sie na
szose prowadzgca do Granady. Tej
nocy zatrzymali sie w hotelu w
Alhambrze.

We wtorek, 3 kwietnia, Ojciec
odprawil msze w parafii w poblizu
hotelu. Poza odwiedzinami u ksiedza
arcybiskupa Agustina Parrado, dzien
spedzili na zwiedzaniu
nieruchomosci, ktore — po
odpowiedniej adaptacji — moglyby
stuzy¢ za akademik. Po potudniu
nadal odwiedzali domy; «ale Ojcu -
napisze don José Luis w dzienniku
podrozy z tych dni — spodobat sie
najbardziej Carmen de las
Maravillas***. Dostep do niego jest
trudny, ale gdy juz sie tam dotrze,
okazuje sie, ze posiadlos¢ warta jest
swej nazwy»[143]. Don José Luis i
Jesus Alberto sporzadzili napredce
zarys planu pomieszczen i plan
koniecznych prac remontowych w



domu, ktory by} stosunkowo nieduzy
i w dosc¢ ztym stanie. Rzeczywiscie
cudowny byl widok, jaki roztaczatl sie
ze szczytu wiezyczki na miasto i
zakole rzeki Genil.

Podobnie jak w Sewilli, Maladze i
Kordobie, ksiadz musiat zlozy¢ wiele
wizyt. W tym czasie, przezywszy
czterdziesci trzy lata, don Josemaria
by} swiadkiem tak wielu spraw i
spotkatl tak wielu ludzi, ze mogiby
rownie dobrze do siebie zastosowac
to, co przed wieloma laty myslal na
temat Albasow i Blankow: ze rodzina
jego matki miata znajomych nawet na
Syberii[144]. W przypadku
zalozyciela Opus Dei nie wydawato
sie to przesada. Na dowdd tego
wystarczy diuga lista duchownych i
Swieckich, z ktorymi spotykat sie w
catej Andaluzji, w miastach i
wioskach, w ktorych wigkszosci
wczesniej nigdy nie byl. (Wyjatkiem
byla owa ryzykowna podroz z Burgos
do Kordoby w poszukiwaniu



zblakanej duszyczki w kwietniu 1938
roku). Teraz, podczas swej pierwszej
bytnosci w Granadzie, zjawil sie
niezapowiedzianie w domu
markizow de las Torres de Oran, aby
sprawic im przyjemna
niespodzianke. Nie rozmawiali o
niczym innym, jak tylko o
wspomnieniach z okresu na
przetomie lat 1936-1937, ktdory
spedzili zamknieci w klinice doktora
Suilsa[145].

4 kwietnia Ojciec odprawil msze w
katedrze w Almerii. Nie miatl
mozliwosci spotkania siez biskupem,
pojechat wiec dalej do Murcii. Biskup
Murcii zachorowal. Takze nie mogli
sie z nim spotkac. Pojechali do
Orihueli. Biskup Orihueli pojechal do
Alicante. Podazyli wiec w §lad za
nim. W klasztorze franciszkanéw w
Alicante don Josemaria mogt w
konicu znalezc¢ biskupa José Garcie
Goldaraza z Orihueli.



5 kwietnia wrocili do Madrytu przez
Elde, Almanse, Albacete 1 Quintanar
de la Orden. Ojciec w ciggu
poprzednich dni nauczyl swoich
towarzyszy podrozy nabozenstwa do
Najswietszego Sakramentu. Od czasu
do czasu zatrzymywali sie, by
odwiedzi¢ kosciol. Gdy z daleka
widzieli wieze dzwonnic, sklaniat ich
do zmdwienia aktu mitosci do Boga.

kK K

Po powrocie do Madrytu, po
poczynieniu odpowiednich
przygotowan, rozpoczete zostaly
prace adaptacyjne w domach
przeznaczonych na przyszie
akademiki: w Granadzie, Carmen de
las Maravillas, ktdra to nazwe
zmieniono wkrotce na akademik
Albayzin oraz w Sewilli, w
nieruchomosci przy ulicy Canalejas.
W sierpniu 1945 roku przejeli w
posiadanie Albayzin[146]. Potem
przyjechali pierwsi mieszkancy; ale



prace budowlane postepowaty
powoli. Instalacje elektryczne,
hydraulika, osuszanie i prace
remontowe przysparzaty
probleméw[147]. Miedzy innymi
finansowych, ktore stawaly sie coraz
powazniejsze.

Zaraz po powrocie ze swej trzeciej
juz w roku 1945 podroézy do
Portugalii, z poczatkiem roku
akademickiego, zalozyciel Dziela
wyslal prosbe do arcybiskupa
Granady, Agustina Parrado, w liscie z
3 pazdziernika. W pierwszym
akapicie wyjasnial, ze jedna z form
dzialalnosci apostolskiej Opus Dei
jest praca przy formacji religijnej i
zawodowej intelektualistow, i ze
zamierza zorganizowac¢ w Granadzie
akademik (Albayzin), po ktorym
spodziewa sie wielkich owocow.

Do listu zalaczyl egzemplarz
regulaminu, ktory powinien
obowigzywac w akademiku i, na



mocy kanonu 1265 Kodeksu Prawa
Kanonicznego, prosit ksiedza
arcybiskupa o:

— Blogostawieristwo i wyrazenie
aprobaty przez Wlaszq] E[kscelencje]
dla tej pracy apostolskiej w
akademiku dla studentow.

— Zezwolenie na otwarcie kaplicy
potpublicznej z Tabernakulum w
tymze akademiku[148].

Listem z 22 pazdziernika don
Josemaria zawiadamiat o otrzymaniu
zgody, o ktora prosit i zapraszatl
ksiedza arcybiskupa, by odprawit
pierwsza msze w kaplicy akademika:

Wielce Umitowany Ksieze
Arcybiskupie!

Kilka zdarn, by podziekowac Wlaszej]
Wiel[ebnej] E[kscelencji] za wszystkie
wyrazy dobroci. Otrzymatem
dokument zezwalajqcy na otwarcie
kaplicy i posiadanie Tabernakulum —



jeszcze jedno Tabernakulum! —
brakuje tylko, by to wtasnie Ksiqdz
Arcybiskup zechciat ztozyc¢ naszego
Pana w Jego domu w Albayzin. O to
ma zamiar prosic W[aszq]
E[kscelencje], w ciggu kilku dni, don
José Luis de Muzquiz[149].

Prace w kaplicy przeciggnely sie
dluzej niz przewidywano. Minety
jeszcze cztery tygodnie, zanim ksigdz
José Luis Muzquiz zwrdcit sie z
prosba do ksiedza arcybiskupa, by -
poniewaz kaplica byla juz gotowa —
zechcial wydac konieczne decyzje,
aby zakonczy¢ proces jej
kanonicznego erygowania[150].

23 listopada 1945 roku
zakomunikowano oficjalnie
wnoszgcemu prosbe, ze: «Majac na
wzgledzie poprzednie podanie i
informacje, niniejszym erygujemy
kanonicznie péipubliczna kaplice, o
ktora proszono, z pozwoleniem na



przechowywanie w niej
Najswietszego Sakramentu»[151].

Starannosc¢, z jaka zalozyciel Dziela
stosowat sie do przepisow
kanonicznych i do decyzji wiladz
diecezjalnych, byla jasnym dowodem
na jego szacunek dla norm
prawnych. Dzialania podjete w
przypadku kaplicy w akademiku
Albayzin stanowia reprezentatywny
przykiad dziatan podejmowanych w
przypadku pozostatych kaplic.
Jednak na tym nie zakonczylo sie
wnoszenie podan do kurii
arcybiskupiej, poniewaz 30 listopada
don Josemaria przedstawil dwie
kolejne petycje. W jednej z nich z
catym szacunkiem pisatk:

WYJASNIAM, Ze jest czcigodnym
zwyczajem OPUS DEI co miesiqc
odprawiac czuwanie mitosct i
zadoscuczynienia przy Jezusie w
Najswietszym Sakramencie.



PROSZE zatem W/[aszq] E[kscelencje],
by zechciat wydac stosowne
zezwolenie, aby we wszystkich
kaplicach wszystkich domow, ktore
Dzieto miatoby w archidiecezji
Granady mozna byto wystawiac
uroczyscie Najswietszy Sakrament w
nocy z pierwszego czwartku na
pierwszy piqtek kazdego
miesigca[152].

W drugiej prosbie, datowanej takze
30 listopada 1945 roku czytamy:

WYJASNIAM, Ze jest czcigodnym
zwyczajem w kaplicach domow, gdzie
cztonkowie OPUS DEI prowadzq prace
apostolskq, z mitosci do Pana
umierajqcego na Krzyzu, catowac
Drewniany Krzyz, ktory zawsze jest
umieszczany w tychze kaplicach.
Czynimy to, aby pogtebiac naszq
mitosc i naszq czesc do tego Znaku
naszego Odkupienia.

PROSZE Wlaszq] E[kscelencje], by
zechciat udzieli¢ odpustu kazdemu,



kto poboznie ucatuje ten Drewniany
Krzyz, znajdujqcy sie w kaplicach
domow, gdzie cztonkowie OPUS DEI
prowadzq swojq prace apostolskq w
tej archidiecezji oraz temu, kto
wypowie jakis akt strzelisty[153].

W Sewilli sprawy szly plynniej. W
poniedziatek 10 grudnia 1945 roku
dokonali ostatnich przygotowan na
przyjecie Ojca. Przyjechal
samochodem w towarzystwie don
José Luisa Muzquiza, przed obiadem.
Tego popotudnia poprowadzit
medytacje dla grupy cztonkow Opus
Dei. Kaplice opuszczali wszyscy z
postanowieniami poprawy i bycia
bardzo swietymi, tak wielka byla
moc Bozej taski, ktora dzialala za
posrednictwem stow don Josemarii.

We wtorek 11 grudnia, po porannej
medytacji Ojciec odprawit dla nich
msze: pierwsza msze w kaplicy
akademika Guadaira. Zanim udzielil
Komunii Swietej, skierowatl kilka



stow do obecnych, zachecajac ich, by
prosili Pana, niczym uczniowie w
Emaus, by byt naszym swiattem i by
pozostat z nami[154].

kK K

W ciggu 1945 roku don Josemaria byl
az trzy razy w Portugalii. Po raz
pierwszy w lutym, z okazji wizyty,
jaka ztozyl u ksiedza biskupa Tuy
jego dobry przyjaciel ojciec José
Lopez Ortiz. W klasztorze w Tuy
przebywala wowczas siostra Lucia,
Swiadek objawien w Fatimie. Biskup
przygotowal spotkanie zakonnicy z
don Josemarig. Rozmowa okazala sie
opatrznos$ciowym zrzadzeniem, gdyz
siostra Lucia nalegala i prosila
zalozyciela, by pojechal do
Portugalii. Podroz taka znajdowaia
sie wsrod jego projektow
apostolskich, ale nie na czele listy.
Wtedy nie mial nawet paszportu. Nie
byla to jednak zadna przeszkoda,
gdyz po jednym telefonie do Lizbony



siostra Lucia uzyskata dla Ojca i 0sob
mu towarzyszacych pozwolenie na
wjazd do Portugalii [155].

Podroz, w ktora 29 stycznia Ojciec i
don Alvaro wyruszyli z Madrytu, z
krétkimi przystankami w Avili,
Salamance, Valladolid, Palencii,
Leonie, Astordze i Orense, na prosbe
siostry Lucii przedluzyla sie
niespodziewanie na ziemie
portugalskie. Ojcu i don Alvarowi
towarzyszyli biskup Tuy 1 jego
sekretarz kurii, don Eliodoro Gil
Rivera, ktdry nie pierwszy juz raz
podrdézowal wspdlnie z don
Josemarig od czasu, gdy spoznili sie
na pocigg w Leonie, w lipcu 1938
roku[156]. Za kierownicg siedzial
Miguel Chorniqué.

5 lutego byli w Porto i ztozyli wyrazy
szacunku ksiedzu biskupowi
Agostinho de Jesusowi Souzie.
Nastepnego dnia na obiad zaprosit
ich biskup José Alves Correia da Silva



z Leirii. Odwiedzili potem
sanktuarium NajsSwietszej Marii
Panny w Fatimie, ktdrego budowa
wilasnie sie konczyla. W Aljustrel
Ojciec poznat kilka rodzin, ktore
mialy swoj udzial w historycznych
wydarzeniach, a nawet zrobil sobie
zdjecie z matka Jacinty, jednej z
uczestniczek objawien. W Fatimie
zalozyciel Opus Dei poswiecit Maryi
przyszia prace w Portugalii i napisatl
prolog do czwartego wydania
Rézarica Swietego, bylo to 6 lutego
1945 roku.

7 lutego spotkatl sie w Lizbonie z
kardynalem Cerejeira, ktory okazatl
mu wielka serdecznosc, ale —jak
powiedzial biskup Tuy - «nie
zrozumial wiele z nowosci
Dzieta»[157]. Don Josemaria umodwit
sie z nim na spokojniejsza rozmowe
na temat Opus Dei przy nastepnej
okazji.



W Coimbrze przyjat ich, pomimo
choroby, biskup Antonio Antunes.
Jak wspomina biskup Lopez Ortiz,
biskup Coimbry «byl peten
zrozumienia i serdecznosci i okazatl
sie bardzo gotowy do pomocy. Ojciec
zdecydowal, ze tam wlasnie
rozpocznie sie praca»[158].

Z Coimbry udali sie w droge
powrotna: do Porto, Tuy, Santiago de
Compostela, Covadongi, Burgos i
Valladolid[159]. 14 lutego byli z
powrotem w Madrycie. W polowie
czerwca, w towarzystwie don Alvara,
zalozyciel Dziela odby! druga,
trwajaca tydzien podroz do
Portugalii. W trzecig podrdz, takze
razem z don Alvarem, wyjechal w
drugiej polowie kwietnia 1945
roku[160].

W 1946 roku juz na stale mieszkalo
w Coimbrze kilku wiernych Opus
Dei. Gdy znalezli odpowiedni dom,
zalozyciel Dziela zwrdcil sie do



ksiedza biskupa, don Antonia
Antunesa, o pozwolenia na kaplice z
Najswietszym Sakramentem.

Serdecznie dziekuje Przewielebnej
Ekscelencji za dwa listy — pisal do
biskupa Coimbry w maju - oraz za
wiadomosci w nich zawarte na temat
hiszpariskich uczonych znajdujqcych
sie w Coimbrze. Przypuszczam, zZe juz
miat zaszczyt ztozy¢ Waszej
Ekscelencji wyrazy szacunku profesor
Uniwersytetu w Santiago Dr Lopez
Rodo. Juz wie zapewne Wasza
Ekscelencja, ze — dzieki Bogu — znalazt
sie w Coimbrze dom do wynajecia. Z
tego powodu chciatem bardzo prosic¢
0 wzor dokumentu, koniecznego do
ztozenia na rece Przewielebnej
Ekscelencji prosby o zezwolenie na
potpublicznqg kaplice z
Tabernakulum[161].

kK ok Sk

W 1945 roku Miguel Chorniqué
zmuszony byl do czestych podrozy.



Ojciec caly rok spedzil na
przemieszczaniu sie z miasta do
miasta. Rezultatem byl gesty siew
apostolski[162]. W czasie jednej ze
swych podrdzy po pdéinocnej
Hiszpanii zawiadomit z San
Sebastian swoich synow w Bilbao, ze
nastepnego dnia, 9 pazdziernika,
bedzie u nich. Czekali na niego juz od
pewnego czasu z niecierpliwoscia.
Przez wiekszg cze$¢ lata pracowali
nad urzadzeniem akademika Abando
1w tym czasie konczyli prace
przygotowawcze. W ten sposob, gdy
don Josemaria zapowiedzial swa
wizyte, jego synowie mieli
satysfakcje, ze wykonali sumiennie
wszystkie zadania i mieli juz
wszystko wykonczone.

Ojciec przybyl w towarzystwie
Alvara del Portillo oraz Pedra
Casciaro. Wysiad! z samochodu i
«ledwie przekroczy! prog -
wspomina Swiadek tego wydarzenia
—rzucit tylko wkotlo okiem i,



zwracajac sie do Pedra, powiedziat:
WeZ notatnik i zapisz, prosze. W
jednej chwili Ojciec znalaz}
pietnascie albo dwadziescia rzeczy,
ktore nie zostatly dobrze
wykonczone»[163].

Poniewaz trwaly jeszcze prace,
postanowil odprawic pierwsza msze
w kaplicy, ale bez pozostawiania
Pana Jezusa w tabernakulum.
Wyznaczy! ten dzien na 11
pazdziernika[164]. Dokladnie w
polowie mszy ekipa hydraulikow
narobila strasznego hatasu swoja
praca. Okna kaplicy wychodzily na
wewnetrzne patio, ktorego cztery
Sciany tylko zwielokrotnialy odglosy
uderzen i Spiewow. Gdy nadeszia
chwila udzielania komunii, Ojciec
odwrqcit sie do uczestnikow i
skierowatl do nich krotkie stowa.
Halas, jaki robili robotnicy, nie
powinien ich rozpraszac - tak
zrozumiatl stowa Ojca jeden z
obecnych - poniewaz wlasnie w



srodowisku pracy i dzialania
powinni sie uswiecac: «Posrod
rozmaitego zgietku swiata, w ktorym
zyjemy — poniewaz Dzielo nas z niego
nie zabiera — to my musimy byc¢
kontemplacyjni, Swiadomi obecnosci
Boga w naszej duszy, jak teraz
jesteSmy Swiadomi obecnosci Jezusa
Chrystusa w NajsSwietszym
Sakramencie»[165].

Po inauguracji akademika Abando
przyszia kolej na Guadaire oraz
Albayzin; a potem na calg siec
apostolska osrodkow i akademikow
we wszystkich miastach
uniwersyteckich[166]. W niektérych
miejscach rozpoczynala sie praca
apostolska, za$ gdzie indziej
poszerzalo sie jej pole. (El Palau oraz
La Clinica[167] w Barcelonie, Rua
Nueva w Santiago, Zakqtek (El
Rincon) w Valladolid albo osrodek na
ulicy Correo na starym miescie w
Bilbao nie byly akademikami).



Swiadectwem projektow
apostolskich don Josemarii sg
podania wystane wiladzom
koscielnym w pierwszych miesigcach
1946 roku. 31 stycznia wniost prosbe
do arcybiskupa Saragossy, w ktorej
wyrazal pragnienie rozwiniecia
pracy apostolskiej w stolicy Aragonii,
jak to ma miejsce w pozostatych
miastach uniwersyteckich Hiszpanii,
poprzez prace prowadzong zgodnie ze
swoimi specyficznymi celami w
formacji intelektualistow. Prosil wiec
0 wydanie stosownego zezwolenia na
otwarcie akademika[168].

Pod ta sama data, 31 stycznia 1946
roku, wystal podobnie sformutowane
podania do biskupow Oviedo[169]
oraz Murcii[170]. W dwa dni pOzZniej
sporzadzit petycje dla biskupa
Coimbry[171], a 14 lutego zwrdcil sie
0 pozwolenie na zalozenie
akademika w Santiago de
Compostela[172]. W konicu, 4
kwietnia 1946 roku prosit o to, by



zezwolono mu na otwarcie
poipublicznej kaplicy w Zakqtku (EL
Rincon) w Valladolid (przy ulicy
Montero Calvo 24), na czas budowy
budynku przeznaczonego na
akademik studencki[173]. Los tych
projektow byl rozmaity. Akademik
Monterols w Barcelonie zostal
otwarty dopiero na Boze Narodzenie
1948 roku[174].

Ekspansja apostolska w Barcelonie
przeszia rozmaite fazy. Dwa lata
minely od stynnych wydarzen z 1941
roku, gdy Ojciec przedsiewziag}
podroz do Barcelony i Saragossy,
miedzy 25 a 28 maja 1943 roku, aby
po raz pierwszy umiesci¢ Pana
Jezusa w tabernakulum w
Palau[175]. Tego dnia jego synowie w
szczegOlnym napieciu stuchali
prowadzonej przezen medytacji w tej
kaplicy, gdzie odprawil tez potem
msze. Teraz stowa don Josemarii w
jasny sposob tchnety
nadprzyrodzonym optymizmem: «za



tym pierwszym tabernakulum
pojdzie kilka nastepnych w
Barcelonie»[176]. Pan Bog, w swej
lasce, wlasnie dzieki temu
wszystkiemu, co musieli wycierpie¢,
mial zwielokrotni¢ owoce, jakie
czekaly na nich w Barcelonie. Byl to
czas, by odwaznie wrocic¢ do
prowadzenia otwartego apostolstwa.
Minal ten smutny etap, gdy w 1941
roku, by nie dolewac oliwy do ognia,
musieli powstrzymywac swoj zapat
apostolski. Gdy nastala jesienn 1943
roku, otwarte juz bylo, poza starym
osrodkiem Palau, takze mieszkanie
przy ulicy Muntaner 444[177].
Kolejnym krokiem naprzod w
rozwoju pracy apostolskiej w
Barcelonie bylo otwarcie dla
studentéw akademika Monterols w
roku akademickim 1948/1949.

Do apostolskiego rozwoju, jaki
osiggnelo Dzielo w Hiszpanii miedzy
1944 a 1946 rokiem, trzeba dodac¢
ekspansje, ktorej dokonato poza



granicami Kraju, chociaz okolicznosci
historyczne nie sprzyjaty temu, ani
przed, ani po zawarciu pokoju w
1945 roku. W tych wlasnie latach, z
przyczyn zawodowych odwiedzili
rozmaite kraje europejskie 1
amerykanskie José Maria Albareda,
Francisco Botella, José Maria
Gonzalez Barredo, José Orlandis,
Juan Jiménez Vargas, Rafael Calvo
Serer i inni. Zalozyciel Dziela miat
sSwiadomosé, ze nadszed! czas
rozpoczecia ekspansji
miedzynarodowe;j.

[1] Alvaro del Portillo, Sum. 330; por.
takzeJavier Echevarria, Sum. 3211.

[2] Por. ibidem. Kiedy w
pazdzierniku 1940 roku don
Josemaria wybral jako spowiednika
ks. pralata José Marie Garcie
Lahiguere, jasno zaznaczyl, ze ma



zamiar spowiadac sie u jednego ze
swoich syndw, jak tylko ktorys z nich
zostanie ksiedzem. «Ja to w pelni
zaaprobowalem, a nawet
doradzalem, by tak zrobil»
wspomina ks. Garcia Lahiguera. Por.
José Maria Garcia Lahiguera, Sum.
5474. W miesigcach po swieceniach,
jesli don Alvaro znajdowal sie poza
Madrytem, zatozyciel Opus Dei
spowiadal sie u don José Marii
Hernandeza Garniki. Por. José Luis
Muzquiz de Miguel, PM, k. 355v.

[3] Por. Alvaro del Portillo, Sum. 331.

[4] Por. AGP, Seccidon Expedientes,
D-660.

[5] Por. ibidem.

[6] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 44.

[7] Pralat Javier Ayala, gdy wspomina
0 pokorze zalozyciela Opus Dei,
opowiada, ze zawsze postepowal w



ten sposdb: «Pamietam, ze w 1948
roku, kiedy Ignacio Echeverriaija
przyjmowaliSmy Swiecenia, chociaz
ceremonia odbywala sie w
najwiekszej dyskrecji w kaplicy przy
Diego de Leon i uczestniczylo w niej
tylko kilka osob z Dziela, Ojciec nie
bral w niej udzialu. Przywitatl
ksiedza Casimiro Morcillo, biskupa,
ktory mial udzieli¢ nam Swiecen, i w
naturalny sposob powiedzial mu, ze
»jak zawsze” nie bedzie brac udzialu
w uroczystosci. Ignaciowi i mi
powiedzial, ze podczas ceremonii
bedzie odprawial Msze Swietg w
matej kapliczce administracji domu,
wstawiajac sie u Pana za

nami» (Javier Ayala Delgado, RHF,
T-15712, s. 55).

[8] Apuntes, nr 1861, z 11 II 1944.

[9] RHF, AVF-0079; por. Apuntes, nr
1854, z 9 X1 1941.

[10] RHF, AVF-0079, z 1T 1944.



[11] Ibidem.

* (dac.) Swiatlo$¢ swiata [por. Mt 5,14
oraz ] 8,12] — przyp. ttum.

[12] Ibidem.
[13] Droga, nr 282.
[14] Apuntes, nr 201, z V 1931.

[15] Wsrdd kobiet, ktore pomagaty
Damom Apostolskim zalozyciel Opus
Dei szukal pan spokrewnionych z
miodymi ludzmi, za ktorych mogiby
sie modlic¢. Donia Luz Martinez byla
ciotka José Luisa Muzquiza.

[16] Apuntes, nr 201, de V 1931.
[17] List z 15 X 1948, nr 30.

[18] Rafael Escola Gil, RHF, T-04837,
s. 15; por. takzeAlvaro del Portillo,
Sum. 763.

[19] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 80.



[20] Komentarz pralata Alvara del
Portillo, do ktorego dyspozycji
miedzy innymi pozostawala ta
kartoteka; por. Alvaro del Portillo,
Sum. 763.

[21] Por. ibidem.
[22] Por. ibidem.

[23] List do opata koadiutora z
Montserrat, dom Aurelia Marii
Escarré Jané OSB, z Sewilli, w:

EF-431217-1. Kilka miesiecy
wczesniej, we wrzesniu, 0siggnat juz
kres wytrzymalosci: Jestem naprawde
wyczerpany i potrzebuje odpoczqc¢
kilka dni, kiedy tylko skoricze
rekolekcje, ktore teraz prowadze —
pisal do don Antonia Rodilli Zanona
(List z Madrytu, w: EF-430911-1).

[24] Operacja migdatkow
przeprowadzona zostala 3 stycznia
1944 roku (por. list do opata
koadiutora Montserrat, dom Aurelia



Marii Escarré Jané OSB, z Madrytu,
w: EF-440102-1). Wrazenia z tego
okresu i z kolejnych zabiegow
chirurgicznych don Josemaria
przekazal pokrotce w liscie do
przyjaciela: Od tamtej chwili moje
sprawy bardzo sie skomplikowaty —
choroba mojego mtodszego brata,
ktory byt w bardzo powaznym stanie,
moje dwie operacje nosa i gardta,
kilka wyjazdow z Madrytu, od chwili,
gdy lekarz mi zezwolil... — (List do
José Royo Lopeza, z Madrytu, w:
EF-440206-1).

[25] List do Alvara del Portillo oraz
synow w Madrycie, z El Escorial, w:
EF-441008-1.

[26] List datowany na 26 X 1944; w:
RHF, D-03275.

[27] Por. Manuel Botas Cuervo, RHF,
T-08253, s. 10.



* (lac.) Nie przyszediem, aby mi
stuzono, lecz aby stuzyc [por. Mt
20,28] — przyp. thum.

* (fac.) Jarzmo moje jest stodkie, a
moje brzemie lekkie [Mt 11,30] -
przyp. thum.

** (fac.) Z radoscig, zadnego dnia bez
Krzyza - przyp. ttum.

[28] List z 2 I1 1945, nr. 201 21.
[29] RHF, AVF-0079, z IT 1944.

[30] List do swoich corek w Bilbao, z
Madrytu, w: EF-460119-1.

[31] Por. list do swoich corek w
Bilbao, z Granady, w: EF-460124-1.

[32] List do swoich corek z osrodka
Los Rosales z Villaviciosa de Odon
(Madryt), z Granady, w: EF-460124-2.

[33] List Alvara del Portillo do José
Orlandisa Roviry: Bilbao, 3 IT 1946.



[34] List Alvara del Portillo do
Salvadora Canalsa Navarrete: San
Sebastian, 9 II 1946.

[35] List Alvara del Portillo do José
Orlandisa Roviry: Pampeluna, 10 II
1946.

* (fac.) Dekret pochwalny - przyp.
thum.

[36] Petycja ta zostala zlozona w
formie listu skierowanego przez don
Josemarie Escrive do Jego
Swigtobliwosci papieza Piusa XII, w:
EF-460125-1.

[37] Ibidem.
[38] Ibidem.

[39] Na temat tej podrozy, por. José
Orlandis Rovira, Mis recuerdos.
Primeros tiempos z Opus Dei en
Roma, Madrid 1995, s. 351 n.

[40] List do jego synow w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-460324-2. W tym



akapicie, w nawiasie powiada im:
(Pisze do Was wieczorem 24
pazdziernika), i koryguje to
stwierdzeniem zawartym w
postscriptum: Co z mojq gtowq! 24
marca. Wybaczcie.

[41] Ibidem.
* (fac.) Chwatla Bogu! — przyp. thum.
[42] Ibidem.

** Dla oszczednosci miejsca
zalozyciel Opus Dei oddzielal kolejne
zagadnienia poruszane w liScie
charakterystycznymi falistymi
liniami - przyp. thum.

[43] Ibidem.
[44] Ibidem.

[45] Zapiski ze spotkania z 14 VI
1972: por. AGP, P01-1982, s.
1366-1367.



[46] Listy do Juana Jiméneza Vargasa,
z Vitorii oraz do Ricarda Fernandeza

Vallespina, z Burgos, odpowiednio w:
EF-390213-7 oraz EF-390224-5.

[47] Rekolekcje przy Diego de Leon
odbywatly sie od 16 do 20 grudnia
1942 roku, a przy Jenner od 17 do 21
grudnia. Por. RHF, D-15013 oraz
D-15014.

[48] Ja sam bylem Swiadkiem
opisanych tu zdarzen. Do medytacji i
codziennych nauk nalezy doliczy¢
takze odwiedziny, prowadzenie
codziennej korespondencji, rozmowy
z uczestnikami rekolekcji,
przygotowywanie medytacji, Msze
Swiete oraz odmawianie brewiarza
etc. Dopiero wtedy mozna bedzie
oceni¢, ile wysitku musiat w to
wkiladac.

[49] Maria Rosario Arellano Catalan,
RHF, T-04875, s. 19.



[50] Narcisa Gonzdalez Guzman, RHF,
T-04989, s. 38.

[51] Por. Maria Teresa Echeverria
Recabeitia, RHF, T-04945, s. 7.

[52] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-04989, s. 33.

[53] RHF, D-15150.

[54] RHF, D-15152. Podanie nosi date:
Madryt, 30 listopada 1944.
Uroczysto$¢ Sw. Andrzeja.

[55] Por. Maria Teresa Echeverria
Recabeitia, RHF, T-04945, s. 5; Maria
Dolores Fisac Serna, RHF, T-04956, s.
16.

[56] Maria Teresa Echeverria
Recabeitia, RHF, T-04945, s. 7.

[57] Por. Maria Rosario Arellano
Catalan, RHF, T-04875, s. 4.

[58] Carmen Gutiérrez Rios, RHF,
T-04999, s. 11.



[59] Maria Teresa Echeverria
Recabeitia, RHF, T-04945.

[60] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-04989, s. 23 oraz Francisco
Botella Raduan, RHF, T-00159, X, s. 4.

[61] Maria Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 17.

[62] Por. RHF, D-15165.

[63] Por. Enrica Botella Raduan, RHF,
T-04894, s. 14.

[64] Por. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159, XII, s. 4 oraz Narcisa
Gonzdalez Guzman, RHF, T-04989, s.
23.

* Claudio Coello (1642-1693) -
hiszpanski malarz barokowy,
nadworny malarz krdla Hiszpanii
Karola IT - przyp. tlum.

[65] Por. Enrica Botella Raduan, RHF,
T-04894, s. 21.



[66] Carmen Canals Navarrete, RHF,
T-04912, s. 2.

[67] Por. Enrica Botella Raduan, RHF,
T-04894, s. 21 1n.

[68] Carmen Canals Navarrete, RHF,
T-04912, s. 1.

[69] Ibidem.
[70] Ibidem, s. 2.
[71] Por. ibidem, s. 3.

[72] Carmen Gutiérrez Rios, RHF,
T-04999, s. 9.

[73] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 22.

[74] Por. Medytacja z 19 111 1975, w:
AGP, P09, s. 223; por. takzeRamona
Sanchez Elvira, RHF, T-05828, s. 5.

[75] Por. listy do Ampara Rodrigueza
Casado, z Burgos, w: EF-390221-1
oraz EF-390321-1.



[76] Maria Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 6.

[77] Por. Sabina Alandes Caldés, RHF,
T-04855, s. 20.

[78] Por. Enrica Botella Raduan, RHF,
T-04894, s. 21 oraz list do swoich
synow w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-460324-2.

[79] Na liscie profesoréw znalezli sie:
0. Silvestre Sancho Morales OP, o.
Fernando Rodriguez Permuy CMF,
ks. José Maria Bueno Monreal, o.
Benito Celada Abad OP, o. Justo Pérez
de Urbel OSB, o. Severino Alvarez
Menéndez OP iin.. Por. takzelist do
0. Silvestre Sancho Moralesa OP, z
Madrytu, w: EF-440828-1 oraz list do
0. Nicolasa Garcii CMF, z Madrytu, w:
EF-450908-1 oraz Francisco Botella
Radudan, RHF, T-00159, XII, s. 21.

[80] Na temat dokumentacji
egzaminacyjnej por. AGP, Seccion de
Expedientes, D-660.



[81] 8 maja 1946 uzyskali Swiecenia
ostiariatu i lektoratu z ragk don
Leopolda w patacu biskupim, w
obecnosci Ojca.

9 maja don Leopoldo wyswiecit ich
na egzorcystow i akolitow, takze w
patacu biskupim w Madrycie.

* Szal z Manili - jedwabne czarne
szale, ozdobione fredzlami,
wyszywane w kolorowe kwiaty,
tradycyjnie noszone od Swieta przez
kobiety z Madrytu i okolic - przyp.
thum.

[82] Por. AGP, Seccion Expedientes,
D-660.

[83] Por. Diario de Lagasca (AGP, Sec.
N.3, leg. 150-13) oraz Francisco
Botella Raduan, RHF, T-00159, XII, s.
28.

* (fac.) Cala jestes$ piekna, Maryjo —
przyp. thum.



[84] Por. RHF, D-15423; takzeEnrica
Botella Raduan, RHF, T-04894, s. 21;
orazdzienniki z Espafioleto i
Villanuevy (AGP, Sec. N.3, legs.
123-11; 123-14 oraz 235-21).

[85] Na temat tej podrozy: por. José
Orlandis Rovira, Mis recuerdos..., s.
1131in.

[86] Por. ibidem oraz Maria Teresa
Echeverria Recabeitia, RHF, T-04945,
S. 5.

[87] AGP, Seccion Expedientes, D-660.

[88] Ibidem. Ten motyw wyrzeczenia
sie fatwego zycia po to, by stuzy¢
Kosciolowi, chociaz wyrazony w
sposob tak spontaniczny, jak i
niezgrabny, stanowil takze os
refleksji don Josemarii z okazji
Swiecen roku 1944:

Niewielu jednak jest takich, ktorzy
zdajq sobie sprawe z tego nowego
duszpasterskiego fenomenu, jaki



urzeczywistnia sie w Dziele Bozym:
miodzi ludzie, ktorzy wykonujq zawod
po studiach uniwersyteckich,
prowadzqc zycie, po ludzku rzecz
biorgc, by robic co zechcq, idq stuzyc,
bez zadnego wynagrodzenia,
wszystkim duszom — zwtaszcza zas
swoim braciom — i ciezko pracowac,
poniewaz dzien ma za mato godzin, by
pomiescic ich zadania duchowe (List z
2 111945, nr 3).

[89] Ibidem, nr 13.

«W miare jak zblizaly sie Swiecenia
prezbiterow — opowiada Francisco
Ponz — widac bylo u Ojca postepujacy
wzrost wewnetrznych emoc;ji.
Stawalo sie oczywiste, ze jest to
bardzo wazny krok w historii
Dziela» (Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 81).

Ta reakcja Ojca dotyczyla jedynie
pierwszej promocji kaptanow:



«Teraz — mowil wiele lat pézniej -
bardzo sie ciesze za kazdym razem,
gdy moi synowie otrzymujq
Swiecenia. Daje sie odczuc gtod, daje
sie odczuc pragnienie, daje sie odczuc¢
absolutna potrzeba kaptanow» (José
Ramoén Madurga Lacalle, RHF,
T-05848, s. 69).

[90] List z 2 I1 1945, nr 1.
[91] Ibidem, nr 7.

[92] Ibidem, nr 10.

[93] Ibidem, nr 11.

[94] List don Alvara del Portillo do
cztonkow Dziela; Rzym, 29 VI 75.

[95] Ibidem. Nastepnego dnia rano,
26 czerwca, Ojciec udat sie do Villa
delle Rose w Castel Gandolfo, aby
pozegnac sie ze swoimi corkami,
poniewaz mial wlasnie wyjechac z
Rzymu.



Odby! krotkie spotkanie z nimi,
trwajace zaledwie jakie$s dwadzieScia
minut, wspomnial miniong
poprzedniego dnia rocznice, proszac
je, by modlilty sie do Boga w intencji
piecdziesieciu czterech kaptanow
Dziela, ktorzy mieli zostac
wyswieceni za kilka dni. Przy okazji
dodat:

Macie dusze kaptariskq, powtarzam to
wam za kazdym razem, gdy tu
przyjezdzam. Wasi bracia swieccy
takze majq dusze kaptariskq. Mozecie
i musicie wspierac¢ waszq duszq
kaptariskq, z Bozq taskq oraz dzieki
kaptaristwu urzedowemu, nas, ksiezy
z Dziela, a bedziemy prowadzi¢
owocngq prace (AGP, P02 1975, s. 601;
stowa spisane z taSmy
magnetofonowej nagranej podczas
spotkania).

Po chwili poczut sie Zle i musiatl
wracac do Rzymu, gdzie zmart w
poludnie w Villa Tevere.



[96] Apuntes, nr 1857, z 9 11 1944.
[97] Apuntes, nr 1858, z 9-10 II 1944.
[98] Apuntes, nr 1859, z 9-10 II 1944.
[99] Ibidem.

* (lac.) Lecz Ty, o Panie, z nich sie
Smiejesz, szydzisz sobie ze
wszystkich pogan [Ps 59(58), 9] -
przyp. thum.

** (fac.) Nie przemoga (Mt, 16, 18) —
przyp. thum.

[100] Apuntes, nr 1860, z 9-10 II 1944.

[101] José Ramon Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, s. 69. Inny swiadek
wspomina, ze mlody poeta z taka
uwaga shuchat Ojca, ze prawie «spadt
z Yawki» (José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 60).

Don Josemaria, zanim rozpoczat
medytacje lub pogadanke, zwyk} byl
w tym okresie powtarzac, jako akt



strzelisty stowa proroka Jeremiasza,
ktorymi prorok usprawiedliwiatl sie
przed Panem z powodu swego braku
daru stowa do gloszenia Bozego
przestania. Stowa te przepisal don
Josemaria w swoim podrecznym
notatniku: A, a, a Domine Deus! ecce
nescio loqui, quia puer ego sum! [(lac.)
Ach Panie Boze, przeciez nie umiem
mowic, bo jestem mlodziencem! —
przyp. ttum.] (Jer. 1, 6) (por. José
Ramon Madurga Lacalle, RHF,
T-05848, s. 59).

[102] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
1247 oraz Javier Echevarria, Sum.
2741.

[103] ,Szef Jesusa”: szef Fontana
Lobé, oficera marynarki (aluzja do
osoby gen. Franco).

[104] Por. list do jego synow w
Rzymie, z Madrytu, w: EF-460324-2.

[105] José Maria Bulart Ferrandiz, w
tym okresie kapelan w patacu El



Pardo, wspomina, ze gen. Franco
odbywat rekolekcje co roku, i ze
nauki wyglaszal biskup Madrytu,
don Leopoldo (por. Gonzalo
Redondo: Historia..., t. II, s. 130). Don
Josemaria oraz ks. Bulart znali sie od
lat. Por. list do José Marii Bularta
Ferrandiza, z Walencji, w:
EF-411220-1.

[106] List z Rzymu, w: EF-640614-1.
Ten incydent, chociaz anegdotyczny,
pokazuje namoderwanie don
Josemartii, jako kaptana, od
podzialow politycznych oraz jego
brak wzgledu na osoby.

[107] Angel Suquia Goicoechea, RHF,
D-05226; por. takze: José Fernandez,
RHF, D-15407.

[108] Victor Garcia Hoz, RHF,
T-01138, s. 14.

[109] Nauka zalozyciela Opus Dei -
jak komentuje pratat Alvaro del
Portillo - «zostala wywiedziona z



chrzescijanskiej nadziei» (Sum.
1247).

Shuchajac go — opowiada Federico
Suarez Verdeguer — kazdy «dotykatl
swej wlasnej nedzy; jednak
rownoczesnie, to jest dopiero
zdumiewajace, napeinial sie
nadziejg, z animuszem oddajac sie na
stuzbe Bogu» (Federico Suarez, RHF,
T-05253, 5. 9).

[110] Droga, nr 736.
[111] Droga, nr 747.
[112] Droga, nr 749.

[113] Don Josemaria zawsze
«akcentowal optymizm zycia i
$mierci chrzescijanina, ktory wie, ze
jest synem Bozymb»; a kiedy
towarzyszyl umierajgcemu —
wspomina bp pralat Javier
Echevarria — przygotowywatl go na
Smier¢, méwigc mu z calg pewnoscig,
ze «BOg na ciebie czeka, kocha ciebie,



postara sie, bys Go juz nigdy nie
stracid» (por. Javier Echevarria, Sum.
2741).

[114] Ibidem. We wspomnieniu
Federico Suareza znajduja sie notatki
z dwu cyKli rekolekceji prowadzonych
przez don Josemarie. Pierwszego w
Samaniego (Valencia), miedzy 13 a 20
sierpnia 1941 r.; oraz drugiego przy
Diego de Leon, miedzy 4 a 10
wrzesnia 1942 r. Z tego pierwszego
cyklu mial notatki ze wszystkich
medytacji, poniewaz sporzadzatl je na
fiszkach w kilka minut po wyjsciu z
kaplicy (por. Federico Suarez
Verdeguer, RHF, T-05253, s. 10-13
oraz 15-18).

[115] Droga, nr 739.

[116] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 39.

[117] List bpa Santosa Moro Briza do
zalozyciela Opus Dei, z Avili, 27 II



1938 (RHF D-10989); por. Droga, nr
168.

[118] Apuntes, nr 1857, z 9 11 1944.
[119] Por. RHF, AVF-0098, z II 1944.

[120] Apuntes, nr 871, z 21 XI 1932.
Chodzi o Smierc ks. José Marii
Somoano oraz Luisa Gordona.

[121] W tych pierwszych latach miatl
u siebie w pokoju czaszke, ktora
pieszczotliwie nazywat ,pani Lysa”,
aby przypominac sobie o Smierci.
Znajdujemy w jego Zapiskach
informacje datowana na 24 listopada
1932 roku:

Jesli jestes apostotem, smierc — pani
Lysa - bedzie dla ciebie dobrq
przyjaciotkq, ktora utatwia ci droge
(Apuntes, nr 875, z 24 XI 1932; por.
ibidem, nr 1710, z 22 VI 1933).

[122] Apuntes, nr 1824, z 18 IX 1935.



[123] Apuntes, nota 659, de Mons.
Alvaro del Portillo; por. takze :
ibidem, nr 871, z 21 XI 1932 oraz
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 51. Z jednej z medytacji
wygloszonych przez don Josemarie
17 kwietnia 1948 roku pochodzi
nastepujaca mysl: Aby prowadzic¢
zycie prawdziwie kaplariskie, trzeba
czesto myslec o Smierci (zdanie
zanotowane przez Federica Sudreza
Verdeguera, RHF, T-05253, s. 29).

[124] Droga, nr 746.

[125] Apuntes, nr 1108,z 7 11934;
por. Droga, nr 436 [Polskie
tlumaczenie Drogi blednie méwi o
»BOlu z Milo$ci” — przyp. thum.].

[126] Apuntes, nr 23, z IV 1930.

* (lac.) Ujelas mnie za moja prawice —
przyp. thum.

[127] Apuntes, nr 1647,z 7 X 1932.



* (fac.) Bede sthuzyl - przyp. ttum.
* (fac.) Jak osiolek — przyp. thum.
[128] Apuntes, nr 1741, z 16 VII 1934.

[129] W notatniku z 1944 roku ks.
José Luis Muzquiz znalazi
nastepujace wskazowki udzielone
mu przez Ojca:

Cel podrozy: pomoc w formacji
innych. Informowac. Kierowac i
poglebiac dziatalnosc¢ apostolskaq.

Srodki — modlitwa: poruszyc podczas
modlitwy temat celu podrozy, cechy
charakterystyczne osob, problemy,
informacje, ktore trzeba sporzqdzic.

Umartwienie: pilnowac porzqdku i
wykorzystania czasu.

Zycie wewnetrzne: miec¢ obecnos¢
Bozg, byc¢ radosnym, zjednoczonym.

I dalej:



Dbac o mitosc, upomnienia braterskie,
postuszeristwo (postepowac zgodnie z
zaleceniami — nie wedtug wtasnego
widzimisie — kwestia skutecznosci).

Normy nie w ostatniej chwili.
Ubostwo: sens praktyczny.

Do tych zalecen ogolnych nalezy
dodac inne, jeszcze bardziej
konkretne:

Przed podrozq: przemyslec¢
przestrogi, jakie trzeba uczynic;
przejrzec korespondencje z ostatniej
podrozy i specjalne zadania, ktore sie
miato. Specjalna aspekty, ktorych
nalezy pilnowac w podrozy.

Dodanych zostalo kilka praktycznych
uwag: Zawiadamiac na czas.
Przemyslec, czy ma wam towarzyszyc¢
ktos jeszcze. Prosic¢ o
btogostawieristwo na podroz. Nie
zapominac o wzieciu adresow i innych
namiarow.



Podczas podrozy trzeba bylo
rozmawiac z dyrektorem osrodka,
pozostatymi cztonkami Dziela, z
innymi osobami, z ktérymi sie
spotykaja. I trzeba bylo odwiedzic¢
biskupa, znajomych ksiezy, przyjaciot
etc.

Po podrozy: zdac sprawe z wlasnej
duchowej korzysci, z problemow i
trudnoscti, ktore sie pojawity,
sporzqdzic raport, wystac notatki, nie
zapomniec o zadaniach, zdac
rachunki z podrozy etc. (José Luis
Muzquiz de Miguel, RHF, T-04678/1,
S. 6-7).

[130] Por. Droga, nr 978 [ttumaczenie
polskie drogi mowi o ,,apostolstwie
intelektualnym” — przyp. ttum.].

[131] Ibidem, nr 30.

[132] Por. Amadeo de Fuenmayor 1
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 9, s.
516.



[133] Od pazdziernika 1943 roku
kilku cztonkow Dziela mieszkalo w
Sewilli w ,,Casa Seras”, akademiku
Szkoly Studiow Hispano-
Amerykanskich, podlegtej
Najwyzszej Radzie Badan
Naukowych (CSIC - Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas).
Pierwszym oSrodkiem w Sewilli by}
akademik Guadaira na ulicy
Canalejas.

[134] Por. José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 46.

[135] Istniejg dwie relacje z tej
podrozy, jedna José Luisa Muzquiza
de Miguel: RHF, D-15204-26; 1 druga —
Jesusa Alberta Cagigala Gutiérreza:
RHF, D-15204-27.

* Karburator — urzadzenie
wytwarzajace w wyniku spalania
drewna gaz, stanowiacy paliwo
samochodowe — przyp. thum.



[136] Miguel Chorniqué Roncero,
RHF, T-06433, s. 5. Samochdd ten to
Champion Studebaker, z rejestracja z
Bilbao: BI 13865.

«Ojciec — opowiada Miguel
Chorniqué - byl niezmordowanie
pracowity. Nie jestem w stanie
wytlumaczy¢ sobie, w jaki sposob
byliSmy w stanie wytrzymac jego
rytm pracy. Jesli chodzi o
przemieszczanie sie, pokonywaliSmy
niewiarygodnie dlugie trasy. Don
Alvaro, ktory liczyt $rednig predkos¢
i pokonywane odlegtosci, sprawdzit,
ze najkrotsze trasy dzienne liczyty po
900 km, a najdtuzsze okoto 1200.
Trzeba mie¢ na wzgledzie, ze jesli
nawet dzisiaj sa one dlugie, w owej
epoce, przy wszelkiego typu
trudnosciach, po ludzku rzecz biorac
byto to prawdziwe bohaterstwo.
Pewnego dnia przeczytaliSmy w
gazecie, ze w zwigzku z kampania
wyborcza — chyba okoto roku 1950,
majac na wzgledzie, ze wlasnie



wtedy Churchill stawat do wyborow
ponownie po porazce z 1945 roku -
stynny angielski polityk pokonat
16.000 lub 17.000 km samolotem. Nie
wiem, czy to ja, czy Don Alvaro
skomentowal, Ze tyle wiasnie
kilometrow my pokonaliSmy w tym
samym czasie, ale samochodem. Ojca
bardzo rozbawila ta zbieznos¢
faktow.

Podroéze - ze wzgledu na swoja
dtugosc — konczyly sie bardzo
poéznym wieczorem, albo zaczynaly
bardzo rano. Ojciec rzadko spat w
samochodzie» (ibidem, s. 7).

* Triana — podmiejska dzielnica
Sewilli polozona na wyspie na rzece
Guadalquivir - przyp. ttum.

[137] AGP, P04 1972, s. 422.
[138] RHF, D-15204 26.

[139] Por. ibidem; por. takze : José
Luis Muzquiz de Miguel, RHF,



T-04678/1, s. 75. Na Diego de Leon
Ojciec przyjmowatl wiele wizyt
skladanych z réoznych powoddw.
Niektorych osob, ktore chciaty
poznac zatozyciela Opus Dei
wiedzione niezdrowa ciekawoscig,
unikal, poniewaz - jak mawiat -
jedyne czego chcq, to obejrzec to
dziwo; por. Francisco Ponz Piedrafita,
Mi encuentro con..., s. 102-104.

[140] Antonio Fernandez Grilo, Las
Ermitas de Cordoba.

* Gran Via - jedna z najruchliwszych,
glownych ulic Madrytu - przyp.
thum.

** Plac Cibeles - jeden z najbardziej
reprezentacyjnych placow w
centrum Madrytu - przyp. ttum.

[141] RHF, D-15204 27.

[142] Ignacio Echeverria Recabeitia,
RHF, T-05855, s. 13.



*** (dost. hiszp.) Dom z ogrodem od
Cudow - przyp. thum.

[143] RHF, D-15204 26.
[144] Apuntes, nr 1476,z 10 1 1938.

[145] Por. Carmen Pefialver Gémez
de las Cortinas, markiza de las Torres
de Oran, RHF, T-05090, s. 3.
Zalozyciel Dziela zwyk! byl sktadac
zyczenia bozonarodzeniowe
markizom de las Torres de Oran; por.
np. list do Manuela Marii
Fernandeza de Prada y Vasco,
markiza de las Torres de Oran, z
Madrytu, w: EF-441225-7.

[146] Por. RHF, D-0007419 (Dziennik
akademika Albayzin); oraz list do
abpa Manuela Hurtado y Garcii, z
Madrytu, w: EF-450821-1; na temat
administracji: listy do swoich corek z
Bilbao oraz z osrodka Los Rosales, w
Villaviciosa de Oddn, z Granady,
odpowiednio w: EF-460124-1 oraz
EF-460124-2.



[147] Por. RHF, D-00074-19.

[148] Podanie nosi date 2
pazdziernika 1945 r.. Pozostale
dokumenty: list, regulamin
akademika etc. por.: list do abpa
Agustina Parrado Garcii, z Madrytu,
w: EF-451003-2; RHF, D-15434 oraz
D-15166.

[149] List do abpa Agustina Parrado
Garcii, z Madrytu, w: EF-451022-1.

[150] Podanie jest datowane w
Granadzie 20 listopada 1945 r. Por.
dziennik akademika Albayzin: AGP,
Sec. N.3, leg. 074-19 oraz RHF,
D-15434.

[151] Ibidem; oraz Rejestr Oficjalny
Kurii: Reg. lib. 1 B, nr 807 oraz 1037.

[152] RHF, D-15160.

[153] RHF, D-15161. Uzyskano 200
dni odpustu za ucalowanie



drewnianego krzyza: por. Reg. lib.
1.B, nr 1081.

[154] Por. dziennik akademika
Guadaira: AGP, Sec. N.3, leg. 137-27.

[155] W dwadziesScia piec lat pdzniej
w taki oto sposob zalozyciel Opus Dei
wspominatl szczegoly tej swojej
pierwszej rozmowy z siostra Lucig:

Potraktowatem jq oschle, poniewaz
wiedziatem, Ze jest swietq, a ona nie
tylko sie nie obrazita, ale zwrdocita sie
do mnie, by mi powiedziec, Zze Opus
Deimusti dotrzec do Portugalii.
Odpowiedziatem jej, Zze nie mamy
paszportow, na to ona odpowiedziata:
ja to zatatwie od razu. Zadzwonita do
Lizbony i uzyskata dla nas zezwolenie
na przekroczenie granicy.

W ogdle nie rozmawialismy o
objawieniach Najswietszej Maryi
Panny. Nigdy tego nie zrobitem. To
kobieta wspaniale pokorna. Zawsze,
gdy jq widze, przypominam jej, Ze



odegrata waznq role u poczqtkow
Dzieta w Portugalii (Zapiski ze
spotkania z 27 III 1970: por. AGP, P01
1981, s. 1362).

O tej rozmowie, jaka don Josemaria
przeprowadzit z siostra Lucia,
opowiada bp José Lopez Ortiz:
«Miedzy innymi powiedzial jej:
Siostro Lucio, przy wszystkim, co
mowiq o siostrze i o mnie, tylko tego
brakowato, Zebysmy poszli do
piekta...! Opowiedzial mi Ojciec, ze
siostra Lucia zamyslila sie i
powiedziala z calg szczeroScia:
»~Naprawde, ma ksigdz racje”.
Josemaria byl bardzo uszczesliwiony
z tego dowodu jej pokory» (José
Lopez Ortiz, w: Testimonios..., s. 236).

Por. takze : Alvaro del Portillo, Sum.
875; Alberto Cosme do Amaral, Sum.
6791.

[156] Por. Eliodoro Gil Rivera, Sum.
7748.



[157] José Lopez Ortiz, w:
Testimonios..., s. 237.

[158] Ibidem.

[159] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
857.

[160] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
627; takze : listy do o. Nicolasa Garcii
CMF, w: EF-450908-1; do bpa
Manuela Goncalvesa Cerejeiry, w:
EF-450913-1 oraz do ks. Urbano
Duarte, w: EF-451105-1, wszystkie z
Madrytu.

[161] List z Madrytu, w: EF-460521-1.
Prosbe do ksiedza biskupa o
pozwolenie na otwarcie osrodka w
Coimbrze jako akademika zalozyciel
Opus Dei zlozyl w liScie z Madrytu, 2
lutego 1946 r. (por. RHF, D-15174).

[162] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
627.



[163] José Ramon Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, s. 70.

[164] Por. RHF, D-15433. Nie mozna
bylo tam umies$ci¢ Najswietszego
Sakramentu jeszcze przez dwa
miesigce.

Ojciec bardzo chcial, by Pan
przewodzit temu domowsi, jak widac
z jego korespondencji z jego synami
w Bilbao. W liscie, ktory napisat do
swoich corek w listopadzie, zdradzat
swoja niecierpliwosc¢: Czy juz macie
Najswietszy Sakrament?
Towarzyszcie mu bardzo licznie (list
do jego corek w Bilbao, z Madrytu, w:
EF-451117-1). A swoich synow pytak:
Kiedy bedzie mieli Pana Jezusa w tym
Tabernakulum? Ja tez bardzo tego
pragne (list do jego synow w Bilbao, z
Madrytu, w: EF-451128-1).

[165] Federico Suarez Verdeguer,
RHF, T-05253, s. 25.



[166] Por. Javier Echevarria, Sum.
2208.

[167] Mieszkanie przy ulicy
Muntaner nazywano potocznie
»Klinika”, gdyz mieszkalo tam wielu
lekarzy.

[168] 8 lutego 1946 r. uzyskano
zezwolenie arcybiskupa (por. RHF,
D-15167). 24 X 1946 r. zalozyciel
Opus Dei zwrdcil sie o zezwolenie na
otwarcie kaplicy poipublicznej z
tabernakulum w domu przy Baltasar
Gracian 3; zostato ono udzielone 8 XI
1946 r. (por. RHF, D-15168); jednak
wykonczenie domu, ktéry dzis
nazywany jest akademikiem
Miraflores zajeto dodatkowo kilka
lat.

[169] Por. RHF, D-15171.

[170] Por. RHF, D-15172. Rozwoj
pracy apostolskiej na uniwersytetach
w Murcii i w Oviedo jest pézniejszy



niz w pozostalych miastach
uniwersyteckich Hiszpanii.

[171] Por. RHF, D-15174.

[172] Zezwolenie nosi date 27 lutego
1946 r.; por. RHF, D-15173. Chodzi o
przyszly akademik La Estila. Juz pod
koniec lata 1944 roku zalozyciel Opus
Dei zainicjowal przygotowania, aby
zbudowa¢ akademik.

[173] Por. RHF, D-15170. Zanim
wzniesiono budynek z
przeznaczeniem na akademik,
otwarto inne oSrodki, aby rozszerzyc
prace apostolska ze studentami. 30
kwietnia zalozyciel Dziela pisal:
Przyjechatem wtasnie z Valladolid, i
dzis rano umiescitem Naszego Pana w
Tabernakulum. To piekna sprawa,
jeszcze jedno! (por. list do jego synow
w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-460324-2).

[174] Przenosiny do akademika
Monterols zostaly dokonane wilasnie



przy okazji Bozego Narodzenia; por.
dziennik z Monterols: AGP Sec. N, 3
leg. 172-14.

[175] Por. list do jego synow w
Barcelonie, z Madrytu, w:
EF-430508-1. 25 maja zatozyciel
Dziela wylecial z Madrytu do
Barcelony, a 27 maja wyruszy! do
Saragossy, a stamtad do Madrytu;
por. RHF, D-15200.

[176] Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con..., s. 135.

[177] Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159, X1, s. 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-15/ (01-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-15/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-15/

	Rozdział 15: Nowy impuls apostolski (1944 – 1946)
	Nowy impuls apostolski (1944 – 1946)


