
opusdei.org

Rozdział 15: Nowy
impuls apostolski
(1944 – 1946)

1. Po święceniach. 2. „Los
Rosales” oraz akademik
Zurbaran. 3. Duch kapłański i
mentalność świecka. 4.
Rekolekcje życia i śmierci. 5.
Podróż po Andaluzji i
Portugalii.

28-08-2018



Nowy impuls apostolski (1944
– 1946)

1. Po święceniach

Nazajutrz po pierwszych
święceniach księży z Dzieła, don
Josemaría udał się rano na spotkanie
z don Álvarem del Portillo który
mieszkał wówczas w ośrodku przy
ulicy Villanueva. Chciał otrzymać od
niego rozgrzeszenie. Zapytał go, czy
wysłuchał już jakiejś spowiedzi.
Dowiedziwaszy się, że nie,
powiedział mu: Więc wsyłuchasz
mojej, ponieważ chcę u ciebie odbyć
spowiedź generalną[1]. Z powodu
braku doświadczenia w udzielaniu
tego sakramentu, w momencie, gdy
trzeba było udzielić absolucji
penitentowi, don Álvaro był tak
bardzo przejęty, że Ojciec –
opowiadał to wielokrotnie sam don
Josemaría – musiał pomóc mu
wypowiedzieć formułę
rozgrzeszenia. Od tej chwili aż do



śmierci spowiednikiem założyciela
Opus Dei był jego duchowy syn[2]. A
jego pokora była tak wielka, tak
wielka jego przejrzystość
wewnętrzna, że otwierał przed
Álvarem swoją duszę także poza
spowiedzią[3].

W ciągu tygodnia odprawione
zostały msze prymicyjne świeżo
wyświęconych kapłanów. We wtorek,
27 czerwca, Chiquiego (don José
Maríi) w kościele Świętej Izabeli.
Służyli mu do mszy o. López Ortiz
oraz don José María Bueno Monreal.
Ceremonia odbyła się w zapełnionym
kościele o wpół do dziesiątej rano.
Stawił się w komplecie personel
„Electra de Madrid”,
przedsiębiorstwa zajmującego się
dostarczaniem energii elektrycznej,
w którym pracował celebrans:
udziałowcy spółki, naczelni
inżynierowie, asystenci, urzędnicy,
robotnicy oraz profesorowie i
koledzy ze Szkoły Górniczej[4].



Don Álvaro odprawił mszę w środę w
kaplicy kolegium ojców marianów z
Pilar. Służyli do mszy o. Aguilar OP
oraz dyrektor kolegium. Podobnie
jak podczas mszy u Św. Izabeli, po
zakończeniu udzielono
błogosławieństwa papieskiego,
zaintonowano Te Deum i odbyła się
prawdziwa defilada ludzi –
krewnych, znajomych, przyjaciół – i
jak to miało także miejsce u
Chiquiego, wielu inżynierów i
profesorów ze Szkoły Inżynierii
Drogowej ucałowało rękę nowego
kapłana[5]. W czwartek, 29 czerwca,
don José Luis odprawił swoją
pierwszą mszę w kościele klasztoru
Wcielenia Pańskiego. Byli wtedy
także obecni przyjaciele i koledzy
celebransa ze Szkoły Inżynierii
Drogowej oraz liczny personel z
RENFE – państwowej sieci kolejowej,
w której pracował. Tak, jak to miało
miejsce w dniu święceń, Ojciec nie
chciał uczestniczyć w tych mszach
prymicyjnych. Nie dawał upustu



swoim uczuciom i całą radość
ofiarowywał wyłącznie Panu. Po
ludzku rzecz biorąc to, co się działo,
było prawdziwym „tryumfem”, a on
w swej pokorze wprowadził zasadę,
żeby w przyszłości nie pojawiać się
na tego typu ceremoniach. Jego
synowie, jak z łatwością odkrył don
Leopoldo, oraz wielu przyjaciół znało
przyczynę jego nieobecności. Ale w
ten czwartek don Josemaría nie
stracił ostatniej okazji, aby sprawić
przyjemność nowemu kapłanowi.
Gdy zbliżała się pora, zawołał
Ricarda Fernándeza Vallespína i
powiedział mu: Idziemy na mszę
prymicyjną José Luisa[6]. Wysłuchali
jej, wmieszani w tłum
uczestników[7].

* * *

Kilka miesięcy wcześniej, w lutym
1944 roku, odbywając rekolekcje, don
Josemaría myślał być może o
przyszłych kapłanach: Jakże jasno



widzę, że w szczególny sposób w
Dziele, być kapłanem, znaczy wisieć
stale na Krzyżu![8]. Streścił też w
dwu słowach zadanie kapłana: 
Kapłan: ma uświęcać siebie i uświęcać
innych[9]. Był to ambitny ideał, który
starał się wytłumaczyć tymi prostymi
słowami:

Letni kapłan – to wielki wróg Dzieła. 
Stąd wypływa absolutna konieczność,
byśmy my, kapłani, byli świętymi[10].

Kapłan więc uświęca się pełniąc
swoją posługę: Twoja praca, kapłanie,
nie polega tylko na zbawianiu dusz,
ale także na ich uświęcaniu[11]. A po
to trzeba oddać się zupełnie swojej
posłudze, bez półśrodków, nie
pozwalając sobie na letniość ani na
bezczynność, ani na zniechęcenie.
Zadaniem kapłana jest napełniać
świat światłem, głosząc Chrystusa.
Ponieważ lud Boży, używając
wyrażenia ewangelicznego, odbija
wspaniałą świętość swoich



kapłanów, Bóg nie pozwoli, by był
pogrążony w ciemnościach. Na
jednej z fiszek zapisanych przez
założyciela Opus Dei, która dotyczy
kapłaństwa, czytamy:

Ty jesteś słońcem (lux mundi*), a twój
lud księżycem, który odbija światło,
które otrzyma od ciebie[12].

Swój notatnik założyciel Dzieła
zapełniał całym mnóstwem tego
rodzaju uwag, które stosował przy
formowaniu kapłanów. Ukazują one
jasno, dokąd biegły myśli kaznodziei:
ku świętości, świętości i jeszcze raz
ku świętości. Bóg prosił, by
przypomniał światu właśnie to
posłanie: powołanie do świętości dla
wszystkich chrześcijan. Dla don
Josemaríi nie do pomyślenia była
postawa kapłana letniego, na jakich
jego szlachetne i zakochane sercem
natykało się czasami. Jak to możliwe
– pytał sam siebie – że kapłan



przystosował się do przeciętności
życia?

Cóż za bolesny aspekt ludzkiej
kondycji! Ale ten brak spójności,
cechujący taką postawę, nie
zaskakiwał go. Już wówczas
doświadczył niewiarygodnego
działania ludzkiego wnętrza, skoro w
Drodze pisał:

Paradoks: bardziej osiągalna jest
świętość niż uczoność, ale łatwiej jest
być uczonym niż świętym[13].

Podobną refleksję znajdujemy w 
Zapiskach, chociaż nie chodzi tu o
myśl, lecz o wydarzenie, którego
głównym bohaterem był człowiek z
krwi i kości:

Chciałbym zapisać fakt – czytamy w
notatce z maja 1931 roku – który
powinien zawstydzić nawet osoby
bardzo zaawansowane w cnotach, 
ponieważ pokazuje, jak ludzie dla
kilku marnych peset są w stanie



poświęcać się bardziej, niż służyć
Bogu. Dwa lub trzy razy widziałem w
tramwajach głuchonieme dziecko,
które za pomocą napisanej przez
siebie kartki prosiło ludzi o jałmużnę. 
Budziło prawdziwe współczucie: 
tramwajarze nie brali od niego za
bilet, za co dziękowało wyrazistymi
ruchami...[14].

Minął jakiś czas i pewnego dnia do
don Josemaríi podeszła jedna z pań,
które współpracowały w dziełach
miłosierdzia w Patronacie Chorych.
Nazywała się Luz Martínez[15].
Powiedziała mu o kilku osieroconych
dzieciach i poprosiła, by zrobił coś
dla nich. W dwa tygodnie później
przedstawiono mu w Patronacie
najstarsze dziecko spośród sierot
polecanych przez donię Luz. Kapłan
natychmiast rozpoznał chłopca:

Był to nasz niemowa... a buzia mu się
nie zamykała! –Z całą bezczelnością i
tupetem mały hultaj opowiedział nam



o swojej działalności: zrabiał udając
niemowę (nauczył się tego od
sąsiadki, która naprawdę nią była)
nawet do dziesięciu peset dziennie. 
Ma ślady po strasznej ranie na czole,
którą mu zrobili, żeby zmusić go do
mówienia – jak powiada – ale nawet w
domu pomocy społecznej nie
powiedział ani słowa, nawet nie
wyrwało mu się „Aj!”, tylko jęki
niemowy. Innym razem rozbili mu –
jak twierdzi – kciuk młotkiem... nic
nie powiedział! Wiele razy – zapewnia
– kłuli go szpilką w najbardziej
umięśnione miejsce jego osoby... Nigdy
nie usłyszeli jego krzyku! Jakaż siła
woli! Czy my mamy taką, by służyć
Bogu?[16].

Są tacy, którzy mówią, że służą, a nie
nadają się do niczego, powtarzał
często don Josemaría[17]. Na
szczęście mógł być dumny ze swoich
synów – kapłanów. Ktoś przed
święceniami stwierdził: «teraz ich
wyświęci, a potem zamęczy ich na



śmierć pracą»[18]. Wkrótce
powiedzenie to stał się faktem i
zrodziła się legenda, że naprawdę
„mordował” ich nawałem pracy. Było
w tym dużo prawdy, ponieważ jak
tylko zyskali święcenia, i Ojciec
uznał, że są w stanie głosić Słowo
Boże i sprawować swą posługę,
pchnął ich do nieustannych podróży
apostolskich, tam i z powrotem. W
sierpniu – opowiada don José Luis
Múzquiz – już prowadzili pierwsze
rekolekcje, on i don José María
Hernández Garnica. Każdy z
cotygodniowych kursów składał się z
ponad dwudziestu medytacji, które
mogli spokojnie przygotować dzięki
hojności Ojca, który – pełen
zrozumienia dla ich sytuacji – rzekł
im: Macie tutaj moją kartotekę z
medytacjami[19]. Ten odruch
szczodrości, oddanie do dyspozycji
młodych księży swoich fiszek i
osobistych notatek nie zdarzył się
chyba u jakiegokolwiek innego
nauczyciela na tym świecie[20]. Z tej



kartoteki wzięli wszystko, co uznali
za stosowne, zgodnie ze swą wolą i
potrzebami. Dużo musiało im się
przydać, skoro don Josemaría był
zmuszony założyć zupełnie nową
kartotekę[21].

Zaczęły krążyć nowe plotki, które
nakładały się na już znane i
przebrzmiałe. Podniosły się głosy, że
był prawdziwym tyranem, który
zamęcza swoich ludzi. Było prawdą
to, że Ojciec był zdecydowany
uczynić swych synów świętymi,
wymagając od nich w rozsądny
sposób, ale oczekując heroiczności.
Chciał, aby zyskali jak największe
doświadczenie duszpasterskie. Cel
ten nie pozostał jedynie pobożnym
życzeniem. Troska, jaką okazywał
Ojciec swym pierwszym synom,
którzy stali się kapłanami, objawiała
się w ten sposób, że popychał ich do
wykonywania z pasją swej posługi.
Don Álvaro del Portillo zapamiętał
dobrze, że w pierwszym roku



kapłaństwa założyciel Dzieła skłonił
ich do poprowadzenia trzynastu
cykli rekolekcji po dwadzieścia dwie
medytacje każdy. Poza tym
prowadzili tyle samo dni skupienia
oraz wygłosili niezliczone kazania.
Nie wspominając oprócz tego o innej
pracy: pogadankach, spowiedziach,
kierownictwie duchowym oraz
sprawach związanych z
zarządzaniem Dziełem[22].

Jeszcze bardziej wymagający,
heroicznie wymagający, don
Josemaría był wobec samego siebie.
Po raz kolejny można dowieść, że żył
zgodnie z wymaganiami ducha, o
których mowa w jego notatkach i
fiszkach. Od chwili, gdy po wojnie
domowej rozpoczął prowadzenie
rekolekcji, bardzo rzadko trafiał się
miesiąc bez nich. Jednym z takich
miesięcy był listopad 1943 roku. Nie
trzeba jednak zbytnio trudzić się w
dochodzeniu przyczyny. Wystarczy
przeczytać to, co napisał do opata z



Montserrat w liście napisanym w
Sewilli 17 grudnia tegoż roku:

[...] Jeśli nie odpowiadałem wsześniej
W[aszej] W[ielebności], to dlatego, że
musiałem spędzić kilka dni w
bandażach i opatrunkach na skutek
małej operacji, a mój jedyny brat
przez pewien czas walczył ze śmiercią
z powodu wrzodu dwunastnicy. Bogu
dzięki, jest z nim lepiej, chociaż
prawie wykrwawił się pomimo dwu
transfuzji, które mu zrobili[23].

W pierwszych miesiącach 1944 roku
don Josemaría ograniczył swoją
działalność, prowadzoną w różnych
diecezjach hiszpańskich. W styczniu
musiał przejść kolejną operację, tym
razem migdałków[24]. Ale ani
wyczerpanie, ani choroby nie zdołały
sparaliżować jego energii. Z
zadziwiającą prędkością wstawał z
łóżka, jak gdyby zapał, z jakim
wracał do posługi kapłańskiej
pozwalał mu w przyspieszonym



tempie wracać do zdrowia.
Rekolekcje dla wspólnoty
augustianów w El Escorial, które
trwały od 3 do 11 października 1944
roku, wystawiły na próbę jego
wytrzymałość fizyczną. Był w
połowie rekolekcji, gdy szyja
strasznie mu spuchła i zaczął w
siedmiu miejscach pękać ropień. By
nie trzeć o niego koloratką, używał
chusty, której biel kontrastowała
znacznie z ciemnościami panującymi
w kaplicy. Don Josemaría nie chciał
na siebie zwracać uwagi i
zdecydowny był poprowadzić do
końca rekolekcje, nie poinformowl
więc brata pielęgniarza o swojej
dolegliwości. Zachowywał się w ten
sposób, by uczestnicy rekolekcji
także nie mogli się zorientować, jak
bardzo poważna jest jego choroba,
ani że ma ataki wysokiej
temperatury. W krótkim liście do
Madrytu prosił o czarne chustki,
które mógłby wiązać na szyi:



Przyślijcie mi dwie czarne chustki na
szyję. Można uprać tę, którą
dołączam i tę, którą wysłałem
wczoraj w torebce. Są pilnie
potrzebne.

Powiedz Ricardowi, że kiedy tu
przyjedzie, niech przywiezie aparat
fotograficzny.

Jest już po czwartej i jeszcze nie
przyszedł mój pielęgniarz. Tak
naprawdę mogę się bez niego obyć.
Już sobię poradzę[25].

W dwa tygodnie później prowincjał –
o. Carlos Vicuña, przywołałwszy
opinie i komentarze uczestników
rekolekcji, pisał do Álvara del
Portillo, że:

«Zdam Księdzu krótką relację z
rekolekcji, które ks. José María
Escrivá poprowadził dla
augustianów z klasztoru El Escorial
w październiku. Wszyscy się
zgadzają, że przeszedł wszelkie



oczekiwania i w pełni zrealizował
pragnienia przełożonych; teraz
oczekujemy, że Bóg ześle bardzo
obfite owoce. Wszyscy bez wyjątku
(ojcowie, teolodzy, filozofowie, bracia
i nowicjusze), jak to się mówi, z
zapartym tchem słuchali
wszystskiego, co płynęło z jego ust.
Wydawało im się, że jego medytacje
po 30 i 35 minut trwają tylko 10, tak
byli ujęci jego potokiem zapału,
entuzjazmu, szczerości i
serdeczności. „To płynie z jego
wnętrza, mówi tak, bo ma życie
wewnętrzne, płonie w nim
prawdziwy ogień, jest świętym,
apostołem; jeśli dożyjemy, to
zobaczymy go wyniesionego na
ołtarze...” – takie oto opinie
wysłuchałem od jego słuchaczy.

Warto zauważyć rzadką
jednomyślność w tych pochwałach,
płynących od audytorium złożonego
głównie z intelektualistów i
specjalistów. Nie słyszałem żadnego



mniej przychylnego głosu. Jest
prawdą, że gdy tu przybył, otaczał go
nimb świętości, jednak nie mniej
prawdziwe jest, że nie tylko go nie
rozwiał, ale nawet utwierdził.

Takie są w skrócie wrażenia całego
Zgromadzenia»[26].

Ojcowie i bracia nie widzieli jednak,
w jakim stanie udawał się do swego
pokoju, by krótko odpocząć między
jedną medytacją a drugą. A kiedy
nadchodziła pora medytacji, don
Josemaría czynił wprost nadludzkie
wysiłki, by z temperaturą sięgającą
czterdziestu stopni poprowadzić je
znowu. Mówił z zapałem, walcząc
uparcie z gorączką, aby nie dać się jej
złamać[27].

Przeprowadzono u niego badania. Z
objawów i złego samopoczucia, jakie
nie opuszczało go od dłuższego czasu
(zmęczenie, choroba wrzodowa,
pragnienie, wyczerpanie, skłonność



do tycia) stwierdzono u niego
zaawansowaną cukrzycę.

Możliwe, że tak heroiczna
działalność duszpasterska
przyczyniła się do
rozpowszechnienia legendy, że
„mordował” swoich księży. Don
Josemaría wiedział dobrze, że wraz
ze święceniami kapłan zaciąga się na
służbę u swoich braci. W ten sposób
o tym pisał do wszystkich swoich
dzieci w pierwszym roku święceń
księży z Dzieła:

Wszyscy, dzieci moje, powinniście
służyć jedni drugim, jak tego wymaga
Wasze braterstwo, jeśli jest dobrze
przeżywane, ale kapłani nie powinni
tolerować, aby ich bracia świeccy
świadczyli im jakieś zbędne usługi.
My, kapłani, jesteśmy w Dziele
sługami wszystkich innych, i
naśladując przykład Pana, który nie
przyszedł, aby mu służono, lecz by
służyć – non veni ministrari, sed



ministrare* – powinniśmy potrafić
usłać ziemię naszymi sercami, aby
inni mogli po nich miękko stąpać. 
Dlatego, pozwolić, by służyli Wam bez
potrzeby wasi bracia świeccy, jest
czymś, co sprzeciwia się samej istocie
ducha Opus Dei.

Potrzebujemy kapłanów z naszym
duchem: którzy są dobrze
przygotowani, którzy są radośni,
sprawni i skuteczni, którzy mają mieć
sportowego ducha wobec życia,
którzy się z chęcią poświęcają dla
swoich braci, nie czując się ofiarami,
którzy wiedzą, że wszyscy w Dziele z
całej duszy ich kochają. Synowie moi,
módlcie się dużo, aby byli bardziej
radośni, bardzo święci, by nie myśleli
o sobie samych i by dbali wyłącznie o
chwałę Bożą i dobro pozostałych.

Jest konieczne, by nasi kapłani mieli w
swojej duszy zasadniczą dyspozycję:
poświęcić się zupełnie służbie swoim
braciom, w przekonaniu, że posługa,



do której zostali powołani w Opus Dei
to wielki zaszczyt, ale przede
wszystkim wielki ciężar. Łatwy
jednak do niesienia, jeśli będą się
starać być bardzo zjednoczeni z
Bogiem, ponieważ jego jarzmo zawsze
jest słodkie, a jego brzemię lekkie -
iugum meum suave est, et onus
meum leve*.

Co roku piszę na pierwszej karcie
kalendarza liturgicznego, którego: in
laetitia, nulla dies sine Cruce!**, aby
zmobilizować się do niesienia z
wdziękiem ciężaru Pana, zawsze z
dobrym humorem – choćbym tyle razy
musiał robić to wbrew sobie – zawsze
z radością[28].

Świeżo wyświęceni księża z
uległością pozwalali się formować
rękom założyciela Opus Dei, który
wysyłał ich i prowadził wszędzie
tam, gdzie było trzeba. Zgadzali się
na to z wielką ochotą, zawsze gotowi
żyć z radością wedle radykalnych,



krótkich i przenikliwych wskazówek,
jakich udzielał im Ojciec:

Bądźcie przede wszystkim kapłanami.
Następnie, kapłanami. A zawsze i we
wszystkim – wyłącznie kapłanami.

– Mówcie wyłącznie o Bogu.

– Kiedy zostaniecie wezwani przez
penitenta, rzućcie wszystko, by się
nim zająć[29].

2. „Los Rosales” oraz akademik
Zurbarán

Kapłani wywodzący się z Opus Dei
natychmiast przyjęli pewien
rodzinny rys. Poza osobistymi
cechami każdego z nich, u
wszystkich trzech dostrzec można
było wspólny wizerunek
zakorzeniony w duchu Dzieła i
wzmacniany stałym kontaktem z
założycielem. Pierwszym, który
zwrócił na to uwagę, był don
Leopoldo. Wraz z upływem miesięcy



rosła satysfakcja Ojca z
intensywności pracy pierwszych
kapłanów. Już z daleka można było
dostrzec, że są oni jego dziełem. Z
radością dostrzegał, że dążyli do
takiego wzoru kapłaństwa, jaki on
sam im wyznaczył. Bez słowa skargi
godzili się na życie wypełnione
poświęceniem i intensywną
działalnością apostolską. Idąc za
przykładem Ojca, także „mordowali
się pracą”.

Działalność apostolska Ojca znajduje
odzwierciedlenie w jego ogromnej
korespondencji, dlatego jest dość
dziwne, że listy z jesieni 1945 roku
nie przekraczają tuzina. Możliwe, że
niektóre z nich zaginęły, ale dzięki
pozostałym jesteśmy w stanie
odtworzyć szlak jego podróży po
kraju aż do 19 stycznia 1946 roku. Tę
datę noszą dwa listy, w tym jeden do
jego córek w Bilbao, w którym
powiada: Dostaję Wasze listy i
naciskam, by Wasze siostry pisały do



Was często, ponieważ ja sam teraz
tego robić nie mogę[30]. Zaraz potem
następuje kolejna krótka luka, z
wyjątkiem dwóch listów, obu
wysłanych z Granady. Jeden z nich
Ojciec skierował do swoich córek z
ośrodka Abando (Bilbao), pisząc, że
dopiero wrócił z Sewilli, i że wkrótce
przyjedzie do Bilbao, by się z nimi
zobaczyć[31]. Drugi list skierował do
swoich córek w ośrodku Los Rosales
we Madrycie, w którym donosił, że
chciałby z nimi być, ale trzeba mieć
odrobinę cierpliwości, ponieważ
Ojciecw tych dniach jedzie gdzieś tam,
jak biedny cygan[32].

Dlaczego Ojciec nie mógł pisać?
Czemu służyły te jego ciągłe podróże
z miasta do miasta? Co robił włócząc
się po tym Bożym świecie, jak biedny
Cygan, jak koczownik? List don
Álvara napisany 3 lutego w Bilbao,
skierowany do José Orlandisa,
naprowadza nas na trop miejsc
pobytu założyciela Opus Dei:



«Przedwczoraj – mówił mu –
pojechałem tam wraz z Ojcem, a on
pojechał potem dalej do Asturii i
Galicji». Potem donosi mu, że
przyszedł telegram od Salvadora
Canalsa, który szczęśliwie trafił do
Rzymu. I dalej don Álvaro pisze:
«Myślę, że Ty i ja możemy wyjechać
pod koniec tego miesiąca lub na
początku następnego»[33].

(Salvador Canals i José Orlandis –
wierni z Opus Dei – mieszkali przez
trzy lata w Rzymie: od listopada 1942
do listopada 1945 roku. Pomogli don
Álvarowi w 1943 roku w działaniach
podjętych w celu uzyskania nihil
obstat Stolicy Świętej dla erygowania
kanonicznego w Madrycie
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża).

Z powodu sposobu przekazania tej
informacji przez don Álvara, można
się domyślić, że José Orlandis jej
oczekiwał i że wyjazd obu do Rzymu



odpowiadał planowi powziętemu
uprzednio przez założyciela Opus
Dei. Rzeczywiscie w tydzień później –
9 lutego – don Álvaro napisze do
Rzymu, do Salvadora Canalsa,
zawiadamiając go swoim mającym
nastąpić wkrótce przyjeździe: «Ja
wkrótce przyjadę. Listy są prawie
gotowe: mamy już kilka, a inne nam
doślą [...]. Zobaczymy, może będę
tam prędzej niż za piętnaście dni.
Listy będą z Sewilli, Granady, Murcii,
Walencji, Barcelony, Vitorii, Santiago,
Valladolid, Madrytu i pewnie z
Saragossy i Coimbry, poza tym z
Pampeluny, Avili, Palencii i
Salamanki»[34]. Jakie to były listy,
wyjaśnia ten wysłany następnego
dnia przez don Álvaro do José
Orlandisa, który znajdował się w
Saragossie: «Załączamy Ci kilka zdań
do księdza arcybiskupa. Prosimy w
nich o listy polecające, które już
wystawili wszyscy poproszeni o to
biskupi»[35].



Jest więc oczywiste, że założyciel
Opus Dei niestrudzenie przemierzał
całą Hiszpanię – z jednego końca w
drugi – aby uzyskać listy polecające
od biskupów hiszpańskich. Jaki
jednak projekt starano się
wprowadzić w życie z takim
pośpiechem, starając się o wsparcie
go tak imponującym zestawem listów
polecających? Dokument
zredagowany z księdzem biskupem
Madrid-Alcalá wyjaśnia charakter
tych poczynań i samego projektu.
Oto tłumaczenie z oryginału
łacińskiego:

Ojcze Święty!

Kapłan Josemaría Escrivá de Balaguer
y Albás, Przewodniczący Generalny
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, który pokornie pada
do stóp Waszej Świątobliwości,
gorąco doprasza się Waszej
łaskawości, by móc uzyskać



Decretum Laudis*oraz aprobatę dla
Konstytucji tego Stowarzyszenia[36].

(Po tym następuje wzmianka, na
sześciu linijkach, na temat wydarzeń
dotyczących założenia i pozycji
prawnej Opus Dei: założenie w 1928
roku; aprobata jako Pobożnego
Stowarzyszenia w 1941 roku;
erygowanie kanoniczne jako
Stowarzyszenia w 1943 roku, w
diecezji madryckiej). Dalej dokument
ten powiada:

Z Bożą pomocą Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża rozrosło
się do tego stopnia, że zarówno ze
względu na liczbę oraz szczególną
jakość swoich członków, jak i ze
względu na charakter i rozwój swej
działalności – które są prowadzone
owocnie nie tylko w znacznej liczbie
diecezji, ale także w różnych krajach
Europy i Ameryki – Stowarzyszenie to
wymaga aprobaty, która zapewni
większą stabilność i zasięg, niż te,



które gwarantuje prawo
diecezjalne[37].

(W ostatnim akapicie powoływano
się na aktualność i skuteczność
apostolstwa prowadzonego przez
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża, które zostało dostatecznie
dowiedzione w trakcie 18 lat jego
pracy). Dokument został wystawiony
w Madrycie i nosi datę 25 stycznia
1946 roku[38]. Uzyskanie Decretum
Laudis – sankcji papieskiej – nie
oznaczało nic innego niż uzyskanie
aprobaty Stolicy Świętej, która
pozwoliłaby nadać Opus Dei ustrój
prawa papieskiego, stosowny do jego
apostolskiej ekspansji z diecezji do
diecezji w różnych krajach.

Listy polecające, które załączano do
podania, zostały napisane jako
poparcie oraz dowód na apostolską
ekspansję Opus Dei, które dotarło do
większości diecezji hiszpańskich oraz
kilku krajów europejskich i



amerykańskich. Stanowiły też dowód
poparcia ze strony biskupów dla
pragnień wnoszącego tę prośbę, aby
nadać Dziełu charakter powszechny,
stosowny do charakteru jego
apostolstwa.

* * *

Don Álvaro i José Orlandis wsiedli w
Barcelonie na pokład „J.J. Sister”,
który wypływał do Genui, dokąd
przybyli wieczorem 16 lutego[39].
Tam czekał na nich Salvador Canals.
Wkrótce po przyjeździe do Rzymu
don Álvaro pisał do Ojca, informując
go o sytuacji oraz działaniach
podjętych dla uzyskania dla Dzieła
aprobaty na prawie papieskim. W
tym samym czasie don Josemaría
kontynuował w Hiszpanii swe
niezmordowane podróże i trudy.
Komunikacja pomiędzy oboma
krajami – Hiszpanią i Włochami – nie
była jeszcze normalna, zarówno, gdy
chodzi o pocztę, jak i transport osób i



towarów. Mimo to w dzień Świętego
Józefa otrzymał telegramy i życzenia
z wielu miejsc: Ameryki Północnej i
Południowej, Szwajcarii, Portugalii,
Włoch...

Był późny wieczór 24 marca 1946
roku, gdy don Josemaría napisał do
swoich synów przebywających w
Rzymie, aby powiadomić ich o
wydarzeniach w Hiszpanii. W tym
czasie prowadził właśnie rekolekcje
dla studentek w ośrodku przy ulicy
Zurbarán w Madrycie, jak sam
wspomina:

Bogu dzięki, jest co robić: mam dwa
kręgi studiów (Św. Rafała), ze średnio
osiemnastoma uczestnikami na
każdym z nich. Ma się odbyć w tym
tygodniu jeszcze jeden, a więc są trzy
tygodniowo. (Piszę do Was wieczorem
24 października). Poza tym prowadzę
już drugi cykl rekolekcji i
przygotowany jest jeszcze jeden[40].



`A propos „księżulków”, jakby chcąc
potwierdzić swe wrażenia, pisze:

Księżulkowie pracują bardzo dobrze,
a pracy jest dla nich aż nadto. Sami
Wam to opowiedzą. Teraz, dzisiaj,
José Luis jest w Sewilli, ale Chiqui
obsłuży wszystko. Naprawdę prawie
jest to niemożliwe, a jednak prowadzi
kurs w Los Rosales i pracę w
Madrycie[41].

W tym liście, napisanym za jednym
zamachem, zapisane zostały różne
wiadomości. Wiele jest istotnych, jak
ta dotycząca odpowiedzi na prośbę o
listy polecające od biskupów
hiszpańskich; admisję do Dzieła
pierwszych numerariuszek
pomocniczych; a najistotniejsze są
chyba informacje na temat papieża i
jego poznania Opus Dei:

Pisze mi opat Escarré – wspomina
założyciel Dzieła – i przekazuje mi
wiadomości, które naprawdę mnie



pocieszają, na temat swej rozmowy z
Ojcem Świętem, Laus Deo*![42].

Tej nocy nie skończył tego listu i
podjął wątek następnego dnia,
pisząc: Kontynuuję, 25 marca,
wieczorem. Fragment zapisany 25.
nie był zbyt znaczący. Było to tylko
osiem, może dziesięć linijek, pisał
więc dalej 26. Ale także tego dnia nie
zaszedł zbyt daleko. Dalsze akapity
podjął w trzy dni później:

29 marca: byłem w Zamorze, aby
spotkać się z tutejszym biskupem,
który także przygotowuje dla nas list
polecający. Przyjechaliśmy wczoraj
rano i wróciliśmy o pierwszej dziś w
nocy [...]

Chiqui jest w Bilbao, a José Luis, który
wrócił już z Sewilli, jutro jedzie do La
Coruñi. Znowu zostanę sam, chociaż
na krótko. Jakże potrzeba więcej
kapłanów!



Nie wiem, jak się Wam podoba ten
list, napisany po kawałeczku i pełen
„falek”**, jak te pisane w czasach
Burgos. Ta sytuacja trochę mi
przypomina ówczesną, nie wiem
dlaczego. A właśnie, że wiem![43].

Ale list nie kończy się na tej
wzmiance o wizycie u biskupa
Zamory i wspomnieniu czasów
Burgos. Dalej następuje
spektakularny przeskok o trzydzieści
dni i znowu rozpoczynają się kolejne
fragmenty listu-dziennika:

Piszę dalej 29 kwietnia. Muszę
wyjechać w podróż i wśród tylu spraw
nie byłem w stanie odpowiedzieć na
list Álvara.

I znowu 30 kwietnia: Przyjechałem
właśnie z Valladolid, i tego ranka
zostawiłem Naszego Pana w
Tabernakulum: to piękna sprawa,
jeszcze jedno![44]. (Don Josemaría
liczył ośrodki Dzieła według liczby
tabernakulów).



Aż nadto wiele racji miał don
Josemaría, określając ten list jako 
napisany po kawałeczku i pełen
„falek”, ponieważ starał się falistymi
liniami oddzielać kolejne części gęsto
pisanego tekstu. List, począwszy od
25 marca, jak to zostało szczegółowo
wyjaśnione, wiedzie żywot
akcydentalny i pozwala śledzić kroki
założyciela Dzieła.

Pozostawiając na boku genezę listu,
naturalna ciekawość czytelnika
jeszcze raz natknie się na dewizę
milczenia – ukryć się i zniknąć – która
stanowi zasadniczy rys charakteru
Josemaríi. Na obrazę, na kalumnie,
na niezasłużony sprzeciw
odpowiadał milczeniem. Był
prawdziwym mistrzem w tym, by
zwieść uwagę tych, którzy starali się
obnażyć tajniki jego duszy i przejrzeć
jego osobę. Niejeden raz, już pod
koniec życia, wspominając dawne
wydarzenia ze swoich czterdziestu
kilku lat pracy założycielskiej, mówił



jakby mimochodem w obecności
swoich synów o intymnych
szczegółach swojej duszy:

O wielu rzeczach nie będziecie nic
wiedzieć, ponieważ starałem się nie
zostawić po tym śladu. Ale dowiecie
się wystarczająco wiele, by być bardzo
poruszonymi i bardzo dziękować
Bogu [...].

Bardzo dobrze, że pragniecie poznać
te wydarzenia, ale powinniście
zrozumieć, że dopóki ja żyję, nie
powinny one zostać podane do
publicznej wiadomości, ponieważ
należą do intymnych szczegółów
mojej duszy[45].

Przemilczenia don Josemaríi! W tle
zapisów listu z 24 marca 1946 roku,
ze wszystkimi zawartymi w nim
wiadomościami i wydarzeniami,
dostrzec można (i pośrednio sam
autor pozwala, by wyzierał stamtąd)
cały impet towarzyszący jego
założycielskiemu charyzmatowi.



Działał zawsze z impulsu Ducha
Świętego. Założyciel Opus Dei miał
tego świadomość, dzięki
apostolskiemu zapałowi, który
przenikał aż do szpiku kości całe jego
jestestwo. Było to niczym wiadomość
z wysoka, której wcześniej
doświadczył w Burgos, która
poprzedzała czas intensywnego
drżenia, kiedy trzeba było pracować z
całej duszy[46]. I w jakiś sposób
towarzyszyło temu także przeczucie,
że znowu nadejdzie okazja do
przyjęcia oczyszczeń biernych,
jednak bez żadnej pewności na temat
tego, co go czeka na wiosnę 1946
roku.

* * *

Jednym z ośrodków, którymi
opiekował się duchowo Ojciec wraz
ze swymi pierwszymi synami –
kapłanami był Los Rosales. Jednak
pośród niekończących się podróży po
diecezjach hiszpańskich, gdzie



prowadził rekolekcje na prośbę
biskupów, czegoś mu brakowało.
Marzył o tym, by mieć do dyspozycji
ośrodek rekolekcyjny prowadzony
przez swoje córki. Do tej pory, gdy
chciał poprowadzić cykle rekolekcji
dla kobiet, uczestniczących w
apostolstwie Dzieła, musiał to robić
w ośrodku przy Jorge Manrique, a
gdy chodziło o mężczyzn – w ośrodku
przy Diego de León lub w akademiku
La Moncloa. Czasami, gdy brakowało
odpowiednich terminów, don
Josemaría był zmuszony prowadzić
w tym samym czasie dwa cykle
rekolekcji. Jeden z takich
przypadków miał miejsce w 1942
roku, gdy musiał równolegle
prowadzić dwa cykle dla studentów
pomiędzy 16 a 21 grudnia. Jeden cykl
odbywał się przy Diego de León, a
drugi w akademiku przy Jenner[47].
Obie grupy liczyły po ponad
dwadzieścia osób, tak że uczestnicy
razem nie mieścili się w jednym
miejscu.



Don Josemaría spędzał znaczną część
dnia na przejazdach z Diego de León
na Jenner i z powrotem. Nawet jeśli
starał się to robić jak najszybciej, to
każdy z takich marszów zajmował
mu ponad piętnaście minut.
Codziennie prowadził w każdej z
kaplic trzy medytacje oraz naukę, a
jeszcze znajdował czas, by
porozmawiać z każdym z
uczestników. Zjawiał się w kaplicy
punktualnie, chociaż jeszcze z
przyspieszonym oddechem,
charakterystycznym dla kogoś, kto
szedł szybkim krokiem ulicą. Potem
na kolanach przed Najświętszym
Sakramentem, odmawiał jasno i
wyraźnie, z żywą wiarą, modlitwę
przygotowującą do medytacji. Siadał.
Otwierał ewangelię i rozpoczynał
modlitwę nie szczędząc głosu.
Trzeciego dnia był zachrypnięty,
czwartego stracił głos. Ale nawet bez
głosu nie tracił właściwej sobie
energii[48].



Ten kapłan w takim samym stopniu
poświęcał się jednej duszy, jak
całemu ich tłumowi. Doświadczyła
tego na sobie Marichu Arellano.
Jeden z braci Marichu, Jesús, był
członkiem Dzieła i mieszkał przy
Diego de León. Jesús zachęcił swoją
siostrę, aby nie omieszkała
porozmawiać z don Josemaríą, gdy
bedzie przejazdem w Madrycie.
Rodzina Arellano mieszkała bowiem
w Corelli (Nawarra). Pewnego
kwietniowego dnia 1944 roku
dziewczyna zjawiła się przy Diego de
León, aby zobaczyć się ze swym
bratem i przy okazji poznać Ojca.
Była to czysto grzecznościowa
wizyta, ponieważ nie miała żadnego
szczególnego powodu, żeby
rozmawiać z księdzem. Oto jej
wrażenia:

«Zwróciły moją uwagę jego
naturalność i radość. Ojciec nie tracił
czasu i zaczął mówić mi po imieniu.
Zatroszczył się o moją podróż i



zapytał się o moje plany.
Powiedziałam mu, że miałam zamiar
zatrzymać się kilka dni w Madrycie,
aby poznać miasto, kupić kilka
rzeczy, ponieważ miałam zamiar
wkrótce wyjść za mąż i odbyć przy
okazji tej podróży rekolekcje»[49].

Kapłan zapytał Marichu, czy pozwoli
mu prosić Boga, by powołał ją do
Dzieła. Dziewczyna, lekko zbita z
tropu, zastanawiała się kilka chwil.
Co robić? Była sceptyczna co do
swojego powołania do Dzieła, ale
jeśli rzeczywiście ksiądz je wyprosi...
Wreszcie zgodziła się: tak, może się o
to modlić. Kapłan umówił się z nią
na kolejne spotkanie, ponieważ miał
właśnie poprowadzić rekolekcje w
ośrodku przy ulicy Jorge Manrique.

Gdy Marichu zjawiła się tam,
zaskoczyło ja między innymi to, że w
rekolekcjach brało udział tak
niewiele dziewcząt. Nie było ich



więcej niż trzy, może cztery. Tylko
ona nie należała jeszcze do Dzieła.

«Tak naprawdę jedyną uczestniczką
była Marichu Arellano. Było to pięć
dni, w czasie których Ojciec
prowadził wszystkie medytacje,
pogadanki i Błogosławieństwa
Najświętszym Sakramentem, z
przysłowiową już punktualnością,
którą zawsze żył, starając się
rozpoczynać i kończyć każdy punkt
planu dnia o przewidzianej
godzinie»[50].

* * *

Pewnego dnia w listopadzie 1944
roku Ojciec przesłał wiadomość Nisie
i Mary Tere Echeverríi, że chce się z
nimi spotkać w Los Rosales. Na
krótko przedtem znalazł dom, o
którym myślał, że może służyć jako
dom rekolekcyjny. Dom znajdował
się w Villaviciosa de Odón,
niewielkiej i spokojnej wiosce,
położonej niecałe pół godziny drogi



samochodem od Madrytu. Ojciec
zwiedził dom, obszerny, przyjemny i
wolnostojący, ponieważ otoczony był
ogrodem i małym sadem. Wybrał też
najlepszy pokój na kaplicę. Tego
samego popołudnia udał się na
spotkanie z don Julio, tutejszym
proboszczem i przedstawił mu Nisę,
Mary Tere oraz dwie służące, które
im towarzyszyły. Tego samego dnia
weszli w posiadanie tej
nieruchomości[51].

Potem nastąpiły, jak zwykle,
pasterskie przynaglenia Ojca, który
chciał mieć wszystko jak najszybciej
skończone i świetnie funkcjonujące.
Sam zajął się kaplicą, którą
wyposażono w przedmioty
pochodzące z Jenner, złożone w
magazynie od chwili, gdy musiano
się przeprowadzić do akademika
przy La Moncloa. Z Jenner
pochodziły: tkanina obiciowa, którą
przystrojono ściany oraz fryz, który
stanowił wykończenie tkaniny,



zawierający tekst z Dziejów
Apostolskich[52].

Szybko rozpoczęły się prace nad
dostosowaniem nieruchomości do
tego, by spełniała rolę domu
rekolekcyjnego. W podaniu
datowanym na 29 października 1944
roku don Josemaría zwracał się do
biskupa, by: zechciał wydać
konieczne zezwolenie na założenie
Domu Rekolekcyjnego w Villaviciosa
de Odón[53]. W miesiąc później, gdy
kaplica była już wykończona, wniósł
kolejne podanie, prosząc tę samą
władzę kościelną, by zechciała
udzielić nam zezwolenia na kaplicę
półpubliczną z tabernakulum, w
posiadłości Los Rosales, w
Villaviciosa de Odón, dopóki nie
dobiegną końca prace
przygotowawcze Domu
Rekolekcyjnego i nie zostanie
wzniesiona ostateczna kaplica[54].



Później Ojciec uznał, że Los Rosales
mogłaby się nadawać na ośrodek
formacji kobiet z Dzieła. Czuł pilną
potrzebę stworzenia takiego ośrodka,
ponieważ ośrodek przy Jorge
Manrique okazał się
niewystarczający na zrealizowanie
projektów apostolskich, o których
założyciel Opus Dei myślał w roku
1945[55]. Dla don Josemaríi nie była
ważna możliwość, lecz rzeczywistość
bieżąca. W ten wieczór, gdy przejęli
w posiadanie Los Rosales,
mobilizował swoje córki, mówiąc im:
Teraz jesteście tylko dwie, jednak
bardzo szybko będzie was dwieście, 
dwa tysiące[56].

Pierwsza zima w Los Rosales dłużyła
się im. Od czasu do czasu, kilka z
mieszkających tam kobiet na zmianę
wyjeżdżało, żeby odpocząć i zmienić
otoczenie. Marichu Arellano
opowiada, że w kwietniu 1945roku,
gdy Ojciec zobaczył, że stół, przy
którym miały jeść jest maleńki,



zwrócił im uwagę, że byłoby
stosowne postawić drugi, dużo
większy, zapewniając je, że jeszcze w
tym samym roku ten stół okaże się
niewystarczający[57].

Kobiety przychodziły do Dzieła w
tempie powolnym i z przerwami. W
lipcu 1945 roku rozpoczął się w Los
Rosales kurs formacyjny. Ojciec
prowadził dla nich poranną
medytację i – zaraz potem –
odprawiał mszę. Następnie
prowadził wykłady lub pogadanki na
temat ducha Dzieła. W tym
przedsięwzięciu pomagali mu
pierwsi księża, z których jeden
zawsze towarzyszył Ojcu.

«Powtarzał nam – wspomina Carmen
Gutiérrez Ríos – że potrzebuje z
naszej strony szczególnej wierności;
że jeśli takimi nie będziemy,
będziemy stanowić przeszkodę w
Dziele, a pewnego dnia powiedział
nam, że jeśli będziemy naprawdę



wierne, już wkrótce rozwiniemy się
bardzo, niczym wachlarz, na cały
świat. Na pierwszym miejscu – po
wszystkich prowincjach Hiszpanii, a
z czasem, na Stany Zjednoczone,
Meksyk, Anglię i potem na cały świat.

Kiedy Ojciec mówił te słowa,
miałyśmy tylko trzy ośrodki:
Moncloa, Jorge Manrique i Los
Rosales. Ojciec głośno marzył i nas
zapraszał do marzeń: Marzcie, a
rzeczywistość przekroczy wasze
wyobrażenia»[58].

Ojciec łączył to wielkie pragnienie
ekspansji apostolskiej z drobnymi
sprawami dnia codziennego, jak
wspomina María Teresa: «Pewnego
wieczora w 1945 roku Ojciec
tłumaczył mi, że ponosi przed
Bogiem odpowiedzialność za naszą
formację, za to, by przekazać nam w
całości ducha Dzieła, którego Bóg mu
powierzył. Po kilku dniach Ojciec
zapytał o dyrektorkę. Zeszłam do



holu w Los Rosales, gdzie Ojciec na
mnie czekał. Z wielką cierpliwością
zapytał mnie: Córko moja, dlaczego
ta skrzynia ma dwa otwory zamiast
jakiegoś ładnego zamknięcia albo
zamka? Odpowiedziałam mu: „Nie
wiem, Ojcze”. Ojciec wyjaśnił mi, że
dyrektorka powinna wiedzieć o
wszystkim, co znajduje się w domu, o
przeznaczeniu każdego gwoździa.
Potem poprosił, bym zawołała
ślusarza z wioski, żeby założył zamek
w skrzyni. Potem do klucza
przywiążcie sznurek z frędzlem, aby
był ładnie wykończony, a wszystko z
miłości do Boga»[59].

Dom w Los Rosales bardzo szybko
zaczął funkcjonować jako Ośrodek
Studiów i formacji dla kobiet z
Dzieła. Latem 1945 roku zaczęto
także używać domu w Molinoviejo,
aby tam prowadzić kursy formacyjne
dla mężczyzn. Molinoviejo był to
bardzo skromny wiejski domek,
zagubiony pośrodku sosnowego lasu,



pomiędzy górskim grzbietem a
maleńką wioską Ortigosa del Monte
(Segowia). Z czasem stał się Domem
Rekolekcji i Konwiwencji, ale
wcześniej przeżył wielkie zmiany.

* * *

Liczba ośrodków w Madrycie i na
prowincji, nawet w przybliżeniu nie
oddaje stopnia ekspansji Dzieła. W
Madrycie, dla prowadzenia
apostolstwa wśród mężczyzn były do
dyspozycji dwa mieszkania: jedno
przy ulicy Villanueva i drugie przy
Españoleto, poza tym akademik (La
Moncloa) oraz Centrum Studiów przy
Diego de León. Kobiety natomiast
miały do dyspozycji Los Rosales,
niezależny od niego ośrodek
zajmujący się prowadzeniem
akademika La Moncloa oraz ośrodek
przy Jorge Manrique. Wydawało się,
że, aby nadać silniejszy impuls
apostolstwu wśród studentek,
należałoby się wynieść się z Jorge



Manrique i przenieść bliżej centrum
Madrytu. Don Josemaría polecił
swoim córkom, by modliły się do
Boga, aby nowy akademik, którego
szukały, był gotów na początek roku
akademickiego. W październiku
znalazły dom przy ulicy Zurbarán.
Rozpoczęto natychmiast prace
murarskie, adaptację nieruchomości,
transport mebli z Jorge Manrique i
przygotowanie kaplicy[60].
Stopniowo, gdy robotnicy opuszczali
jakąś część domu, oddając ją po
zakończeniu prac, była ona
natychmiast meblowana,
dekorowana i oddawana do użycia.
W końcu na 8 grudnia 1945 roku
wyznaczono dzień odprawienia
pierwszej mszy i umieszczenia Pana
Jezusa w tabernakulum.

Rozbudzona, głęboka wiara
założyciela Opus Dei sprawiała, że
dbał i okazywał szczególną
delikatność w obcowaniu z
Najświętszym Sakramentem, jak



pokazuje to, co miało miejsce w
wieczór wystawienia Najświętszego
Sakramentu w kaplicy akademika
przy Zurbarán. Opowiada Lola Fisac:
«Ojciec nas poprosił, byśmy zaprosiły
nasze przyjaciółki i nasze rodziny:
odmawialiśmy różaniec, a potem
Ojciec udzielił nam uroczystego
błogosławieństwa Najświętszym
Sakramentem. Kaplica była pełna.
Zaczęto odpowiadać na wezwania
modlitwy nierówno, bez stosownej
uwagi. Ojciec zrobił przerwę i zaczął
od nowa. Ale niektóre z dziewcząt
nie zauważyły tego i w dalszym ciągu
wypowiadały słowa modlitwy każda
w swoim rytmie. Wówczas Ojciec
odwrócił się do uczestników i
wytłumaczył im, że ten sposób
modlitwy nie jest właściwy ani z
ziemskiego, ani z niebieskiego
punktu widzenia i że w ten sposób
nie można ani wysławiać Boga, ani z
Nim rozmawiać. Ukląkł i znowu
zaczął odmawiać modlitwę»[61].



Od tej chwili don Josemaría całą
duszą i ciałem zaangażował się w
działalność apostolską prowadzoną
w rezydencji przy Zurbarán, jak to
zostało wspomniane w podaniu o
pozwolenie na kaplicę
półpubliczną[62]. Don Josemaría
zajął się osobiście wyposażeniem
kaplicy, dając sobie radę ze
szczupłością, a czasem nawet
brakiem środków. Dom wydawał się
celowo powierzony opiece
Najświętszej Maryi Panny. Na ścianie
pierwszego podestu schodów,
pomiędzy dwoma oknami, polecił
umieścić obraz z tekstem
wychwalającym Najświętszą
Panienkę. W ten sposób wchodząc i
schodząc po schodach, co było w tym
domu koniecznością, można było
przeczytać i powtórzyć następujące
wezwania: «Zdrowaś Maryjo, Córko
Boga Ojca; Zdrowaś Maryjo, Matko
Boga Syna; Zdrowaś Maryjo,
Oblubienico Boga Ducha Świętego,
ponad Tobą tylko Bóg»[63].



W pokoju dyrekcji, jedynym
znajdującym się w pobliżu drzwi
wejściowych, gdzie przyjmowani byli
odwiedzający, znajdował się obraz
Najświętszej Panienki. Przedstawiał
Zwiastowanie: Najświętsza Maryja
Panna na kolanach, ze złożonymi
rękoma, pogrążona w modlitwie.
(Obraz ten znajdował się w kaplicy
przy Jorge Manrique, w ołtarzu,
kiedy Ojciec odprawiał tam mszę 14
lutego 1943 roku)[64]. W nastawie
ołtarzowej w kaplicy przy Zurbarán
znajdował się obraz Panny
Niepokalanej, kopia dzieła Claudia
Coello*.

Szukano przyszłych mieszkanek
akademika, a gdy tylko rozpoczęły
się zajęcia na Uniwersytecie,
powiadomiono także kilka innych
dziewcząt, żeby zaczęły przychodzić
na zajęcia formacyjne. Na początku
lutego 1946 roku don Josemaría
poprowadził swój pierwszy krąg
studiów przy Zurbarán[65]. Po



zakończeniu modlitwy wstępnej
zasiadł u szczytu stołu nakrytego
różową serwetą, pasującą kolorem
do sofy i zasłon w salonie.
Uczestniczki zajęły miejsca wokół
stołu, na którym znajdował się pulpit
ze złoconego drewna, w kształcie
muszli, gdzie położono Ewangelię.
Don Josemaría przeczytał kilka
wersów i skomentował je krótko i
treściwie. Potem mówił o jakimś
aspekcie życia wewnętrznego albo o
jakiejś konkretnej cnocie. Później
następował rachunek sumienia.
Ojciec zachęcał je do podjęcia
jakiegoś postanowienia –
przynajmniej jednego. Zanim się
pożegnał, poprosił, by dziewczęta
przyprowadziły ze sobą przyjaciółki,
jakieś nowe osoby, które mogłyby
dołączyć do grupy. A kiedy w tydzień
później don Josemaría zaczynał krąg,
sam przypominał albo pytał o temat
ostatnio omawiany: W ten sposób
wasze przyjaciółki – tłumaczył im – 



dowiedzą się o czym mówimy i będą
na bieżąco[66].

Dzięki pracy i modlitwie do Opus Dei
zaczęły napływać kobiety. Nie było to
łatwe. Po przyjęciu tych dziewcząt do
Dzieła Ojciec nadal z wielkim
zapałem kapłańskim sprawował ich
kierownictwo duchowe. Rozrastały
się także grupy uczestniczące w
zajęciach formacyjnych w różowym
saloniku oraz medytacjach w
kaplicy[67].

* * *

Spotkanie z Ojcem w wielu
wypadkach budziło w duszach nowe
aspiracje, otwierając przed nimi
zupełnie nieoczekiwane horyzonty.
Przyjrzyjmy się jednemu z takich
wypadków: «w maju 1946 roku –
wspomina Carmen Canals – odbyłam
rekolekcje w akademiku przy ulicy
Zurbarán 26, które prowadził
założyciel Opus Dei, którego
wcześniej nie znałam»[68]. Na



Carmen wielkie wrażenie zrobiła siła
jego słowa, jego miłość do
Najświętszej Maryi Panny oraz
sposób przygotowywania
uczestników do spowiedzi. Dwa razy
miała okazję porozmawiać z Ojcem.
Po raz pierwszy, krótką chwilę, gdy
don Josemaría ją zapytał, czy
uważnie słuchała medytacji, czy się
modli i czy często chodzi na mszę.
Kiedy po raz drugi udała się do
księdza, zrobiła to po to, by poprosić
o przyjęcie do Dzieła: «powiedziałam
mu, że chciałabym być w Opus Dei.
Ojciec odpowiedział mi, że nie» –
dodaje jeszcze sama
zainteresowana[69].

Przez jakiś czas Carmen chodziła
jeszcze do akademika, ale potem
przestała przychodzić. W cztery lata
później uczestniczyła w rekolekcjach
w Molinoviejo. «Poruszyło mnie –
mówi – gdy znowu usłyszałam te
same idee, które niemal bez mojej
świadomości głęboko wryły mi się w



duszę: to były te same rzeczy, o
których słyszałam od Ojca»[70].
Wtedy odnowiła swoje
postanowienie przynależności do
Dzieła, było to 12 marca 1950 roku.
Nie minęło wiele czasu, gdy pewnego
dnia spotkała w Los Rosales Ojca,
który prowadził dla wszystkich
zgromadzonych razem w wielkiej
jadalni jakąś pogadankę na temat
cnoty szczerości oraz miłości do
Kościoła i papieża.

Wychodząc z wykładu Carmen
zbliżyła się, by się przywitać i
powiedzieć księdzu, że ją martwi
odmowna odpowiedź na jej
pragnienie przynależności do Dzieła,
udzielona przez Ojca przed kilku
laty. Don Josemaría uspokoił ją i
powiedział, że dzięki jej dwóm
braciom – którzy byli z Opus Dei –
oraz ich modlitwie udało się wymóc
na Panu powołanie, które poczuła
już wówczas podczas pierwszego
spotkania[71].



Ojciec miał jakiś tajemniczy dar,
dzięki któremu potrafił ocenić, kto
może być w Dziele, a kto nie. Tak
było w przypadku sióstr Gutiérrez
Ríos. Jedna z nich, Lolita, przez kilka
dni odbywała rekolekcje w ośrodku
przy Jorge Manrique. Druga, Carmen,
przyszła, aby ją odebrać po ich
zakończeniu. Zobaczyła dom,
zauważyła atmosferę pełną
serdeczności, jaka tam panowała i
została oczarowana czymś
niewypowiedzianym, czego nie
potrafiła określić. W kilka dni
później, 6 kwietnia 1945 roku, udało
jej się spotkać z Ojcem. Nie trzeba
było zbyt długiej konwersacji.
Carmen była zdecydowana. Oto jej
opowieść o całej sytuacji:

«Moja siostra wcześniej niż ja trafiła
do tego domu, do pomocy, i tam przy
Jorge Manrique poznała Ojca. Po
wielu latach opowiadała w gronie
rodzinnym o czymś bardzo
oczywistym: szacunku Ojca wobec



wolności wszystkich. Ojciec w tych
latach jej powiedział: Lolita, one chcą
cię „złowić”, ale ty się nie daj. Lolita
dodawała, że rzeczywiście kocha i
zawsze kochała bardzo Dzieło, Ojca,
wszystkie osoby z Dzieła, które
poznała, ale nigdy nie poczuła
najmniejszego objawu powołania do
Dzieła, chociaż współpracowała
wówczas w przedsięwzięciach
apostolskich Opus Dei z oddaniem i
entuzjazmem»[72].

Natomiast, wręcz przeciwnie, od
pierwszej chwili, gdy Ojciec poznał
Carmen, powiedział jej, że spełnia
wszystkie warunki, by podążyć drogą
Opus Dei.

Założyciel Dzieła potrafił nieznanej
osobie udzielić właściwej rady, nie
wiedząc nawet, w jakiej znajduje się
sytuacji. Czytał w sercach swoich
dzieci. Encarnita opowiada z
prostotą o jednym z takich
przypadków, który miał miejsce w



1943 roku, gdy była w administracji
akademika La Moncloa i praca szła
jej bardzo ciężko.

«Ojciec odwiedził nas z Księdzem
biskupem i wszedł do kuchni, gdzie
pracowałam. Starałam się być bardzo
delikatna i uśmiechnięta, ale
popadłam w zakłopotanie, gdy Ojciec
powiedział mi bardzo cicho,
podchodząc do mnie:

– Co się z tobą dzieje?

I spojrzał na mnie tak, że napełniła
mnie odwaga. Te słowa wystarczyły,
aby zacząć od nowa z wielkim
pragnieniem wierności»[73].

3. Duch kapłański i mentalność
świecka

Jego córki były młode i wielu z nich
brakowało doświadczenia i licznych
umiejętności koniecznych do
prowadzenia ośrodków. Don
Josemaría dobrze wiedział, że uczą



się stopniowo i mówił im to,
zaszczepiając im poczucie pewności.
Ojciec był już bardzo
doświadczonym człowiekiem, który
przeżył niepowodzenia i zgryzoty
związane prowadzeniem akademika
przy Ferraz. Przekazywał teraz
swoim córkom całą swoją wiedzę; i
nie niepokoił się, gdy popełniały
błędy, które zdarzają się w każdej
rodzinie.

Jego synowie i córki popełnili wiele
pomyłek, ale będąc posłusznymi
wobec wskazówek udzielanych przez
don Josemaríę, sporządzali fiszki z
notatkami ze swych doświadczeń,
które regularnie przeglądali, aby nie
potykać się dwa razy na tej samej
przeszkodzie. Po upływie kilku lat
kobiety z Dzieła poruszały się już z
zupełną swobodą. Ojciec szedł
zawsze daleko z przodu,
oszałamiając je nowymi projektami i
wyznaczając im nowe kierunki. Los
Rosales, na przykład, był domem,



którego utrzymanie materialne było
bardzo trudne. W sezonie służył jako
miejsce wypoczynku, a latem
odbywały się w nim kursy
formacyjne, jak te zorganizowane w
1945 roku. Don Josemaría pomyślał,
że w trudnych czasach braków i
racjonowania żywności, można by
tam urządzić gospodarstwo rolne.
Wyprodukowana w nim żywność
zawsze mogłaby zostać
spożytkowana przez stałą klientelę:
domy La Moncloa, Zurbarán oraz
Diego de León.

Inny pomysł, także pochodzący od
Ojca, polegał na tym, by założyć
warsztat wytwarzający szaty
liturgiczne. W przeciwieństwie do
gospodarstwa rolnego, ta inicjatywa
miała już pewne precedensy.
Odwoływała się do czasów, gdy
Carmen, Babcia oraz któraś z kobiet,
których kierownictwo duchowe
wówczas sprawował don Josemaría,
współpracowały przy przygotowaniu



wszystkiego, co było potrzebne do
kaplicy przy Ferraz[74]. Potem w
Burgos grupa dziewcząt pod
kierunkiem księdza przygotowywała
„wystrój”, szyjąc humerały,
puryfikatrze, alby i korporały
przeznaczone do pierwszej kaplicy,
jaka zostanie otwarta w Madrycie po
zakończeniu wojny[75]. Jeszcze
później przy Diego de León odbywały
się spotkania z Babcią i z Carmen, w
czasie których kobiety szyły i
przygotowywały wystrój ołtarza[76].
Pracownia krawiecka została
ostatecznie założona w zielonej
jadalni na pierwszym piętrze w Los
Rosales[77].

Don Josemaría z góry zaufał
zdolnościom swoich córek. Postawił
przed nimi zadanie przygotowania
kompletu ornatów do przenośnego
ołtarza, który zabierał w podróż, jeśli
była taka konieczność. W samą
wigilię święta Świętego Józefa udało
im się zakończyć pracę i wysłać ją do



Madrytu następnego dnia. Ornaty i
pozostałe podróżne wyposażenie
spodobało się Ojcu. Wieczorem
zjawił się w Villaviciosa de Odón, aby
pogratulować swoim córkom. Ten
dzień był wielkim, radosnym
świętem dla założyciela Opus Dei,
który – jak już wspomnieliśmy –
otrzymał właśnie dwa listy z prośbą
o przyjęcie do Dzieła od pierwszych
numerariuszek pomocniczych. Złożył
gratulacje artystkom, a także zajrzał
do domu, ponieważ myślał, że jego
córki numerariuszki pomocnicze
powinny jak najszybciej przyjechać
do Los Rosales, aby zacząć tam swoją
formację[78].

Następne tygodnie don Josemaría
przeznaczył na formację grupy
swoich synów, którzy tworzyli
następną grupę kandydatów do
kapłaństwa, ponieważ zaraz po
wyświęceniu trzech pierwszych w
1944 roku, założyciel zaprosił
kolejnych sześciu świeckich



członków Dzieła, by przygotowywali
się do kapłaństwa i uzupełniali
studia, które prowadzili bardzo
dogłębnie. Kadra profesorska w
znacznej mierze była ta sama co
poprzednio[79]. Spośród sześciu
członków tej grupy najdłużej w
Dziele byli Pedro Casciaro oraz
Francisco Botella[80]. Wszyscy mieli
tytuły uniwersyteckie, kilku z nich
było wykładowcami.

7 maja 1946 roku z rąk don Leopolda
w pałacu biskupim przyjęli tonsurę i
w ciągu następnych dni święcenie
niższe[81].

2 czerwca, niedzielę, don Casimiro
Morcillo, biskup pomocniczy
Madrytu, wybrał jako dzień święceń
subdiakonatu. W tym czasie don
Casimiro odbywał wizytację
pasterską w wioskach gór Sierra de
Guadarrama. Dostojnik urodził się w
maleńkiej miejscowości Chozas de la
Sierra (dziś Soto del Real), i chciał, by



tam odbyła się ceremonia święceń,
gdyż byłoby to dla tamtejszych ludzi
wydarzenie znaczące i pouczające.
Ze swej strony miejscowa rada
miejska zorganizowała uroczystość
ku czci księdza biskupa. Z balkonów
zwieszały się jaskrawo zdobione
kapy oraz wyszywane jedwabiem
szale z Manili*. Po odsłonięciu
marmurowej tablicy na rynku
uformowała się procesja, która
skierowała się do kościoła. Na czele
podążał ksiądz biskup, poprzedzany
przez sześciu kandydatów do
święceń, ubranych w alby, w
towarzystwie miejscowych
mieszkańców oraz dzieci z zielonymi
gałązkami i liśćmi palmowymi. Gdy
skończyła się ceremonia, sformowała
się procesja powrotna, z
subdiakonami ubranymi w swoje
stroje[82].

Dwa tygodnie później, 15 czerwca
1946 roku, przyjęli oni diakonat z rąk
biskupa José Lópeza Ortiza w kaplicy



przy Diego de León[83]. Wiedziony
swą miłością do Eucharystii,
ponieważ w następny czwartek – 20
czerwca – przypadało Boże Ciało,
Ojciec polecił Pedrowi Casciaro jak
najszybciej sporządzić projekt kilku
wyszywanych kobierców. Potem udał
się do Los Rosales z prośbą do swoich
córek, by na podstawie tych
rysunków przygotowały trzy takie
kobierce, które można by było
wywiesić z balkonów na fasadzie
głównej, wychodzącej na publiczny
plac, którędy to będzie przechodzić
procesja Bożego Ciała. Zakupiono
tkaninę i potrzebne materiały, a
następnego dnia Ojciec ponownie
znalazł się w Los Rosales, aby pomóc
w wycinaniu liter i obrazków z filcu.
W ciągu trzech dni kobierce zostały
przygotowane i pozszywane.
Wszystkie trzy były podobne.
Środkowy był jednak większych
rozmiarów; na czterech szarfach
można było odczytać napis: Tota
pulchra es, Maria*[84].



Don Josemaría mógł obejrzeć świeżo
ukończone kobierce 19 czerwca, w
dzień, gdy wyjechał po południu
samochodem do Saragossy, udając
się w dalszą drogę do Rzymu, gdzie
znajdował się już don Álvaro del
Portillo[85].

Miasteczko Villaviciosa de Odón było
pod wielkim wrażeniem kobierców,
które kobiety z Los Rosales wywiesiły
z balkonów, aby uhonorować Pana
Jezusa[86].

Owych sześciu członków Opus Dei
zostało wyświęconych na kapłanów
w trzy miesiące później – 29
września 1946.

* * *

W okresie pomiędzy udzieleniem
tonsury i święceń prezbiteriatu,
kapłani z pierwszej promocji Opus
Dei, ubrani w sutanny, musieli
przyzwyczajać się do kapłańskiej
powagi, jaką nadawał im nowy strój.



Po upływie kilku tygodni zupełnie
przyzwyczaili się do swojego stroju
duchownego. Ale ci, którzy ich
dawniej znali i natykali się na nich
przypadkiem, bywali
zdezorientowani. Po tym
zaskoczeniu powoli przypominali
sobie znajomą twarz; a potem
okazywali wzruszający lub pełen
szacunku przebłysk zrozumienia. W
sumie reakcje w czasie takich
spotkań ze świeżo wyświęconymi
kapłanami bywały bardzo różne.

Pewnego dnia Álvaro del Portillo
stanął twarzą w twarz z panem
Lópezem Franco, swoim dawnym
profesorem ze Szkoły Inżynierii
Lądowej. Jeszcze był ubrany po
świecku, gdy powiadomił go o
zbliżających się swoich święceniach.

– Wszystkiego naj... – urwał profesor
i z oczu popłynęły mu dwie wielkie
łzy, zanim zdołał się opanować:



– ... Niech mi pan wybaczy, ale się
wzruszyłem. Wszystkiego
najlepszego[87].

A robotnicy z „Electra de Madrid”,
przedsiębiorstwa, gdzie pracował
Chiqui, gdy dowiedzieli się, że
zostanie księdzem, poczuli się
poruszeni tym, że porzuca życie – w
ich rozumieniu – wygodne i pełne
kuszących możliwości:

– To niesamowite! Żeby don José
María został księdzem, gdy mu się
tak dobrze żyło![88]

Ojciec, pomimo, że widywał ich stale,
także nie mógł się przyzwyczaić do
ich nowego wyglądu, tęskniąc za
czasami, gdy oglądał ich w stroju
świeckim. Przed i po święceniach
czuł, że targają nim sprzeczne
uczucia, z jednej strony radość, z
drugiej żal. I często wobec
wszystkich powtarzał i zapisał dla
tych, którzy przyjdą później, głęboką
kryjącą się w tym treść:



Nie chcę przed wami ukrywać, że te
pierwsze święcenia waszych braci
wywołały u mnie zarówno wielką
radość, jak i wielki smutek. Do tego
stopnia miłuję świecki status naszego
Dzieła, że czułem prawdziwy ból, gdy
stali się duchownymi. Z drugiej zaś
strony potrzeba kapłanów była tak
oczywista, że zbliżenie się tych moich
synów do ołtarza musiało sprawić
przyjemność Bogu – Naszemu
Panu[89].

Ci nowi kapłani pełniąc swoją
posługę oddali nieocenioną
przysługę wiernym z Opus Dei. Ale,
gdy Ojciec pomyślał, że święcenia
kapłańskie oznaczały dla nich utratę
stanu świeckiego, zasmucił się.
Utrata za jednym zamachem trzech
świeckich synów, po których można
było się tyle spodziewać w ich życiu
zawwodowym była dla Ojca
prawdziwym wyrzeczeniem. To
zderzenie przeciwstawnych uczuć
pozostawiało po sobie mieszane



wrażenia. Widział, że te dwa rodzaje
odczuć odpowiadały dwu ideom,
które dawały się ze sobą połączyć i
które miały zasadnicze znaczenie dla
powołania do Opus Dei, ponieważ w
tym Bożym powołaniu łączą się
harmonijnie duch kapłański i
charakter świecki, uświęcająca istota
pracy i jej siła apostolska.

Minęło kilka miesięcy, w trakcie
których trzej pierwsi kapłani hojnie
pełnili swoją posługę i prowadzili
ogromną pracę duszpasterską, zanim
don Josemaría przywołał minione
radości i smutki, tłumacząc w liście z
2 lutego 1945 roku, na czym polegają
te dwa składniki powołania:
kapłański i świecki:

Kiedy już w naszym Dziele zostali
wyświęceni kapłani, chciałbym, by
wszystkim moim dzieciom, kapłanom
i świeckim, wryło się głęboko w
pamięć i w serce coś, czego żadną
miarą nie można uważać jedynie za



jakąś rzecz zewnętrzną, ale co jest –
wręcz przeciwnie – osią i
fundamentem naszego bożego
powołania.

We wszystkim i zawsze powinniśmy
mieć – tak kapłani, jak i świeccy –
duszę prawdziwie kapłańską i
mentalność w pełni świecką, abyśmy
mogli zrozumieć i wcielać w naszym
życiu osobistym tę wolność, którą
cieszymy się w ramach Kościoła i w
sprawach doczesnych, mając
świadomość, że jesteśmy jednocześnie
obywatelami państwa Bożego oraz
państwa ludzi[90].

Kiedy dusza nabiera cech monety,
której awers ma charakter kapłański,
a rewers – świecki? Na mocy
tajemniczego działania
nadprzyrodzonego, jakie wywołuje w
duszy przyjęcie sakramentu chrztu,
każdy chrześcijanin uczestniczy w
kapłaństwie Chrystusa. Natomiast
poprzez sam fakt życia pośrodku



świata, gdy jest się zanurzonym w
sprawach doczesnych, egzystencja
zwykłego chrześcijanina jest stale
kształtowana poprzez działania
świeckie. Ze swej strony – jak pisał
założyciel Dzieła – świeccy mają
także swoją własną posługę:

Stan świecki ma także
charakterystyczny dla siebie aspekt,
który jest w ramach Mistycznego
Ciała Chrystusa posługą właściwą
świeckim: przyjęcie osobistej
odpowiedzialności w porządku
zawodowym i społecznym, aby
kształtować w zgodzie z duchem
chrześcijańskim wszystkie
rzeczywistości ziemskie, aby we
wszystkich sprawach Bóg był
wychwalany w osobie Jezusa
Chrystusa[91].

Czy wiadomo, na czym polega „dusza
prawdziwie kapłańska”? W jaki
sposób świeccy uczestniczą aktywnie
w kapłaństwie Chrystusa, jak



pozwalają „działać w swojej duszy
królewskiemu kapłaństwu, które
wierni otrzymują wraz z
sakramentami chrztu i
bierzmowania”?[92].

Zawsze Was uczyłem, córki i synowie
najukochańsi – tłumaczył założyciel
Opus Dei – że korzeniem i centrum
naszego życia duchowego jest Święta
Ofiara Ołtarza, w której Chrystus
Kapłan odnawia swoją Ofiarę
Kalwarii, w adoracji, czci,
wywyższeniu i dziękczynieniu Trójcy
Przenajświętszej.

W ten sposób, bardzo zjednoczeni z
Jezusem w Eucharystii, uzyskamy
stałą świadomość obecności Bożej
pośród codziennych zajęć, stosownie
do sytuacji każdego z nas podczas tej
ziemskiej pielgrzymki, szukając Pana
w każdym czasie i we wszystkich
rzeczach. Odczuwając w naszych
duszach to samo, co Chrystus na
Krzyżu, osiągniemy to, że całe nasze



życie będzie nieustannym
zadośćuczynieniem, wytrwałą prośbą
i ciągłą ofiarą za całą ludzkość,
ponieważ Pan nas obdarzy
nadprzyrodzonym instynktem, aby
oczyścić wszystkie nasze działania, 
wynieść je do porządku łaski i
przemienić je w narzędzia
apostolstwa. Tylko w ten sposób
będziemy duszami kontemplacyjnymi
pośród świata, jak tego domaga się
nasze powołanie i zdołamy być
duszami prawdziwie kapłańskimi, 
sprawiając, że wszystko, co do nas
należy, stanie się ciągłym
wysławianiem Boga[93].

Na tę naukę kładł nacisk przez całe
swoje życie. Był to temat jego
ostatnich wypowiedzi przed
opuszczeniem tego świata. 25
czerwca 1975 roku, gdy założyciel
Dzieła odprawiał Mszę Świętą,
wypowiedział szczególną intencję
«za wszystkich kapłanów z Dzieła, za
numerariuszy, którzy mają zostać



wyświęceni w najbliższych dniach,
oraz poprosił Boga, by wszystkie jego
córki i synowie świeccy – wszyscy –
mieli zawsze duszę kapłańską:
gorące pragnienie
współodkupienia»[94]. Tego dnia – w
rocznicę święceń trzech pierwszych
kapłanów z Opus Dei, Ojciec znowu
podkreślił, komentując intencję
swojej mszy, «że modlił się bardzo za
wszystkich, a zwłaszcza o to, by w
każdą z jego córek bardzo głęboko
wniknęła dusza kapłańska»[95].

4. Rekolekcje życia i śmierci

Podczas swoich corocznych
rekolekcji don Josemaría zwykle
notował otrzymane od Boga
natchnienia i opisywał swoje
postanowienia, aby potem ułatwić
sobie zdanie sprawy ze stanu swego
sumienia spowiednikowi. Jednak w
niektórych latach nie czynił notatek.
Kiedy indziej są one bardzo krótkie.
Te opisy, które rozpoczynają się od



rekolekcji w 1932 roku w klasztorze
Świętego Jana od Krzyża w Segowii,
zachowały się jako aneksy do jego 
Zapisków wewnętrznych. Ostatnie
notatki w tych Zapiskach
odpowiadają rekolekcjom z lutego
1944 roku, odbytych w domu oo.
paulistów na ulicy Fernández de la
Hoz w Madrycie. Od tej chwili don
Josemaría nie musiał przygotowywać
tego rodzaju informacji, ponieważ
jego spowiednikiem był don Álvaro
del Portillo, który przez cały czas mu
towarzyszył.

Bolesny „sprzeciw ze strony
dobrych” wydawał się pozornie
tracić na intensywności, ponieważ
wśród zapisków z lat 1943 i 1944 z
ledwością możemy znaleźć tego
rodzaju uwagi. Jednak fakty
wyglądały zupełnie inaczej. W
wyniku uważnego zapoznania się z
opisem odpowiadającym
rekolekcjom don Josemaríi z lutego



1944 roku znajdujemy następujące
postanowienie:

Spokój! Spokój, aby widzieć rzeczy,
osoby i wydarzenia oczyma
wieczności. Mur, który zamyka nam
drogę – po ludzku rzecz biorąc, jest
nie do przebycia – o ile wzniesiemy
naprawdę oczy ku niebu, jakże małą
przeszkodą![96].

Założyciel Opus Dei, sądząc po tym,
co pisze dalej, czuł pilną potrzebę
odzyskania spokoju i podniesienia na
duchu. Od bardzo wczesnej pory
męczyły go gwałtowne wspomnienia,
które przemocą wdzierały się do jego
wyobraźni, by następnie rozpłynąć
się w gęstej mgle przeszłości,
rozpraszając go podczas odmawiania
brewiarza:

Rozważałem, w wyniku rozproszenia,
podczas odmawiania dziś rano jutrzni
– powiada – walkę, jaką zwykle
prowadziły sekty przeciw Kościołowi.



Dziękowałem Bogu, naszemu Panu, za
pocieszenia, jakie stanowiło
błogosławieństwo Ojca Świętego,
pełne serdeczności w stosunku do
Dzieła, które papież powierzył o.
Canalowi OP, by nam je przekazał. 
Gorzkie uczucia, które nie odebrały
mi spokoju, stłoczyły się w mojej
duszy na wspomnienie całego steku
kłamstw, do którego przyczynili się w
ewidentny sposób pewien naśladowca
Judasza, paru zwolenników masonerii
i może jakiś duchowny, którzy
okazują straszną nienawiść do Dzieła
i do mówiącego te słowa
grzesznika[97].

Pamięć wyrywała się spod kontroli i
bolesne wspomnienia następowały
jedne po drugich; jedno
wspomnienie goniło drugie:

Do tego dołączała się – i dołącza także
teraz – w podświadomości, zła robota,
jaką wykonuje w Barcelonie pewien
zakonnik[98]. (Był to pewien stary



kapłan, który bez żadnego powodu –
jak powiada założyciel Dzieła – z
lubością wypowiada się przeciwko
Dziełu, a zwłaszcza przeciwko mnie
osobiście)[99].

Jego myśli były tak bardzo
wzburzone, że pociągnęły go na skraj
rozpaczy. Jednak, gdy ponownie don
Josemaría spojrzał w brewiarz,
odnalazł spokój i – wraz z nim –
odnalazł Boga:

Wszystko to, co powiedziałem i cała
znajomość sytuacji tego świata, a
konkretnie sytuacji w Hiszpanii i
działań tych Hiszpanów, którzy
nienawidzą Kościoła Chrystusowego
natchnęły mnie rozpaczą. Wróciłem
do odmawiania oficjum i pierwszy
wers, który musiałem przeczytać
pochodził z psalmu 58: „Et tu,
Domine, deridebis eos: ad nihilum
deduces omnes gentes”*. Napełniła
mnie radość i pokój, które nie
pochodzą z ludzkiej natury. 



Odmawiałem dalej oficjum. Potem
nagle otrzymałem wewnętrzne
oświecenie, jasne, oczywiste, zupełnie
pewne, bez słów: „Stworzenie, czyż nie
widzisz, że to Ja?”. I od razu jasne
przypomnienie tego wersu i
przekonanie, że Pan z pomocą tych
słów psalmu umacniał owe „non
praevalebunt”**, że nic nie są w stanie
zrobić przeciw Dziełu, które jest
narzędziem Bożym, aby służyć
Kościołowi[100].

W tej burzliwej atmosferze
ponownych przeciwności wkrótce
zaczęły krążyć publicznie słowa
krytyki wobec don Josemaríi, jako
osoby prowadzącej rekolekcje w
diecezjach hiszpańskich. Jego sława
rozchodziła się po całym kraju. Jego
dary oratorskie były naprawdę
wyjątkowe, a jego prestiż wydawał
się niezachwiany wobec wszelkiego
typu krytyki. Był to nadzwyczajny,
święty kaznodzieja, który
przekazywał słuchaczom swoją



głęboką wewnętrzną gorliwość. Siła,
szczerość i odpowiednio dobrane
słowa potrafiły oczarować słuchaczy,
czy to duchownych, czy to świeckich.
O Carlosie Bousoño, młodym poecie,
który miał okazję poznać go w
akademiku Moncloa przyjaciele
opowiadali, że kiedy brał udział w
jego medytacjach, był tak poruszony,
że nie mógł w kaplicy usiedzieć na
miejscu, zerwał się i zawołał: «To
geniusz, najprawdziwszy
geniusz!»[101]. (W gruncie rzeczy,
skuteczność jego wymowy, jak
dobrze wiedział don Josemaría, nie
zależała od jego umiejętności, lecz
opierała się na łasce Bożej, modlitwie
i umartwieniu, które ofiarowywał za
tych, którzy mieli go słuchać).

Atakowano go w najmniej
spodziewany sposób. Zaczęto
oskarżać go o głoszenie „rekolekcji
życia” w miejsce tradycyjnych
„rekolekcji śmierci”[102].



Było wówczas w zwyczaju, że
niektórzy kaznodzieje szczególnie
zwracali uwagę na sprawy
ostateczne, które pojawiały się w
głównych medytacjach podczas
rekolekcji. Centralne tematy nauk
koncentrowały się na śmierci, sądzie
Bożym, piekle i Niebie. W ten sposób
uczestnik dostosowywał do nich
swoje rozmyślania.

Choć wiemy, że śmierć czyha na nas i
możemy spotkać ją w każdej chwili,
nie lubimy, by nam przypominać o
tym zbyt często, albo żeby ktoś
bezceremonialnie rzucał nam nagle
tę prawdę w twarz. Jaka jest w takich
okolicznościach reakcja możnych
tego świata?

Pośród wielu wiadomości
przywołanych w owym liście z marca
1946 roku – pisanym po kawałeczku i
o układzie dość przypadkowym –
znajduje się kilka słów, które niemal
niezauważone przechodzą w



burzliwym ciągu wydarzeń. Oto one: 
Powierzono mi – pisze don Josemaría
26 marca –poprowadzenie rekolekcji
dla szefa Jesúsa[103] w trakcie
ostatniego tygodnia Wielkiego Postu. 
Zobaczymy, co z tego wyniknie[104].

Słowa powierzono mi to dyskretna
aluzja do władzy don Leopolda, który
przygotował rekolekcje wygłoszone
przez don Josemaríę w pałacu El
Pardo dla gen. Franco i jego żony,
między 7 a 12 kwietnia 1946
roku[105]. Wspominamy o tych
rekolekcjach z powodu pewnego
wydarzenia, nie związanego już z
przeszłością. W 1946 roku Hiszpania
cieszyła się bardzo kruchym
pokojem, narażona na zewnętrzne
naciski. Wobec zagrożenia nowymi
konfliktami, naród zwarł szeregi, by
bronić kraju i ustanowionych władz.
Niemal wszystkie znaczące
środowiska prześcigały się w
pochwałach i wysławianiu osoby
Szefa Państwa.



W tych dniach zdarzyło się, że
kapłan zapytał Franco:

– Ekscelencjo, czy nigdy nie pomyślał
Pan, że może w każdej chwili umrzeć?

Minęło kilka dni, rozmawiając z don
Leopoldem, don Josemaríia
wspomniał o konwersacji z gen.
Franco, ale biskup przerwał mu:

– «Ksiądz nigdy nie zrobi żadnej
kariery»[106].

Ale najczęstszą reakcją na refleksję o
sprawach ostatecznych jest
nieunikniony wstrząs i następujący
po nim niepokój, gdy stwierdzi się, że
życie jest kruche i że wszelkie
przyjemności mają swój kres. Ten
temat stosowało w medytacjach
wielu rekolekcjonistów, by wywołać
przewrót wewnętrzny, aby potem
łatwiej doprowadzić do nawrócenia.
Byli przekonani, że im żywszy będzie
strach przed śmiercią i potępieniem,



tym łatwiej będzie można uzyskać
przemianę.

Ci, którzy oskarżali don Josemaríę o
zbłądzenie w dziedzinie spraw
ostatecznych dlatego, że unikał
pełnych okrucieństwa opisów i
przesadnych efektów, mieli trochę
racji. Sądząc z notatek
sporządzonych i przez lata
przechowywanych przez
uczestników rekolekcji
prowadzonych przez don Josemaríę,
kapłan zajmował się sprawami
ostatecznymi w sposób jasny i
bardzo rozsądny. Ale przede
wszystkim traktował je z wyraźną
wolnością ducha i zawsze w sposób
bardzo pozytywny, z szacunkiem dla
tradycyjnych formuł.

Don Ángel Suquía, który potem został
kardynałem arcybiskupem Madrytu,
brał udział w rekolekcjach
prowadzonych przez don Josemaríę
w 1939 roku w Seminarium



Diecezjalnym w Vitorii. Skreślił on
pokrótce swoje „wrażenia” z tego
kursu. Rekolekcjonista – jak powiada
– jest «człowiekiem pod każdym
względem nadprzyrodzonym». Jego
charakterystyczną cechą jest to, że
jest «człowiekiem wiary». Potem
wymienił kilka tematów
poruszonych podczas tych rekolekcji,
wśród których wyróżnił się problem
posłuszeństwa przełożonym,
«centralny punkt tamtych
rekolekcji», przenikniętych «miłością
do Chrystusa, którą tchną wszystkie
wypowiedziane przezeń
zdania»[107].

W nadprzyrodzony klimat,
wytworzony przez jego słowa i
uczucia, don Josemaría wnosił
powiew nowości, jak zauważał inny z
uczestników, młody profesor
uniwersytetu:

«Dla mnie było to niczym nowe
odkrycie; chociaż już od dłuższego



czasu Ojciec sprawował moje
kierownictwo duchowe, zrobiło na
mnie wielkie wrażenie, gdy
zobaczyłem, że obok zasadniczych i
klasycznych tematów medytacji
chrześcijańskiej w życie
nadprzyrodzone zostały włączone
cnoty ludzkie: radość, przyjaźń,
hojność, a przede wszystkim praca,
jako część powołania
chrześcijańskiego»[108].

Don Josemaría traktował temat
spraw ostatecznych z ogromną
powagą; bez przerażenia i strachu, ze
stosowną rozwagą, tak iż w
wyobraźni uczestników panowała
spokojna równowaga. Jego słowa,
mówiące o śmierci albo sądzie
Bożym były zawsze przesiąknięte
nadzieją na życie wieczne[109].

„Rekolekcje śmierci”, z konieczną
sekwencją okrutnych obrazów,
opierały się w znacznej mierze na
rozważaniu nieuchronności faktu, że



egzystencja człowieka jest niczym
suchy i martwy liść opadający z
drzewa życia. Don Josemaría także
nigdy nie przestał podkreślać tej
prawdy. W Drodze pisze:

Czy widziałeś, jak w smutny jesienny
wieczór opadają umarłe liście? Tak
samo każdego dnia dusze ludzkie
ulatują ku wieczności. Pewnego dnia i
ty staniesz się takim opadłym
liściem[110].

Podczas rekolekcji don Josemaría
plastycznie kreślił przed
uczestnikami obraz sądu Bożego,
odzierając ich przedtem z fałszywych
wyobrażeń, aby następnie pokazać
im piekło, które czeka na
nienawróconych grzeszników. Nie
ukrywał tych prawd. Nie rozmywał
intensywności barw ani nie łagodził
skutków:

Ludzie światowi bardzo chętnie
odwołują się do Miłosierdzia Bożego.



– W ten sposób dodają sobie odwagi
przy schodzeniu na manowce.

To prawda, że Pan Bóg jest
bezgranicznie miłosierny, ale jest
również bezgranicznie sprawiedliwy. I
jest Sąd, i On jest Sędzią[111].

Istnieje piekło. – Stwierdzenie to
wydaje ci się truizmem. –Powtórzę ci
je raz jeszcze: istnieje piekło![112].

Tak naprawdę „rekolekcje życia” od
tzw. „rekolekcji śmierci” oddzielało
nie tyle przedstawianie nagiej
rzeczywistości prawd ostatecznych,
co sposób, w jaki były one
uzasadniane. Dla don Josemaríi były
one bodźcami, które zachęcały do
wzrastania w przyjaźni z Bogiem. Jej
korzeniem nie był strach, lecz
synowska miłość, która prowadzi nas
do naszego Boga-Ojca[113].

Kiedy go oskarżano o to, że prowadzi
„rekolekcje życia”, oddalając się od
tradycyjnych metod, don Josemaría



zaczął sam siebie o to pytać i
stwierdził: – I o czymże innym ja
mógłbym nauczać, jeśli nie o tym
życiu wiecznym, do którego jesteśmy
powołani?[114].

Starał się przedstawić śmierć bez
lęku, obiektywnie, jako konieczny
krok na drodze do Boga, który czeka
na swoich po drugiej stronie
egzystencji. Zdzierał w ten sposób
przerażający całun, który zwykle
spowijał śmierć, aby ją ukazać w jej
właściwym sensie i znaczeniu:

Nie lękaj się śmierci. – Przyjmij ją już
teraz wielkodusznie... kiedy Bóg
zechce... jak Bóg zechce... gdzie Bóg
zechce. – Nie miej wątpliwości:
przyjdzie w czasie, miejscu i w sposób
najbardziej odpowiedni... zesłana
przez twego Ojca-Boga.

– Niechaj będzie błogosławiona nasza
siostra śmierć![115].



Dobry chrześcijanin, gdy nadchodzi
jego ostatnia godzina, musi uzbroić
się w nadzieję, pokój i radość. Jak
opowiada pewien świadek, w 1942
roku, podczas prowadzonych przez
Ojca rekolekcji dla młodych ludzi z
Dzieła, przypominał im niedawny
zgon Antonia Moreno, jednego z
pierwszych członków Opus Dei w
Valladolid. Wszyscy z osłupieniem
słuchali, jak zwracając się do
tabernakulum, don Josemaría mówił
z całkowitym zaufaniem: Oto
jesteśmy, zabierz do siebie tych,
których chcesz zabrać[116].

Po śmierci następuje sąd.
Rekolekcjonista wzniecał wówczas w
duszy uczestnika ten sam promień
światła, którym w czasie
przeciwności w 1938 roku biskup
Ávili, don Santos Moro, pocieszył don
Josemaríę, kiedy ksiądz zamartwiał
się bliskim „rachunkiem”, jaki
wystawi mu Nasz Pan:



«Nie, dla Księdza – stwierdził biskup
– On nie będzie Sędzią – w surowym
znaczeniu tego słowa – lecz po prostu
Jezusem»[117].

Ponieważ śmierć nie będzie niczym
innym niż przejściem do Życia, w
którym czeka na nas Sędzia z
otwartymi ramionami, jeśli
wytrwaliśmy w przyjaźni z Nim.

* * *

Do tej pory informacje o don
Josemaríi jako rekolekcjoniście,
czerpaliśmy ze świadectw tych,
którzy brali udział w jego
rekolekcjach, a tych były setki. Ale
tylko z jego osobistych notatek
dowiemy się czegoś na temat jego
najbardziej osobistych działań
ascetycznych; na przykład –
postanowień, jakie sobie postawił
podczas rekolekcji z lutego 1944
roku:



Do tej pory często miałem
pocieszające myśli o śmierci.
Mawiałem: – Umrzeć? Co za ulga! W
przyszłości przynajmniej raz dziennie
przeniosę się myślą ku godzinie
śmierci, by w tym świetle ocenić
wydarzenia każdego dnia. 
Doświadczyłem wiele spokoju, który
wypływa z tej myśli[118].

W tych dniach 1944 roku uporczywie
przypominały mu się przeszkody nie
do przezwyciężenia, jakie stanęły
przed nim na początku; w jego
umyśle przesuwały się osamotnienie
i trudy z czasów, gdy starał się
odtworzyć drogę niedawno
utworzonego Opus Dei. Potem, choć
po latach minęły czasy samotnego
założyciela, który potrafił skupić
wokół siebie grupkę naśladowców,
Bóg wystawił go na próbę. On, który
jest Panem życia i śmierci, zabrał do
siebie niektórych z nich. Wobec tych
śmierci założyciel Dzieła pocieszał
się myślą, że będzie miał



orędowników w niebie[119], chociaż
niejeden raz czuł, że musi chwycić za
pióro i przelać na papier swoje
smutne przemyślenia:

Z powodu śmierci José Maríi i Luisa
naszło mnie – z tchórzostwa –
pragnienie śmierci. Dlaczego ja nie
miałbym umrzeć? I pomimo całego
bagażu swoich grzechów, widziałem
w śmierci rozwiązanie. – Odrzuciłem
je: już wiesz, Boże mój, że przyjmę ją
wtedy i w taki sposób, jak Ty
zechcesz[120].

Był zaznajomiony ze śmiercią,
widział w niej dobrą przyjaciółkę,
która ułatwia nam podążanie naszą
drogą[121]. A z medytacji na temat
śmierci, wygłoszonej podczas
rekolekcji w 1935 roku, pochodzi
następująca surowa uwaga:

= Śmierć = Nie boję się jej. Jest moją
przyjaciółką. Postaram się
przyzwyczaić do niej, pochylając
często nad moim grobem: a tam będę



oglądał, wąchał i dotykał mego
gnijącego, zmarłego przed ośmioma
dniami ciała. Będę pamiętał o tym w
sposób szczególny, kiedy popęd
mojego ciała zakłóci mój spokój[122].

To oświadczenie znalazło
potwierdzenie w postanowieniu,
jakie postawił sobie w 1944 roku.
Każdej nocy, aż do końca swej
ziemskiej drogi – opowiada prałat
Álvaro del Portillo – mawiał: «Panie,
przyjmuję śmierć, kiedy zechcesz,
gdzie zechcesz i w taki sposób, jak
zechcesz. A potem spokojnie
zasypiał»[123].

* * *

Ton zdrowej witalności, który
odznaczał don Josemaríę, jako
prowadzącego rekolekcje, był
wynikiem opracowania przez niego
nowych wzorców. Pozwalał, by z jego
ust swobodnie wypływały akty wiary
i nadziei, by znać było ogień miłości
do Boga, który płonął w jego



wnętrzu. Pełne radości zdania
wypowiadane przez rekolekcjonistę
pozwalały uczestnikom znaleźć
pozytywny kontekst swej własnej
sytuacji, sprawiały, że nie tracili
nadziei:

Czy nie rozpala twej duszy pragnienie,
aby twój Ojciec-Bóg był z ciebie
zadowolony, gdy będzie musiał cię
sądzić?[124].

Ten przyjemny akcent optymizmu
wobec życia, spokój wobec śmierci
oraz nadzieja na to, co nastąpi
później wynikały ze stałego
ćwiczenia duszy w doskonałej
skrusze, wypływały z jego „żalu z
Miłości”. Myśl ta często pojawia się
na stronnicach jego Zapisków, jako
niezawodna wskazówka na szlakach
życia wewnętrznego:

Prawdziwa Miłość rozpoczyna się od
praktykowania skruchy, która
okazuje się poprzez wstręt do
grzechu:



Żal z Miłości. Bo On jest dobry. Bo jest
twoim Przyjacielem, który ofiarował
za ciebie swoje Życie. Bo wszystko
dobre, co posiadasz pochodzi od
Niego. Boś Go tak bardzo obraził... Bo
On ci przebaczył... On!... Tobie!! –
Płacz mój synu z bólu Miłości[125].

Jak każdy śmiertelnik, don Josemaría
doświadczał ciężaru upadłej natury,
czuł się wystawiony na obrazę
grzechu, który, choćby był lekki,
prowadzi do powstania przeszkody
pomiędzy Panem i zakochaną duszą.
Jakże gwałtownego i niecierpliwego
pragnienia musiał doświadczyć
założyciel Dzieła, skoro napisał te
słowa:

Chciałbym, Panie, chcieć naprawdę,
raz na zawsze mieć
nieprzezwyciężony wstręt do tego
wszystkiego, co wzrasta w cieniu
grzechu, nawet powszedniego.
Pragnąłbym skruchy takiej, jaką mieli



ci, którzy najbardziej potrafili Cię
zadowolić[126].

Od bardzo dawna prosił za
wstawiennictwem Matki Bożej o
najcenniejszy skarb doskonałej
skruchy:

Proszę, o słodka Pani, byś sprawiła mi
prezent, dowód miłości: skruchę, żal
za grzechy, ból Miłości... Wysłuchaj
mnie o Pani, Życie moje, Nadziejo
moja, poprowadź mnie za rękę –
tenuisti manum dexteram meam!*...
– i jeśli jest coś we mnie, co nie podoba
się memu Ojcu-Bogu, spraw bym to
dojrzał i we dwójkę to wyrwiemy z
korzeniami[127].

Prosił o to w 1932 roku podczas
swoich rekolekcji w klasztorze
karmelitów bosych w Segovii. Wiele
lat później nadal wytrwale błagał
Naszą Panią o ten ból Miłości, kiedy
pewnego dnia podczas modlitwy
poczuł, że płonie:



Matko moja, Pani: ucałowałem
ziemię, przeżegnałem się – po tym jak
wykrzyknąłem nasze „serviam!*”– w
imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego, i
pomodliłem się do Ciebie
„Wspomnij”... Rozproszyłem się:
wróciłem do bycia w modlitwie, i
wiem, że mnie wysłuchałaś.
Mateczko! Znowu do Ciebie wołam,
teraz, gdy piszę te słowa. Ty dobrze
wiesz, czego mi potrzeba. Bardziej niż
czegokolwiek innego – bólu Miłości:
płakać?... A może bez łez: ale żeby
mnie naprawdę bolało, żebyśmy
dobrze wymyli duszę Jezusowego
osiołka. Ut iumentum!*...[128].

5. Podróże po Andaluzji i Portugalii

Wkrótce po tym, jak trzej pierwsi
kapłani z Dzieła przyjęli święcenia,
don Josemaría wydał im instrukcje,
których powinni się trzymać podczas
swoich podróży apostolskich. Te
porady były zwięzłym
podsumowaniem środków i celów



nadprzyrodzonych, których nigdy
nie powinni tracić z oczu, a także
kilku praktycznych zaleceń[129].
Zgodnie z tymi instrukcjami starali
się jak najszybciej spotkać się z
miejscowym biskupem i
porozmawiać ze znajomymi
kapłanami w wiosce lub mieście,
które odwiedzali.

Przez cały czas widać było, że
znaczna część wysiłku apostolskiego
założyciela Opus Dei ukierunkowana
była na młodych studentów. W ten
sposób nie powinno dziwić, że
kapłani podróżowali w większości
przypadków do stolic prowincji, w
których znajdowały się uniwersytety
i siedziby biskupie. Jeśli się pozna
przyczynę tych faktów, można
zrozumieć niektóre z
charakterystycznych cech
apostolstwa u początków
terytorialnej ekspansji Opus Dei.
Charakteryzowały je, z jednej strony
– idea służby diecezjom, z drugiej zaś



rozpoczęcie apostolstwa przede
wszystkim wśród osób z wyższym
wykształceniem.

Zapał apostolski popychał don
Josemaríę już od 1928 roku, by zająć
się bardzo różnymi ludźmi, których
miał dokoła siebie: rzemieślnikami,
robotnikami, jak i ludźmi
wykształconymi. Ale w szczególny
sposób zajmował się młodymi
studentami, kierując od początku
swój zapał ku „apostolstwu wśród
inteligencji”[130]. Poza tym, że wiele
obiecywał sobie po ich młodości,
okazywali się bardziej plastyczni
wewnętrznie i pozbawieni
przesądów. Okazywali się także
bardziej hojni. Wszystko to trzeba
było mieć koniecznie na uwadze, gdy
przyszło głosić naukę, która
przełamywała utarte zwyczaje i sądy
utrwalone przez całe wieki. Zapis
tego przekonania znajdziemy w 
Drodze: Młodość daje z siebie



wszystko, co może: oddaje bez
zastrzeżeń samą siebie[131].

Dwie wspomniane cechy – służba i
posłuszeństwo hierarchii kościelnej
oraz apostolstwo wśród ludzi
wykształconych – zostały przywołane
w pierwszych aktach prawnych
dotyczących Opus Dei, gdzie jako
jeden ze specyficznych celów
instytucji wskazuje się wywieranie
skutecznego wpływu na środowiska
ludzi wykształconych, którzy
stanowią cząstkę przewodzącą
całemu społeczeństwu[132]. Tam też
wspomniana była służba, jaką Dzieło
pełni dla Kościoła i jego synowskie
posłuszeństwo względem biskupów.

Praca apostolska w miastach, w
których znajdowały się uniwersytety
i szkoły politechniczne rozwijała się
bardzo szybko. Nie minął jeszcze rok
od święceń kapłańskich pierwszych
kapłanów z Dzieła, gdy można już
było dostrzec solidne podstawy i



szybki rozwój pracy apostolskiej w
centralnej i północnej Hiszpanii.
Trochę wolniej rozwój następował
na południu, gdzie nie zostały
otwarte jeszcze ośrodki Dzieła[133].
Don Josemaría zdecydował więc
odbyć podróż do Andaluzji, aby
porozmawiać spokojnie z biskupami
na temat Opus Dei. Don Josemaría
powziął stanowcze postanowienie,
by poszerzyć pole działalności
apostolskiej, zakładając dwa
akademiki, jeden w Sewilli i drugi w
Granadzie. Miał także nadzieję, że
wesprze już istniejącą działalność
apostolską, którą prowadzili wierni
Dzieła w innych miastach południa
Hiszpanii[134].

Wyjazd z Madrytu został
wyznaczony na Wielki Wtorek 1945
roku. Ojcu towarzyszyli don José Luis
Múzquiz, który jako ksiądz ostatnio
odbył podróż po tym terenie, oraz
Ricardo Fernández Vallespín,
architekt i Jesús Alberto Cagigal, aby



od razu zdobyć techniczne
informacje na temat możliwości
przystosowania domów, które mieli
zamiar odwiedzić, na potrzeby
akademika. Podróżowali
samochodem[135]. Kierowca,
doskonały mechanik, był
człowiekiem dobrodusznym i
spokojnym. Nazywał się Miguel
Chorniqué, już od dwóch lat
prowadził samochód, którego
używali Ojciec i starsi z Dzieła.
Usługa ta okazała się nieodzowna z
powodu trudności i niedogodności
transportu publicznego, tak
autobusowego, jak i kolejowego.
Myślano przede wszystkim o
konieczności odbycia licznych wizyt
oraz potrzebie szybkiego
przemieszczania się, związanego z
rozwojem Dzieła. Trzeba więc było
kupić samochód. Kiedy Miguel zaczął
dla nich pracować, mieli wóz
zaopatrzony w karburator*. (W tym
okresie benzyna była racjonowana i
samochody, przynajmniej w okresie



II wojny światowej, poruszały się
dzięki kotłom, zainstalowanym w
tylnej części samochodów, gdzie
spalało się dębowe drewno, z którego
to procesu otrzymywane było paliwo
gazowe). W ciągu kilku pierwszych
miesięcy podróży po zrujnowanych
hiszpańskich szosach Ojciec i jego
kierowca przeżyli wspólnie
niewiarygodne niebezpieczeństwa.
Tak poważne i liczne były wypadki, z
których wychodzili bez szwanku, że
od tej pory – jak wspomina Miguel
Chorniqué – «byłem przekonany, że
jadąc z Ojcem w samochodzie nigdy
nic się nie stanie i nie może nam się
stać»[136].

27 marca 1945 roku jechali w pełnym
słońcu szosą w Extremadurze.
Miguel siedział za kierownicą
Studebakera. Ojciec i don José Luis
śpiewali w samochodzie od chwili,
gdy wyjechali ze stolicy. Wkrótce
ujrzeli góry Sierra de Gredos, z ich
ośnieżonymi szczytami. W Trujillo,



mieście, gdzie znajdują się pałace i
domy konkwistadorów, wykonane z
surowego i szlachetnego kamienia,
zatrzymali się na obiad. Stanęli
ponownie w Méridzie. Ojciec chciał,
by architekci mogli rozprostować
nogi i obejrzeli ruiny rzymskie oraz
muzeum archeologiczne w tym
mieście. Gdy znowu znaleźli się w
samochodzie, przecinali czerwoną
ziemię Barros: winnice, gaje oliwne i
pola uprawne.

Zapadał już zmrok, gdy dotarli do
Sewilli. Przebijając się przez zbity
tłum, który przyszedł zobaczyć
procesje, samochód przejechał most
prowadzący na Trianę*. Skierowali
się do Casa Heras, gdzie czekało na
nich kilku członków Opus Dei. W
żadnym hotelu nie było już wolnych
pokoi ze względu na to, że wielu
gości odwiedzało miasto w związku z
Wielkim Tygodniem. W końcu
zdobyli jakieś pokoje w hotelu
Oromana w Alcalá de Guadaira,



miasteczku pod Sevillą. Ale zanim
dojechali do Alcalá, wmieszali się w
tłum, który czekał w nocy, by
zobaczyć przejście jednej z procesji.
Pamięć założyciela Opus Dei
niejeden raz podczas kontemplacji
wizerunku Najświętszej Maryi Panny
wracała do tego, co się stało owej
nocy wSewilli.

W procesji niesiono feretron,
poprzedzany przez dwa szeregi
zakapturzonych pokutników.
Mężczyźni nieśli go na ramionach.
Był to wizerunek Najświętszej Maryi
Panny, pod baldachimem rozpiętym
na srebrnych drążkach; u Jej stóp
było całe pole kwiatów i chyba setka
świec, których blask migotliwie
odbijał się w kosztownych ozdobach.
Ojciec patrzył na to wszystko w
milczeniu.

Stałem tam patrząc i zacząłem się
modlić... Straciłem kontakt z
rzeczywistością. Widząc tak piękny



wizerunek Maryi, nie zdawałem sobie
sprawy, że jestem w Sewilli, na ulicy. 
Wtem ktoś mnie złapał za ramię.
Odwróciłem się i zobaczyłem prostego
człowieka, który powiedział do mnie:

– Ojczulku, ta to nie jest nic warta.
Nasza to dopiero coś znaczy!

W pierwszej chwili wydało mi się to
niemal bluźnierstwem. Ale potem
pomyślałem: ma rację, kiedy ja
pokazuję portrety mojej matki,
chociaż wszystkie mi się podobają, też
mówię: ten, to jest dobry[137].

Następnego dnia, w środę, obejrzeli
kilka domów. Między innymi także
Monteflorido, znajdujący się na ulicy
Canalejas, który bardzo przypadł
Ojcu do gustu. Znajdował się w
samym centrum. Świetnie nadawał
się do zamieszkania. Jego
architektura była radosna i
efektowna. Na murze z jasnej cegły
położono kafelki i biały marmur.



Miał zakratowane okna i balkony
oraz piękny ogród na patio.

Po południu Ojciec i don José Luis
udali się do kardynała Segury, który
odnosił się do nich bardzo serdecznie
i po ojcowsku. (Opinia o don Pedro
Segurze, znajdująca potwierdzenie w
faktach, była taka, że jest
człowiekiem oschłym i szorstkim). W
czwartek nadal odbywali wizyty.
Ricardo Fernández Vallespín wrócił
do Madrytu; a pozostali po południu
wyruszyli w kierunku Jerez. Ale
przed wyjazdem Ojciec poprowadził
spotkanie formacyjne dla grupy
sewilczyków. Jego słowa były bardzo
konkretne i przejmujące, gdy
komentował Ewangelię z tego dnia,
przyjazne podczas pogadanki oraz
przenikliwe i wymagające w
rachunku sumienia.

Jechali na południe. Na ulicach
miast, przez które przejeżdżali,
często można było spotkać publiczną



i hałaśliwą procesję. Gdy nie mogli
znaleźć miejsca w hotelach w Jerez,
pojechali dalej aż do Puerto de Santa
María, gdzie mieli nadzieję w końcu
znaleźć spokój i możliwość
odpoczynku tej nocy. Tak też
rzeczywiście było, do chwili, gdy o
drugiej w nocy dało się słyszeć na
ulicy odgłos bębnów i pisk kornetów.

W Wielki Piątek Ojciec odbył kilka
spotkań w Kadyksie. Najważniejsze
było spotkanie z księdzem biskupem.
Potem skierowali się ku Algeciras; na
wysokości Tarify na horyzoncie
wyraźnie zarysował się kształt
afrykańskiego wybrzeża, po drugiej
stronie Cieśniny Gibraltarskiej. Nie
zwracając uwagi na piękno
morskiego pejzażu, Ojca skierował
swe myśli ku Afryce i poskarżył się
na głos: Czy to możliwe, że cieśnina
jest barierą dla chrześcijaństwa? Ileż
jest jeszcze do zrobienia![138].



Algeciras, Estepona, Marbella,
Málaga. Zaraz po przyjeździe do
Málagi zepsuł im się samochód.
Ojciec spotkał się z don Manrique,
sekretarzem kurii oraz z księdzem
biskupem. Odwiedził potem starego
przyjaciela, don José Suáreza Faurę, i
wspominali razem te trudne lata w
Madrycie, kiedy obaj podlegali
jurysdykcji pałacowej, zniesionej za
czasów Republiki. Po powrocie
wieczorem do katedry don Josemaría
odbył rozmowę ze znajomym
duchownym. Natychmiast w pobliżu
pojawili się inni, tak że otoczył go
zwarty tłumek kanoników, których
ciekawiły gesty i słowa obcego
księdza. (Jak potem komentował
Ojciec, z uwagą się przyglądali,
pragnąc obejrzeć to dziwo)[139].

Awaria Studebakera nie była zbyt
poważna. Noc spędzili w Antequerze.
W Niedzielę Wielkanocną,
pierwszego kwietnia, ksiądz
odprawił mszę u trynitarzy w



Antequerze. W południe byli już w
Kordobie i, jak to zwykle czynili w
każdym z odwiedzanych miast,
przystąpili do realizacji programu
odwiedzin. Wieczorem poszli do
słynnych eremów w Kordobie,
antycznej pustelni, znajdującej się
tuż za miastem. Stary pustelnik,
który pokazywał im to miejsce,
przyjąwszy od Ojca jałmużnę,
odwdzięczył się rozdając kartki z
wierszami na temat tego miejsca.
Jeden z tych wierszy brzmiał:

Jakże wysoka ta góra!

Wysoki jest Krzyż, o tak!

Aby trafić do Nieba

naprawdę niewiele brak![140].

Bardzo się Ojcu podobało to
pustelnicze życie, które sobie cenił,
chociaż równocześnie jasno
podkreślał potrzebę szukania
świętości tam, dokąd Pan woła



każdego z nas. Podobnie można żyć –
komentował – na Gran Vía* w
Madrycie. Równie blisko nieba można
być na placu Cibeles**, jak na
malowniczej górze koło Kordoby[141].

Na tej samej górze, siedząc na
wielkiej skale, Ojciec poprowadził po
południu medytację dla don José
Luisa i Jesúsa Alberto. Gdy dotarli do
hotelu, don Josemaría był już
wyczerpany. Trudno powiedzieć, czy
z powodu trudów całego dnia, czy też
z powodu ataku cukrzycy, ponieważ
się nie skarżył. A gdyby go o to
spytać, najprawdopodobniej jego
odpowiedź byłaby taka, jak zwykle: 
Ojciec czuje się dobrze, będzie się czuł
dobrze, aż do chwili na dziesięć minut
przed śmiercią. Ten, kto powinien
wiedzieć jak się czuje, już to wie[142].

W poniedziałek rano, gdy tylko
Ojciec skończył swoje spotkania,
wyjechali do Jaén. Dokoła gaje
oliwne i nic poza tym, aż po



horyzont. W pałacu biskupim
poinformowano ich, że ksiądz biskup
jest w podróży. Skierowali się na
szosę prowadzącą do Granady. Tej
nocy zatrzymali się w hotelu w
Alhambrze.

We wtorek, 3 kwietnia, Ojciec
odprawił mszę w parafii w pobliżu
hotelu. Poza odwiedzinami u księdza
arcybiskupa Agustína Parrado, dzień
spędzili na zwiedzaniu
nieruchomości, które – po
odpowiedniej adaptacji – mogłyby
służyć za akademik. Po południu
nadal odwiedzali domy; «ale Ojcu –
napisze don José Luis w dzienniku
podróży z tych dni – spodobał się
najbardziej Carmen de las
Maravillas***. Dostęp do niego jest
trudny, ale gdy już się tam dotrze,
okazuje się, że posiadłość warta jest
swej nazwy»[143]. Don José Luis i
Jesús Alberto sporządzili naprędce
zarys planu pomieszczeń i plan
koniecznych prac remontowych w



domu, który był stosunkowo nieduży
i w dość złym stanie. Rzeczywiście
cudowny był widok, jaki roztaczał się
ze szczytu wieżyczki na miasto i
zakole rzeki Genil.

Podobnie jak w Sewilli, Máladze i
Kordobie, ksiądz musiał złożyć wiele
wizyt. W tym czasie, przeżywszy
czterdzieści trzy lata, don Josemaría
był świadkiem tak wielu spraw i
spotkał tak wielu ludzi, że mógłby
równie dobrze do siebie zastosować
to, co przed wieloma laty myślał na
temat Albásów i Blanków: że rodzina
jego matki miała znajomych nawet na
Syberii[144]. W przypadku
założyciela Opus Dei nie wydawało
się to przesadą. Na dowód tego
wystarczy długa lista duchownych i
świeckich, z którymi spotykał się w
całej Andaluzji, w miastach i
wioskach, w których większości
wcześniej nigdy nie był. (Wyjątkiem
była owa ryzykowna podróż z Burgos
do Kordoby w poszukiwaniu



zbłąkanej duszyczki w kwietniu 1938
roku). Teraz, podczas swej pierwszej
bytności w Granadzie, zjawił się
niezapowiedzianie w domu
markizów de las Torres de Orán, aby
sprawić im przyjemną
niespodziankę. Nie rozmawiali o
niczym innym, jak tylko o
wspomnieniach z okresu na
przełomie lat 1936-1937, który
spędzili zamknięci w klinice doktora
Suilsa[145].

4 kwietnia Ojciec odprawił mszę w
katedrze w Almeríi. Nie miał
możliwości spotkania sięz biskupem,
pojechał więc dalej do Murcii. Biskup
Murcii zachorował. Także nie mogli
się z nim spotkać. Pojechali do
Orihueli. Biskup Orihueli pojechał do
Alicante. Podążyli więc w ślad za
nim. W klasztorze franciszkanów w
Alicante don Josemaría mógł w
końcu znaleźć biskupa José Garcíę
Goldáraza z Orihueli.



5 kwietnia wrócili do Madrytu przez
Eldę, Almansę, Albacete i Quintanar
de la Orden. Ojciec w ciągu
poprzednich dni nauczył swoich
towarzyszy podróży nabożeństwa do
Najświętszego Sakramentu. Od czasu
do czasu zatrzymywali się, by
odwiedzić kościół. Gdy z daleka
widzieli wieże dzwonnic, skłaniał ich
do zmówienia aktu miłości do Boga.

* * *

Po powrocie do Madrytu, po
poczynieniu odpowiednich
przygotowań, rozpoczęte zostały
prace adaptacyjne w domach
przeznaczonych na przyszłe
akademiki: w Granadzie, Carmen de
las Maravillas, którą to nazwę
zmieniono wkrótce na akademik
Albayzín oraz w Sewilli, w
nieruchomości przy ulicy Canalejas.
W sierpniu 1945 roku przejęli w
posiadanie Albayzín[146]. Potem
przyjechali pierwsi mieszkańcy; ale



prace budowlane postępowały
powoli. Instalacje elektryczne,
hydraulika, osuszanie i prace
remontowe przysparzały
problemów[147]. Między innymi
finansowych, które stawały się coraz
poważniejsze.

Zaraz po powrocie ze swej trzeciej
już w roku 1945 podróży do
Portugalii, z początkiem roku
akademickiego, założyciel Dzieła
wysłał prośbę do arcybiskupa
Granady, Agustína Parrado, w liście z
3 października. W pierwszym
akapicie wyjaśniał, że jedną z form
działalności apostolskiej Opus Dei
jest praca przy formacji religijnej i
zawodowej intelektualistów, i że
zamierza zorganizować w Granadzie
akademik (Albayzín), po którym
spodziewa się wielkich owoców.

Do listu załączył egzemplarz
regulaminu, który powinien
obowiązywać w akademiku i, na



mocy kanonu 1265 Kodeksu Prawa
Kanonicznego, prosił księdza
arcybiskupa o:

– Błogosławieństwo i wyrażenie
aprobaty przez W[aszą] E[kscelencję]
dla tej pracy apostolskiej w
akademiku dla studentów.

– Zezwolenie na otwarcie kaplicy
półpublicznej z Tabernakulum w
tymże akademiku[148].

Listem z 22 października don
Josemaría zawiadamiał o otrzymaniu
zgody, o którą prosił i zapraszał
księdza arcybiskupa, by odprawił
pierwszą mszę w kaplicy akademika:

Wielce Umiłowany Księże
Arcybiskupie!

Kilka zdań, by podziękować W[aszej]
Wiel[ebnej] E[kscelencji] za wszystkie
wyrazy dobroci. Otrzymałem
dokument zezwalający na otwarcie
kaplicy i posiadanie Tabernakulum – 



jeszcze jedno Tabernakulum! – 
brakuje tylko, by to właśnie Ksiądz
Arcybiskup zechciał złożyć naszego
Pana w Jego domu w Albayzín. O to
ma zamiar prosić W[aszą]
E[kscelencję], w ciągu kilku dni, don
José Luis de Múzquiz[149].

Prace w kaplicy przeciągnęły się
dłużej niż przewidywano. Minęły
jeszcze cztery tygodnie, zanim ksiądz
José Luis Múzquiz zwrócił się z
prośbą do księdza arcybiskupa, by –
ponieważ kaplica była już gotowa –
zechciał wydać konieczne decyzje,
aby zakończyć proces jej
kanonicznego erygowania[150].

23 listopada 1945 roku
zakomunikowano oficjalnie
wnoszącemu prośbę, że: «Mając na
względzie poprzednie podanie i
informację, niniejszym erygujemy
kanonicznie półpubliczną kaplicę, o
którą proszono, z pozwoleniem na



przechowywanie w niej
Najświętszego Sakramentu»[151].

Staranność, z jaką założyciel Dzieła
stosował się do przepisów
kanonicznych i do decyzji władz
diecezjalnych, była jasnym dowodem
na jego szacunek dla norm
prawnych. Działania podjęte w
przypadku kaplicy w akademiku
Albayzín stanowią reprezentatywny
przykład działań podejmowanych w
przypadku pozostałych kaplic.
Jednak na tym nie zakończyło się
wnoszenie podań do kurii
arcybiskupiej, ponieważ 30 listopada
don Josemaría przedstawił dwie
kolejne petycje. W jednej z nich z
całym szacunkiem pisał:

WYJAŚNIAM, że jest czcigodnym
zwyczajem OPUS DEI co miesiąc
odprawiać czuwanie miłości i
zadośćuczynienia przy Jezusie w
Najświętszym Sakramencie.



PROSZĘ zatem W[aszą] E[kscelencję],
by zechciał wydać stosowne
zezwolenie, aby we wszystkich
kaplicach wszystkich domów, które
Dzieło miałoby w archidiecezji
Granady można było wystawiać
uroczyście Najświętszy Sakrament w
nocy z pierwszego czwartku na
pierwszy piątek każdego
miesiąca[152].

W drugiej prośbie, datowanej także
30 listopada 1945 roku czytamy:

WYJAŚNIAM, że jest czcigodnym
zwyczajem w kaplicach domów, gdzie
członkowie OPUS DEI prowadzą pracę
apostolską, z miłości do Pana
umierającego na Krzyżu, całować
Drewniany Krzyż, który zawsze jest
umieszczany w tychże kaplicach. 
Czynimy to, aby pogłębiać naszą
miłość i naszą cześć do tego Znaku
naszego Odkupienia.

PROSZĘ W[aszą] E[kscelencję], by
zechciał udzielić odpustu każdemu,



kto pobożnie ucałuje ten Drewniany
Krzyż, znajdujący się w kaplicach
domów, gdzie członkowie OPUS DEI
prowadzą swoją pracę apostolską w
tej archidiecezji oraz temu, kto
wypowie jakiś akt strzelisty[153].

W Sewilli sprawy szły płynniej. W
poniedziałek 10 grudnia 1945 roku
dokonali ostatnich przygotowań na
przyjęcie Ojca. Przyjechał
samochodem w towarzystwie don
José Luisa Múzquiza, przed obiadem.
Tego popołudnia poprowadził
medytację dla grupy członków Opus
Dei. Kaplicę opuszczali wszyscy z
postanowieniami poprawy i bycia
bardzo świętymi, tak wielka była
moc Bożej łaski, która działała za
pośrednictwem słów don Josemaríi.

We wtorek 11 grudnia, po porannej
medytacji Ojciec odprawił dla nich
mszę: pierwszą mszę w kaplicy
akademika Guadaira. Zanim udzielił
Komunii Świętej, skierował kilka



słów do obecnych, zachęcając ich, by
prosili Pana, niczym uczniowie w
Emaus, by był naszym światłem i by
pozostał z nami[154].

* * *

W ciągu 1945 roku don Josemaría był
aż trzy razy w Portugalii. Po raz
pierwszy w lutym, z okazji wizyty,
jaką złożył u księdza biskupa Tuy
jego dobry przyjaciel ojciec José
López Ortiz. W klasztorze w Tuy
przebywała wówczas siostra Lucia,
świadek objawień w Fátimie. Biskup
przygotował spotkanie zakonnicy z
don Josemaríą. Rozmowa okazała się
opatrznościowym zrządzeniem, gdyż
siostra Lucia nalegała i prosiła
założyciela, by pojechał do
Portugalii. Podróż taka znajdowała
się wśród jego projektów
apostolskich, ale nie na czele listy.
Wtedy nie miał nawet paszportu. Nie
była to jednak żadna przeszkoda,
gdyż po jednym telefonie do Lizbony



siostra Lucia uzyskała dla Ojca i osób
mu towarzyszących pozwolenie na
wjazd do Portugalii [155].

Podróż, w którą 29 stycznia Ojciec i
don Álvaro wyruszyli z Madrytu, z
krótkimi przystankami w Ávili,
Salamance, Valladolid, Palencii,
Leonie, Astordze i Orense, na prośbę
siostry Lucii przedłużyła się
niespodziewanie na ziemie
portugalskie. Ojcu i don Álvarowi
towarzyszyli biskup Tuy i jego
sekretarz kurii, don Eliodoro Gil
Rivera, który nie pierwszy już raz
podróżował wspólnie z don
Josemaríą od czasu, gdy spóźnili się
na pociąg w Leonie, w lipcu 1938
roku[156]. Za kierownicą siedział
Miguel Chorniqué.

5 lutego byli w Porto i złożyli wyrazy
szacunku księdzu biskupowi
Agostinho de Jesúsowi Souzie.
Następnego dnia na obiad zaprosił
ich biskup José Alves Correia da Silva



z Leiríi. Odwiedzili potem
sanktuarium Najświętszej Marii
Panny w Fatimie, którego budowa
właśnie się kończyła. W Aljustrel
Ojciec poznał kilka rodzin, które
miały swój udział w historycznych
wydarzeniach, a nawet zrobił sobie
zdjęcie z matką Jacinty, jednej z
uczestniczek objawień. W Fatimie
założyciel Opus Dei poświęcił Maryi
przyszłą pracę w Portugalii i napisał
prolog do czwartego wydania 
Różańca Świętego, było to 6 lutego
1945 roku.

7 lutego spotkał się w Lizbonie z
kardynałem Cerejeirą, który okazał
mu wielką serdeczność, ale – jak
powiedział biskup Tuy – «nie
zrozumiał wiele z nowości
Dzieła»[157]. Don Josemaría umówił
się z nim na spokojniejszą rozmowę
na temat Opus Dei przy następnej
okazji.



W Coimbrze przyjął ich, pomimo
choroby, biskup Antonio Antunes.
Jak wspomina biskup López Ortiz,
biskup Coimbry «był pełen
zrozumienia i serdeczności i okazał
się bardzo gotowy do pomocy. Ojciec
zdecydował, że tam właśnie
rozpocznie się praca»[158].

Z Coimbry udali się w drogę
powrotną: do Porto, Tuy, Santiago de
Compostela, Covadongi, Burgos i
Valladolid[159]. 14 lutego byli z
powrotem w Madrycie. W połowie
czerwca, w towarzystwie don Álvara,
założyciel Dzieła odbył drugą,
trwającą tydzień podróż do
Portugalii. W trzecią podróż, także
razem z don Álvarem, wyjechał w
drugiej połowie kwietnia 1945
roku[160].

W 1946 roku już na stałe mieszkało
w Coimbrze kilku wiernych Opus
Dei. Gdy znaleźli odpowiedni dom,
założyciel Dzieła zwrócił się do



księdza biskupa, don Antonia
Antunesa, o pozwolenia na kaplicę z
Najświętszym Sakramentem.

Serdecznie dziękuję Przewielebnej
Ekscelencji za dwa listy – pisał do
biskupa Coimbry w maju – oraz za
wiadomości w nich zawarte na temat
hiszpańskich uczonych znajdujących
się w Coimbrze. Przypuszczam, że już
miał zaszczyt złożyć Waszej
Ekscelencji wyrazy szacunku profesor
Uniwersytetu w Santiago Dr López
Rodó. Już wie zapewne Wasza
Ekscelencja, że – dzięki Bogu – znalazł
się w Coimbrze dom do wynajęcia. Z
tego powodu chciałem bardzo prosić
o wzór dokumentu, koniecznego do
złożenia na ręce Przewielebnej
Ekscelencji prośby o zezwolenie na
półpubliczną kaplicę z
Tabernakulum[161].

* * *

W 1945 roku Miguel Chorniqué
zmuszony był do częstych podróży.



Ojciec cały rok spędził na
przemieszczaniu się z miasta do
miasta. Rezultatem był gęsty siew
apostolski[162]. W czasie jednej ze
swych podróży po północnej
Hiszpanii zawiadomił z San
Sebastián swoich synów w Bilbao, że
następnego dnia, 9 października,
będzie u nich. Czekali na niego już od
pewnego czasu z niecierpliwością.
Przez większą część lata pracowali
nad urządzeniem akademika Abando
i w tym czasie kończyli prace
przygotowawcze. W ten sposób, gdy
don Josemaría zapowiedział swą
wizytę, jego synowie mieli
satysfakcję, że wykonali sumiennie
wszystkie zadania i mieli już
wszystko wykończone.

Ojciec przybył w towarzystwie
Álvara del Portillo oraz Pedra
Casciaro. Wysiadł z samochodu i
«ledwie przekroczył próg –
wspomina świadek tego wydarzenia
– rzucił tylko wkoło okiem i,



zwracając się do Pedra, powiedział: 
Weź notatnik i zapisz, proszę. W
jednej chwili Ojciec znalazł
piętnaście albo dwadzieścia rzeczy,
które nie zostały dobrze
wykończone»[163].

Ponieważ trwały jeszcze prace,
postanowił odprawić pierwszą mszę
w kaplicy, ale bez pozostawiania
Pana Jezusa w tabernakulum.
Wyznaczył ten dzień na 11
października[164]. Dokładnie w
połowie mszy ekipa hydraulików
narobiła strasznego hałasu swoją
pracą. Okna kaplicy wychodziły na
wewnętrzne patio, którego cztery
ściany tylko zwielokrotniały odgłosy
uderzeń i śpiewów. Gdy nadeszła
chwila udzielania komunii, Ojciec
odwrócił się do uczestników i
skierował do nich krótkie słowa.
Hałas, jaki robili robotnicy, nie
powinien ich rozpraszać – tak
zrozumiał słowa Ojca jeden z
obecnych – ponieważ właśnie w



środowisku pracy i działania
powinni się uświęcać: «Pośród
rozmaitego zgiełku świata, w którym
żyjemy – ponieważ Dzieło nas z niego
nie zabiera – to my musimy być
kontemplacyjni, świadomi obecności
Boga w naszej duszy, jak teraz
jesteśmy świadomi obecności Jezusa
Chrystusa w Najświętszym
Sakramencie»[165].

Po inauguracji akademika Abando
przyszła kolej na Guadairę oraz
Albayzín; a potem na całą sieć
apostolską ośrodków i akademików
we wszystkich miastach
uniwersyteckich[166]. W niektórych
miejscach rozpoczynała się praca
apostolska, zaś gdzie indziej
poszerzało się jej pole. (El Palau oraz
La Clínica[167] w Barcelonie, Rúa
Nueva w Santiago, Zakątek (El
Rincón) w Valladolid albo ośrodek na
ulicy Correo na starym mieście w
Bilbao nie były akademikami).



Świadectwem projektów
apostolskich don Josemaríi są
podania wysłane władzom
kościelnym w pierwszych miesiącach
1946 roku. 31 stycznia wniósł prośbę
do arcybiskupa Saragossy, w której
wyrażał pragnienie rozwinięcia
pracy apostolskiej w stolicy Aragonii,
jak to ma miejsce w pozostałych
miastach uniwersyteckich Hiszpanii, 
poprzez pracę prowadzoną zgodnie ze
swoimi specyficznymi celami w
formacji intelektualistów. Prosił więc
o wydanie stosownego zezwolenia na
otwarcie akademika[168].

Pod tą samą datą, 31 stycznia 1946
roku, wysłał podobnie sformułowane
podania do biskupów Oviedo[169]
oraz Murcii[170]. W dwa dni później
sporządził petycję dla biskupa
Coimbry[171], a 14 lutego zwrócił się
o pozwolenie na założenie
akademika w Santiago de
Compostela[172]. W końcu, 4
kwietnia 1946 roku prosił o to, by



zezwolono mu na otwarcie
półpublicznej kaplicy w Zakątku (El
Rincón) w Valladolid (przy ulicy
Montero Calvo 24), na czas budowy
budynku przeznaczonego na
akademik studencki[173]. Los tych
projektów był rozmaity. Akademik
Monterols w Barcelonie został
otwarty dopiero na Boże Narodzenie
1948 roku[174].

Ekspansja apostolska w Barcelonie
przeszła rozmaite fazy. Dwa lata
minęły od słynnych wydarzeń z 1941
roku, gdy Ojciec przedsięwziął
podróż do Barcelony i Saragossy,
między 25 a 28 maja 1943 roku, aby
po raz pierwszy umieścić Pana
Jezusa w tabernakulum w
Palau[175]. Tego dnia jego synowie w
szczególnym napięciu słuchali
prowadzonej przezeń medytacji w tej
kaplicy, gdzie odprawił też potem
mszę. Teraz słowa don Josemaríi w
jasny sposób tchnęły
nadprzyrodzonym optymizmem: «za



tym pierwszym tabernakulum
pójdzie kilka następnych w
Barcelonie»[176]. Pan Bóg, w swej
łasce, właśnie dzięki temu
wszystkiemu, co musieli wycierpieć,
miał zwielokrotnić owoce, jakie
czekały na nich w Barcelonie. Był to
czas, by odważnie wrócić do
prowadzenia otwartego apostolstwa.
Minął ten smutny etap, gdy w 1941
roku, by nie dolewać oliwy do ognia,
musieli powstrzymywać swój zapał
apostolski. Gdy nastała jesień 1943
roku, otwarte już było, poza starym
ośrodkiem Palau, także mieszkanie
przy ulicy Muntaner 444[177].
Kolejnym krokiem naprzód w
rozwoju pracy apostolskiej w
Barcelonie było otwarcie dla
studentów akademika Monterols w
roku akademickim 1948/1949.

Do apostolskiego rozwoju, jaki
osiągnęło Dzieło w Hiszpanii między
1944 a 1946 rokiem, trzeba dodać
ekspansję, której dokonało poza



granicami kraju, chociaż okoliczności
historyczne nie sprzyjały temu, ani
przed, ani po zawarciu pokoju w
1945 roku. W tych właśnie latach, z
przyczyn zawodowych odwiedzili
rozmaite kraje europejskie i
amerykańskie José María Albareda,
Francisco Botella, José María
González Barredo, José Orlandis,
Juan Jiménez Vargas, Rafael Calvo
Serer i inni. Założyciel Dzieła miał
świadomość, że nadszedł czas
rozpoczęcia ekspansji
międzynarodowej.

[1] Álvaro del Portillo, Sum. 330; por.
takżeJavier Echevarría, Sum. 3211.

[2] Por. ibidem. Kiedy w
październiku 1940 roku don
Josemaría wybrał jako spowiednika
ks. prałata José Maríę Garcíę
Lahiguerę, jasno zaznaczył, że ma



zamiar spowiadać się u jednego ze
swoich synów, jak tylko któryś z nich
zostanie księdzem. «Ja to w pełni
zaaprobowałem, a nawet
doradzałem, by tak zrobił»
wspomina ks. García Lahiguera. Por.
José María García Lahiguera, Sum.
5474. W miesiącach po święceniach,
jeśli don Álvaro znajdował się poza
Madrytem, założyciel Opus Dei
spowiadał się u don José Maríi
Hernándeza Garniki. Por. José Luis
Múzquiz de Miguel, PM, k. 355v.

[3] Por. Álvaro del Portillo, Sum. 331.

[4] Por. AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[5] Por. ibidem.

[6] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 44.

[7] Prałat Javier Ayala, gdy wspomina
o pokorze założyciela Opus Dei,
opowiada, że zawsze postępował w



ten sposób: «Pamiętam, że w 1948
roku, kiedy Ignacio Echeverría i ja
przyjmowaliśmy święcenia, chociaż
ceremonia odbywała się w
największej dyskrecji w kaplicy przy
Diego de León i uczestniczyło w niej
tylko kilka osób z Dzieła, Ojciec nie
brał w niej udziału. Przywitał
księdza Casimiro Morcillo, biskupa,
który miał udzielić nam święceń, i w
naturalny sposób powiedział mu, że
„jak zawsze” nie będzie brać udziału
w uroczystości. Ignaciowi i mi
powiedział, że podczas ceremonii
będzie odprawiał Mszę Świętą w
małej kapliczce administracji domu,
wstawiając się u Pana za
nami» (Javier Ayala Delgado, RHF,
T-15712, s. 55).

[8] Apuntes, nr 1861, z 11 II 1944.

[9] RHF, AVF-0079; por. Apuntes, nr
1854, z 9 XI 1941.

[10] RHF, AVF-0079, z II 1944.



[11] Ibidem.

* (łac.) Światłość świata [por. Mt 5,14
oraz J 8,12] – przyp. tłum.

[12] Ibidem.

[13] Droga, nr 282.

[14] Apuntes, nr 201, z V 1931.

[15] Wśród kobiet, które pomagały
Damom Apostolskim założyciel Opus
Dei szukał pań spokrewnionych z
młodymi ludźmi, za których mógłby
się modlić. Donia Luz Martínez była
ciotką José Luisa Múzquiza.

[16] Apuntes, nr 201, de V 1931.

[17] List z 15 X 1948, nr 30.

[18] Rafael Escolá Gil, RHF, T-04837,
s. 15; por. takżeÁlvaro del Portillo, 
Sum. 763.

[19] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 80.



[20] Komentarz prałata Álvara del
Portillo, do którego dyspozycji
między innymi pozostawała ta
kartoteka; por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 763.

[21] Por. ibidem.

[22] Por. ibidem.

[23] List do opata koadiutora z
Montserrat, dom Aurelia Maríi
Escarré Jané OSB, z Sewilli, w:

EF-431217-1. Kilka miesięcy
wcześniej, we wrześniu, osiągnął już
kres wytrzymałości: Jestem naprawdę
wyczerpany i potrzebuję odpocząć
kilka dni, kiedy tylko skończę
rekolekcje, które teraz prowadzę –
pisał do don Antonia Rodilli Zanóna
(List z Madrytu, w: EF-430911-1).

[24] Operacja migdałków
przeprowadzona została 3 stycznia
1944 roku (por. list do opata
koadiutora Montserrat, dom Aurelia



Maríi Escarré Jané OSB, z Madrytu,
w: EF-440102-1). Wrażenia z tego
okresu i z kolejnych zabiegów
chirurgicznych don Josemaría
przekazał pokrótce w liście do
przyjaciela: Od tamtej chwili moje
sprawy bardzo się skomplikowały –
choroba mojego młodszego brata,
który był w bardzo poważnym stanie,
moje dwie operacje nosa i gardła,
kilka wyjazdów z Madrytu, od chwili,
gdy lekarz mi zezwolił... – (List do
José Royo Lópeza, z Madrytu, w:
EF-440206-1).

[25] List do Álvara del Portillo oraz
synów w Madrycie, z El Escorial, w:
EF-441008-1.

[26] List datowany na 26 X 1944; w:
RHF, D-03275.

[27] Por. Manuel Botas Cuervo, RHF,
T-08253, s. 10.



* (łac.) Nie przyszedłem, aby mi
służono, lecz aby służyć [por. Mt
20,28] – przyp. tłum.

* (łac.) Jarzmo moje jest słodkie, a
moje brzemię lekkie [Mt 11,30] –
przyp. tłum.

** (łac.) Z radością, żadnego dnia bez
Krzyża – przyp. tłum.

[28] List z 2 II 1945, nr. 20 i 21.

[29] RHF, AVF-0079, z II 1944.

[30] List do swoich córek w Bilbao, z
Madrytu, w: EF-460119-1.

[31] Por. list do swoich córek w
Bilbao, z Granady, w: EF-460124-1.

[32] List do swoich córek z ośrodka
Los Rosales z Villaviciosa de Odón
(Madryt), z Granady, w: EF-460124-2.

[33] List Álvara del Portillo do José
Orlandisa Roviry: Bilbao, 3 II 1946.



[34] List Álvara del Portillo do
Salvadora Canalsa Navarrete: San
Sebastián, 9 II 1946.

[35] List Álvara del Portillo do José
Orlandisa Roviry: Pampeluna, 10 II
1946.

* (łac.) Dekret pochwalny – przyp.
tłum.

[36] Petycja ta została złożona w
formie listu skierowanego przez don
Josemaríę Escrivę do Jego
Świątobliwości papieża Piusa XII, w:
EF-460125-1.

[37] Ibidem.

[38] Ibidem.

[39] Na temat tej podróży, por. José
Orlandis Rovira, Mis recuerdos.
Primeros tiempos z Opus Dei en
Roma, Madrid 1995, s. 35 i n.

[40] List do jego synów w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-460324-2. W tym



akapicie, w nawiasie powiada im: 
(Piszę do Was wieczorem 24
października), i koryguje to
stwierdzeniem zawartym w
postscriptum: Co z moją głową! 24
marca. Wybaczcie.

[41] Ibidem.

* (łac.) Chwała Bogu! – przyp. tłum.

[42] Ibidem.

** Dla oszczędności miejsca
założyciel Opus Dei oddzielał kolejne
zagadnienia poruszane w liście
charakterystycznymi falistymi
liniami – przyp. tłum.

[43] Ibidem.

[44] Ibidem.

[45] Zapiski ze spotkania z 14 VI
1972: por. AGP, P01-1982, s.
1366-1367.



[46] Listy do Juana Jiméneza Vargasa,
z Vitorii oraz do Ricarda Fernándeza
Vallespína, z Burgos, odpowiednio w:
EF-390213-7 oraz EF-390224-5.

[47] Rekolekcje przy Diego de León
odbywały się od 16 do 20 grudnia
1942 roku, a przy Jenner od 17 do 21
grudnia. Por. RHF, D-15013 oraz
D-15014.

[48] Ja sam byłem świadkiem
opisanych tu zdarzeń. Do medytacji i
codziennych nauk należy doliczyć
także odwiedziny, prowadzenie
codziennej korespondencji, rozmowy
z uczestnikami rekolekcji,
przygotowywanie medytacji, Msze
Święte oraz odmawianie brewiarza
etc. Dopiero wtedy można będzie
ocenić, ile wysiłku musiał w to
wkładać.

[49] María Rosario Arellano Catalán,
RHF, T-04875, s. 19.



[50] Narcisa González Guzmán, RHF,
T-04989, s. 38.

[51] Por. María Teresa Echeverría
Recabeitia, RHF, T-04945, s. 7.

[52] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 33.

[53] RHF, D-15150.

[54] RHF, D-15152. Podanie nosi datę:
Madryt, 30 listopada 1944.
Uroczystość Św. Andrzeja.

[55] Por. María Teresa Echeverría
Recabeitia, RHF, T-04945, s. 5; María
Dolores Fisac Serna, RHF, T-04956, s.
16.

[56] María Teresa Echeverría
Recabeitia, RHF, T-04945, s. 7.

[57] Por. María Rosario Arellano
Catalán, RHF, T-04875, s. 4.

[58] Carmen Gutiérrez Ríos, RHF,
T-04999, s. 11.



[59] María Teresa Echeverría
Recabeitia, RHF, T-04945.

[60] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 23 oraz Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159, X, s. 4.

[61] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 17.

[62] Por. RHF, D-15165.

[63] Por. Enrica Botella Raduán, RHF,
T-04894, s. 14.

[64] Por. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XII, s. 4 oraz Narcisa
González Guzmán, RHF, T-04989, s.
23.

* Claudio Coello (1642-1693) –
hiszpański malarz barokowy,
nadworny malarz króla Hiszpanii
Karola II – przyp. tłum.

[65] Por. Enrica Botella Raduán, RHF,
T-04894, s. 21.



[66] Carmen Canals Navarrete, RHF,
T-04912, s. 2.

[67] Por. Enrica Botella Raduán, RHF,
T-04894, s. 21 i n.

[68] Carmen Canals Navarrete, RHF,
T-04912, s. 1.

[69] Ibidem.

[70] Ibidem, s. 2.

[71] Por. ibidem, s. 3.

[72] Carmen Gutiérrez Ríos, RHF,
T-04999, s. 9.

[73] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 22.

[74] Por. Medytacja z 19 III 1975, w:
AGP, P09, s. 223; por. takżeRamona
Sánchez Elvira, RHF, T-05828, s. 5.

[75] Por. listy do Ampara Rodrígueza
Casado, z Burgos, w: EF-390221-1
oraz EF-390321-1.



[76] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 6.

[77] Por. Sabina Alandes Caldés, RHF,
T-04855, s. 20.

[78] Por. Enrica Botella Raduán, RHF,
T-04894, s. 21 oraz list do swoich
synów w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-460324-2.

[79] Na liście profesorów znaleźli się:
o. Silvestre Sancho Morales OP, o.
Fernando Rodríguez Permuy CMF,
ks. José María Bueno Monreal, o.
Benito Celada Abad OP, o. Justo Pérez
de Urbel OSB, o. Severino Álvarez
Menéndez OP i in.. Por. takżelist do
o. Silvestre Sancho Moralesa OP, z
Madrytu, w: EF-440828-1 oraz list do
o. Nicolása Garcíi CMF, z Madrytu, w:
EF-450908-1 oraz Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159, XII, s. 21.

[80] Na temat dokumentacji
egzaminacyjnej por. AGP, Sección de
Expedientes, D-660.



[81] 8 maja 1946 uzyskali święcenia
ostiariatu i lektoratu z rąk don
Leopolda w pałacu biskupim, w
obecności Ojca.

9 maja don Leopoldo wyświęcił ich
na egzorcystów i akolitów, także w
pałacu biskupim w Madrycie.

* Szal z Manili – jedwabne czarne
szale, ozdobione frędzlami,
wyszywane w kolorowe kwiaty,
tradycyjnie noszone od święta przez
kobiety z Madrytu i okolic – przyp.
tłum.

[82] Por. AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[83] Por. Diario de Lagasca (AGP, Sec.
N.3, leg. 150-13) oraz Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159, XII, s.
28.

* (łac.) Cała jesteś piękna, Maryjo –
przyp. tłum.



[84] Por. RHF, D-15423; takżeEnrica
Botella Raduán, RHF, T-04894, s. 21;
orazdzienniki z Españoleto i
Villanuevy (AGP, Sec. N.3, legs.
123-11; 123-14 oraz 235-21).

[85] Na temat tej podróży: por. José
Orlandis Rovira, Mis recuerdos..., s.
113 i n.

[86] Por. ibidem oraz María Teresa
Echeverría Recabeitia, RHF, T-04945,
s. 5.

[87] AGP, Sección Expedientes, D-660.

[88] Ibidem. Ten motyw wyrzeczenia
się łatwego życia po to, by służyć
Kościołowi, chociaż wyrażony w
sposób tak spontaniczny, jak i
niezgrabny, stanowił także oś
refleksji don Josemaríi z okazji
święceń roku 1944:

Niewielu jednak jest takich, którzy
zdają sobie sprawę z tego nowego
duszpasterskiego fenomenu, jaki



urzeczywistnia się w Dziele Bożym: 
młodzi ludzie, którzy wykonują zawód
po studiach uniwersyteckich,
prowadząc życie, po ludzku rzecz
biorąc, by robić co zechcą, idą służyć,
bez żadnego wynagrodzenia,
wszystkim duszom – zwłaszcza zaś
swoim braciom – i ciężko pracować,
ponieważ dzień ma za mało godzin, by
pomieścić ich zadania duchowe (List z
2 II 1945, nr 3).

[89] Ibidem, nr 13.

«W miarę jak zbliżały się święcenia
prezbiterów – opowiada Francisco
Ponz – widać było u Ojca postępujący
wzrost wewnętrznych emocji.
Stawało się oczywiste, że jest to
bardzo ważny krok w historii
Dzieła» (Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 81).

Ta reakcja Ojca dotyczyła jedynie
pierwszej promocji kapłanów:



«Teraz – mówił wiele lat później – 
bardzo się cieszę za każdym razem,
gdy moi synowie otrzymują
święcenia. Daje się odczuć głód, daje
się odczuć pragnienie, daje się odczuć
absolutna potrzeba kapłanów» (José
Ramón Madurga Lacalle, RHF,
T-05848, s. 69).

[90] List z 2 II 1945, nr 1.

[91] Ibidem, nr 7.

[92] Ibidem, nr 10.

[93] Ibidem, nr 11.

[94] List don Álvara del Portillo do
członków Dzieła; Rzym, 29 VI 75.

[95] Ibidem. Następnego dnia rano,
26 czerwca, Ojciec udał się do Villa
delle Rose w Castel Gandolfo, aby
pożegnać się ze swoimi córkami,
ponieważ miał właśnie wyjechać z
Rzymu.



Odbył krótkie spotkanie z nimi,
trwające zaledwie jakieś dwadzieścia
minut, wspomniał minioną
poprzedniego dnia rocznicę, prosząc
je, by modliły się do Boga w intencji
pięćdziesięciu czterech kapłanów
Dzieła, którzy mieli zostać
wyświęceni za kilka dni. Przy okazji
dodał:

Macie duszę kapłańską, powtarzam to
wam za każdym razem, gdy tu
przyjeżdżam. Wasi bracia świeccy
także mają duszę kapłańską. Możecie
i musicie wspierać waszą duszą
kapłańską, z Bożą łaską oraz dzięki
kapłaństwu urzędowemu, nas, księży
z Dzieła, a będziemy prowadzić
owocną pracę (AGP, P02 1975, s. 601;
słowa spisane z taśmy
magnetofonowej nagranej podczas
spotkania).

Po chwili poczuł się źle i musiał
wracać do Rzymu, gdzie zmarł w
południe w Villa Tevere.



[96] Apuntes, nr 1857, z 9 II 1944.

[97] Apuntes, nr 1858, z 9-10 II 1944.

[98] Apuntes, nr 1859, z 9-10 II 1944.

[99] Ibidem.

* (łac.) Lecz Ty, o Panie, z nich się
śmiejesz, szydzisz sobie ze
wszystkich pogan [Ps 59(58), 9] –
przyp. tłum.

** (łac.) Nie przemogą (Mt, 16, 18) –
przyp. tłum.

[100] Apuntes, nr 1860, z 9-10 II 1944.

[101] José Ramón Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, s. 69. Inny świadek
wspomina, że młody poeta z taką
uwagą słuchał Ojca, że prawie «spadł
z ławki» (José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 60).

Don Josemaría, zanim rozpoczął
medytację lub pogadankę, zwykł był
w tym okresie powtarzać, jako akt



strzelisty słowa proroka Jeremiasza,
którymi prorok usprawiedliwiał się
przed Panem z powodu swego braku
daru słowa do głoszenia Bożego
przesłania. Słowa te przepisał don
Josemaría w swoim podręcznym
notatniku: A, a, a Domine Deus! ecce
nescio loqui, quia puer ego sum! [(łac.)
Ach Panie Boże, przecież nie umiem
mówić, bo jestem młodzieńcem! –
przyp. tłum.] (Jer. 1, 6) (por. José
Ramón Madurga Lacalle, RHF,
T-05848, s. 59).

[102] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
1247 oraz Javier Echevarría, Sum.
2741.

[103] „Szef Jesúsa”: szef Fontána
Lobé, oficera marynarki (aluzja do
osoby gen. Franco).

[104] Por. list do jego synów w
Rzymie, z Madrytu, w: EF-460324-2.

[105] José María Bulart Ferrándiz, w
tym okresie kapelan w pałacu El



Pardo, wspomina, że gen. Franco
odbywał rekolekcje co roku, i że
nauki wygłaszał biskup Madrytu,
don Leopoldo (por. Gonzalo
Redondo: Historia..., t. II, s. 130). Don
Josemaría oraz ks. Bulart znali się od
lat. Por. list do José Maríi Bularta
Ferrándiza, z Walencji, w:
EF-411220-1.

[106] List z Rzymu, w: EF-640614-1.
Ten incydent, chociaż anegdotyczny,
pokazuje namoderwanie don
Josemaríi, jako kapłana, od
podziałów politycznych oraz jego
brak względu na osoby.

[107] Ángel Suquía Goicoechea, RHF,
D-05226; por. także: José Fernández,
RHF, D-15407.

[108] Víctor García Hoz, RHF,
T-01138, s. 14.

[109] Nauka założyciela Opus Dei –
jak komentuje prałat Álvaro del
Portillo – «została wywiedziona z



chrześcijańskiej nadziei» (Sum.
1247).

Słuchając go – opowiada Federico
Suárez Verdeguer – każdy «dotykał
swej własnej nędzy; jednak
równocześnie, to jest dopiero
zdumiewające, napełniał się
nadzieją, z animuszem oddając się na
służbę Bogu» (Federico Suárez, RHF,
T-05253, s. 9).

[110] Droga, nr 736.

[111] Droga, nr 747.

[112] Droga, nr 749.

[113] Don Josemaría zawsze
«akcentował optymizm życia i
śmierci chrześcijanina, który wie, że
jest synem Bożym»; a kiedy
towarzyszył umierającemu –
wspomina bp prałat Javier
Echevarría – przygotowywał go na
śmierć, mówiąc mu z całą pewnością,
że «Bóg na ciebie czeka, kocha ciebie,



postara się, byś Go już nigdy nie
stracił» (por. Javier Echevarría, Sum.
2741).

[114] Ibidem. We wspomnieniu
Federico Suáreza znajdują się notatki
z dwu cykli rekolekcji prowadzonych
przez don Josemaríę. Pierwszego w
Samaniego (Valencia), między 13 a 20
sierpnia 1941 r.; oraz drugiego przy
Diego de León, między 4 a 10
września 1942 r. Z tego pierwszego
cyklu miał notatki ze wszystkich
medytacji, ponieważ sporządzał je na
fiszkach w kilka minut po wyjściu z
kaplicy (por. Federico Suárez
Verdeguer, RHF, T-05253, s. 10-13
oraz 15-18).

[115] Droga, nr 739.

[116] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 39.

[117] List bpa Santosa Moro Briza do
założyciela Opus Dei, z Ávili, 27 II



1938 (RHF D-10989); por. Droga, nr
168.

[118] Apuntes, nr 1857, z 9 II 1944.

[119] Por. RHF, AVF-0098, z II 1944.

[120] Apuntes, nr 871, z 21 XI 1932.
Chodzi o śmierć ks. José Maríi
Somoano oraz Luisa Gordona.

[121] W tych pierwszych latach miał
u siebie w pokoju czaszkę, którą
pieszczotliwie nazywał „pani Łysa”,
aby przypominać sobie o śmierci.
Znajdujemy w jego Zapiskach
informację datowaną na 24 listopada
1932 roku:

Jeśli jesteś apostołem, śmierć – pani
Łysa – będzie dla ciebie dobrą
przyjaciółką, która ułatwia ci drogę
(Apuntes, nr 875, z 24 XI 1932; por.
ibidem, nr 1710, z 22 VI 1933).

[122] Apuntes, nr 1824, z 18 IX 1935.



[123] Apuntes, nota 659, de Mons.
Álvaro del Portillo; por. także :
ibidem, nr 871, z 21 XI 1932 oraz
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 51. Z jednej z medytacji
wygłoszonych przez don Josemaríę
17 kwietnia 1948 roku pochodzi
następująca myśl: Aby prowadzić
życie prawdziwie kapłańskie, trzeba
często myśleć o śmierci (zdanie
zanotowane przez Federica Suáreza
Verdeguera, RHF, T-05253, s. 29).

[124] Droga, nr 746.

[125] Apuntes, nr 1108, z 7 I 1934;
por. Droga, nr 436 [Polskie
tłumaczenie Drogi błędnie mówi o
„Bólu z Miłości” – przyp. tłum.].

[126] Apuntes, nr 23, z IV 1930.

* (łac.) Ujęłaś mnie za moją prawicę –
przyp. tłum.

[127] Apuntes, nr 1647, z 7 X 1932.



* (łac.) Będę służył – przyp. tłum.

* (łac.) Jak osiołek – przyp. tłum.

[128] Apuntes, nr 1741, z 16 VII 1934.

[129] W notatniku z 1944 roku ks.
José Luis Múzquiz znalazł
następujące wskazówki udzielone
mu przez Ojca:

Cel podróży: pomóc w formacji
innych. Informować. Kierować i
pogłębiać działalność apostolską.

Środki – modlitwa: poruszyć podczas
modlitwy temat celu podróży, cechy
charakterystyczne osób, problemy,
informacje, które trzeba sporządzić.

Umartwienie: pilnować porządku i
wykorzystania czasu.

Życie wewnętrzne: mieć obecność
Bożą, być radosnym, zjednoczonym.

I dalej:



Dbać o miłość, upomnienia braterskie,
posłuszeństwo (postępować zgodnie z
zaleceniami – nie według własnego
widzimisię – kwestia skuteczności).

Normy nie w ostatniej chwili.

Ubóstwo: sens praktyczny.

Do tych zaleceń ogólnych należy
dodać inne, jeszcze bardziej
konkretne:

Przed podróżą: przemyśleć
przestrogi, jakie trzeba uczynić;
przejrzeć korespondencję z ostatniej
podróży i specjalne zadania, które się
miało. Specjalna aspekty, których
należy pilnować w podróży.

Dodanych zostało kilka praktycznych
uwag: Zawiadamiać na czas.
Przemyśleć, czy ma wam towarzyszyć
ktoś jeszcze. Prosić o
błogosławieństwo na podróż. Nie
zapominać o wzięciu adresów i innych
namiarów.



Podczas podróży trzeba było
rozmawiać z dyrektorem ośrodka,
pozostałymi członkami Dzieła, z
innymi osobami, z którymi się
spotykają. I trzeba było odwiedzić 
biskupa, znajomych księży, przyjaciół
etc.

Po podróży: zdać sprawę z własnej
duchowej korzyści, z problemów i
trudności, które się pojawiły, 
sporządzić raport, wysłać notatki, nie
zapomnieć o zadaniach, zdać
rachunki z podróży etc. (José Luis
Múzquiz de Miguel, RHF, T-04678/1,
s. 6-7).

[130] Por. Droga, nr 978 [tłumaczenie
polskie drogi mówi o „apostolstwie
intelektualnym” – przyp. tłum.].

[131] Ibidem, nr 30.

[132] Por. Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 9, s.
516.



[133] Od października 1943 roku
kilku członków Dzieła mieszkało w
Sewilli w „Casa Seras”, akademiku
Szkoły Studiów Hispano-
Amerykańskich, podległej
Najwyższej Radzie Badań
Naukowych (CSIC – Consejo Superior
de Investigaciones Científicas).
Pierwszym ośrodkiem w Sewilli był
akademik Guadaira na ulicy
Canalejas.

[134] Por. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 46.

[135] Istnieją dwie relacje z tej
podróży, jedna José Luisa Múzquiza
de Miguel: RHF, D-15204-26; i druga –
Jesúsa Alberta Cagigala Gutiérreza:
RHF, D-15204-27.

* Karburator – urządzenie
wytwarzające w wyniku spalania
drewna gaz, stanowiący paliwo
samochodowe – przyp. tłum.



[136] Miguel Chorniqué Roncero,
RHF, T-06433, s. 5. Samochód ten to
Champion Studebaker, z rejestracją z
Bilbao: BI 13865.

«Ojciec – opowiada Miguel
Chorniqué – był niezmordowanie
pracowity. Nie jestem w stanie
wytłumaczyć sobie, w jaki sposób
byliśmy w stanie wytrzymać jego
rytm pracy. Jeśli chodzi o
przemieszczanie się, pokonywaliśmy
niewiarygodnie długie trasy. Don
Álvaro, który liczył średnią prędkość
i pokonywane odległości, sprawdził,
że najkrótsze trasy dzienne liczyły po
900 km, a najdłuższe około 1200.
Trzeba mieć na względzie, że jeśli
nawet dzisiaj są one długie, w owej
epoce, przy wszelkiego typu
trudnościach, po ludzku rzecz biorąc
było to prawdziwe bohaterstwo.
Pewnego dnia przeczytaliśmy w
gazecie, że w związku z kampanią
wyborczą – chyba około roku 1950,
mając na względzie, że właśnie



wtedy Churchill stawał do wyborów
ponownie po porażce z 1945 roku –
słynny angielski polityk pokonał
16.000 lub 17.000 km samolotem. Nie
wiem, czy to ja, czy Don Álvaro
skomentował, że tyle właśnie
kilometrów my pokonaliśmy w tym
samym czasie, ale samochodem. Ojca
bardzo rozbawiła ta zbieżność
faktów.

Podróże – ze względu na swoją
długość – kończyły się bardzo
późnym wieczorem, albo zaczynały
bardzo rano. Ojciec rzadko spał w
samochodzie» (ibidem, s. 7).

* Triana – podmiejska dzielnica
Sewilli położona na wyspie na rzece
Guadalquivir – przyp. tłum.

[137] AGP, P04 1972, s. 422.

[138] RHF, D-15204 26.

[139] Por. ibidem; por. także : José
Luis Múzquiz de Miguel, RHF,



T-04678/1, s. 75. Na Diego de León
Ojciec przyjmował wiele wizyt
składanych z różnych powodów.
Niektórych osób, które chciały
poznać założyciela Opus Dei
wiedzione niezdrową ciekawością,
unikał, ponieważ – jak mawiał – 
jedyne czego chcą, to obejrzeć to
dziwo; por. Francisco Ponz Piedrafita,
Mi encuentro con..., s. 102-104.

[140] Antonio Fernández Grilo, Las
Ermitas de Córdoba.

* Gran Vía – jedna z najruchliwszych,
głównych ulic Madrytu – przyp.
tłum.

** Plac Cibeles – jeden z najbardziej
reprezentacyjnych placów w
centrum Madrytu – przyp. tłum.

[141] RHF, D-15204 27.

[142] Ignacio Echeverría Recabeitia,
RHF, T-05855, s. 13.



*** (dosł. hiszp.) Dom z ogrodem od
Cudów – przyp. tłum.

[143] RHF, D-15204 26.

[144] Apuntes, nr 1476, z 10 I 1938.

[145] Por. Carmen Peñalver Gómez
de las Cortinas, markiza de las Torres
de Orán, RHF, T-05090, s. 3.
Założyciel Dzieła zwykł był składać
życzenia bożonarodzeniowe
markizom de las Torres de Orán; por.
np. list do Manuela Maríi
Fernándeza de Prada y Vasco,
markiza de las Torres de Orán, z
Madrytu, w: EF-441225-7.

[146] Por. RHF, D-0007419 (Dziennik
akademika Albayzín); oraz list do
abpa Manuela Hurtado y Garcíi, z
Madrytu, w: EF-450821-1; na temat
administracji: listy do swoich córek z
Bilbao oraz z ośrodka Los Rosales, w
Villaviciosa de Odón, z Granady,
odpowiednio w: EF-460124-1 oraz
EF-460124-2.



[147] Por. RHF, D-00074-19.

[148] Podanie nosi datę 2
października 1945 r.. Pozostałe
dokumenty: list, regulamin
akademika etc. por.: list do abpa
Agustína Parrado Garcíi, z Madrytu,
w: EF-451003-2; RHF, D-15434 oraz
D-15166.

[149] List do abpa Agustína Parrado
Garcíi, z Madrytu, w: EF-451022-1.

[150] Podanie jest datowane w
Granadzie 20 listopada 1945 r. Por.
dziennik akademika Albayzín: AGP,
Sec. N.3, leg. 074-19 oraz RHF,
D-15434.

[151] Ibidem; oraz Rejestr Oficjalny
Kurii: Reg. lib. 1 B, nr 807 oraz 1037.

[152] RHF, D-15160.

[153] RHF, D-15161. Uzyskano 200
dni odpustu za ucałowanie



drewnianego krzyża: por. Reg. lib.
1.B, nr 1081.

[154] Por. dziennik akademika
Guadaira: AGP, Sec. N.3, leg. 137-27.

[155] W dwadzieścia pięć lat później
w taki oto sposób założyciel Opus Dei
wspominał szczegóły tej swojej
pierwszej rozmowy z siostrą Lucią:

Potraktowałem ją oschle, ponieważ
wiedziałem, że jest świętą, a ona nie
tylko się nie obraziła, ale zwróciła się
do mnie, by mi powiedzieć, że Opus
Deimusi dotrzeć do Portugalii.
Odpowiedziałem jej, że nie mamy
paszportów, na to ona odpowiedziała:
ja to załatwię od razu. Zadzwoniła do
Lizbony i uzyskała dla nas zezwolenie
na przekroczenie granicy.

W ogóle nie rozmawialiśmy o
objawieniach Najświętszej Maryi
Panny. Nigdy tego nie zrobiłem. To
kobieta wspaniale pokorna. Zawsze,
gdy ją widzę, przypominam jej, że



odegrała ważną rolę u początków
Dzieła w Portugalii (Zapiski ze
spotkania z 27 III 1970: por. AGP, P01
1981, s. 1362).

O tej rozmowie, jaką don Josemaría
przeprowadził z siostrą Lucią,
opowiada bp José López Ortiz:
«Między innymi powiedział jej: 
Siostro Lucio, przy wszystkim, co
mówią o siostrze i o mnie, tylko tego
brakowało, żebyśmy poszli do
piekła...! Opowiedział mi Ojciec, że
siostra Lucia zamyśliła się i
powiedziała z całą szczerością:
„Naprawdę, ma ksiądz rację”.
Josemaría był bardzo uszczęśliwiony
z tego dowodu jej pokory» (José
López Ortiz, w: Testimonios..., s. 236).

Por. także : Álvaro del Portillo, Sum.
875; Alberto Cosme do Amaral, Sum.
6791.

[156] Por. Eliodoro Gil Rivera, Sum.
7748.



[157] José López Ortiz, w: 
Testimonios..., s. 237.

[158] Ibidem.

[159] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
857.

[160] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
627; także : listy do o. Nicolása Garcíi
CMF, w: EF-450908-1; do bpa
Manuela Gonçalvesa Cerejeiry, w:
EF-450913-1 oraz do ks. Urbano
Duarte, w: EF-451105-1, wszystkie z
Madrytu.

[161] List z Madrytu, w: EF-460521-1.
Prośbę do księdza biskupa o
pozwolenie na otwarcie ośrodka w
Coimbrze jako akademika założyciel
Opus Dei złożył w liście z Madrytu, 2
lutego 1946 r. (por. RHF, D-15174).

[162] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
627.



[163] José Ramón Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, s. 70.

[164] Por. RHF, D-15433. Nie można
było tam umieścić Najświętszego
Sakramentu jeszcze przez dwa
miesiące.

Ojciec bardzo chciał, by Pan
przewodził temu domowi, jak widać
z jego korespondencji z jego synami
w Bilbao. W liście, który napisał do
swoich córek w listopadzie, zdradzał
swoja niecierpliwość: Czy już macie
Najświętszy Sakrament?
Towarzyszcie mu bardzo licznie (list
do jego córek w Bilbao, z Madrytu, w:
EF-451117-1). A swoich synów pytał: 
Kiedy będzie mieli Pana Jezusa w tym
Tabernakulum? Ja też bardzo tego
pragnę (list do jego synów w Bilbao, z
Madrytu, w: EF-451128-1).

[165] Federico Suárez Verdeguer,
RHF, T-05253, s. 25.



[166] Por. Javier Echevarría, Sum.
2208.

[167] Mieszkanie przy ulicy
Muntaner nazywano potocznie
„kliniką”, gdyż mieszkało tam wielu
lekarzy.

[168] 8 lutego 1946 r. uzyskano
zezwolenie arcybiskupa (por. RHF,
D-15167). 24 X 1946 r. założyciel
Opus Dei zwrócił się o zezwolenie na
otwarcie kaplicy półpublicznej z
tabernakulum w domu przy Baltasar
Gracián 3; zostało ono udzielone 8 XI
1946 r. (por. RHF, D-15168); jednak
wykończenie domu, który dziś
nazywany jest akademikiem
Miraflores zajęło dodatkowo kilka
lat.

[169] Por. RHF, D-15171.

[170] Por. RHF, D-15172. Rozwój
pracy apostolskiej na uniwersytetach
w Murcii i w Oviedo jest późniejszy



niż w pozostałych miastach
uniwersyteckich Hiszpanii.

[171] Por. RHF, D-15174.

[172] Zezwolenie nosi datę 27 lutego
1946 r.; por. RHF, D-15173. Chodzi o
przyszły akademik La Estila. Już pod
koniec lata 1944 roku założyciel Opus
Dei zainicjował przygotowania, aby
zbudować akademik.

[173] Por. RHF, D-15170. Zanim
wzniesiono budynek z
przeznaczeniem na akademik,
otwarto inne ośrodki, aby rozszerzyć
pracę apostolską ze studentami. 30
kwietnia założyciel Dzieła pisał: 
Przyjechałem właśnie z Valladolid, i
dziś rano umieściłem Naszego Pana w
Tabernakulum. To piękna sprawa,
jeszcze jedno! (por. list do jego synów
w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-460324-2).

[174] Przenosiny do akademika
Monterols zostały dokonane właśnie



przy okazji Bożego Narodzenia; por.
dziennik z Monterols: AGP Sec. N, 3
leg. 172-14.

[175] Por. list do jego synów w
Barcelonie, z Madrytu, w:
EF-430508-1. 25 maja założyciel
Dzieła wyleciał z Madrytu do
Barcelony, a 27 maja wyruszył do
Saragossy, a stamtąd do Madrytu;
por. RHF, D-15200.

[176] Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con..., s. 135.

[177] Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159, XI, s. 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-15/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-15/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-15/

	Rozdział 15: Nowy impuls apostolski (1944 – 1946)
	Nowy impuls apostolski (1944 – 1946)


