opusdei.org

Rozdzial 14: Rozwoj
Dziela

1. Tréjka rodzenstwa. 2.
»~Apostolstwo apostolstw”. 3.
Najwiekszy cud. 4.
Stowarzyszenie Kaptanskie
Swietego Krzyza. 5. Smier¢
Isidora "Nihil obstat" Stolicy
Apostolskiej. 6. Pierwsi kaplani.

28-08-2018

Rozwoj Dziela

1. Trojka rodzenstwa



»Etap przejsciowy”, o ktorym
wspomnieliSmy, gdy donia Dolores i
jej corka wziely z radoscig na siebie
prace domowe w osrodkach Dziela,
nie zakonczy! sie wraz ze Smiercig
Babci. Ale gdy zabraklo matki
zalozyciela, zaszta zmiana w
stosunkach, jakie utrzymywato
miedzy soba troje rodzenstwa, a
takze w ich stosunku do Dziela.
Chociaz wszyscy troje — Josemaria,
Carmen i Santiago — nalezeli do tej
samej rodziny, ich wlasne
doswiadczenia i naturalne
sklonnosci byty bardzo odmienne.
Jest oczywiste, ze kazda osoba niesie
ze sobg niezbywalny — chocby nawet
najskromniejszy —-bagaz wlasnych
ambicji i nadziei. Jest tez prawda, ze
kazde z trojga — tak Carmen, jak i
Josemaria oraz Santiago — mialo
szczegolny sposob bycia. Pod
niektorymi wzgledami ich
charaktery byly podobne, z przyczyn
biologicznej dziedzicznosci albo
otrzymanego wychowania. Jednak



byloby interesujace dowiedziec sie z
cala pewnoscia, po kim odziedziczyli
silny temperament, wspdlny dla
trojga, ktdry z rzadka ujawniat sie
zapalczywie, by po chwili nie
pozostawic po sobie najmniejszego
sladu urazy.

Jesli przesledzimy historie zycia
kazdego z nich, zauwazymy, ze ich
losy nie przebiegaly rownolegle,
chociaz nalezeli do jednej rodziny.
Dziecinstwo Santiago mialo
naprawde niewiele wspolnego z tym,
jakie przezyli jego brat i siostra. W
trzy tygodnie po jego przyjsciu na
Swiat matka skonczyla czterdziesci
dwa lata. Nigdy nie dane mu bylo
poznac szczesliwego i naznaczonego
powodzeniem domu rodzinnego z
dawnych czaséw w Barbastro. Kiedy
sie urodzil, rodzina Escrivow byla
prowadzona przez Krzyz. Bylo to
otoczenie szczesliwe, ale naznaczone
wieloma bolesnymi
doswiadczeniami. Rodzicow i dzieci



spotkalo to, co sie dzieje z duszami
Swietych, ktore Bog stopniowo
oproznia z samych siebie, aby
napenic je wlasnym Duchem.
Podobnie dzialo sie z rodzing don
Joségo, ktora Pan stopniowo zblizal
do ducha Dziela. Ich dluga tutaczka
od miasta do miasta, od wyrzeczenia
do wyrzeczenia, wymagata
niezliczonych ofiar, ktére wszyscy
dyskretnie przechowywali miedzy
najbardziej intymnymi
wspomnieniami.

Po uplywie diugiego czasu, gdy juz
nie zyli ani Carmen ani Josemaria,
Santiago wspomniatl o czyms, cow
niezatarty sposob naznaczylo jego
egzystencje, a o czym nie oSmielitby
sie opowiadac za zycia swego
rodzenstwa:

«Nasz dom — wyznatl — nigdy nie byt
normalnym domem w najscislejszym
znaczeniu tego stowa. Dla mnie
normalny dom to taki, gdzie dzieci



moga przyjmowac przyjaciot,
zapraszac ich na obiad, czy na
podwieczorek itd. Ja nie zawsze
mogtem to robi¢. Pamietam, ze
nawet gdy studiowalem na
Uniwersytecie, jesli kto$ mnie
zapraszal, ja nie moglem mu sie
zrewanzowac. Tak samo bylo z moja
siostra Carmen»[1].

Po $mierci don Joségo Opatrznos¢
urzadzila wszystko w ten sposob, ze
starszy brat, tak jak obiecal nad
cialem zmartlego ojca, zastapit go. To
dawne, smutne Boze Narodzenie
roku 1924 bylo ciezka proba dla calej
rodziny i okazalo sie niezapomniane
dla Santiago, bedacego jeszcze wtedy
matym dzieckiem. Jedynag
nadzwyczajng rzecza na
Swigtecznym stole, na ktora mogli
sobie pozwoli¢, byl kawalek
marcepanu, ktéry kupita Carmen.
Okazalo sie jednak, ze by} zepsuty i
trzeba go bylo wyrzuci¢. W kilka dni
pdzniej malec przezyl kolejne



rozczarowanie. W samym Srodku
zaloby, dziecko zylo nadzieja
otrzymania zabawki na swieto
Trzech Kroli*. Zamiast tego spotkat je
niespodziewany cios:

«Zapadlo mi takze w pamiec -
wspomina po pol wieku -
rozczarowanie, jakie mnie spotkato
na Trzech Kroli w domu. Zostawili
mi pudeiko, bylem podniecony,
myslac, ze jest tam samochodzik, ale
po otwarciu pudelka okazalo sie, ze
jest tam para butow»[2].

PozZniej nadszed! krotki okres
przejsciowy w zyciu rodziny. W
kwietniu 1927 roku don Josemaria
wyjechal do Madrytu, by skonczy¢
studia uniwersyteckie i zrobi¢
doktorat. Donia Dolores czekala w
Fonz na wiesci od syna, aby
przeniesc sie z cala rodzina do
Madrytu. Z niecierpliwoscia liczyli
uplywajgce dni. Dla malego Santiago
dni ciggnely sie w nieskonczonosc,



do tego stopnia, ze niecierpliwosc
rozpalala bole$nie jego wyobraznie i
sny:

«Czekalem, ze Josemaria przyjedzie,
by sie z nami zobaczy¢, ale tak sie nie
dzialo. Nadzieja jego przyjazdu
sprawiala, ze $nito mi sie, ze
przybywa na biatym koniu. Jednak
nie zapominal o mnie: co tydzien
przysytal mi pocztg dzieciece
pisemka»[3].

Poczawszy od listopada 1927 roku,
gdy rodzina sprowadzita sie do
stolicy, don Josemaria juz nie
rozstawat sie ze swymi najblizszymi;
jednak juz wkrotce —
niespodziewanie — kaptan stat sie
glowa takze innej, nowej rodziny.
Donia Dolores i Carmen po
macierzynsku opiekowaly sie Santi.
«Takze Josemaria bardzo sie o mnie
troszczyl — wspomina ten ostatni. —
Zabieral mnie na spacer, gdy tylko
mial wolng chwile, zwlaszcza w



niedziele. Czasami zabieral mnie na
podwieczorek do kawiarni ,,E1
Sotanillo”, gdzie spotykal sie z
chlopcami, z ktorymi prowadzit
apostolstwo. Nie zdawalem sobie
dobrze sprawy z pracy, jaka
prowadzil, ale tam sie ona toczyla.
POzZniej Josemaria juz nie mogt
poswiecac mi tak wiele czasu,
poniewaz musial zajmowac sie
pierwszymi cztonkami Dziela. Dla
mnie to bylo niczym nowe sieroctwo,
bo Josemaria i Carmen opiekowali
sie mna jak rodzice»[4].

Poczucie, ze nadszed! dla niego czas
nowego osierocenia nie wzielo sie z
chorobliwej wrazliwosci, ale z tego,
ze naprawde ojcowskie uczucia jego
brata Josemarii skierowaty sie w
strone nowej rodziny. Z
przenikliwoscig wiasciwa dziecku, i z
lekkim odcieniem zazdrosci, Santi
okreslal nowych przybyszow, jako
»chlopcow Josemarii”. Jego leki
spelnily sie po czesci, gdyz



odwiedzajacych mieszkanie przy
Martinez Campos bylo coraz wiecej i
spizarnia donii Dolores wyraznie
cierpiala z powodu apetytu
dopisujacego gosciom.

Zupelnie inne bylo zycie Carmen.
Miedzy innymi dlatego, ze byla od
Santiago dwadzieS$cia lat starsza i
moglta rownie dobrze pekic role jego
matki, jak zresztg on sam wspomina.
Dom rodzinny, osierocenie matego
Santi i owdowienie matki rozbudzily
hojne odruchy w sercu Carmen. Z
drugiej strony, w Swiecie jej
kobiecych uczuc nie brakowato
pewnego romantyzmu, mimo, ze
zawsze stala nogami mocno na
ziemi. Marzyla o podrézach iz
wielka przyjemnoscia czytala
ksigzki[5]. Odrzuciwszy dobrowolnie
otwierajace sie przed nig mozliwosci
wyjscia za maz, Carmen wziela na
siebie troske o Dzielo, nie
zapominajac o swojej rodzinie.



Gdy zmarla matka, corka skonczyta
juz czterdziesci lat. Dawna zgrabna
brunetka, jaka byla Carmen we
wczesnej miodosci, stala sie teraz
prawdziwg kobietg, bardzo
doswiadczong tak w czasie wojny jak
pokoju, pewna swych przekonan,
wytrwala w realizacji celow i -
podobnie jak jej bracia — obdarzong
bardzo wielkim sercem.

Co sie zas$ tyczy matki, donia Dolores
byla prawdziwg ostoja, jak widac z
perspektywy wielu lat, konieczng, by
przetrwac ,etap przejsciowy”. Nic
wiec dziwnego, ze syn bardzo sie
zaniepokoil, gdy dowiedzial sie o jej
Smierci. Kto mogiby zastgpic¢ Babcie
w tej roli, ktdora tak skutecznie
spelniala? Kto zastapijaw
zadaniach, jakie spelniala wobec
kobiet, zblizajacych sie do
dzialalnosci apostolskiej Dzieta?
Jedynie Ojciec tworzyt i przekazywal
rodzinng atmosfere tam, gdzie
prowadzona byla formacja tej grupy



kobiet, ktore wowczas odczuwaty
powolanie do Dziela. Cala inicjatywa
spoczywala na Ojcu, ale mogt on
liczy¢ na milczacy przyklad Babci i
domu rodzinnego w Barbastro, w
ktorym sie wychowywat. Gdy
zabraklo donii Dolores, pierwszym
westchnieniem, jakie mu sie
wyrwatlo, byla spontaniczna i pelna
mitosci skarga:

Boze moj, Boze moj, cos Ty zrobit?
Zabierasz mi wszystko, wszystko mi
zabierasz[6].

Przemyslany plan, by Babcia
wspolpracowala w materialnym
zarzadzaniu oSrodkami,
wspomagajac prace apostolska,
zostal podjety juz jakis czas
wczesniej. Za jego powodzenie
cztonkowie Opus Dei ofiarowali
wiele modlitw i umartwien. Jednak
niedlugo trwalo, zanim don
Josemaria zdal sobie sprawe, ze —jak
zawsze — Pan wyprzedza, wie wiecej 1



lepiej. Donia Dolores otrzymata swa
nagrode i Carmen zajela miejsce
opuszczone przez matke.

Rzeczywiscie, gdy spojrzymy na te
sprawy z wysoka —poniewaz w zyciu
zalozyciela Dziela nie wypada
przyjmowac innego punktu widzenia
-wydarzenia, czasami po ludzku
niewytlumaczalne, zyskuja pelen
sens w zgodzie z postanowieniami
Opatrznosci. Jasno pozwala to
zrozumiec co$, o czym opowiadal
don Josemaria w roku 1948, w
siedem lat po Smierci swojej matki i
po przejeciu wszystkich jej zadan
przez Carmen.

Tuz przed wyjazdem do Rzymu, w
potowie maja 1948 roku, don
Josemaria znalaz} sie u nuncjusza,
ktory powiedzial mu, ze przeczytat w
L'Osservatore Romano, ze Carmen
zostala przyjeta na audiencji przez
Ojca Swietego. I dodal, szczerze
zaskoczony:



— Nie wiedziatem, Ze ma Ksiqdz
siostre.

— Prosze zobaczyd, Ksieze Nuncjuszu,
z jakq dyskrecjq wspotpracowaty ze
mnqg moja matka, niech spoczywa w
pokoju, i moja siostra [...]. Wydaje sie,
ze bez nich bytoby niemozliwe
nadanie Dzietu tej delikatnosci
chrzescijariskiego ogniska domowego,
prawdziwej rodziny.

I po chwili dorzucil jeszcze:

— Z drugiej strony prosze spojrzec,
jakiej taski udzielit nam Pan, ze
oszczerstwa w tych ciezkich latach,
gdy Wasza Ekscelencja mogt nas
obserwowac, nigdy jej nie dotyczyty.
Poniewaz teraz Carmen ma
czterdziesci kilka lat, ale miata tylko
dwadziescia kilka, gdy zaczeta mi
pomagac...[7].

Takze dzieki szlachetnej i godnej
obecnosci Carmen i donii Dolores,
zalozyciel Opus Dei mdgl prowadzic



intensywna prace apostolska z
kobietami. Miedzy jesienig 1940 i
1942 roku prowadzil kierownictwo
duchowe wielu pann domu poprzez
konfesjonal, a takze wielu innych
kobiet rozproszonych po calym
kraju, w oczekiwaniu na otwarcie
pierwszego osrodka kobiet.

W tych latach ,,sprzeciwu ze strony
dobrych” Carmen, wytrwata i
zdecydowana, poswiecila sie w
stuzbie Dziehlu calg duszg i cialem.
Czes$c tych zadan polegala na
wypelnieniu luki pozostawione;j
przez donie Dolores. Carmen peinila
funkcje pani domu i administratorki
na Diego de Leodn z glebokim
poczuciem odpowiedzialnosci. Nie
pozwalata sobie na odpoczynek.
Pracowala niestrudzenie. Ale nie
popadata w znuzenie, nie tracita
glowy, nie dawata wytracic sie z
rownowagi drobnym
przeciwnosciom. Jej obowiazki
obejmowaly nieskoniczonag liczbe



spraw: od poszukiwania i
przyuczania zenskiego personelu, az
po nauczanie tych stuzacych
doktryny chrzescijanskie;j.

Carmen rzeczywiscie Swietnie
gotowala i po mistrzowsku
przygotowywata zarowno dania
smazone, jak sztufady, zupy i desery.
Jednak byly to czasy, w ktorych
entuzjazm najlepszych nawet
kucharek gast z powodu
niedostatkow zywnosci, z systemu
kartkowego albo tragicznej jakosci
wegla, ktory gospodynie domowe
doprowadzal do rozpaczy. Kuchnia
znajdowala sie w piwnicy, a Carmen,
ktora mieszkala na pierwszym
pietrze, wchodzila i schodzila
dziennie po stromych i waskich
schodach po kilkadziesiat razy.
Zachowanie czysto$ci 1 pranie byly
kolejnymi powaznymi obowigzkami
w tym domu, w ktorym wkrotce
zamieszkalo w sumie ponad
czterdziestu rezydentow. Oprocz



codziennych prac domowych byly
jeszcze nadzwyczajne obowigzki:
positki z zaproszonymi goscmi,
dogladanie zaopatrzenia, naprawy,
sporzadzanie notatek na temat
dobrych albo zlych doswiadczen, i
przyuczanie jednej z pierwszych
kobiet z Dziela, ktora Carmen miata
u swego boku — w tym czasie byla to
Nisa[8].

Wszystkie te prawdziwe prace
apostolskie, zwane pracami
domowymi, byly konieczne. Potem
Carmen musiata takze dyskretnie
przejac obowiazki Babci przy
wspolnych pracach krawieckich,
podczas ktorych zawsze potrafila
czegos nauczy¢ albo opowiedzie¢
anegdotke, aby ozywic spotkanie.

Zostaly jeszcze zadania zastrzezone
dla Babci, takie jak pranie bielizny
Ojca. Swiadek tej sceny opowiada, ze
przy Diego de Leon, «w latach 19411
1942, czasami ciocia Carmen



,obrazala sie” na Ojca, gdy
znajdowatla koszule poplamione
krwia na skutek ciezkich umartwien,
jakie czynil, aby popchnac¢ naprzod
rozwoj sekcji zenskiej Dziela, ktora
wlasnie wtedy zaczela sie na nowo
rozwijac»[9].

Carmen — ,ciocia Carmen”, jak ja
nazywano — wkrotce podbila serce
ludzi z Dziela, mezczyzn i kobiet, we
wszystkim zastepujac Babcie. W
Dziele wytworzyt! sie rodzinny
zwyczaj, by z kazdej podrozy
przywozi¢ maty prezencik, troche
cukierkdw, albo jakis smakolyk.
Babcia miata zwyczaj chowac te
stodkos$ci do komody, ktora stata u
niej w pokoju. I kiedy jej wnuki ja
odwiedzaly, mogla ich czyms$
poczestowac, dajac sie przy tym
wczesniej troche prosic[10].

Ciocia Carmen ozywila ten rodzinny
zwyczaj wlasnym kosztem.
Podpowiadatlo jej to serce, chociaz



zwyKkle nie byla sklonna do
przesadnego okazywania uczuc. To
panowanie nad porywami serca
tyczylo sie takze relacji, jakie
panowaty pomiedzy rodzenstwem,
zlaczonym gleboka miltoscia, ale
unikajacym nadmiernego jej
uzewnetrzniania. Osobom trzecim
nie bylo latwo zdac sobie sprawe, jak
wielka to byla mitos¢, poniewaz don
Josemaria nigdy nie zrobil nic dla
swojego brata czy siostry kosztem
Dziela. Nie poswiecil dla nich nawet
godziny przeznaczonej na formacje
swoich duchowych dzieci. Zapal don
Josemarii w stosunku do Dziela
doprowadzal niejeden raz jego
siostre do pitaczu. Ale gdy obeschia
ostatnia 1za, odzyskiwala spokoj i na
nowo zaczynata sie krzatac. Z
Carmen dzialo sie to samo, co z
Babcig, kiedy skarzyla sie, ze calymi
dniami nie widuje syna, mimo ze
mieszkaja pod jednym dachem[11].



Jednak niewielu na pewno wiedzialo,
do jakiego stopnia zywil on szacunek
dla swej rodziny. Jego wdziecznos¢
byla czyms$ wiecej niz mieszanka
milosci i oddania sprawiedliwosci.
Kazda doznana uprzejmos¢, nawet
najdrobniejsza, budzila w jego duszy
Swiadomos¢ zaciggnietego diugu,
ktory byl gotéw hojnie spilacic.
Wdziecznos¢ don Josemarii
przekraczala proste odwzajemnienie.
W jego pamieci zawsze tkwilo
przekonanie o niesplaconym w pelni
zobowiagzaniu. I swoim
dobroczyncom piacit modlitwa,
umartwieniami i odprawianymi w
ich intencji mszami[12].

Komu zawdzieczal wiecej, jak nie
swojej rodzinie? Mitos$c i
wdziecznos¢ tgczyty sie z
wypelnianiem czwartego
przykazania Bozego, ktore nazywal
najstodszym zaleceniem
Dekalogu[13].



Z okresu swego pobytu w Burgos w
1938 roku przypomniatl sobie jedna
ze swych podrozy na front:
przesiadka w Miranda de Ebro, stacja
w Haro, a potem Logrofio, gdzie
przechodzgc obok cmentarnego
ogrodzenia poczul, ze serce
podchodzi mu do gardia. Na
cmentarzu w Logrofio byt
pochowany jego ojciec[14]. Dla
zalozyciela Opus Dei, z przyczyn
przekraczajacych prosta mitosc
synowska, szczatki don Joségo
stanowily prawdziwe relikwie. I po
cichu poczynil postanowienie, by je
pewnego dnia ,,wydoby¢”. Wydoby¢
je z zapomnienia i oddalenia.
Wydobyc¢ je dla wszystkich cztonkow
Opus Dei, ktorzy, Bozym
zrzadzeniem, zaciggneli duchowy
dtug wobec tego chrzescijanskiego
dzentelmena, jeszcze przed
zalozeniem Dziela.

Przy réznych okazjach Babcia
mowila o swojej woli, by spoczac¢ u



boku meza w oczekiwaniu na
zmartwychwstanie na koncu czasow.
Tak wiec, gdy tylko minela pierwsza
rocznica zgonu donii Dolores, don
José Maria Millan, dawny kolega don
Josemarii z seminarium w Logrofio,
zawiadomit go, ze zrobil to, o co go
prosit zalozyciel, by umozliwi¢ mu
ekshumacje szczatkow jego ojca. 27
kwietnia 1942 roku wyruszyt
samochod, z Ricardem Fernandezem
Vallespinem za kierownica, aby
przewiez¢ z Logrofio doczesne
szczatki don José Escrivy. Ojciec i
Ricardo, zaopatrzeni we wszystkie
stosowne pozwolenia i cynkowa
skrzynie, na cmentarzu zjawili sie
rankiem we $rode 29 kwietnia. Gdy
zblizyli sie do grobu, zobaczyli, ze
jest otwarty i ze grabarze kopia juz
ziemie. Wkrotce widac juz bylo
zobaczy¢ trumne. Pod ciezarem
ziemi zalamaly sie deski. Bez trudu
wydobyto kosci. W pomieszczeniu
przycmentarnym zalutowali potem
cynkowa skrzynie i natychmiast



udali sie w droge powrotna do
stolicy[15].

Pierwsza osoba, ktora spotkal don
Josemaria po wejsciu do domu przy
Diego de Leon, byla Nisa. Ojciec miat
na sobie swaj krotki, czarny plaszcz
sukienny, a pod pacha nidst
skrzynke. Powiedzial jej cicho, z
satysfakcja w glosie: - Mam tutaj
szczqtki mego ojca — tonem kogos, kto
w koncu speknil honorowa
obietnice[16].

W kaplicy przy Diego de Ledn, na
stoliku przykrytym czarnym suknem
postawil skrzyneczke. Zostala tam do
nastepnego dnia, z wyjatkiem kilku
godzin, gdy musial przeniesc ja do
swego pokoju, gdzie, by nie klasc jej
na podlodze, postawil ja na swoim
16zku[17]. 30 kwietnia skrzynia ze
szczatkami Dziadka zostala zlozona
na cmentarzu de la Almudena, u stop
trumny Babci, w szerokim dole[18].



Minely lata. Gdy zakonczono prace
przy przebudowie domu przy Diego
de Leon, siedziby Komisji
Regionalnej Opus Dei w Hiszpanii,
don Josemaria mogt wypehic¢ swe
pobozne postanowienie. Szczatki
obojga Dziadkéw zostaly zlozone w
krypcie domu 31 marca 1969
roku[19]. W ten sposob znalazly sie
w miejscu sobie naleznym, wsrod
rodziny. Ze strony zalozyciela Dziela
nie stanowilo to aktu szczegdlnego
wyroznienia swoich krewnych.
Najstarsze jego dzieci z Dziela prosity
go, by uczynil tak w akcie
sprawiedliwego podziekowania, tak
jakby dla wszystkich dobrodziejow
Dziela, reprezentowanych przez
tych, ktérzy wspolpracowali od
samego poczatku. Do dobroczyncow
don Josemaria zaliczal wszystkich
rodzicow i braci wiernych Opus Dei.

Dzis — komentowal zalozyciel Dziela
w 1973 roku - kiedy pojde do krypty,
gdzie spoczywajq szczqtki moich



rodzicow, nie bede sie modlit tylko za
nich. Moja modlitwa dziekczynna i
btagalna obejmie dusze wszystkich
rodzicow i rodzeristwo wszystkich
tych, ktorzy tworzq Opus Dei, i
naturalnie bede sie modlit za
wszystkie dusze w Czyscécu, nawet te,
ktore — jestem pewien, Ze z dobrymi
intencjami — nie zrozumiaty lub
czynity trudnosci mojej pracy lub
pracy Opus Dei[20].

%k kS

Pierwszymi osobami, u ktérych Opus
Dei na ziemi zaciggnelo duchowy
dtug, byli bez watpienia Escrivowie.
W obliczu Boga zycie zalozyciela
Dziela skladalo sie z dlugow —
duchowych i materialnych wzgledem
swoich krewnych: rodzicow i
rodzenstwa. A jesli chodzi o
zarzadzanie osrodkami Dziela,
zobowigzania zaciggniete wobec
matki i siostry byly najwieksze. Nikt
tego nie wiedzial lepiej od samego



zalozyciela. Carmen pracowala u
podstaw ,apostolstwa apostolstw” i
nauczyla sie od swego brata, jak
traktowac osoby zatrudnione w
domu.

Pewnego dnia, prawdopodobnie w
roku 1944, pewnemu studentowi
mieszkajacemu przy Diego de Ledn
przyszed! do glowy pomyst, ktory juz
weczesniej Swital w glowach wielu
innych osob. Bardziej niz ciekawos¢,
bylo to zdziwienie: dlaczego Carmen
i Santiago nie nalezeli do Opus Dei?
Mlodzieniec zapytat o to Ojca, ktory
rownie dobrze mogiby sam
odpowiedzie¢, ale wolal, zeby sami
zainteresowani rozproszyli te
watpliwosci: To jest tylko ich sprawa;
jesli chcesz, zapytaj ich o to sam —
odpowiedzial mu[21]. OdpowiedZ
byla po prostu taka, ze osobiste
powolanie Carmen i Santiago nie
polegato na tym, by by¢ cztonkami
Dziela, ale by wspdlpracowac¢ w ten
sposob, w jaki to czynili.



2. ,Apostolstwo apostolstw”

Byla druga poludniu 13 pazdziernika
1941 roku, kiedy don Josemaria
przyjechat do seminarium w Léridzie
na zaproszenie biskupa Moll Salorda,
aby poprowadzi¢ rekolekcje dla
kaplanow z tej diecezji. Wkratce po
przyjezdzie poczul
niewytlumaczalng tesknote na mysl,
ze pozostawil za sobg w Madrycie
milo$c¢ tgczaca go z jego synami.
Wzigl wiec do reki pidro, aby
opowiedzie¢ im o oznakach
serdecznosci ze strony Ksiedza
Biskupa i uprzejmosci przetozonych
seminarium:

Bog mu to nagrodzi!

Mimo wszystko — ciggnie — pobyt
bedzie mi sie dtuzyt, poniewaz caty
czas mam gtowe pelnqg spraw, ktore
trzeba u Was uruchomic[22].

(Za tesknota i uprzejmosciami krylo
sie niewypowiedziane wspomnienie



rekolekcji prowadzonych wlasnie w
tym seminarium w kwietniu
poprzedniego roku i tego, ze musiat
je przerwac, gdy Alvaro del Portillo
przekazal mu telefonicznie
wiadomos¢ o $Smierci donii Dolores).

16 pazdziernika napisat do nich
ponownie:

Niech Jezus zachowa moich synow.

Weczoraj nie spodziewaliscie sie, Ze
zadzwonie, co? Jak zawsze zajeto mi
pot przedpotudnia, by doczekac sie, az
bedzie mozna sie dodzwonic. Kiedy w
koricu podtqczq drugi telefon? Jesli
podtqczq, podajcie mi numer, i to
czekanie sie skroci.

Odbywa tutaj swoje rekolekcje
dziekan z Fragi, miasta fig. Zobaczcie,
czy nie trzeba by byto przywiezé
sporej porcji. Jeszcze nie znajq ceny.
W zesztym roku sprzedawali po 2
pesety za kilo; ale w tym roku
powiada, ze chcq je sprzedawac po 5



peset. Zobaczcie, czy potrzeba i dajcie
mi natychmiast znac. Jesli zamowimy
je, bede musiat powiedzied, ile. Tu nie
ma ograniczen[23].

Wymienia potem calg liste rzeczy,
ktore przyszly mu na mysl i ktore
trzeba bylo uruchomic: stuzba w
akademiku przy Jenner, domy, ktore
trzeba bylo urzadzic, kupno mebli...

Ten list —napisal im w postscriptum —
wyglada, jakby go napisat Lazarz na
spotke z Martq. Biedna Maria![24].

Zdanie to nalezy potraktowac jako
rodzaj zartu, bo wszystkie zmysty
don Josemarii skupione byly na
prowadzonych wlasnie rekolekcjach.
A cala masa trosk, ktore przebiegaly
mu przez mysl, nawet tych
najbardziej prozaicznych, jak zakup
suszonych fig, byla podyktowana
zabiegami o Boza chwale oraz
mitoscia do jego synow[25].
Sprawdzalnym i namacalnym wrecz
faktem jest to, ze w jego umysle



koegzystowaly wszelkiego rodzaju
projekty — te materialne i te duchowe
- pod przemozng wiladza jedne;j
nadprzyrodzonej intencji. Czy w tych
warunkach mialo w ogdle sens
rozroznienie pomiedzy zyciem
aktywnym i kontemplacyjnym,
pomiedzy medytacjq i dziataniem,
pomiedzy modlitwa i praca? Marta i
Maria nie podazaly skldcone, ani nie
szty kazda osobno, lecz szly
trzymajac sie pod reke, niczym dwie
kochajace sie siostry, poniewaz ich
wzajemna mitosc¢, a takze mitos¢ do
Lazarza poruszaly serce Chrystusa.

Dodajmy do tego jeszcze, ze zdanie z
tego postscriptum zawiera takze
odcien powagi, poniewaz odnosi sie
do sedna postania, jakie przynosi
Swiatu Opus Dei, to znaczy
uswiecajacej wartosci pracy
wykonanej w obliczu Boga, z
czystoscig intencji. Tak komentuje to
zalozyciel Dziela:



Pod wzgledem duchowym lub
ascetycznym formacja, ktorej udziela
nam Dzieto stara sie wytworzyc¢ w
naszych duszach statq zdolnosc,
niejako instynkt, ktory doprowadzitby
nas do patrzenia zawsze z
nadprzyrodzonego punktu widzenia —
nie tracenia go — w kazdej naszej
dziatalnosci. Nie zyjemy podwaojnym
zyciem, lecz jednosciq Zycia, prosta i
mocng, w ktorej stapiajq sie i
wzajemnie przenikajq wszystkie
nasze dziatania.

Kiedy hojnie odpowiadamy w tym
duchu, staje sie on jakby drugq naszq
naturq: nie zdajqc sobie nawet
sprawy, przez caly dzieri jestesmy
postuszni Panu i czujemy sie
zobowiqzani do tego, by mieszac Pana
do wszystkich naszych spraw, ktore
bez Niego wydajq sie nam nijakie.
Nadchodzi taki moment, w ktorym nie
jestesmy w stanie rozroznic, gdzie
koriczy sie modlitwa i zaczyna sie
praca, poniewaZz nasza praca jest



takze modlitwq, kontemplacjq,
prawdziwym zZyciem mistycznym w
jednosci z Bogiem — bez zadnych
dziwactw — przebostwieniem[26].

Jak tylko don Josemaria wrdcit do
Madrytu, zajal sie urzadzaniem
mieszkania przy ulicy Villanueva 15
(potem 13), ktore zostalo wynajete
we wrzesniu 1 dokad przeprowadzili
sie Alvaro i Isidoro Zorzano. Potem,
po diugich poszukiwaniach znalezli
inne niewielkie mieszkanko, w
ktorym mieszkala grupa osob, ktore
przygotowywatly doktoraty albo juz
pracowaty zawodowo. OSrodek ten
powstal w domu przy ulicy Nufiez de
Balboa 116[27]. Ogolne pojecie
»,urzadzania” mieszkania zawieralo
w sobie problem stuzby domowej, to
znaczy prowadzenia oSrodka tak, jak
przystalo na prawdziwy dom. Zajecie
to zalozyciel Dziela okreslit mianem
Apostolstwa apostolstw, ze wzgledu
na donioste skutki i skutecznosé,
jakie z nim sie wigzaly w dzialalnosci



apostolskiej Opus Dei. Ponadto praca
ta sprawiala, Ze jego corki, sprawujgc
obowigzki domowe, stawaly sie
duszami kontemplacyjnymi.

W roku 1942 oraz w nastepnych
latach w osrodku przy Jorge
Manrique kobiet z Dziela bylo bardzo
niewiele. Tak znaczaca byla
dysproporcja w rozwoju obu galezi
apostolskich, meskiej i kobiecej, ze
podczas rekolekcji, ktore samotnie
odbywat don Josemaria w listopadzie
1941 roku, postanowil sobie,
ozywiany tajona nadzieja, ze
poswieci znaczng czes$c¢ swej postugi
kaptanskiej pracy kobietami w
Dziele, ktora, jak przeczuwam — pisat
— musi zaowocowac bardzo szybko
znacznym wzrostem, tak pod
wzgledem liczby, jak i formacji[28].
Przez kilka lat niezmiennie stykat sie
z nierownoscia liczbowa czesci
Dziela. A don Josemaria, uzbrojony w
wiare, zamiast powstrzymac
postepujacy rozrost osrodkow



meskich — Diego de Leon, Jenner,
Villanueva, Nufiez de Balboa i Klitki,
starat sie, jak mogl, by jego corki z
Jorge Manrique realizowaly wielkie
zadanie, jakie przypadio im w
udziale we wszystkich osrodkach
Dziela jako ich szczegdlne
apostolstwo.

Az nadto dobrze zalozyciel Opus Dei
znal zasady, jakimi rzadzilo sie to
apostolstwo apostolstw: po pierwsze
postuga wzgledem calego Dziela,
potem przyjda inne, najrozniejsze
przedsiewziecia apostolskie
prowadzone przez jego corki. Nie
trzeba bylo wielkiej przenikliwosci,
by zdac sobie sprawe, ze ta
dysproporcja pomiedzy liczba
mezczyzn i kobiet az prosila sie o
wieksza rozwage. Dlatego decyzja
don Josemarii, by w tym okresie
prowadzic¢ dalej ekspansje Dziela i
nie powstrzymywac jego rozwoju,
stanowila akt zupelnego zaufania
Bogu.



Ojciec staral sie im wyjasnic, ze
dopiero zaczynaja. Prosil je o wiare i
odwage. Zaledwie z pot tuzinem
kobiet, o ktorych wiem, ze bedq mi
wierne, napetnimy swiat Bozym
swiattem, ogniem Bozym. Miejcie
wiare w Boga, i odrobine wiary w tego
biednego grzesznika — prosit je[29].
Byl to poczatek pracy i wlasnie
dlatego pierwsze kobiety powinny
byc¢ gotowe na wszystko. Pdzniej,
wraz z rozwojem pracy apostolskiej,
pracami domowymi zawodowo
bedzie sie zajmowac jedynie
niewielka czeSc kobiet w Dziele. Moje
corki -mowil im Ojciec — bedq
profesorami uniwersyteckimi,
architektami, dziennikarkami,
lekarkami... Ale na razie wszystkie
musiaty zajmowac sie opieka nad
osrodkami Dzieta w Madrycie.

W ciggu dwu lat akademickich
1941-1942 oraz 1942-1943 don
Josemaria z pomocg swej siostry
Carmen stoczyl batalie o



przygotowanie, we wszystkim co sie
tyczy prac domowych, nowych oséb
prowadzacych osrodki i akademiki
Dziela w Madrycie. Najgorszy ze
wszystkiego byl pospiech, a
najwieksza przeszkoda byl brak
czasu. Musieli wiec uczy¢ sie w
biegu.

Ciocia Carmen przyjela na siebie
formacje Loli, Nisy, Encarnity i kilku
innych. Carmen nadzorowatia je i
udzielala porad wszystkim, nie
mieszajac sie do spraw, ktdre do niej
nie nalezaly, uczyla je i pociggala
wlasnym przykladem[30]. Ojciec zas,
dzieki naleznemu mu autorytetowi,
podtrzymywal na duchu i zachecat
swoje corki do ciaglej formacji,
zawsze z wielka cierpliwoscia
poprawiajgc ich bledy. Don
Josemaria obdarzony byl Swietnymi
zdolnosciami pedagogicznymi, na
konkretnych przykladach laczac
teorie i praktyke. W ten sposob kazda
z lekcji stawala sie niezapomniang



nauka. Lekcje dotyczyty
najrozniejszych potrzeb i dzialan,
czesto najzwyklejszych. Ojciec,
zawsze na posterunku, thumaczyl im,
jak wykonywac z najwieksza
mozliwa doskonatoscig — z mitosci do
Boga — kazda prace, chocby
wydawala sie najmniej znaczaca.
Chcial, by jego corki nauczytly sie by¢
wiernymi w drobnych sprawach, w
codziennych zadaniach, poniewaz —
jak im mowil - taka jest wlasnie
droga do tego, by uswiecic cala nasza
egzystencje.

Ojciec klopotatl sie na przyklad tym,
by wpoi¢ im — podobnie zreszta jak
mezczyznom — by zamykaly
delikatnie drzwi, to znaczy, bez
trzaskania 1 z miloScig do Boga. Na
oczach instruowanej osoby, gdy
drzwi byly otwarte chwytal za
klamke, lekko ja naciskal i powoli
zblizal drzwi do futryny, by zamkna¢
je bezglosnie. Potem pozwalal
klamce podniesc sie, tak by drzwi nie



otworzyly sie. A potem jeszcze raz
tak samo w druga strone[31].

Ojciec takie praktyczne lekcje
okraszal zwykle cieplym stowem,
usmiechem, a wewnetrznie —
modlitwa. (Mozna spokojnie zalozy¢,
ze te zabiegi pedagogiczne braly sie z
wychowania i dobrych obyczajow,
jakich nauczyl sie w swoim domu w
Barbastro. Zawsze z wdziecznoscia
pamietal o nauce, jaka otrzymat od
swoich rodzicow. Jesli, gdy byl
dzieckiem, prosili go o co$ —na
przykiad, by cos$ przyniost — i robit to
niedbale, okazal niezadowolenie
albo przyniost i oddal to w
pospiechu, by iS¢ sie bawic, ojciec lub
matka uczyli go, jak powinien to
zrobic czlowiek dobrze wychowany.
«Rekawiczki krolowi trzeba podawac
w ten sposob: — mowili — z
usmiechem, z szacunkiem, bez
zniecierpliwienia, uwaznie)[32].



W ten sposob kobiety z Dziela
nauczyly sie wielu czynnosci.
Encarnita, bez przesadnej
drobiazgowosci, podje nam caty
szereg obserwacji i mowi o catym
szeregu zajec:

«UczylySmy sie tej ludzkiej
atmosfery, jaka powinna panowac w
naszych domach; powinny by¢
czyste, gustownie urzadzone, z
dbaloscia o szczegoly; bez skapstwa,
ale tez bez luksusow, z dbaloscig o to,
by rzeczy nie niszczyly sie zbyt
szybko. Ttumaczyl nam bardzo jasno,
ze w kaplicy wszystko, co zrobimy,
powinno wydawac sie nam jeszcze
niewystarczajace. NauczylysSmy sie,
ze obrazy powinny by¢ solidnie
powieszone, ze meble nie powinny
rysowac $cian, jak dobrze zamykac
drzwi. Jak dbac o harmonie i estetyke
zarowno przy ukladaniu kwiatow,
jak i na stole, albo w jakiej$ gablocie.
Thumaczy! nam, jak po wejsciu do
pokoju, powinnysmy od razu



zauwazyc, co jest przekrzywione,
zniszczone lub polamane. Zas w
kaplicy wszystko powinno byc¢
doprowadzone do stanu
doskonalego. Umiejscowienie
lichtarzy albo obrusa na oltarzu, aby
jego konce opadaly na réwnej
wysokosci z obu stron. Zeby zaluzje
byly opuszczone, gdy pali sie swiatto
elektryczne... Takze uparcie zwracat
nam uwage, zeby nie pali¢ wiecej
lamp niz to jest potrzebne w danej
chwili.

Mowil nam o kwiatach, ktore
kladziemy na oltarzu. Powinny byc¢
umieszczone wlasnie tam, pomiedzy
Swiecznikami, nie dotykajac obrusa,
zawsze bez naczynia z woda, ktora
mogtlaby je lepiej zachowac. W ten
SposoOb zostang zupelinie poswiecone
— bez czegokolwiek, co przediuzyloby
ich zycie - ,dla Pana»[33].

W tej pracy nauczycielskiej
zadziwiajgca byla zdolnos¢ don



Josemarii do formulowania zasad
teoretycznych i praktycznych,
ktorymi powinny sie kierowac. Byly
to zlote reguly, ktore zawieraly
rozmaite konkretne aspekty ducha
Dziela, wcielanego w zycie, jesli
chodzi o zarzadzanie oSrodkami.
Reguly te skladaly sie z latwych do
zapamietania zdan, wystarczajaco
obrazowych, by gleboko zapadaly w
pamiec. Jesli brakowatlo jedzenia i
jego corki i synowie przesadzali w
ograniczeniach, Ojciec wymagat od
nich wiekszej ufnosci. Bog zadba o
swoje dzieci: Jesli my Go zawodzimy —
mowil im — On nas nie zawiedzie[34].
Ale pozwalal na nadmierne zaufanie,
Ze rzeczy same im spadng z nieba,
niczym manna na pustyni: Trzeba
zastosowacd wszelkie srodki ludzkie,
tak jakby nie byto nadprzyrodzonych,
a potem zdobyc sie na tak wielkq
wiare, jak gdyby sprawy zalezaty
wytqcznie od Boga[35].



Kobietom, ktore miaty kierowac
stuzacymi w ich zadaniach
domowych, doradzal, by —jesli chca,
by wszystko szlo dobrze — one same
byty pierwsze jesli chodzi o
nieprzyjemne czynnosci[36]. Jesli
chodzi o praktykowanie ubdstwa,
pokazywal im, gdzie i jak oszczedzac:
uwaznie trzymac delikatne
przedmioty, jak najszybciej
naprawiac usterki, przediuzac
Zywotno$c¢ sprzetow domowych.
Jednym stowem zachowywac sie z
godnoscia, bez ,dziadowania”, ale z
poswieceniem, zdajac sobie sprawe,
ze sa matkami rodziny licznej i
biednej, Swiadomymi, ze bogactwo
Opus Dei polega na tym, bysmy
potrafili zy¢ ubogo[37].

Ojciec lubil je widzie¢ pogodne i
peine optymizmu, pograzone w
pracy, uporzadkowanej i skutecznej.
A jesli chcialy unika¢ wzlotow 1
upadkow, dawat im niezawodna
rade:



Czasami az przyjemnie popatrzec, jak
pracujecie - mowil z duma do swych
corek — dobrze idzie Wasze Zycie
wewnetrzne, niestrudzenie pracujecie,
czynicie apostolstwo. Jednak nagle
nastepuje jakby zahamowanie i
zwalniacie tempa. I tak byc¢ nie moze!
Wasze zycie musi miec¢ rytm
rownomierny, niczym tykanie zegara.
Aby to osiggnqc, tajemnica polega na
tym, by nakrecac je sprezyng mitosci
Bogal[38].

W koncu musiaty ozdobic
wypelnianie swych zadan odcieniem
dyskretnej elegancji, poniewaz
dobrej Administracji ani sie nie widzi,
ani sie nie styszy* [39].

Nie trzeba mowic, ze wprowadzenie
W Zycie tego sposobu
funkcjonowania z pewnoscia nie
wydawatlo sie latwe. Jednak te miode
kobiety predko sie go nauczyly
przede wszystkim pod reka Ojca, ale
takze dzieki wielu przeciwnosciom



oraz popeionym bledom i
pomytkom. Tego rodzaju
przeciwnos$ci niektore z nich
nazywaly ,katastrofami”, a Ojciec,
biorac to od dobrej strony, nazywal je
,doswiadczeniami”[40]. Drobne
katastrofy zdarzaly sie, jak to ma
miejsce wszedzie, i by nie powtarzaty
sie na przysziosc¢, sporzadzano
specjalne notatki opisujgce te
doswiadczenia, aby iS¢ naprzdd i nie
wpas¢ dwa razy w te same tarapaty.
Nie brakowalo takze i wielkich
katastrof, ale stalo sie tak, ze ta
najwieksza z nich przyniosta ze soba
najwartosciowsze doswiadczenie.

Mijal spokojnie rok akademicki
1942-1943 w akademiku przy Jenner,
gdy okazalo sie, ze syn wilasciciela sie
zeni. Samo to wydarzenie nie
musialo miec¢ zadnego wplywu na
zycie studentow. Ale wlasciciel
nieruchomosci, wykorzystujac te
szczesliwa okolicznos$é, przedstawil
sadowe wypowiedzenie, powotujac



sie na to, ze potrzebuje zajmowanych
przez akademik pomieszczen na
mieszkanie dla nowej rodziny.

Rozmowa z adwokatem wlasciciela
domu uswiadomita Ojcu, ze oddanie
sprawy do sadu zakonczyloby sie
przegrang. Don Josemaria
zdecydowat sie dziala¢ jak
najszybciej, zanim sytuacja sie
pogorszy. Pewnego ranka, bardzo
weczesnie, w towarzystwie Amadea
de Fuenmayora, poszed! zobaczy¢ sie
z wilascicielem. Rozmowa, cho¢
grzeczna, nie obiecywata zbyt wiele,
gdyz wilasciciel trzymat sie Scisle
litery prawa i nie by} gotow na zadne
ustepstwa, pomimo Ze w rozmowie
potozono nacisk na wielkie
niedogodnosci, jakie spotka¢ musza
W tej sytuacji ponad 50 0s6b w
samym srodku roku akademickiego...

Nagle don Josemaria zmienit taktyke
i odezwal sie do niego zupelnie
innym tonem:



—...Jestem kaptanem Chrystusowym
(W tym momencie wiasciciel domu,
otrzasnal sie z poczatkowego
zaskoczenia i skupit sie, by
zorientowac sie, do czego zmierza
wypowiedZ don Josemarii)...i nie
moge pozwolié, by w samym srodku
roku akademickiego akademik
musiato opuscic piecdziesieciu
studentow, ktorych dusze zostaty mi
powierzone[41].

«0Od tej chwili — opowiada
Fuenmayor - zupenie sie zmienit
przebieg rozmowy. Wowczas, jakby
na koniec dtugich negocjacji, ktore
osiggnely satysfakcjonujacy finat,
Ojciec bardzo autorytatywnie i z
wielka prostota powiedziat: Jutro moj
adwokat spotka sie z pariskim i
sporzqdzq dokument, zawierajqcy
nastepujqce klauzule... I podyktowat
jedna po drugiej te klauzule, ktore
nastepnego dnia przekazalem obu
prawnikom»[42].



Wreczy! czek, jako gwarancje
wypelnienia uzgodnionych
warunkow, i akademik mogt dzialac,
az do lata, gdy zakonczyly sie zajecia.
W miedzyczasie, don Josemaria
zauwazyl, ze przymusowa
przeprowadzka stwarza okazje do
powiekszenia akademika. Poza tym
mozna bylo stworzyc pierwsza
zupeina i niezalezng Administracje
domu, rodzaj administracji
modelowej[43].

Razem z ciocig Carmen Ojciec
zaprowadzil kobiety, ktore mialy sie
zajmowac prowadzeniem przysztego
akademika na grob Dziadkow na
cmentarzu la Almudena. Przy
szczatkach donii Dolores modlili sie
w intencji tego nowego
przedsiewziecia, kontynuacji
akademika przy Jenner, ktoremu tak
bardzo byla oddana Babcia[44].

W alei La Moncloa, niedaleko
Miasteczka Uniwersyteckiego,



znalezli dwie wille, ktore nie
znajdowaly sie obok siebie, lecz po
dwu stronach ulicy, jedna na przeciw
drugiej. Przez cale lato trwaly prace.
Naprawa szkod wyrzadzonych w
czasie wojny oraz adaptacja
budynkow do ich nowego
przeznaczenia trwaty kilka miesiecy.
Kiedy w pazdzierniku zjawilo sie
okoto dziewiecdziesieciu studentow,
akademik nie funkcjonowal jeszcze
nawet przez jeden dzien. Zaczely sie
przeciwnosci.

Administracja zajmowaly sie
Encarnita, Nisa i Amparo Rodriguez
Casado, ktora byta bardzo stabego
zdrowia. Korzystaly z pomocy i
doradztwa Carmen, chociaz raczej z
rzadka i na odleglosc¢, poniewaz
sama Carmen zajmowala sie domem
na Diego de Ledn. Wejscia 1 wyjscia
murarzy, malarzy i hydraulikdw nie
pozwalaly ani na kontrole
wykonywanych przez nich prac, ani
na utrzymanie odpowiedniej



czystosci w domu. Oddzielenie od
siebie obu domow stwarzato kolejne
problemy i trudnos$ci. Na przykiad
spizarnia znajdowata sie pod drugiej
stronie ulicy, i to w sporej odlegtosci
od kuchni. Tak samo byto z pokojami
i sypialniami, ktore znajdowaly sie w
obu willach.

Jak powiedzial Ojciec kilka miesiecy
wczesniej, akademik Moncloa mial
by¢ wizytowkq Dzieta, na nim mieli
skupi¢ swa uwage ci, ktérzy nie
spogladaja przyjaznie na Opus Deli,
starajac sie wytknac potkniecia i
wady. Jednak z tego powodu nikt nie
powinien sie niepokoic, ani zwracac
przesadnej uwagi na ciekawskich i
wrogo nastawionych, lecz starac sie
wykonywac wszystko, jak najlepiej
sie da w obliczu Boga[45]. Zblizaly
sie Swieta Bozego Narodzenia i
funkcjonowanie administracji
akademika bylo -wedle opinii
zatrudnionych tam kobiet —



nagromadzeniem wszelkich
mozliwych katastrof.

Spartaczona robota murarska i
naprawy hydrauliczne, zawinione
przez pospiech i kiepskie materialy,
tak charakterystyczne dla okresu
powojennego, sprawily, ze obecnosc
robotnikow w domu bya niemal
nieprzerwana. Instalacje sie psuly;
trudnosci z zaopatrzeniem ciggle
rosty, a liczba mieszkancow byta
bardzo duza.

Trudnosci stopniowo
podminowywatly optymizm,
wyczerpywaly energie i spokoj
wewnetrzny zarzadzajacych kobiet.
Do tego stopnia, ze gdy zakonczyt sie
pierwszy trymestr, wyrzucity do
kosza dobra rade o rytmie zycia
przypominajacym zegar. Ponadto
starajac sie poswiecac wiecej czasu
na prace, skracaly godziny snu[46].

Juz od jakiego$ czasu nie widziaty
Ojca. Czas przedswiateczny byt



bardzo wyczerpujacy i nalozyl sie na
koniec trymestru. Praca sie
skumulowala. Studenci wyjezdzali
na wakacje i potrzebowali rzeczy z
pralni wczesniej niz zwykle, przed
ustalonym terminem. Niektore
stuzace wyjezdzaly, by spedzic Swieta
ze swoimi rodzinami. I jakby tego
byto malo, spadly na nie
przygotowania Swigteczne.

23 grudnia przybyl do nich Ojciec.
Przyszed}, by z wyprzedzeniem
zlozyC im zyczenia Swigteczne.
Przyniost im tez prezent od cioci
Carmen. Zawotal Nise i Encarnite,
ktore wkrotce zjawily sie w jadalni.
Pokazal im prezent: byla to taca z
lakowanego drewna ze wzorem
przedstawiajacym ptaki o
przepieknym upierzeniu. Przysunat
sobie krzesto do stotu, by przez
chwile porozmawiac ze swymi
corkami. Nie mialy mu nic
specjalnego do powiedzenia, poza
przykrosciami, przez jakie



przechodzg. Z pelnym zaufaniem,
zupeinie spontanicznie, obie zaczely
mu sie zwierzac[47].

Ojciec stuchat ich z uwaga, cierpliwie
i spokojnie. Od czasu do czasu im
przerywal, dodajac im ducha i
zapewniajac, ze to nie potrwa dlugo.

— «Poza tym, skoro mamy tyle pracy —
tlumaczyla mu jedna z nich —nie
mamy czasu, by sie modlic i
modlitwe prowadzimy przy pracy i
wlasciwie nie zdajemy sobie sprawy,
ze rozmawiamy z Bogiem...»

— «Chodzi o to, ze Ksigdz wymysla
rozne rzeczy, wyobraza je sobie —
wtracila nieSmiato druga - i prosi
nas o rzeczy niemozliwe»[48].

Nagle siedzacy przed nimi ksigdz, tak
silny w obliczu przeciwnosci, skryt
twarz w dloniach i zalal sie }zami.
Nisa i Encarnita patrzyly na niego
peine bolu, w milczeniu. Minela
krotka chwila. Ojciec sie uspokoit,



podnidst twarz i siegnawszy po
prezent, ktory przyniost ze sobg,
oderwal kawalek z owijajacego go
papieru. Wzial potem pioro i zaczal
pisac:

+
1/ bez stuzby

2/ z robotnikami

3/ bez podjazdow

4/ bez obrusow

5/ bez spizarni

6/ bez personelu

7/ bez doswiadczenia
8/ bez podziatu pracy

Doszedlszy do tego miejsca, postawil
kreske, jak gdyby chciat oddzieli¢
trudnosci i zaczal wylicza¢ Srodki
zaradcze:



1/ z wielkq mitosciq do Boga

2/ z catym zaufaniem do Boga i do
Ojca

3/ nie myslec o katastrofach, az do
jutrzejszych rekolekcji.

23 grud[nia] 1943[49].

Potem z wielkim spokojem na twarzy
i szerokim usmiechem wreczy} im
papier, oswiadczajac, ze poprowadzi
dla nich rekolekcje. Doradzit im kilka
rzeczy, aby zrobily sobie porzadnag
kolacje w Boze Narodzenie i zyczyt
im wesolych Swiat.

24 grudnia poprowadzit dla nich
obiecane rekolekcje, ktore rozniecity
wiare i optymizm. Byl pewien, ze
jego corki nie zapomna lekcji, jaka
udzielilo im to wydarzenie, gdy byly
na skraju utraty nadziei wigzanych z
apostolstwem administracji.



Ptakatem, moja corko — powiedzial
Ojciec do Encarnity — bo nie
modlityscie sie. A dla corki Bozej w
Opus Dei najwazniejszq pracq, wobec
ktorej trzeba odtozyc na bok wszystko
inne jest modlitwa[50].

3. Najwiekszy cud

Przygoda bozej stuzby w Dzielu, jaka
bylo zajmowanie sie zarzadzaniem
osrodkami znalazla sie w nie lada
niebezpieczenstwie podczas
incydentu, jaki mial miejsce w
Moncloa na Boze Narodzenie 1943
roku. To kruche narzedzie ludzkie
nie bylo jeszcze zahartowane przez
doswiadczenie, a stad wlasnie mialy
wzigc¢ sie zywotnosc i owocnosc tego
apostolstwa apostolstw. Jak obiecat
Ojciec, wkrotce zaradzono na
oplakane warunki materialne
towarzyszace postudze w
akademiku. W styczniu 1944 roku
zakonczone zostaly prace
remontowe i mozna bylo pozbyc sie



murarzy. W tym samym okresie
opuszczono takze mieszkanie przy
Nufiez de Balboa, co pozwolito
skoncentrowac¢ uwage na
pozostatych osrodkach.

Ojciec uwaznie Sledzil rozwoj i
postepy administracji oSrodkow.
Niekiedy polecal swym cérkom
zwolni¢ tempo, by unikng¢
niebezpiecznego nadmiaru
entuzjazmu, poniewaz — jak powiada
ludowe przystowie — ,Lepsze jest
wrogiem dobrego”[51]. Innym razem
odwrotnie, musial je mobilizowac, by
nie spoczely na laurach. Do
wszystkich spraw zwigzanych z
kuchnia przywigzywal niezmierng
wage, poniewaz zte funkcjonowanie
kuchni natychmiast odbiloby sie na
apostolstwie i ekonomii
akademika[52].

Osiggniecie odpowiednio wysokiego
poziomu administracji oSrodka
wymagato diugotrwalego wysitku i



zajelo cale lata. W duzej mierze byto
to spowodowane tym, ze nie
dysponowano odpowiednimi
srodkami, ani wlasciwym
doswiadczeniem. Bylo oczywiste, ze
zatrudniane stuzace nie mialy
odpowiedniego przygotowania i — w
wiekszosci przypadkow — trzeba je
byto przyuczac od poczatku do zajec
domowych. Aby zamienic te
przypadkowa grupke w prawdziwie
skuteczng ekipe, potrzeba bylo
odpowiedniego ugruntowania i
profesjonalizmu, a najlepiej by byto,
gdyby shuzgce kierowaly sie
najwyzszymi zasadami. Apostolstwo
apostolstw jednym stowem
ukazywalo ogromnag proznie:
potrzeba bylo kobiet oddanych dusza
i cialem, zawodowo, specyficznemu
zadaniu, jakim bylo prowadzenie
osrodkow Opus Dei.

Zanim niektore z tych zatrudnionych
0s0b uczynity z prac domowych
zawodowy srodek wlasnego



uswiecenia i apostolstwa w Opus Dei,
minely niemal cztery lata.

Ten szczesSliwy moment miat swoje
korzenie takze w epoce ,katastrof”.
WKrotce po rozpoczeciu roku
akademickiego, gdy w akademikach
mieszkala niemal setka rezydentow,
grupa zatrudnionych stuzacych
baskijskich wrdcita rozczarowana do
swych domow. Don Josemaria
natychmiast udal sie do Matki
GeneralnejZgromadzenia Stuzby
Domowej*[53]. Przelozonej nie bytlo,
ale wytlumaczy! calg sprawe Matce
Carmen Barrasa, ktora obiecala
podestac jak najszybciej jakas
pomoc[54].

Szczesciem zakonnica dowiedziala
sie, ze Dora, stuzgca zatrudniona w
domu ksigzat de Najera, jest wolna w
tych dniach. Byla to rzeczywiscie
wyjatkowa dziewczyna i matka
Barrasa mogla wyswiadczy¢
prawdziwa przystuge don Josemarii,



przysylajac ja do pomocy.
Rozmawiala z Dora, 1 tak dlugo
nalegala, ze chociaz nie udalo sie jej
przekonac do zatrudnienia sie w
akademiku na stale, osiggnela
przynajmniej to, ze Dora udala sie na
krotki czas do pracy na Moncloa.

Starannie ubrana, z dwiema
walizkami w rekach, stawila sie w
Moncloa przed nieco zaskoczong
Encarnitg. Po oswiadczeniu, ze
przychodzi z polecenia matki
Barrasy krotko przedstawila swoje
doswiadczenia zawodowe. Miala 29
lat, nazywala sie Dora del Hoyo,
urodzita sie w Riafio w prowincji
Leon i pracowata w réznych
miejscach; ostatnio u ksigzat de
Najera. (Nie powiedziala jednak, ze
w o0go0le sie tam znalazla tylko z
grzecznos$ci dla matki Barrasa, ani ze
miata zamiar wkrotce wrocic¢ do
domu Najerow)[55].



Gdy tylko Dora obejrzala przestrzen
gospodarczg, zdata sobie sprawe, bez
koniecznos$ci zadnych wyjasnien, ze
byl tam nadmiar pracy i niedostatek
rak zdatnych do niej. Przybylej
przykro byto patrzec na te mlode
kobiety, obarczone
niedoswiadczonymi pomocnicami,
dostownie harujace jak woty
robocze. Pensja byla umiarkowana,
sypialnie stluzby - jak to wowczas
bylo w zwyczaju — wspdlne, a
wszystko liczylo sie na setki: ubranie
do prania i porcje jedzenia do
ugotowania i podania. I po co to
wszystko?

Co$ musialo ja jednak zatrzymac w
tym domu. By¢ moze odebrana przez
nig od owych przepracowanych
dziewczat milczgca lekcja, polegajaca
na umiejetnosci zachowania nawet
w takich warunkach radosci i
godnosci podczas pracy, bedacej
stuzbg zupelnie nieznanym
studentom. I to wiasnie zawazylo na



decyzji Dory - jej wspolczucie, miala
bowiem wielkie serce. Latem, w
czasie wakacji, prosita o wolne, aby
pojechac na wies i pomoc swojej
rodzinie w pracach na roli, podczas
gdy rodzina, u ktorej stuzyla
wyjezdzala na wypoczynek[56].

Po przebraniu sie przeszla przez
pierwsza probe. Przyzwyczajona do
mundurkow stuzacych w bogatych,
arystokratycznych domach, czystych,
wyprasowanych, ozdobionych
koronkami, bardzo dziwnie czula sie
ubrana w fartuch, ktory wcale jej nie
odpowiadatl.

«Dobrze, dzis zostaje i pomoge, w
czym tylko bede mogla, ale jutro
odchodze» - myslala Dora[57].
Nadeszla niedziela. Dora udala sie do
matki Barrasy, aby jej powiedzie¢, ze
odchodzi z pracy. Zakonnica,
domyslajac sie zamiaréw Dory,
zwodzila ja zrecznie, tak ze z



tygodnia na tydzien dziewczyna
odkladala wypowiedzenie.

Poczucie honoru zawodowego
sprawilo, ze odkladala ostateczne
odejscie z akademika. Tak naprawde
Dora byla prawdziwym
podarunkiem od Boga, jak opowiada
Encarnita, pozostajgca pod
wrazeniem jej wiedzy i cnot
domowych: «Dora miata naprawde
zlote serce 1 pracowata wspaniale:
potrafita doskonale prasowac, prac,
szyC; sprzatata z niestychana
dokladnoscig; podawata do stotu bez
najmniejszych uchybien; duzo
wiedziala o gotowaniu. Poza tym jej
zachowanie bylo pelne szacunku,
naturalne, a takze potrafila uczyc
inne dziewczyny, okazujac swoj
autorytet, a jednoczesnie traktujac je
z wielka delikatnos$cia. To prawda, ze
miala silny charakter, ale starala sie
nad soba panowac.



W pierwszym tygodniu, gdy
zadecydowalySmy zajac sie
ubraniami, Dora zaproponowata, by
wykrochmali¢ gorsy koszul, co bylto
wlasnie w modzie. Nawet bez
odpowiedniego pomieszczenia
potrafila zorganizowac sobie prace,
wykorzystujac wolne chwile po
potudniu i wieczorem, uzywajac
stoldw w jadalni i blatu w kuchni.
Nauczyla krochmalenia gorsow
pozostate dziewczeta, co sprawilo, ze
cale przedsiewziecie odniosto
niestychany sukces u mieszkancow
akademika. Tak bardzo zzyla sie z
domem, ze zdecydowala sie nie
odchodzic az do konca roku
akademickiego»[58].

Gdy tylko zostalo zorganizowana
cala obstuga i prowadzenie
akademika zaczelo funkcjonowac
bez wigkszych problemow, Ojciec,
ktory odwiedzal swoje corki co
tydzien, zachecil je, aby
przygotowaly duchowo, jeszcze



glebiej niz dotychczas, pracujace tam
stuzace, gdyz by¢ moze Bog w swej
hojnosci zeSle niektorym mozliwos¢
kontynuowania ich pracy juz jako
czlonkiniom Dziela. «Od tej chwili -
opowiada Encarnita — intencji
powolania Dory poswiecalySmy
wiele godzin naszej modlitwy i pracy;
nasz Ojciec modlil sie za nig jeszcze
diuzej»[59].

Gdy w 1945 roku w Bilbao otworzono
akademik Abando, ochotniczo
pojechaty tam Dora del Hoyo i
Concha Andrés. 18 marca 1946 roku
w liscie do Ojca obie poprosily o
przyjecie do Opus Dei. Przyjal je
nastepnego dnia, w $wieto Swietego
Jozefa; i jak sam powiedzial, «te dwa
listy byly najlepszym prezentem
imieninowym, jaki dostal w ciggu
catego swego zycia»[60].

Kiedy Dora i Concha Andrés zjawily
sie w Madrycie, bedac przejazdem w
drodze do Los Rosales[61], Concha



nie mogla ukryc¢ przed Ojcem swego,
wyrazonego z cala szczeroscig,
niepokoju. Mialy lekcje taciny, ale
facina byla czyms$ przekraczajacym
ich mozliwosci. Czyms$ fatalnym.
Ojciec uspokoil ja z uSmiechem:
corko moja, nie martw sie; jesli ci nie
bedzie wychodzic, nie bedziesz mowic
po tacinie[62].

Latem 1946 roku spotkaly sie w Los
Rosales pierwsze numerariuszki
pomocnicze[63]: Dora, Concha,
Antonia Pefiuela, Rosalia Lopez i
Julia Bustillo[64].

W koncu Ojciec doczekal sie pelnego
rozwoju kolejnej czesci Dziela:
kobiet! Ilez truddéw i cierpien! Byl to
najprawdziwszy cud: cud, najwiekszy),
jaki sprawit Pan swemu Dzietu, a nie
uczynit ich mato[65].

Na cale zycie zapamietal te ostatnia
emanacje jego duchowego ojcostwa z
uczuciem zaskoczenia kogos, kto
widzi powstanie zrddelka z czystg



woda. Uczucie to opanowywato go,
gdy czytal list od ktorejs ze swoich
corek, ktdrej pismo byto chwiejne, a
litery stawiane z wyraznym trudem:

Wzruszajq mnie — pisat do swych
corek w 1946 roku. Zawsze
wzruszaty go tez listy od jego syndw,
bedacych rolnikami i robotnikami. —
Nie obraZcie sie, jesli powiem, Zze mam
szczegolne upodobanie do tych corek.
Wiecej nawet: pragne, prosze o to
Boga, byscie i Wy czuty to samo
szczegolne upodobanie w stosunku do
Waszych matych siostrzyczek. I zeby
ten duch zakorzenit sie i juz zawsze
panowat w naszym Dziele[66].

Jego sen z 14 lutego 1930 roku byt
wiec juz namacalng
rzeczywistoscig[67].

4. Stowarzyszenie Kaplanskie
Swietego Krzyza

Wiosna 1940 roku, kiedy to zewszad
zaczely sie podnosi¢ znane nam juz



zarzuty, zatozyciel Opus Dei miatl
glowe pelng nowych projektow,
ktore powracaly w trakcie jego
medytacji i dzieki temu wreszcie
dojrzaly. W tym czasie dziataly dwa
os$rodki w Madrycie: akademik przy
Jenner oraz mieszkanie przy
Martinez Campos; Klitka w Walencji;
Zakqtek w Valladolid; wiasnie mieli
wprowadzi¢ si¢ do mieszkania w
Barcelonie. Ta apostolska ekspansja
nastgpita w ciggu dwunastu miesiecy
po zakonczeniu wojny domowej, z
pomoca zaledwie dwunastu ludzi i
bez innych srodkow, jak Swiety zapatl
apostolski, poniewaz nie mieli
pieniedzy. Wszystko to kosztem
zabieganego i wyczerpujacego zycia,
w trakcie niekonczacych sie podrozy
po poinocne;j i Srodkowej Hiszpanii,
gdzie na prosbe biskupow zalozyciel
prowadzit rekolekcje dla kleru.

Posrad calej tej dzialalnoSci, przy
wszystkich otrzymywanych
owocach, zalozyciel Dziela



doswiadczal rosnacego gdzies w
glebi siebie niepokoju o cala
roztaczajaca sie przed jego oczyma
panorame. W trakcie swoich dziatan
musiat walczy¢ na zbyt wielu
frontach. Miarka sie przebrala. Do
tego stopnia, Ze nie nalezalo w tej
sytuacji pozwalac sobie na dalszy
rozwoj, poniewaz catosc Dziela
mogta ulec wypaczeniu. Dostrzegt
jasno takie niebezpieczenstwo,
poniewaz w notatce z maja 1940
roku, po odnotowaniu wielu nowin
apostolskich, pisal, jak gdyby po to,
by zrzucic z siebie ciezar:

Mojq wielkq troskq jest zZeriska czes¢
Dzieta. Potem ,,dom studiow” dla
naszych oraz przyszli kaptani. In te,
Domine, speravi!*[68].

Znowu kladzie na to nacisk w liscie z
lipca 1940 roku, skierowanym do
jego synow w Madrycie. Na koniec
listu, pod podpisem, pisze, nie
wyjasniajac nic wiecej, jakby o czyms



zapomnial: Dwa zasadnicze tematy:
one i ksieza[69].

Szesc¢ lat pracowal, zeby rozwigzac
istotny problem umieszczenia kobiet
w zywotnej strukturze Dziela. W
przeciwnym razie nie mozna by bylo
i8¢ do przodu. Obecnos$c¢ kobiet,
podobnie jak ksiezy, miala
zasadnicze znaczenie dla zycia
Dziela, to znaczy dla jego
dynamizmu. Przypomnijmy wysitki i
kleski don Josemarii w latach
trzydziestych w trakcie tworzenia
zenskiej czesci Dziela oraz pdzniejsze
rozwigzanie tej pierwszej grupy. Cos
podobnego przydarzylo sie grupie
ksiezy, ktorymi zalozyciel sie otoczyt
w latach trzydziestych. W obu
przypadkach przyczyna byla ta
sama: nie przyjeli ducha wlasciwego
Opus Dei. Jednak cudowne jest to —
zarowno w przypadku kobiet, jak i
ksiezy - ze fundacja ta wrocita do
zrodel, niczym rzeka, ktora szuka
sobie autentycznego i pierwotnego



koryta. Jak gdyby Bdg, po poddaniu
swego stugi probie, ktadl przed nim
nie zapisang jeszcze stronice dla

zapisania na niej ostatecznej wers;ji.

Don Josemaria wrocil wiec na
poczatek swej drogi, pewien, ze
znowu trzeba stamtad zaczac: ze
kaplani inkardynowani do Opus Dei
powinni wywodzic sie z wewnatrz, z
jego wiasnych szeregéw. Nie chodzi o
to, ze wczesniej sie pomylil, ale o to,
ze Bog ma wlasne Sciezki, ktore
czesto sa dla ludzi nieprzeniknione. I
tak samo jak powolania do Dziela,
ktore ujawnialy sie w Swieta
apostotow, albo w ich wigilie, by
podtrzymac optymizm miodego
zalozyciela, ujawnialy sie rowniez
powolania kaplanskie:

W pierwszych latach pracy
apostolskiej przyjgtem wspolprace ze
strony kilku ksiezy, ktorzy okazali
chec zwiqzania sie w pewien sposob z
Opus Dei. Wkrotce Pan ukazat mi z



catq jasnosciq, ze —chociaz byli oni
dobrymi, nawet bardzo dobrymi
ludZmi — nie zostali powotani, by
wypetniac misje, o ktorej wczesniej
wspomniatem. Dlatego w dawnym
dokumencie postanowitem, zZe
powinni sie oni ograniczyc do
udzielania sakramentow i
sprawowania funkcji czysto
koscielnych[70].

W notatce z konca 1930 roku - kiedy
towarzyszyto mu tylko dwu czy
trzech Swieckich oraz don Norberto,
drugi kapelan Patronatu Chorych -
zastanawiajac sie nad sposobem
zycia kaplanow z Dziela, don
Josemaria czyni fundamentalne
wyjasnienie, wybiegajace daleko w
przyszto$c¢: cztonkowie kaptani -
pisze — powinni wywodzic sie sposrod
cztonkow swieckich[71]. Zalozyciel
nie bedzie wiecej wspominat o tej
sprawie. Ale w 1935 roku, wobec
niezrozumienia i braku jednosci w



grupie, ktérej woéweczas przewodzil,
zerwal z nimi.

Przechodzac wiec do analizy swojej
osobistej sytuacji, don Josemaria
zauwazyl przede wszystkim, ze nie
starcza mu ani sil, ani czasu. Zadania
duszpasterskie pozeraly cale
tygodnie i miesigce. Zdal sobie
sprawe takze z innej przeszkody.
Wzrastala liczba préshb, by
poprowadzil rekolekcje dla
kaplanow i seminarzystow. On sam
chcial przynajmniej ograniczyc¢ ich
liczbe. Jednak prawda jest, ze serce
go zdradzilo. Pracowac i cierpiec za
swoich braci w kaplanstwie
stanowilo jedna z jego
wsdominujacych pasji” zyciowych[72].
(Dominujaca pasja don Josemarii
byly jego dzieci, ktdre takze
potrzebowaly opieki duchowej. Ale
skad mial wziac¢ czas na wszystko?).

Z listu z kwietnia 1940 roku,
dokladnie z okresu, gdy don



Josemaria rozwazal, w jakim
kierunku miatl sie odbywac¢ rozwoj
Dziela, pochodza nastepujace stowa
skierowane do don Leopolda: Proszq
mnie o poprowadzenie rekolekcji dla
ksiezy z Walencji, Avili, Leénie i
Pampelunie. Gdybym maogl,
odmowithym. Brakuje mnie przeciez
w domu![73].

Slowa ,brakuje mnie przeciez w
domu” stanowily wyraznag, ale nie
wypowiedziang wprost, prosbe o
pozwolenie na okrojenie jego postugi
dla réznych diecezji hiszpanskich, by
mogt zajac sie troche bardziej
apostolska dzialalnoscig Dziela.
(Wkrotce po tym rozpetala sie owa
niejasna kampania oszczerstw,
znana jako ,,sprzeciw ze strony
dobrych” i don Leopoldo sadzi, ze
rozsadniej bedzie, jesli zalozyciel
Dziela nadal bedzie przyjmowat
prosby biskupow).



Na razie jedynym dostepnym
srodkiem zaradczym, aby mogt
ograniczy¢ nadmiar pracy, byto
oparcie sie na najstarszych w Dziele,
by ci wspolpracowali w pracach
zwigzanych z formacja apostolska i
kierownictwem duchowym[74]. W
1940 roku zatozyciel Opus Dei,
patrzac perspektywicznie, zebrat
swoich starszych synow i osSwiadczyt
im, ze od tej chwili on sam nie bedzie
prowadzit kregow formacyjnych dla
studentdw, lecz to oni maja sie tym
zajmowac[75]. W tym samym roku
odbyly sie dwa ,, Tygodnie studiéw”
dla cztonkow Dziela; pierwszy w
marcu, w czasie wakacji rezydentow
z Jenner podczas Wielkiego Tygodnia
i drugi w sierpniu. Ojciec prowadzit
dla nich codziennie medytacje,
instruowat ich wskazujac kryteria
prowadzenia apostolstwa,
uczestniczyl we wspolnych
spotkaniach towarzyskich, a takze
prowadzil wyklady poswiecone
duchowi Opus Dei. W tym samym



czasie Alvaro del Portillo, Isidoro
Zorzano, Ricardo Fernandez
Vallespin, Juan Jiménez Vargas,
Pedro Casciaro i Paco Botella
prowadzili pogadanki na rozne
tematy zwigzane z duchem
Dziela[76]. Jednak wszystkie te
SrodKki, ktore zastosowal don
Josemaria, odwotujac sie do pomocy
starszych przy formacji mtodszych,
nie rozwigzywaly zasadniczego
problemu: wcielenia kaptanow do
Dziela.

Nie wiedzac juz, gdzie znalezc czas,
zdecydowat sie oSwiadczy¢ wprost
don Leopoldo, ze chciatby
zrezygnowac z funkcji rektora
Swietej Izabeli. Odpowiedz byla
odmowna. Nalegal, a don Leopoldo
ponownie odmowil. Przez cale lata
don Josemaria musiatl toczy¢
uporczywa walke, abyprzezwyciezy¢
serdeczny opor ze strony
Najdostojniejszego i Przewielebnego
Ksiedza Biskupa Madrid-Alcala[77].



Bez watpienia jego duchowe dzieci
mogty bardzo pomdc mu w pracach
apostolskich i kierownictwie dusz,
poniewaz chodzilo o prace swiecka,
ale bylo takze jasne, ze aby
realizowac jq w petni, potrzebni sq
ksieza. Bez ksiezy praca rozpoczeta
przez cztonkow swieckich Opus Dei
bylaby niepetna. Swieccy sitq rzeczy
muszq sie zatrzymac, kiedy natykajq
sie na to, co zwyktem nazywac
murem sakramentalnym, na
udzielanie sakramentow
zarezerwowane dla prezbiterow[78].

Jesli chcemy zobrazowac sytuacje,
jaka wtedy miala miejsce, wystarczy
przypomniec to, co méwil Ojciec, nie
bez odcienia humoru: ze jego
synowie byli spowiadac sie u ojca
»,Przypadka”, to jest pierwszego
napotkanego ksiedza[79]. Podczas
sakramentu pokuty odpuszczane
zostaja grzechy, ale takze stanowi on
czes¢ kierownictwa duchowego.
Dlatego — chociaz cieszyli sie oni



catkowita swoboda, jesli chodzi o
wybor spowiednika — Ojciec usilnie
zalecal im, by udawali sie do
kaplanow, ktérzy znali ducha
Dzieta[80].

Potrzeba, jaka odczuwalo Dzielo nie
byta przypadkowa, lecz naprawde
doglebna. Calemu Dzielu potrzeba
bylo kaptanow, ktorzy wywodziliby
sie z jego szeregow. Bezglosnie sie ich
domagato, niczym zeschnieta ziemia
domaga sie wody w czasie suszy. Moc
liczy¢ na kilku takich kaplanow w
Opus Dei bylo zasadnicza sprawa dla
jego wewnetrznej budowy i rozwoju.
Nadaliby wiekszg spojnos¢
apostolskiej dzialalnosci Dziela,
wzmocniliby tez wewnetrzna
jednosc Opus Dei. Bez nich Swieccy
nie mogli w pelni prowadzic¢
apostolstwa, ktérego wymagat od
nich Bog. Wymieniajac kilka
przyczyn, dla ktorych Dzielo
potrzebowalo kaptandéw, zalozyciel
pisak:



Kaptani sq takze potrzebni dla
duchowej opieki nad cztonkami
Dzieta: dla udzielania sakramentow,
dla wspotpracy ze swieckimi
dyrektorami w kierownictwie dusz,
aby udzieli¢ gruntownego
wyksztalcenia teologicznego
pozostatym cztonkom Opus Dei i -
zasadniczy punkt, gdy chodzi o
budowe samego Dzieta —aby zajqc
niektore funkcje kierownicze[81].

ByC¢ moze po raz pierwszy
Swiadectwo goracego pragnienia
kaplanow, ktére don Josemaria nosit
W sercu, wyszio spod jego pidra w
notatce z 1 lipca 1940, napisanej w
Avili. (Kiedy przejezdzal przez to
miasto, bp Santos Moro goscilt gow
patacu biskupim, dotykajacym
murow miejskich*. Don Josemaria
miatl fantazje datowac swoja
korespondencje z Avili, pod jej
murami)[82].



Po raz pierwszy wypowiada
modlitwe, ktora jest glebokim
westchnieniem nadziei, uSpionym
miedzy kartkami jego Zapisek:

Avila Swietych, pod jej murami, 1
lipca 1940. Znowu jestem w tutejszym
patacu biskupim. Rozpoczynam
dzisiaj rekolekcje dla kaptanow.
Obysmy zebrali wiele owocow: jako
pierwszy, ja sam! [...]. Boze mdj,
rozpal serce Alvara, Zeby byl swietym
kaptanem![83].

Podobne zyczenie odnajdziemy w
innej, znacznie dawniejszej notatce z
listopada 1930 roku, w ktorej, marzac
o wiernych z Dziela, z ktérych jutro
wyrosng kaplani, pisze: Jakze sq
piekni ci Bozy ludzie, widze, Ze bedq
nimi![84].

Od niepewnosci pierwszych prob do
namacalnej nadziei w postaci trzech
pierwszych synow, ktorzy zaczeli
przygotowywac sie do kaplanstwa
uplyneto ni mniej ni wiecej, tylko



dziesiec lat modlitwy i umartwien. I
jeszcze cztery lata musialy uplynac
zanim doszto do ich Swiecen w roku
1944[85]. Cale lata prosb i
nieustannej pracy. (A byla to
prawdziwie Herkulesowa praca w
dziedzinie ducha). Ale czyz nie mogt
dochodzi¢ swych ojcowskich praw z
tytutu tej modlitwy?:

Modlitem sie peten ufnosci i nadziei,
przez tyle lat, za Waszych braci,
ktorzy byli mieli wyswiecic sie i za
tych, ktorzy pozniej poszliby w ich
slady; modlitem sie tyle, Ze moge
stwierdzic, Zze wszyscy kaptani z Opus
Dei sq synami mojej modlitwy[86].

Tak wielkie natezenie tej modlitwy
nalezy przypisa¢ wylacznie
zarliwosci zalozyciela Opus Deli, a nie
temu, ze jego synowie musieli w tym
wzgledzie przezwyciezac jakies$
przeszkody. Dane dotyczace
pierwszych powolan do kaplanstwa
mowig o ich prostocie. Rzeczywiscie



zatozyciel Dziela podkreslal, ze
kaplanstwo nie jest
,sukoronowaniem” powotlania do
Dziela. Przeciwnie, ze wzgledu na
swoja dyspozycyjnos¢ wobec zadan
apostolskich oraz otrzymang
formacje wszyscy numerariusze
spelniaja warunki konieczne, by
zostac¢ kaplanami i sg gotowi przyjac
Swiecenia kaplanskie, jesli o to
poprosi ich Bog, a Ojciec poprosi ich,
by w ten sposéb stuzyli Kosciotowi i
Dzietu. Pierwszym, ktorego don
Josemaria o to poprosil, byt Alvaro
del Portillo, podkreslajac swobode
jego decyzji, pobudzal w jego duszy
pragnienie stuzby:

Jesli naprawde jestes gotow — mowil
mu - jesli tego pragniesz i nie masz
zadnych przeszkod, sprawie, bys
zostat wyswiecony na kaptana, w
Sposob zupetnie dobrowolny z twojej
strony. Pragne, abys zostat kaptanem
nie dlatego, Ze jestes lepszy, ale abys
stuzyt pozostatym[87].



Pozostali dwaj, ktorzy mieli
przygotowywac sie wraz z Alvarem
del Portillo, byli to José Maria
Hernandez Garnica (Chiqui) oraz
José Luis Muzquiz. Chiqui byt
inzynierem gornictwa, a pozostali
dwaj inzynierami drogowymi[88].

Ojciec czuwal nad nimi, wsrod
postanowien przyjetych przez
ksiedza w listopadzie 1941 roku
znajduje sie nastepujaca notatka:

Modli¢ sie, umartwiac i pracowac
nieustannie, poki rzeczywistosciq w
Dziele nie stang sie kaptani, ktorych
Jezus dla niego pragnie. Rozmawiac
na ten temat z naszym Ksiedzem
Biskupem z Madrytu, moim
Ojcem[89].

Sprawa, o ktorej mial rozmawiac z
Ksiedzem Biskupem, dotyczyla
studiow koscielnych, ktore zwykle
odbywano w oficjalnych oSrodkach
nauczania, gldwnie w seminariach
diecezjalnych lub na uniwersytetach



papieskich. Wzigwszy pod uwage
okolicznosci, wiek studentow i ich
studia Swieckie, podjeto decyzje, by
odbywali indywidualne lekcje u
poszczegolnych profesorow przy
Diego de Leon. Ich kierownikiem
studiéw byt don José Maria Bueno
Monreal, ktory od 1927 roku byt
profesorem prawa kanonicznego i
teologii moralnej w seminarium
madryckim[90].

Wiosng 1942 roku, zdaniem
kierownika studiéw, studenci
spelniali «bardzo dobrze warunki, by
zdac¢ egzamin». Majac to na
wzgledzie, don Josemaria
zawiadomil don Leopolda, Ze sa
gotowi do zdawania przedmiotow z
dwuletniego kursu filozofii,
sugerujac, ze by¢ moze wtasciwe
bedzie, by chtopcy bezposrednio
poprosili W[aszq] E[kscelencje] o
dopuszczenie do egzaminow i by
Wlasza] E[kscelencja] wyznaczyt
sktad trybunatu, niezaleznego od



seminarium, dla przyjecia tych
egzaminow. Jego akty potwierdzq
przeprowadzenie i zaliczenie
studiow[91].

Egzaminowani bardzo byli
zadowoleni ze wspaniatych
rezultatow: ,meritissimus™®’ ze
wszystkich przedmiotow, jak
pospieszyt zawiadomic Ksiedza
Biskupa don Josemaria[92]. Jego trzej
synowie otrzymali najlepsza
mozliwa formacje, gdyz zyczeniem
zalozyciela byto, aby otworzyli droge
dla innych tysiecy kaptanow, ktorzy
podaza w ich slady. I to z wielu
powodow, ktore wyrazal w
nastepujacy sposob:

Juz kiedy przygotowywatem
pierwszych kaptanow z Dzieta,
przesadzatem —jesli to mozliwe — z ich
formacjq filozoficznq i teologiczng z
wielu powodow: po drugie, by
podobac sie Bogu, po trzecie,
poniewaz wiele petnych mitosci oczu



skierowanych byto na nas i nie mozna
byto zawiesc tych dusz; po czwarte —
poniewaz istnieli ludzie, ktorzy nas
nie kochali i szukali tylko okazji, by
zaatakowad; nastepnie, poniewaz w
zyciu zawodowym zawsze
wymagatem od moich synow lepszej
formacji i nie powinno byc gorzej jesli
chodzi o formacje religijng. A po
pierwsze — przeciez moge w kazdej
chwili umrzec — poniewaz bede musiat
zdac sprawe przed Bogiem z tego, co
zrobitem i gorqco pragngtem ocalic¢
mojq dusze[93].

Poznajgc juz wczesniej don
Josemarie mozna bylo zdac sobie
sprawe z delikatnosci jego uczuc.
Jego zachowanie takze
odzwierciedlalo jego hojnosc. Nie
ograniczal sie do dawania tego, co
kazdy inny uznalby za
wystarczajace, albo za nalezne ze
wzgledu na zachowanie
sprawiedliwosci. Nie wystarczalo mu
wypelnienie swojego obowigzku.



Zawsze staratl sie dolozyc cos jeszcze
od siebie. Nie wystarczalo mu takze
dobrze stuzy¢. Wykonanej przezen
przystudze towarzyszyt zawsze mily
i elegancki gest, bez oczekiwania na
podziekowania. Pod wzgledem
duchowym don Josemaria wpajal ten
sposOb zachowania swoim synom.
Realizujgc jakie$ zadanie mieli nie
zadowalac sie jedynie jego
porzadnym i dostatecznym
wykonaniem. Powinni zrobi¢
wszystko, nawet najdrobniejsze
rzeczy, z ludzka doskonaloscig, z
peinig dobrej woli i szczodroscia
mitosci. Jesli doda sie do tego
usmiech, to np. umartwienie albo
inna dobra wykonywana rzecz
zamienia sie w usmiechniety
ascetyzm[94], poniewaz taki jest
ascetyzm ewangeliczny[95].
Podobnie w przypadku
przygotowywania pierwszych
kaplanow starat sie przekazac im nie
tylko formacje wlasciwa, ale
najlepsza z mozliwych.



Ten sposob chodzenia po $wiecie,
zachowywanie dla siebie zyciowych
trudnosci i znoszenie ich z
usmiechem, po to, by uprzyjemnic
zycie blizniemu, pokazuje
nadprzyrodzong elegancje ducha
wcielanego w zycie przez zalozyciela
Opus Dei. Naddatek modlitwy i
umartwienia we wszelkiego typu
dziataniach byly Ojca delikatnym 1
przykladnym sposobem na
zaszczepienie u jego synow ducha,
ktorym powinni zy¢. Ta szczodros¢
jego oddania w pierwotnych
dokumentach Dziela Bozego zyskuje
miano ,usmiechnietego ascetyzmu”:

«Czlonkowie prowadza zycie
apostolskie, bedgc radosnymi w
swym oddaniu modlitwie i
umartwieniu. I aby praktykowany
przez nich ascetyzm stat sie
naprawde ascetyzmem
usmiechnietym powinni szczegolnie
starannie kultywowac swieta rados¢,
ktora pochodzi ze szczodrosci



zupelnego oddania sie na sthuzbe
Kosciota»[96].

Za aprobatg Ksiedza Biskupa
stworzyl grupe wykladowcow
zlozong z najznakomitszych ksiezy i
zakonnikow, jacy znajdowali sie w
Madrycie. Znalazlo sie wsrod nich
dwoch profesorow rzymskiego
Angelicum, dwoch profesorow
madryckiego seminarium, profesor
Uniwersytetu Centralnego...[97].

Don Josemaria chcial - jak opowiada
ks. Bueno Monreal, dyrektor studiow
— by ukonczyli wszystkie przedmioty
«na tym samym poziomie i z tym
samym stopniem naukowym, z
jakimi konczyli swoje studia
Swieckie. Kazdy z nich miat dwa
doktoraty, i z podobna wytrwaloscia
zaliczali jeden po drugim przedmioty
wlasciwe dla studiow
koscielnych»[98]. Wszystko to
ukazuje milo$¢ don Josemarii do
Kosciola i jego dbalos¢ o Dzielo.



Umilowanie stuzby Kosciota. Milos¢
szeroka, ktora obejmowala
wszystkie, bez wyjatku, jego dzieci.
To staranne wyksztalcenie mieli
odebrac w przysziosci wszyscy bez
rozroznienia na swieckich i ksiezy,
poniewaz w Dziele nie istnieja rozne
klasy cztonkdow, ani kaptani nie
tworza wydzielonej grupy[99].

Wsrdd dawnych luznych notatek
zalozyciela Opus Dei znajduja sie
dwie mysli, ktdre majg wiele
wspdlnego z tymi sprawami. Jedna z
nich powiada:

Formacja kaptariska... Oto czym musi
by¢ Opus Dei!

A druga:

Kaptaristwo otrzymuje sie w
momencie swiecen, ale formacje
kaptariskq...[100].

Formacja jest sprawa calego zycia.
Poniewaz zycie jest postepem, ten,



kto sie zatrzymuje, traci rytm i
wkrotce skonczy w jakims
przydroznym rowie[101]. Cecha
charakterystyczng formacji, ktora
zalozyciel zamierzal nadac¢ Dziela
swoim synom, bylo jej dostosowanie
do swieckiej kondycji cztonkow Opus
Dei. Powinna by¢ wiec mozliwa do
pogodzenia z zajeciami
zawodowymi, jakie wykonujg w
spoleczenstwie Swieckim[102].
Duszpasterskie przygotowanie do
Swiecen kaptanskich trzej kandydaci
otrzymywali bezposrednio od Ojca,
ktory staratl sie wyksztalci¢ w nich
cnoty kaptanskie. A jesli chodzi o
przedmioty teologiczne, studiowali je
nie w seminarium, lecz w Osrodku
Studiow KoScielnych Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza, z
siedziba przy Diego de Leodn, ktory
zostal oficjalnie utworzony w
grudniu 1943 roku [103].

K ok Sk



Gdy patrzy sie z dzisiejszej
perspektywy, proces rozwoju
instytucjonalnego Dziela i jego droga
prawna przypominajg bardzo kretg
szose, z wieloma zakretami i
nawrotami[104]. Droga, ktora
zalozyciel Opus Dei musiatl
przemierzy¢ w ten sposob, w jaki
pozwalal mu ja rozpoznac Bog.
Niektore odcinki przemierzal w
Swietle Bozych inspiracji, a inne
tonely w ciemnosci, gdy zblizal sie do
jakiego$ zakretu. Niemniej dgzyt
naprzod, zawsze z wiarg[105].

W polowie roku 1930, kiedy
zalozyciel Dziela zastanawial sie nad
strukturg prawna Dziela, myslac z
wyprzedzeniem nad prawnym
rozwiazaniem, jakie trzeba bedzie
nadac pozycji nalezacych do niego
ksiezy, zostawil calg sprawe w
rekach Opatrznosci, mowiac, ze Bog
w swoim czasie to wyswietli[106]. W
swoim czasie, kiedy Bog tego zechce,
charyzmat zalozycielski, ktory juz od



samego poczatku obejmowat
kaplanow, pozwoli wypracowac
odpowiednie rozwigzanie. Problem
nie powracat az do roku 1940, kiedy
to — spokojnie i z wielkg wiarg —
obstawal przy swoim pomysle, by
wyswiecic¢ trzech cztonkéw Opus Dei.
Potrzebowal wielkiej wiary,
poniewaz znalaz! sie w zaulku bez
wyjscia. Staratl sie, ni mniej ni wiecej,
0 to, by przyszli kaptani poswiecili
sie wylgcznie shuzbie Dzieluy, to
znaczy jego specyficznej dziatalnosci
apostolskiej. Ale ta bliska nadzieja, ze
bedzie mogt catkowicie na nich liczy¢
po Swieceniach sprzeciwiala sie
prawu kanonicznemu. Rzeczywiscie,
Kodeks Prawa Kanonicznego
postanawial, ze aby jakiekolwiek
Swiecenia, a takze pdzniejsze
Swiadczenie postugi kaplanskiej byly
godziwe, nieodzowne bylo
posiadanie tytulu Swiecen. Tytul ten
by} sposobem, by zagwarantowac, ze
kaplan bedzie mial Srodki konieczne,
aby sie utrzymac i aby zapewnic



splendor wlasciwy godnosci
kaptanskiej[107].

Mozliwe tytuly Swiecen mogly byc
bardzo rézne. Ale — koniec koncow -
byto to albo przypisanie do jakiegos
zakonu (np. zgromadzenia), albo do
diecezji (inkardynacja), przy czym
kaptan przechodzil w mniejsza lub
wieksza zalezno$¢ od ordynariusza
miejsca. Majac na wzgledzie
charakter swiecki, jakiego zyczyt
sobie Bog dla Opus Dei, don
Josemaria odrzucit pierwsza
kategorie tytulow, jako zupelnie
nieadekwatnych do natury
Dziela[108]. Tytuly wiasciwe
duchownym diecezjalnym, ktore
polegaly na inkardynacji do pewnej
diecezji takze nie stanowily
odpowiedniego rozwigzania.
Dzialalnos¢ apostolska Opus Dei
przekraczala juz granice jednej
diecezji; jego kaplani musieli mie¢
zapewniong swobode ruchu i
dzialania. Z drugiej strony, jesli



zalezni by byli od ordynariusza
miejsca, czyli biskupa wlasciwej
diecezji, nie mogliby by¢ w peini
dyspozycyjni wobec potrzeb
Dziela[109].

W kazdym razie, by straci¢ ducha,
wystarczyloby don Josemarii
przypomniec sobie wlasne
doswiadczenia: straszliwe trudnosci,
ktorym musial stawic czola, pracujac
w Madrycie, podczas gdy byl jeszcze
inkardynowany w Saragossie. Ciggla
koniecznos¢ odnawiania licencji i
zezwolen oraz niestabilna i
ryzykowna pozycja kaplana
pozadiecezjalnego w stolicy
Hiszpanii, ktore sprawialy, ze czul sie
w tym oKkresie swego pobytu w
Madrycie jak «kura w obcym
kurniku»[110].

Jako czlowiek roztropny, nie
pokladajac zaufania wylacznie w
swojej wlasnej opinii, don Josemaria
skonsultowat sie w sprawie tytulow z



ekspertami prawa kanonicznego. W
pewnym momencie, w przyplywie
optymizmu nawet uznal, zZe znalaz}
rozwigzanie swego problemu.
Jednak po blizszym przyjrzeniu sie,
odkryt bezuzytecznosc tego
rozwigzania[111]. Rozmowy z
biskupem Madrytu na ten temat byty
bardzo czeste. Podczas tych diugich
spotkan don Leopoldo i don
Josemaria wcigz lamali sobie glowy i
niezmiennie rozstawali sie nie
znalazlszy rozwigzania[112].

W koncu przestal szukac¢ rozwigzan
problemu tytulu Swiecen, poniewaz
kodeks nie mial do zaproponowania
nic poza odrzuconymi juz
rozwigzaniami. Poza tym dla
zalozyciela Opus Dei nie oznaczato to
zdania sie na los, ani uznania, ze
problem jest nie do rozwigzania.
Calkowicie zaglebil sie w pracy iw
modlitwie. Jak gdyby juz dawno
rozwigzal ten problem, wraz ze
wspanialym gronem profesorskim



kontynuowat studia koScielne swoich
przysziych pierwszych trzech
kaplandow:

Mijat czas. Modlilismy sie. Ci, ktorzy
mieli jako pierwsi zostac kaptanami
Dziela, studiowali bardzo dogtebnie,
wktadajqc w to catq swojq energie, az
pewnego dnia...[113].

Rankiem 14 lutego 1943 roku don
Josemaria wyszed} wczesnie, aby
odprawi¢ msze u swoich corek w
kaplicy przy Jorge Manrique.
Uczestniczyly w niej z poboznoscig i
skupieniem; a kaptan zatopil sie w
Bogu podczas Najswietszej Ofiary.

Natychmiast po zakonczeniu mszy
wyciggnal swoj notatnik z kieszeni i
na kartce z 14 lutego, dnia Swietego
Walentego, zanotowat:

W domu dziewczqt, podczas Mszy
Swietej: ,Societas Sacerdotalis
Sanctae Crucis™”; a ponizej
sporzadzil malenki rysunek,



przedstawiajacy okrag, w ktory byt
wpisany krzyz [114].

Po dziekczynieniu Ojciec zszed} na
inne pietro, poprosit o kartke i
zamkna! sie w niewielkim saloniku,
podczas gdy jego corki czekaly na
niego w holu.

«Po kilku zaledwie minutach -
opowiada Encarnita — zjawil sie
znowu w holu wyraznie wzruszony.
— Spojrzcie — powiedzial nam,
pokazujac kartke, na ktorej
narysowatl owal, w ktérym
znajdowat sie charakterystyczny
krzyz —to bedzie pieczec Dzieta.
Pieczed¢, nie herb — wyjasnil nam -
Opus Dei nie ma herbow. Oznacza -
powiedzial nam zaraz potem — swiat
i umieszczony w samym srodku
swiata Krzyz»[115].

Nastepnego dnia Ojciec pojechat do
Escorialu, miejscowosci potozonej
niedaleko od Madrytu, gdzie Alvaro
del Portillo, José Maria Hernandez



Garnica i José Luis Muzquiz
przygotowywali sie do egzaminow z
teologii. Nie bez pewnego
zawstydzenia, poczul wewnetrzny
przymus powiadomienia Alvara del
Portillo o tasce otrzymanej od Boga
poprzedniego dnia podczas Mszy
Swietej: wskazane zostalo
rozwiazanie kanoniczne dla
kaplanow Dziela, nazwa
stowarzyszenia, ktore trzeba bylo
ustanowic a nawet jego pieczec[116].
Trzeba bytlo jak najszybciej
przygotowac potrzebne dokumenty,
aby Alvaro del Portillo, ktéremu
zostalo powierzone to zadanie, mogt
pojechac do Rzymu w celu uzyskania
aprobaty dla Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza.
Zasadnicze zalozenie Stowarzyszenia
Pan ukazal ksiedzu Josemarii 14
lutego, w dzien dziekczynienia —
rocznice innego pamietnego dnia, 14
lutego 1930 roku, gdy Bog pozwolil
mu zrozumied, ze powinien



rozszerzyc apostolstwo Opus Dei na
kobiety.

5. Smier¢ Isidora. Nihil obstat*
Stolicy Apostolskiej

Odprawiajac msze 14 lutego 1943
roku zalozyciel Dziela otrzymat
promien Swiatla. PoSrod tej
niepewnosci Pan sklonil go, by
zalozyl stowarzyszenie kaplanskie, w
ktorego sktad wchodziliby Swieccy,
ktorzy przygotowywali sie do
przyjecia Swiecen. W ten sposob, nie
przestajac naleze¢ do Opus Dei,
zostaliby inkardynowani w jego
ramach, ad titulum Societatis**. Wraz
z tym rozwigzaniem przyszto[117] —
tego stowa uzywal —obrazowe
przedstawienie Krzyza w obrebie
Swiata. Krzyz, ktory swymi
ramionami dotykal krancow $wiata,
zwiastujac i kierujac ku zbawczemu
przeznaczeniu ludzkosci[118]. Byl to
takze symbol powszechnego
kaplanstwa wiernych. Sposrod



wiernych z Opus Dei mieliby
wywodzi¢ sie kaptani, uswieceni
szafarze Chrystusa. Co wiecej, na tym
symbolu opiera sie piecze¢ Dziela:
okrag, w ktory wpisany jest krzyz.
Woéwczas takze ,przyszia” do
celebransa, bez zadnych uzasadnien,
peina nazwa nowego tworu:
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza.

Don Josemaria interpretowal nazwe
stowarzyszenia w ten sposob, ze
Jezus zechciat zwiericzyc¢ caty gmach
swym najswietszym Krzyzem[119].
Nie po to, aby podnosi¢ sztandar
cierpienia, ale aby ogtosi¢
zwyciestwo nad bolem i Smiercia.
Niewiele miesiecy wczesniej, w
pazdzierniku 1942 roku, napisait z
catkowitym przekonaniem, ze
przeciwnosci, pokonywane z mitosci
do Boga, zawsze przynoszq
owoce[120]. W hojnym gescie Pana w
kaplicy przy Jorge Manrique, gdy
ofiarowal don Josemarii rozwigzanie



problemu przyszitych kaptanow,
ksiadz dostrzegt owoc przeciwnosci,
ktore zaczely sie w Barcelonie w
1941 roku.

Ataki skierowane przeciwko Dzielu
nie ustawaty. Wydawalo sie, ze nie
ma konca przeszkodom i
upokorzeniom, i ze z Krzyza
Panskiego oderwaly sie dlugie
drzazgi, ktérych bolesne uklucia don
Josemaria przyjmowat z radoscig.
Cale to niezrozumienie nie
zniechecalo go, poniewaz widzial je
»pod katem nadprzyrodzonym?”, jako
koniecznosc¢ dla duszy, jako
koniecznos$¢ towarzyszaca calej
ziemskiej egzystencji. Muszq byc -
powiadal. — poniewaz dla mnie dzieri
bez Krzyza to jak dzieri bez
Boga[121].

Cierpienia moralne — przykrosci i
oszczerstwa, stuzylty wowczas jako
kuznia charakterow, ¢wiczenie
cierpliwosci i oczyszczenie intencji



cztonkdéw Opus Dei. Pozwalaly takze
na poszerzenie pracy apostolskiej. Do
tych prob trzeba dodac réwniez
cierpienia fizyczne. Poniewaz,
podobnie jak w latach trzydziestych,
kiedy to don Josemaria zebral o
ofiarowanie bolu przez chorych w
szpitalach Madrytu, aby w ten sposob
zaplaci¢ za umocnienie i rozwoj
Opus Dej, takze i teraz chorych bylo
wielu[122]. Wierzyl, ze chorzy sa
,skarbem Dziela”, a ich bdl
»pieszczota” Boza. Od chwili, gdy 14
lutego Pan zwienczyl Dzielo
Krzyzem, zalozyciel mowil,
rozumujac zgodnie z
nadprzyrodzona logika: skoro
jestesmy od Swietego Krzyza, nigdy
nie moze zabraknqc nam krzyzy[123].
Choroby, bieda, niesprawiedliwosc i
bdl byly zbawczym cieniem, jaki
Swiety Krzyz rzucal na cierpigca
ludzkos¢, aby ja oczyscic i zbawic.
Kto nie zechce przemyslec tej
prawdy, nigdy nie zdola przekroczyc
progu tajemnicy Chrystusa



Ukrzyzowanego, ktdra jest tajemnica
Krzyza. W dziecinstwie Josemaria
tego nie rozumial, az do chwili, gdy
wnikngwszy w uczucia Chrystusa,
dotar} do zrozumienia synostwa
Bozego wobec naszego Ojca - Boga.

Jakze moglo zabrakna¢ Dzielu na
tym etapie modlitwy chorych, ktora
polega na bolu? Pierwszy byl Chiqui.
Potem nadesz!a kolej Isidora.

José Maria Hernandez Garnica
(Chiqui) zachorowal w lipcu 1940
roku. Wyrzeczenia, przez jakie
musiatl przej$¢ podczas wojny,
wiezienie w Madrycie i ciezki rezim
wiezienia w Walencji nie pozostaly
prawdopodobnie bez wplywu na jego
stan zdrowia. W nastepnym miesigcu
zaczely sie klopoty. Ojciec musiatl
wyjezdzac z Madrytu, lecz $ledzit
przebieg jego choroby. Niech Chiqui
sie pilnuje — polecal w liScie na
poczatku sierpnia[124]. A w dwa dni
pozniej: Mam nadzieje, Ze choroba



Chiquiego nie jest powazna. Czy czuje
sie lepiej?[125]. Ale choroba byla
powazna. W kilka dni pdzniej Chiqui
znalaz! sie na skraju Smierci. «Nie
wiem, czy wiesz — Isidoro donosit
innemu z cztonkow Dziela w dwa
tygodnie pozniej — ze Chiqui bardzo
dobrze zniodst operacje; usuneli mu
jedna nerke. Bylo to co$ wiecej niz
poczatkowo mysleli lekarze, ale juz
jest wszystko w porzadku, chociaz
nadal przebywa w sanatorium»[126].

Wydawalo sie, ze takze Alvaro czuje
sie Zle, bo 23 sierpnia Ojciec pisat do
niego:

Jak sie czuje Chiqui?

Alvaro, czy poszedles do lekarza?
Bardzo prosze![127].

I w cztery dni pozniej:
Co tam z Chiquim?

Czy lekarz obejrzat Alvara?[128].



Wszystko to dzialo sie w czasie, gdy
don Josemaria przygotowywat
aprobate diecezjalng Dziela jako
Poboznego Stowarzyszenia. W ten
sposob kazdy krok naprzdd na
drodze prawnej byl prawdziwym
krokiem na Drodze Krzyzowej z
powodu wielu cierpien, ktorymi byt
okupiony. I nie jest to przesadne
okreslenie, skoro tymi wlasnie
stowami don Josemaria okreslit
sytuacje na jesieni 1940 roku w liscie
do biskupa Pampeluny[129].

Chiqui szybko doszed! do siebie, ale
w 1941 roku zaczat sie zle czu¢
Isidoro[130]. Jego zycie bylo
milczgce, pracowite i owocne. W
1940 roku zajmowal niewielki pokoik
przylegajacy do kaplicy w
akademiku przy Jenner. Nie mozna
powiedzied, ze byl to jego pokoj,
poniewaz stuzyl takze innym celom.
Jego praca zawodowa w biurze
kolejowym zajmowala mu caly dzien,
a po pracy, jako generalny



administrator Dziela prowadzi}
rachunkowos$¢ akademika i
pozostatych oSrodkow. Zmieniat
pokoje (z Jenner przeniost sie na
Diego de Leon; a stamtad do osrodka
Villanueva), ale caly czas wytrwale
pracowal. W ten sposob
funkcjonowal przez dwa lata, ciagle
przemeczony, ostabiony do granic
wytrzymalosci i trawiony silnymi
bdélami, ktore lekarze uznawali za
bdle reumatyczne.

Lekarze pomylili sie w ocenie
objawdw, podczas gdy choroba
czynila nieodwracalne postepy. W
drugiej polowie 1942 roku postepy
choroby byly juz alarmujace. A
niepokdj Ojca rost. Od czasu do czasu
dawal wyraz temu ojcowskiemu
zaniepokojeniu w swoich listach
piszac: Jak sie czuje Isidoro?, albo Jak
tam Isidoro?[131].

Kiedy tuz przed Bozym Narodzeniem
1942 roku Isidoro uczestniczyl w



rekolekcjach prowadzonych przez
Ojca przy Diego de Leon, byt juz
bardzo chory. Z mysla o swoim synu,
prowadzac medytacje o Smierci,
Ojciec zwrdcit sie do wszystkich
zebranych w kaplicy:

A tobie, moj synu, nie zdarzy sie to, co
zdarza sie niestety wielu
chrzescijanom. Lekarze starajq sie
ukrywac przed chorymi powage ich
stanu, az ci wlasciwie tracq
swiadomosc i nie sq w stanie przyjqc
sakramentow z catq przytomnosciq.
Do ciebie, moj synu, przyjdzie twoj
brat i z calq delikatnosciq, ale tez
zupetnie jasno, powie ci: — Spojrz, po
ludzku rzecz biorqc, nie ma wyjscia.
Ale bedziemy sie duzo modli¢, moze
Pan zechce uczynic cud. A takze
zastosujemy wszystkie srodki ludzkie,
jakimi dysponuje medycyna.

A wtedy twojq reakcjq bedzie, moj
synu: Laetatus sum in his quae dicta



sunt mihi* Pojdziemy do Domu
Pariskiego!*[132].

Stan chorego pogorszy! sie w roku
nastepnym. Najmniejszy ruch
powodowal uporczywe dusznosci.
Bole odbieraly mu sen. Rankiem
zapadal w rodzaj odretwienia.
Ledwie odpoczywal. Jednak -
czynigc heroiczne wysitki — wstawat
punktualnie o tej samej godzinie, co
zwykle. Trwalo to krotko. Gdy stan
sie jeszcze bardziej pogorszyl, musiatl
zosta¢ w 16zku. Dopiero wowczas,
gdy objawy staly sie bardziej
widoczne, mozna bylo postawic
diagnoze[133].

Chory zostal przeniesiony z domu do
kliniki. Jednak choroba byla
nieuleczalna, a lekarze nie dawali
choremu zadnych nadziei. Wiosne
spedzil w sanatorium Swietego
Ferdynanda, Swiadom powagi swego
stanu. Ojciec odwiedzal go bardzo
czesto i poleci}, by jego synowie



ustalili dyzury, tak, by zawsze kto$
przy nim byl. Odwiedzajacy
zmieniali mu przescieradia,
pomagali mu zmienia¢ pozycje i
pomagali przy jedzeniu (dla chorego
przelkniecie czegokolwiek, nawet
samych ptynow, byto meka, z
powodu strasznego bolu, jaki
odczuwat przy przelykaniu, a takze z
powodu braku laknienia). Przede
wszystkim za$ osoby towarzyszace
pomagaty mu wypeinia¢ normy
poboznosci. Ojciec nakazat im, by
traktowali go tak, «jak sie traktuje
relikwie»[134].

Jego spowiednikiem byl o. Lopez
Ortiz, a komunie, ktdra Isidoro
przyjmowat codziennie, zwykle
przynosil mu don Josemaria. Luis
Palos —kolega z wydzialu prawa z
Saragossy, brat dyrektora
Sanatorium Swietego Ferdynanda —
przy roznych okazjach, przechodzac
korytarzem, widzial ksiedza z
Najswietszym Sakramentem. Zrobilo



na nim wrazenie to, z jakim
skupieniem niost Pana. «Wydawato
sie, ze w sposob namacalny Go
wyczuwa. Nie zamienit z nikim ani
stowa, dopoki nie zdjal z siebie szat
liturgicznych»[135].

kK K

Tego dnia, 14 lutego 1943 roku,
pierwsza reakcja zalozyciela Opus
Dei bylo zakomunikowanie
wiadomosci Alvarowi del Portillo.
Alvaro nie tylko by} Sekretarzem
Generalnym Opus Dei, ale ponadto
niezastgpionym wspoéipracownikiem
Ojca w jego przedsiewzieciach
apostolskich, jego prawa reka[136].
W 1938 roku, bedac w Burgos, Ojciec
zorientowat sie, ze Alvaro jest bardzo
blisko Boga[137]. Potem zyskat
pewnosc, ze jest opokg, na ktorej
moze sie oprzec¢, nawet czasami
nazywat go saxum*[138]. Bog
wyraznie mu to pokazal. By} osoba,
ktorej opowiadat o wielu



nadprzyrodzonych wydarzeniach,
ktore go spotykaly, na przyklad o
przeczuciu, jakiego doznal w
kwietniu 1941 roku w Walencji, albo
o straszliwej probie, przez jaka
przeszed!l w La Granja we wrzesniu
tegoz roku. Jesli musial wyjechac z
Madrytu, powierzal mu kierowanie
Dzielem. Zlecal mu delikatne zadania
i poufne sprawy. Mogt nawet napisac
w liscie do don Leopolda:

Poniewaz wiem, ze Alvaro del Portillo
informuje W[aszq] E[kscelencje] o
wszystkich naszych sprawach, staram
sie powstrzymac moje pragnienie, by
pisac do Ksiedza Biskupa[139].

15 lutego don Josemaria,
zwierzywszy sie Alvarowi z
rozwiazania zagadnienia tytutu
kanonicznego, pod jakim powinni
zosta¢ wyswieceni kaplani Dziela,
zabral go ze sobg z Escorialu do
Madrytu. Nie tracac swej Swieckiej
kondycji, wyswieceni pochodzacy z



Opus Dei mogliby sprawowac
postuge w stuzbie Stowarzyszeniu
Kaplanskiemu Swietego Krzyza,
nierozdzielnie polgczonemu z Opus
Dei.

Odpowiedz pochodzila z Bozej
inspiracji. Jednak nie wszystko
zostalo dzieki temu rozwigzane.
Konieczne bylo umiejscowienie tego
Bozego odkrycia do zycia prawnego
Kosciola. Problem teraz polegal na
tym, jak wcieli¢ w zycie sam surowy
pomyst. Przede wszystkim trzeba
bylo postuzy¢ sie arsenatem
sSrodkow, ktore posiadat Kodeks
Prawa Kanonicznego, to znaczy
wybrac forme prawna sposrod
nielicznych i $cisle okreslonych form
zawartych w kodeksie z 1917 roku,
aby Opus Dei zostalo
zinstytucjonalizowane zgodnie z
obowiazujacymi wowczas normami
prawnymi. Don Josemaria znowu
zaczal przegladac kanony i spotykac
sie z poprzednio indagowanymi



doradcami: ksiedzem nuncjuszem,
biskupem Madrytu, pralatem
Callerim z nuncjatury, don José
Maria Bueno, profesorem
seminarium, Garcig Lahiguera,
swoim spowiednikiem oraz
biskupem Lauzurika. 28 lutego 1943
roku, w Vitorii, w czasie rozmowy z
tym ostatnim zredagowal notatke,
ktora zaczyna sie tymi oto stowy:

Jaka szkoda, Ze nie zanotowatem
wydarzen z tego ostatniego okresu,
wiqzqcych sie z poszukiwaniem
formutdy, ktora ostatecznie pozwoli
zmiescic Dzieto w Kodeksie Prawa
Kanonicznego[140].

Jednoczesnie w calej tej sprawie
biskup Madrytu byt wyraznie
przekonany co do jednej sprawy:
Dzielo bylo przedsiewzieciem
wyraznie Swieckim, a jego zalozyciel
czul ,nieprzezwyciezony opor”, by
zamienic je w instytut zakonny, gdyz



to oznaczaloby wypaczenie jego
natury[141].

Zrédlem uwagi i ostroznosci, z jaka
poruszat sie zalozyciel Dziela, byla
obawa, by podczas tej trudnej
operacji prawnej nie stalo sie nic, co
mogloby dac poczatek najlzejszemu
chocby znieksztalceniu Opus Dei. W
konsekwencji, w miare eliminacji
poszczegolnych form prawnych,
jakie mogtoby przyjac
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza, doszed} do wniosku, Ze na
sile pasowalaby do niego forma
stowarzyszenia zycia wspolnego bez
$luboéw kanonicznych, ktérego
nature Kodeks opisywal, wyjasniajac
ze: «nie jest zakonem we wlasciwym
tego slowa znaczeniu, ani tez jego
czlonkowie nie nosza we wilasciwym
tego stlowa znaczeniu nazwy
zakonnikow»[142]. Te
stowarzyszenia dozwalaly na wielkg
roznorodno$c ustrojui-za
zezwoleniem Stolicy Swietej —na



przyjmowanie ksiezy jako statych
cztonkow.

W ostatecznosci rozwigzanie
polegalo na tym, zeby — jak pisze
zalozyciel - przeksztatcic¢ niewielkie
jadro naszego Dziela, sktadajqce sie z
kaptanow i niektorych swieckich,
ktorzy przygotowujq sie do przyjecia
kaptaristwa, w stowarzyszenie zycia
wspolnego bez slubow,
Stowarzyszenie Kaplariskie Swietego
Krzyza[143]. Gdyby mu sie to udalo,
zdolalby rozwigza¢ podwadjny
problem: zachowania Swieckiego
charakteru Dziela i, z drugiej strony,
przypisania nowych kaplanow ad
titulum Societatis*, co
zagwarantowatoby ich pelne
poswiecenie postudze w Opus Dei.

W ten sposob problem inkardynacji
zostawal rozwigzany w sposob
satysfakcjonujacy, ale dzialo sie to
kosztem koniecznosci przyjecia
formuly prawnej, ktdra nie w peini



oddawala autentyczne swieckie
oblicze Opus Dei [144]. Zalozyciel
Dziela byl Swiadom brakow tej
formuly, a takze tego, zZe do przyjecia
jej byl zmuszony przez okolicznosci i
wymogi kanonéw. Gdzie w takiej
sytuacji bylo miejsce dla Poboznego
Stowarzyszenia, ztozonego ze
Swieckich, kobiet i mezczyzn, ktorzy
stanowili najwieksza czes¢ Opus Dei?
Aby podkreslic, ze kaptani ze
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza nie stanowia
osobnego ciala, 1 ze laczy ich z
pozostatymi cztonkami Opus Dei
jednos¢ powotania i zycia,
postanowil, ze koniecznie powinni
oni wywodzic sie z szeregow
Swieckich, i1 ze juz wyswieceni, beda
peini¢ wylaczna postuge dla swoich
braci. Wiekszos$c¢ laikdw, zaré6wno
kobiet, jak 1 mezczyzn, pozostawalo
nadal zwyklymi chrzescijanami pod
nazwa Opus Dei, dzieta wlasciwego,
zjednoczonego i nierozdzielnego od



Stowarzyszenia Kaptanskiego
Swietego Krzyza[145].

kK K

W Rzymie juz pot roku przebywato
dwu czlonkow Dziela: José Orlandis
oraz Salvador Canals. Pojechali do
Wtoch z powoddéw zawodowych, aby
poglebic studia. W tym czasie
zaprzyjaznili sie ze wszelkiego
rodzaju profesorami, a takze — z
polecenia Ojca — z wybitnymi
osobistosciami koscielnymi, by
opowiedziec im, czym jest Opus
Dei[146]. W maju 1943 roku
zalozyciel Dziela opracowal i osadzit
prawnie nielatwe rozwigzanie
problemu dotyczacego kaptandw i
ich inkardynacji. Na dwa tygodnie
przed wystaniem Alvara del Portillo
do Wioch, pisal do Rzymu:

Niech Jezus btogostawi moim synom
w Rzymie i mi ich zachowa.



Najdrozsi, jedzie tam do Was wasz
brat Alvaro, ktéry Wam powoli
opowie o wielu sprawach. Nie mozecie
nawet sobie wyobrazic jak wam
zazdroszcze: moje serce trawi gtod, by
udac sie na pielgrzymke, zobaczyc¢
Piotra. Za kazdym razem, gdy
zaczynam o tym myslec, czuje — za
Bozq taskq — wiekszq mitosc do
papieza, jesli to w ogole mozliwe.
BgdZzcie mi bardzo rzymscy. Nie
zapominajcie, Ze zasadniczym rysem
wizerunku naszej rodziny, atmosferq
rodziny, jest mitosc i jednosc¢ — stuzba!
— Kosciotowi Swietemu, Ojcu
Swietemu i biskupom — zwyczajnej
hierarchii — w komunii ze Stolicq
Swietq.

A do tego celu potrzeba zycia
wewnetrznego: modlitwy, umartwien,
radosci, pracy. A przede wszystkim
synowskiej mitosci do naszej
Najswietszej Matki Maryi [147].



W porozumieniu z biskupem
Madrytu, po przygotowaniu
odpowiednich dokumentéw
wyznaczona zostata data wyjazdu.
Ojciec i Pedro Casciaro towarzyszyli
Alvarowi az do Barcelony, a stamtad
25 maja Sekretarz Generalny
wyruszyl w swa podroz do Rzymu.
Samolot linii ,,Ala Littoria”, ktorym
lecial, nie mial wiecej przygod poza
tym, ze nad wodami Morza
Tyrrenskiego znalazl sie w samym
srodku wymiany ognia pomiedzy
angielskimi samolotami i okretami
wloskimi. Z wielka wprawg umkneli
z pola walki i wyladowali w Rzymie.

Alvaro del Portillo przybywal
zaopatrzony w listy polecajace
Biskupa Madrytu. 4 czerwca zostat
przyjety na audiencji specjalne;j
przez Jego Swigtobliwo$¢ Piusa XII,
ktory byl niezwykle serdeczny
wzgledem Dziela[148].



W czerwcu, w towarzystwie José
Orlandisa odwiedzil kardynala La
Pume, Prefekta Swietej Kongregacji
Zakonow, ktorej podlegaly
stowarzyszenia zycia wspolnego bez
$lubdw, pomimo ze nie skladaly sie¢ z
zakonnikow. Widziat sie takze z
kardynalem Maglione, Sekretarzem
Stanu Piusa XII oraz z mons.
Ottavianim, asesorem Swit—;_-tego
Oficjum oraz z innymi osobisto$ciami
wiekszej lub mniejszej wagi[149].

Rozmowy pokazaly dobry stosunek
wybitnych kanonistow do projektu i
przychylnos¢ Swietej Kongregacji
Zakonow, ktora byla ostatecznie
wladza kompetentng dla
przestudiowania zaproponowanego
rozwiazania, chociaz sam ten fakt
oznaczal, ze bedzie mialo ono
charakter wybitnie tymczasowy.
Tymczasem sytuacja
miedzynarodowa i mozliwosci
kontaktu miedzy jednym panstwem i
drugim stawaly sie coraz trudniejsze.



Mozna bylo sie spodziewac, ze
zwyciestwo aliantow w Afryce
Polnocnej iich ladowanie we
Wloszech przerwie lub skomplikuje
stosunki innych panstw ze Stolica
Apostolska. Dostrzegajac to i pragnac
otrzymac jak najszybciej odpowiedz
z Rzymu, zalozyciel Dzieta uruchomit
oficjalna procedure, nie czekajac na
powrdt Alvara del Portillo z Wloch.
Dlatego 13 czerwca poprosit o
erygowanie na szczeblu diecezji
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza, dolgczajac do
petycji ogdlny opis tego
stowarzyszenia[150].

Don Josemaria nie chciat traci¢ ani
godziny. Alvaro del Portillo wrocil z
Rzymu 21 czerwca i oznajmit Ojcu
najnowsze wiesci. A 22 czerwca 1943
roku biskup Madrytu zwrdcit sie do
kardynala La Pumy, Prefekta Swietej
Kongregacji Zakonow, z prosba o
nihil obstat dla erygowania
Stowarzyszenia.



Isidoro w tym czasie byl juz w stanie
agonalnym, na krawedzi Smierci.
Cierpliwy i pelen nadziei,
ofiarowywal swe cierpienia podczas
diugiej i spokojnej agonii. Ojciec
udzielil mu sakramentu
namaszczenia chorych. Cialo
clerpigcego Isidora stalo sie
prawdziwym kiebkiem bolu. W tym
czasie, w lipcu, czekano niecierpliwie
na odpowiedz z Rzymu:

Cata praca przysztych kaptanow
zalezy od tej decyzji —przypominat
zalozyciel Dziela swoim synom. —
Modle sie i prosze o modlitwe i
ofiarowanie w intencji tego
przedsiewziecia, jak tylko moge.

Jest mndstwo pracy: z kazdym dniem
wiecej. Od razu nasi pierwsi kaptani
bedq mieli wiele pracy. Jak pilnie ich
potrzeba![151].

Isidoro nie doczekal na tym Swiecie
wydania nihil obstat. Zmar} 15 lipca,
po potudniu. Pomimo troski i mitosci,



jakimi otaczali go dniem i nocag
czlonkowie Dziela, zmartw
samotnosci, w chwili, gdy nikogo nie
bylo przy nim w pokoju. Ojciec
dowiedzial sie o tym, bedac w
osrodku przy Jorge Manrique, gdzie
prowadzit wlasnie medytacje dla
swoich corek. Nastepnego dnia odby}
sie pogrzeb Isidora w grobie, gdzie
juz znajdowaly sie szczatki
Dziadkow; wszyscy troje spoczeli
razem, zjednoczeni w jednej sprawie.
Na plycie nagrobnej wyryte zostaly
nastepujace stowa z hymnu
liturgicznego: Vita mutatur, non
tollitur*, aby przypomnie¢, ze Smier¢
nie jest utratg zycia, tylko
dokonujaca sie w nim zmiang[152].

Ojciec rozestal do wszystkich
osrodkow Dziela telegram
nastepujacej tresci: Isidoro zmart w
Sposob swiety wczoraj po potudniu.
Polecajcie go Panu. Mariano [153].



Tego samo dnia, 16 lipca, 0. Arcadio
Larraona, konsultor Kongregacji
Zakonow, wytrawny kanonista,
wystal do kardynala La Pumy jak
najprzychylniejszy raport dotyczacy
Opus Dei i stosownosci erygowania
go jako Stowarzyszenia na prawie
diecezjalnym[154]. Postepowanie
toczylo sie swoim trybem i na jesieni,
11 pazdziernika 1943 roku, Swieta
Kongregacja Zakonow udzielila nihil
obstat dla erygowania diecezjalnego
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza[155].

Wiadomos¢ ta zostala telegraficznie
zakomunikowana biskupowi
Madrytu 18 pazdziernika. Don
Leopoldo znajdowal sie w Vigo i ze
swej strony wystal don Josemarii
telegram gratulacyjny, na ktory
dostat 20 pazdziernika odpowiedz:

Otrzymatem telegram Ksiedza
Biskupa: niech Ksiqdz Biskup nam
znowu pobtogostawi, a zwtaszcza



niech pobltogostawi temu swojemu
grzesznemu synowi, ktory zawsze
modli sie za W[aszq] E[kscelencje] i
catuje Jej Pasterski Pierscien[156].

Zalozyciel z radoscig zaczat
rozglaszac te radosna wies¢ na
wszystkie strony, zarowno ustnie, jak
1listownie. Nihil obstat dla Opus Deli,
chociaz w formie nie w peini
dopasowanej do jego natury,
oznaczalo jednak uznanie pracy
apostolskiej, prawne
skonsolidowanie struktury
zarzadzajacej Dzielem i polozenie
podstaw pod przyszly ustroj
miedzydiecezjalny, oparty na prawie
papieskim. W ten sposob ksigdz
opisat to kilku swoim przyjaciotom:

Dopiero co nadeszto z Rzymu nihil
obstat dla catego Dzieta, w tym czesci
kaplariskiej, wydane przez Swiete
Kongregacje Swietego Oficjum i
Zakonow. Poprzez impositio
manuum* Stolicy Swietej zaczynamy



uczestniczyc jeszcze petniej w
apostolstwie i zyciu Swietej Matki
Kosciota. Roma locuta est...**!

Pomdz mi prosze, kochany Ojcze
Opacie, podziekowac Bogu i popros
braci, by takze towarzyszyli mi w tym
dziekczynieniu[157].

A w liScie do don Baldomera
Jiméneza Duque podsumowat cala
sprawe w dwu stowach: W ten
Sposob zostat ponadto rozwiqgzany
problem naszych ksiezy[158].

Kanoniczne erygowanie
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza dokonane zostalo
dekretem Quindecim abhinc annos,
ktory don Leopoldo opatrzyt datg 8
grudnia 1943 roku. Jego tekst pelen
jest pochwal i wyrazow najwyzszej
serdecznos$ci wzgledem Dziela, jak
gdyby biskup chcial odciac sie od
lakonicznosci i formalizmu dekretu,
ktorym w 1941 roku aprobowat
Dzielo jako Pobozne Stowarzyszenie.



(Jak juz zostalo powiedziane,
natkngwszy sie na nacisk moralny
Ksiedza Nuncjusza, starajacego sie
nie wywolywac zadraznien
koscielnych, don Leopoldo by}
zmuszony ustapic¢ pod jego presja,
powstrzymujac sie na pismie od
pochwat i serdecznosci)[159].

«Juz od samego poczatku - czytamy
w dekrecie — widoczna byla Boza
laska udzielona tej poboznej
instytucji. Widac to bylo wyraznie,
szczegolnie po liczbie i jakosSci
mlodych ludzi, obdarzonych
integralnoscia cnot i blyskotliwg
inteligencja, ktdrzy do niej trafiali.
Takze po wspanialych owocach, jakie
wszedzie przynosita. W koncu, po
znaku sprzeciwu, ktory zawsze byt
niczym widoma pieczec dziet
bozych»[160].

Te ostatnie slowa stanowily jasna
aluzje do ,sprzeciwu ze strony
dobrych”.



Don Josemaria dzialal w sposob
zdecydowany i szybki. Dwa dni po
wydaniu dekretu erekcyjnego
powiadomil ksiedza biskupa, ze
zostalo utworzone Centrum Studiéw
Koscielnych Stowarzyszenia[161].
Date 10 grudnia 1943 roku nosi takze
propozycja nominacji na stanowiska
w Stowarzyszeniu Kaplanskim
Swietego Krzyza[162].

Don Josemaria byl energiczny i
sprawny we wszelkiego typu
dziataniach, jak dowodzi fakt, ze
pismo z 10 grudnia zawierajace
propozycje nominacji napisane
zostalo na papierze z nadrukiem
»~Stowarzyszenie Kaplanskie
Swietego Krzyza” i podpisane
przezen, jako ,,Przewodniczgcego”
oraz opatrzone pieczecig z napisem
,societas + Sacerdotalis + Sanctae +
Crucis + Praeses*”[163].

12 grudnia, w odpowiedzi na petycje,
biskup Madrytu oficjalnie



zawiadamial przewodniczacego
Stowarzyszenia, ze proponowani
kandydaci uzyskali nominacje[164].

W tym samym tygodniu don
Josemaria spotkat sie z biskupem.
Rozmawiali w bibliotece i kolo
jedenastej w nocy dostojnik
zaproponowat mu, by odnowil swoje
cztonkostwo w Opus Dei. Wowczas,
jak opowiada don Josemaria:

Padtem na kolana — wspomina ksiadz
— 1 wyrecytowatem z pamieci,
zacinajqc sie z emocji, stowa, ktore
wypowiadamy przy Wiernosci w
naszym Ceremoniale[165], w ktorym
nie ma mowy ani o slubach, ani o
przyrzeczeniach, ani o Zadnej
podobnej sprawie.

Jemu wydato sie to tak samo
naturalne, jak mi: chociaz po raz
pierwszy ten czcigodny Biskup, juz
podeszty w latach, przyjmowat
inkorporacje osoby, ktora
ukonstytuowata grupe wiernych, aby



krzewic swietosc i apostolstwo, nie
sktadajqc Zadnych slubow ani
przyrzeczen[166].

6. Pierwsi kaplani

Oprocz oczywistej radosci, jaka
sprawito mu nihil obstat, don
Josemaria zachowywat jednak
rozsadny umiar. Jego rozwiniety
nadprzyrodzony instynkt zalozyciela
z pietnastoletnim juz
doswiadczeniem podpowiadat mu, ze
ten opatrznosciowy krok byt
powazny, ale nie miat dlugotrwaltego
charakteru. Ta mysl byla gleboko
zakorzeniona w jego umysle przed,
podczas i po wydaniu nihil obstat.
Poniewaz Alvaro del Portillo dopiero
co wyjechal do Rzymu, don
Josemaria zdecydowat sie napisac list
do wszystkich swych dzieci w Dziele.
Skonczyl go 31 maja 1943 roku, kiedy
Sekretarz Generalny przygotowywat
jeszcze plan dzialan i oficjalnych
wizyt. W liScie tym, gdy mowi o



cechach charakterystycznych ducha,
ktorym powinni zy¢, wtraca tam
wymowng wzmianke, wyjasniajaca,
co sadzi na temat prowizorycznosci
biezacych dzialan i tych, ktore
zostang podjete w najblizszym
czasie:

Rozumiejq nas i mitujq ordynariusze
diecezji, w ktorych pracujemy; i
jakakolwiek by nie byta forma prawna
—jakq z czasem przyjmie Dzietlo,
Kosciot, ktory jest naszq Matkaq,
szanowac bedzie sposob bycia jego
dzieci, poniewaz wie, Ze w ten sposob
tylko staramy sie mu stuzyc i podoba¢
sie Bogu[167].

Jeszcze bardziej zaskakujaca jest
inna wzmianka wyjasniajaca, tym
razem pochodzaca z listu z 14 lutego
1944 roku. Tylko dwa miesigce miato
wowczas erygowane Stowarzyszenie
Kaplanskie Swietego Krzyza, kiedy
zalozyciel Dziela pisal do swoich
Synow:



Rozwiqgzanie to — z koniecznosci
przejsciowe, ale wazne na jakis czas,
zostanie zastgpione, gdy tylko
znajdzie sie inne iter* prawne, ktore
na to pozwoli — polega na [...][168].

Juz wiemy, co to rozwigzanie ze soba
niosto. Nalezy jednak zauwazy¢, ze
zalozyciel Opus Dei uznawal, ze jest
to rozwiagzanie na dluzsza mete nie
do zaakceptowania. Natomiast na
krotsza mete byl gotow zmienié
postawe, jesli tylko otworzy sie przed
nim taka mozliwo$c¢. Oczywiscie nie
wykonujac szalenczych skokow w
przepasé, ale zachowujac rozwaznie
sama nature Dziela[169].
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza jako rozwiazanie
zalozycielskie przyszio do don
Josemarii bez zadnego wysilku z jego
strony, jako swoisty dar. Natomiast
zmieszczenie calosci Opus Dei w
Kodeksie Prawa Kanonicznego, jako
stowarzyszenia zycia wspolnego bez
Slubdw, bylo dzielem ludzkiej



pracowitosci. Don Josemaria jednak
nie zniechecat sie, odrdzniajac w
historycznym przebiegu fundacji to,
co bylo pochodzenia
nadprzyrodzonego, a zatem byto
nienaruszalne, od tego, co bylo
przejsciowe, co pozwalalo na
dostosowywanie do okolicznosci bez
ustepowania w sprawach
zasadniczych. Swiadczy o tym nie
tylko pozniejsza historia, lecz takze
to, ze zanim jeszcze w 1940 roku
powstalo Pobozne Stowarzyszenie,
zalozyciel Dziela byl przekonany, ze
trzeba opracowac formuile prawna
dostosowang do apostolstwa
prowadzonego przez nie i ze bedzie
to zadanie bardzo ciezkie, bolesne i
trudne[170].

Taka reakcja duchowa ukazuje
nieograniczone zaufanie pokladane
w Bogu i ogromna zdolnos¢ don
Josemarii do spogladania w
przysztosc. Od poczatku z
wyprzedzeniem marzyl o tym, czym



bedzie Dzielo w przysztoSci:
wspanialym polem do apostolstwa,
0go0lna mobilizacjg chrzescijan, z
ktorych kazdy w swoim srodowisku
bedzie stuzy} apostolskiej misji
Kosciola, aby umiesci¢ Chrystusa na
szczycie wszelkiej aktywnosci
ludzkiej. Ta perspektywa brala sie, w
Sposob spontaniczny, z przestan i
inspiracji otrzymywanych w trakcie
swej misji zalozycielskiej. Jednak gdy
tylko zaczal szukac stalego osadzenia
prawnego w spotecznosci cywilnej i
koscielnej (przede wszystkim w tej
drugiej), ksiadz, przed ktorego
marzeniami stato otworem cate
niebo i ktéremu Pan wskazywal
kolejne kroki zalozycielskie
zmuszony byt do ostroznosci na
kazdym kolejnym kroku. Nie
wszystko bowiem bylo zalezne
jedynie od jego woli. Ale w tym, co od
niego zalezalo, uzywat wszelkich
dostepnych sobie Srodkow.
Doskonalym dowodem takiego
postepowania byla staranna



formacja, jakiej udzielal trzem
cztonkom Dziela, ktorzy zamierzali
przyjac Swiecenia. Nie zaniedbat
niczego, co znajdowato sie w zasiegu
jego mozliwosci. Pod wzgledem
ludzkim starat sie z nich zrobi¢
prawdziwy skarbiec madrosci
koscielnej, pod wzgledem boskim -
wzor cnot kaptanskich.

Jednak przy tym optymizmie i
hojnosci -1 to jest sprawa, ktora
nalezy podkresli¢ — zapedzil sie w
Slepy zaulek jesli chodzi o
inkardynacje, nie wiedzac, kiedy i jak
znajdzie wyjscie z tej sytuacji.
Wdowczas, w czasie mszy 14 lutego
1943 roku, zaskoczyta go mozliwos¢
zalozenia Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza. (To
samo spotkalo go niespodziewanie
podczas mszy 14 lutego 1930 roku,
kiedy Pan pozwolil mu zrozumie¢, ze
kobiety beda tworzyc czes¢ Dziela).
Jednak na jakiej podstawie don
Josemaria mial pewnosc, ze Bog zesle



mu odpowiednig inspiracje w
stosownej chwili? Nie mozna
zapominad, ze ksiadz nie czekal z
zalozonymi rekami, by mu
otworzono drzwi i wskazano droge,
lecz z zyt w przeswiadczeniu, ufajac
ze spokojem i wiarg, ze predzej czy
pozniej nadejdzie odpowiedz z gory,
tak jak to stalo sie w przypadku
inkardynacji kaptanow.

Whniosek z tego jest po prostu taki, ze
zalozyciel nie podazatl za
inspiracjami otrzymanymi z Nieba,
lecz starat sie, wkladajac w to
wysitek, uprzedzac je. Jesli Pan
interweniowal, to dlatego, ze kaptan
odpowiedzial wczesniej na taske,
wykazujac ze swej strony inicjatywe i
poswiecenie.

Te wielkodusznos¢ w stuzbie
Kosciotowi (ktéra wiele ma
wspolnego z ,ukryciem sie i
zniknieciem”), don Josemaria
nazywat zartobliwie ,dawaniem



zajaca w zamian za kota”. Odwracal
W ten sposob sens popularnego
przystowia ,,dawac kota w zamian za
zajaca”*, uzywanego w sytuacji, gdy
za produkt wartosciowy uchodzi cos,
co jest znacznie gorszej jakosci[171].

Co$ podobnego dzialo sie z Opus Dei
po kanonicznym erygowaniu
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza. Dzielo przestalo
by¢ Poboznym Stowarzyszeniem, aby
zamienic sie w ,,zwykle
stowarzyszenie laikatu o charakterze
poboznosciowym”, podczas gdy tak
naprawde wszyscy wierni w Dziele
zyli dokladnie tym samym
powolaniem kontemplacyjnym,
stosujac takie same normy
poboznosci i praktykujac takie same
zwyczaje, jak ich bracia ze
Stowarzyszenia Kaplanskiego.
Sytuacje, w jakiej znalazto sie Opus
Dei zalozyciel podsumowal w liScie
do nowego biskupa Barcelony
Gregorio Modrego:



Chociaz nie sq to sprawy, ktore
powinny by¢ omawiane listownie i
mam nadzieje, ze spotka mnie rados¢
ujrzenia — tu lub w Barcelonie -
Wlaszej] E[kscelencji] i
porozmawiania w spokoju, jednak
wypada, bym z gory juz powiedzial, ze
ostatni dekret — dotyczqcy
erygowania — jeszcze przed
opublikowaniem uzyskat pod kazdym
wzgledem, przychylnosc ze strony
Rzymu: OPUS DEI przestato by¢
Poboznym Stowarzyszeniem, aby stac
sie wtasnym Poboznym Dzietem
Stowarzyszenia Kaplanskiego, ze
swoimi dwiema gateziami, meskq i
zeniskq, doskonale oddzielonymi i
zdefiniowanymi, i ze Statutami, ktore
bedq odrebne od statutow
Stowarzyszenia Kaptariskiego
Swietego Krzyza.

O tym wszystkim jest mowa doktadnie
w Konstytucjach Stowarzyszenia
Kaptlariskiego, ktore otrzymato
,appositio manuum*” Stolicy Swietej.



Warto tez, bym powiadomit W[aszq]
E[kscelencje], ze Swieta Kongregacja
Zakonow zostata poproszona tylko o
to [...], co zostato nam przyznane:
mozliwos¢ utworzenia
Stowarzyszenia zycia wspolnego bez
slubow i dziatajqcego, naturalnie na
razie, na prawie diecezjalnym. Z
powodu wszystkich utatwien, jakich
nam udzielono, o ktorych opowiem
osobiscie, musze powiedziec Ksiedzu
Biskupowi, Zze w Rzymie
potraktowano nas hojnie. Digitus Dei
est hic**.

Z tego, co wyZzej powiedziatem, widac
jasno, Zze powinnismy rozroznic
Stowarzyszenie Kaptariskie od Opus.
Stowarzyszenie, dopoki znajduje sie
na prawie diecezjalnym, bedzie
poddane jurysdykcji Przewielebnych
Ordynariuszy, w ktorych diecezjach
bedzie miato domy. Opus Dei, gdy
przestato by¢ Poboznym
Stowarzyszeniem, zamienito sie w
zwykte stowarzyszenie laikatu o



charakterze poboznosciowym, tak jak
Konferencje Swietego Wincentego,
ktore podlegajq ordynariuszowi w
sprawach wiary i obyczajow,
podobnie jak wszyscy inni
chrzescijanie: tylko ich biskup moze
od nich otrzymywac wyrazy czci,
udzielac btogostawieristw i odpustow,
stowarzyszenie takie nie potrzebuje
aprobaty [wladzy koscielnej].

Na razie mysle, ze zdatem Ksiedzu
Biskupowi sprawe z sytuacji
kanonicznej Dzieta, a kiedy bede mogt
zobaczyc¢ Go osobiscie, z wielkq
radosciq przekaze wiecej
szczegotow[172].

Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza bylo jak igla zszywajaca ze
soba struktury koscielne i Swieckie.
Boza igla, ktora byla nierozerwalnie
nawleczona nicig Opus Dei. Bog
jednak nie szyl na prézno.
Rozwigzanie kanoniczne mialo
charakter przejSciowy, ale zalozone



wlasnie Stowarzyszenie Kaplanskie
Swietego Krzyza mialo przetrwac
wszystkie pdzniejsze zmiany, az do
chwili, gdy Opus Dei jako calosc¢
zyskalo ostateczng strukture
pratatury personalnej[173].

kK K

Studia filozoficzne i teologiczne,
ktore odbyli trzej kandydaci do
kaplanstwa trwaly nieprzerwanie i
byly bardzo doglebne. Aby podejs¢
do pierwszych egzaminow, ztozyli
oni podanie do ksiedza biskupa
Madrid-Alcala, w ktorym kazdy z
nich wyjasnial, ze:

«Upraszam W[asza] E[kscelencje],
uznajac, ze jestem wyposazony w
powolanie kaplanskie, i pragnac
kontynuowac studia koscielne, o
laskawe wydanie stosownych
polecen, abym mag} zlozy¢ egzamin z
dyscyplin humanistycznych i
filozofii, i zostac¢ potem przyjetym na
studia Swietej Teologii»[174].



Egzaminy z filozofii zostaly
przeprowadzone przed trybunalem
Seminarium Diecezjalnego w
Madrycie, zas z teologii - w Centrum
Studiow KoScielnych, utworzonym
przy okazji kanonicznego
erygowania Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza. W
miare, jak trzej kandydaci zdawali
swoje egzaminy i zblizali sie do
konica studiow, Ojciec doSwiadczal
nieopisanego uczucia, nad ktorym
nie byl w stanie zapanowac.
Wreszcie nadszedl moment, w
ktorym don Leopoldo wyznaczyt
mozliwa date Swiecen prezbiterow
na 25 czerwca 1944 roku. Powiedzial
o tym Alvarowi del Portillo, proszac,
by zakomunikowal wiadomos$c¢ don
Josemarii. Zalozyciel w liscie z 25
kwietnia odpowiadal biskupowi:

Ojcze: Alvaro przekazal mi polecenie
Wlaszej] E[kscelencji], dotyczqce daty
Swieceri tych trzech pierwszych.
Rozmawiatem z profesorami i nie ma



przeciwwskazan, by na poczqtku
czerwca kandydaci ztozyli brakujqce
egzaminy z przedmiotow
teologicznych, poniewaz opanowali je
dobrze.

Dlatego z wielkq przyjemnosciq
dostosujq sie do zyczenia swego
Ksiedza Biskupa, i bedq mogli zostac
wyswieceni w tym dniu. Wypadatoby,
z powodow biurokracji, uszycia
strojow, powiadomienia rodzin etc.
wskazac konkretnie dni swiecen. Bede
—jak zawsze - tego zdania, co
Wlasza] E[kscelencja]. Nie moge
ukryc, ze odczuwam niezwykite
wzruszenie wobec zblizajgcego sie
Kaptaristwa tych synow mojej duszy
oraz bezgraniczng wdziecznosc¢ wobec
Pana i mego Ojca Don Leopolda. Oby
Pan napetnit Ojca swojq taskq![175].

Zanim wyznaczono daty udzielenia
Swiecen nizszych i wyzszych,
konieczne bylo zlozenie do Stolicy
Swietej prosby o udzielenie dyspensy



od koniecznosci zachowania
odpowiednich odstepoéw czasowych.
W piatek, 12 maja, don Leopoldo
zatelefonowal do don Josemarii, by
mu powiedziecC: «jutro wyswiecani
maja rozpoczac oSmiodniowe
rekolekcje, poniewaz w sobote 20.
udziele im Pierwszej Tonsury, a po
krotkiej przerwie pozostalych
Swiecen kaplanskich»[176].
Natychmiast, 13 maja, don Josemaria
zaczal prowadzi¢ w Escorialu
rekolekcje poprzedzajace udzielenie
Swiecen[177].

Jesli chodzi o strone praktyczna
nauki, Ojciec zarezerwowat dla
siebie liturgie 1 duszpasterstwo, ktore
wykladal im przez kilka miesiecy
podczas pogadanek i rozmow. Don
Josemaria byl wymagajacy w kwestii
gestow, modlitwy i peinej godnosci
atmosfery liturgii, zaszczepiajac
swoim synom przekonanie, ze
powinni wiernie wypeinia¢ nawet
najdrobniejsze zalecenia rubryk*.



Dotyczylo to szczegolnie rubryk
odnoszacych sie do Mszy Swietej,
ktore tak bardzo pomagaja zblizy¢
sie do Pana[178]. W wykladach o
duszpasterstwie Ojciec ozywial
doswiadczenia ze swej postugi,
bardzo réznorodnej i bogatej
(dotyczacej seminariow,
uniwersytetow, instytucji
dobroczynnych i apostolskich, parafii
miejskich i wiejskich, prowadzone;j
wsrod zakonnikow i kaplanow, w
klasztorach oraz na ulicy, wreszcie z
ludZzmi wszelkiego wieku,
uprawiajacymi rozmaite zawody,
praktykujacymi i
niepraktykujacymi); przekazywal im
swe doswiadczenia, udzielajac
krotkich i jasnych rad[179].

Tak jak obiecal don Leopoldo, 20
maja odbyla sie ceremonia
udzielenia tonsury, a w nastepnych
dniach - $wiecen nizszych. Swiecenia
subdiakonatu udzieli} biskup
Pampeluny w niedziele, 28 maja, w



kaplicy przy Diego de Leon; 3
czerwca przyjeli Swiecenia diakonatu
z rak don Casimira Morecillo, biskupa
pomocniczego diecezji
madryckiej[180].

Ostatnie egzaminy zlozyli 121 15
czerwca. Wtedy don Josemaria mogt
potwierdzic¢ biskupowi, ze kazdy z
kandydatow odbyt juz wszystkie
konieczne studia, aby przyjqc
Swiecenia kaptaniskie[181]. (Przy
lekturze wynikow dyscyplin
teologicznych zwraca uwage
nieprzerwana lista ocen celujacych, a
takze fakt, ze ten wspanialy cigg ocen
konczy sie zwyklym ,dobrym” ze
$piewu liturgicznego. Zaden z trzech
kandydatow nie by}l w stanie
otrzymac lepszej oceny. To nie zadna
hanba. Po prostu Bog nie dat im
zdolnosci...)[182].

W dniach poprzedzajacych Swiecenia
prezbiteriatu Ojciec otrzymat
odpowiedz od prawie wszystkich



biskupow hiszpanskich na wniesiong
nieco wczesniej prosbe. W prosbie tej
informowano biskupow o dacie
Swiecen trzech kandydatéw do
kaplanstwa i zwracano sie o wydanie
przyszitym prezbiterom zezwolenia
na sprawowanie postugi w
podleglych biskupom diecezjach.
Wszyscy z wielka checig
odpowiedzieli pozytywnie na prosbe
Ojca, ktory poczut sie otoczony
zyczliwos$cia hierarchii[183].

W sobote, 24 czerwca, po potudniu
poszed! na cmentarz del Este, zwany
takze de la Almudena. Bez trudu
przywolal w pamieci sceny z lat
trzydziestych. Ilez razy przychodzit
tu w deszczu, po kostki w blocie, albo
po Sciezkach wyschnietych i
pylistych, aby prowadzi¢ katechezy,
opiekowac sie chorymi albo
odwiedzac groby drogich mu 0s6b.
Teraz udawat sie na dziekczynng
pielgrzymke do grobu Dziadkow i



Isidora, by prosic¢ o Swieto$c¢ dla
nowych kaplanow.

Takze dzieki nim godzina pierwszych
Swiecen kaplanow, przeczuwana juz
w chwili zalozenia Opus Dei, bliska
byla urzeczywistnienia. Ozyla wen
nadzieja, ze znajdzie sie wkrotce w
rodzinie swietych kaptandow.
Pozwalala mu dalej marzy¢.
Modlitwy, ktore pojawialy sie na
pierwszych stronach Zapiskow teraz
zostaly wystuchane:

Kaptan z Dzieta! Ilez godzin rozmow
o nim! To nerw Dziela Bozego. Swiety!
Bedzie musiat przesadzac w cnotach,
jesli w tej dziedzinie mozna
przesadzic... Poniewaz cztonkowie
Swieccy patrzq na niego jak w lustro i
jedynie, gdy kaptan celuje bardzo
wysoko, pozostali znajdq sie w
punkcie posrednim[184].

Ten bardzo upragniony dzien zblizal
sie. Kiedy ksiadz upad! na kolana, by
modli¢ sie u grobu swoich rodzicow i



Isidora, przepeiniajace go uczucia o
malo nie rozsadzity mu piersi. Wobec
historycznego znaczenia tej daty nie
mogt znies$¢ ciezaru wiecznosci. Do
oczu naplynely mu lzy i zaplakal z
wdziecznosci, myslac o poswieceniu
umartych[185].

Niedziela, 25 czerwca 1944 roku, byla
dniem wielkiego swieta. Mlodzi
ludzie pozegnali sie z Ojcem przy
Diego de Leon i udali sie
samochodem do Palacu Biskupiego,
w ktdrego kaplicy miata sie odbyc¢
ceremonia ich Swiecen. Jak mozna
sie bylo spodziewac, publicznos¢ nie
miescita sie w kaplicy i mnostwo
sttoczonych osob towarzyszacych
zajmowalo przestrzen sasiadujacg z
oratorium. Punktualnie o dziesigtej
don Leopoldo rozpoczat liturgie. Jak
tylko skonczyla sie msza, a nowi
kaplani przebrali sie w zakrystii,
thum rzucit sie, by calowac ich rece.
Wiele 0sdb plakalo ze wzruszenia.
WSsrod obecnych byli pracownicy



nuncjatury i patacu biskupiego,
klerycy z Madrytu i z prowincji,
krewni, przyjaciele i znajomi, ludzie
z Dziela i przedstawiciele wielkiej
liczby zakonow i zgromadzen:
hieronimitéw, dominikandw,
pijarow, marianow, paulistow...[186].

W tym samym czasie, o tej samej
godzinie, w kaplicy przy Diego de
Leon zatozyciel Opus Dei odprawiat
msze, do ktorej stuzyl José Maria
Albareda.

Don Leopoldo zjad} obiad przy Diego
de Leon wraz z nowymi kaplanami i
kilkoma zaproszonymi go$¢mi.
Potem Ojciec przedstawil mu
cztonkow Dziela, ktérzy tego dnia
byli w Madrycie, kilku z innych
miast, miedzy innymi Bilbao i
Barcelony. Niebieski salonik na
parterze wkrotce zaroit sie mtodymi
ludZmi. Ta rodzinna uroczystos¢
trwala jakis czas; poniewaz Ojciec z
przyjemnoscia opisywat zdolnosci i



dokonania kazdego ze swoich synow,
a ksigdz biskup byl takze w bardzo
dobrym humorze, chociaz dzien
musiat by¢ dla niego bardzo
wyczerpujacy. Bez przerwy dzwonit
telefon, skladano wizyty w celu
zlozenia zyczen wysSwieconym lub
przekazania pozdrowien don
Josemarii. Wykorzystujac wiec kilka
chwil, gdy don Josemaria musiat sie
oddalic, biskup powiedzial, co czul,
widzac tak liczng grupe mlodziezy.

Powiedzial im, Ze sprawilo mu
wielka przyjemnos¢ udzielenie
Swiecen tej pierwszej grupie
kaplanow. Przypomniat
przesladowania, jakich doswiadczyto
Dzielo w ciggu ostatnich lat, na ktore
Bog zezwolil, aby wyciagnac z tego
wiele dobra. Don Leopoldo wyznat
im tez, ze czuje wielkg rados¢ i
spokdj, wiedzac, ze pomimo
wszystkiego, co przecierpieli, nie
czuja zadnego zalu, ani ze nie
ucierpialo ich uczucie w stosunku do



tych, ktorzy byli narzedziami tej
kampanii. «Ilez tez wylalo tak wiele
matek z powodu tak wielu kalumnii,
gdy wyzywano Was od heretykow i
masonow!» — powiedzia}[187].

Potem wspomnial o specyficznej
misji Ojca, jaka ten otrzymat od Boga,
by kierowac¢ Dzielem i formowac ich.
On wiasnie ma taski, prowadzace do
tego celu: «Niech Panowie bardzo
dbaja o Ojca, bo tego potrzebuje i
sam jest nam bardzo potrzebny».

Dalej mowil o ogromnym ciezarze,
jaki spoczywal na barkach Ojcaio
jego zdrowiu nadszarpnietym przez
troski i zuzytym posrdd licznych prac
i cierpien:

«Dowodem, jak bardzo jest zmeczony
— zazartowal, zmieniajac ton — niech
bedzie to, Ze dzi$ rano nie odwazyt
sie p0js$¢ na Swiecenia ze strachu, ze
nie bedzie w stanie powstrzymac
wzruszenia i zobaczymy, ze placze
niczym dziadunio. A poniewaz bat



sie nawet sam zosta¢ w domu,
poprosil, zeby mu towarzyszyt don
José Maria Albareda...

Chociaz mogto to byc takze — ciagnal
dalej biskup, juz powaznym tonem —
Z jego strony wyrzeczenie sie bardzo
upragnionej rzeczy: skoro mam sie
cieszyc tak bardzo, zostane»[188].

Zakonczyl swoje wystapienie
kilkoma serdecznymi stowami 1
udzielil im blogostawienstwa. Przy
pozegnaniu, zanim wsiad} do
samochodu, don Leopoldo zazyczy}
sobie zdjecia, na ktérym obejmuja sie
z Ojcem.

PoZnym popotudniem wszyscy udali
sie do kaplicy na modlitwe
prowadzong przez Ojca. Komentowat
zdania Sw. Pawla, ktore zapisal na
fiszce przed dziesiecioma laty.
Podkreslal, ze modlitwa i
umartwienie sg fundamentem zycia
wewnetrznego 1 klad}l nacisk na
pokore indywidualng i zbiorowa. (Te



stowa wywolaly pewnie u wielu
obecnych wspomnienie o skrytym i
pokornym poswieceniu ze strony
Ojca, ktory zrezygnowat z obecnosci
przy ceremonii Swiecen w kaplicy
palacu biskupiego).

Kiedy najmiodsi z tu obecnych bedq
mieli skronie przyproszone siwizng
albo zyskajq czcigodne tysiny, jak to
widac u niektorych — a mnie, zgodnie
Z prawem natury, juz od dawna nie
bedzie na tym swiecie, zapytajq was:
»A co wam powiedziat Ojciec w dzien
Swieceri trzech pierwszych ksiezy?”
Odpowiedzcie im: ,,Powiedziat nam:
«BqdZcie ludZzmi modlitwy, ludZmi
modlitwy ijeszcze raz ludZmi
modlitwy»”[189].

Potem mowil o wytrwaniu i o
Krzyzu. Zapowiedzial im, ze juz
wkrotce niektérzy z Dziela udadza
sie w dalekie strony i zakonczyl,
powiadamiajac ich, ze otrzymat
telegram z Watykanu. Jest w nim



mowa, ze Ojciec Swiety zezwolil, by
trzej nowi kaplani podczas swojej
pierwszej mszy Swietej udzielili
wszystkim obecnym papieskiego
blogostawienstwa wraz z odpustem
zupeinym. Odbyli uroczyste
Blogostawienstwo Najswietszym
Sakramentem i odSpiewali Te Deum*.

Potem rozdzwonit sie telefon,
nastepowaly odwiedziny i trwaio
rodzinne Swieto. Kiedy don
Josemaria potozyt sie bardzo pdzno,
byl catkiem wycieniczony z powodu
tak silnych przezyc.

[1] Santiago Escriva de Balaguer,
RHF, T-07921, s. 35. Wspomnienia
Santiago o siostrze dotycza
pdzniejszego okresu, czyli czasu jego
studiéw uniwersyteckich. Carmen
miala bardzo bliskie przyjacioiki.
Miata tez kilku starajgcych sie o jej



reke, miedzy innymi Luisa Otal,
barona de Valdeolivos. Carmen
odrzucala propozycje zalozenia
rodziny, aby pomdéc swemu bratu
Josemarii w jego pracy apostolskiej.

* W Hiszpanii prezenty, zamiast w
wigilie, dostaje sie na Swieto Trzech
Kroli, 6 stycznia — przyp. thum.

[2] Ibidem, s. 5. Tradycja
otrzymywania prezentow na swieto
Trzech Kroli byla tak silna w rodzinie
Escrivow, ze Santiago mial nadzieje
dostac to samo, co w latach
poprzednich. Jak bardzo oczekiwano
na ten dzien w Barbastro, niech
Swiadczy fakt, ze don Josemaria w
liscie z 1938 roku pisze do
znajomego: pisze do Ciebie z tq calq
petnqg zaufania nadziejq, ktora
wypetniata mi dusze, gdy jako dziecko
pisatem listy do Trzech Kroli (List do
Enrique Alonso-Martineza Saumella,
z Burgos, w: EF-380204-1).



[3] Santiago Escriva de Balaguer,
RHF, T-07921, s. 7.

[4] Ibidem, s. 9.
[5] Por. ibidem, s. 4.

[6] Maria Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 12.

[7] RHF, AVF-0036. Notatka jest
datowana na 23 V 1948. Don
Josemaria wylecial samolotem do
Rzymu 20 maja.

[8] Na ten temat i na temat
zachowania Carmen, por. Alvaro del
Portillo, Sum. 512, 514; Narcisa
Gonzalez Guzman, RHF, T-04989, s.
28 oraz Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con..., s. 94-96.

[9] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 125; Por. takze
Santiago Escriva de Balaguer, RHF,
T-07921, s. 9 oraz Encarnacion
Ortega Pardo, RHF, T-05074, s. 56.



[10] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 42.

[11] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-049809, s. 42; Por. takze: Juan
Udaondo Barinagarrementeria, Sum.
5030.

[12] Za swoich dobroczyncéw uwazat
takze oszczercow, poniewaz
pomagajq nam sie oczyszczac. Trzeba
ich kochac i modlic sie za nich (Juan
Hervas Benet, w: Testimonios..., S.
203).

[13] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
505.

Nie mozna zapomnie¢, ze
wdziecznos¢ don Josemarii dla jego
rodziny byla proporcjonalna do
wymagan, jakie jej stawial zalozyciel
Dziela. W tym sensie powolaniem
Carmen i donii Dolores byta
wspolpraca w rozwoju Opus Dei. W
tym duchu pisane sa niektore listy
don Josemarii, np.:



Ukochana Mamo i kochani Carmen i
Santiago! Niech Jezus mi Was
zachowa!

Pamietam o Was i prosze Pana, by
obdarzyt Was radosciq, abyscie nam
nadal pomagali w naszej pracy.
Mysle, ze w ciggu kilku miesiecy
wysitek, o ktory prosi Was Bog i ja
tez, stanie sie mniejszy. Na razie
robcie to dla Niego (List z Leonu, w:
EF-400731-1).

[14] Por. list do jego synéw w Burgos,
z Saragossy, w: EF-380509-1.

[15] Na temat podrozy do Logrofio
(od 27 do 291V 1942 r.) oraz
ekshumacji szczatkow don José
Escrivy Corzana: por. RHF, D-05851.
Por. takze itinerarium i chronologie
podrozy: RHF, D-15200, D-15013 oraz
D-15014.

[16] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-04989, s. 57-58.



[17] Por. Maria Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, s. 16.

[18] Por. RHF, D-05851.

[19] W notatce sporzadzonej z okazji
ekshumacji dokonanej na cmentarzu
de la Almudena czytamy: «José
Escriva Corzan — grob: obmurowany;
kwartat 2; strefa A; kwatera 5;
kwartal 57; litera A; cialo nr 2;
pochowany 30 kwietnia 1942 r.
Przeniesione 31 III 1969 r. do krypty
Akademika Swietego Krzyza» (RHF,
D-05851).

Oryginaly aktu pochowania

przechowywane sg odpowiednio w
kazdym z grobow krypty. Fotokopie
oryginatu: RHF, D-07778-1I-1 oraz 2.

[20] Javier Echevarria, PR, s. 1578.

[21] Por. Juan Udaondo
Barinagarrementeria, Sum. 5031.



[22] List do swoich synow w
Madrycie, z Léridy: w: EF-411013-1.

[23] List do jego synow w Madrycie, z
Léridy: w: EF-411016-1.

[24] Ibidem.

[25] Nie wydaje sie, by sprawa
suszonych fig wracila jeszcze kiedys,
ale w rezultacie rzeczywiscie
kupiono hurtowo figi, w ktére zostaly
zaopatrzone spizarnie réznych
osrodkow. Por. Francisco Botella
Raduan, RHF, T-00159, rozdz. IX; s.
17.

[26] List z 6 V 1945, nr 25.

[27] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 74-75. Pierwsza
msza w kaplicy przy Nufiez de
Balboa zostala odprawiona przez
owczesnego spowiednika zalozyciela
Opus Dei don José Marie Garcie
Lahiguere, 27 stycznia 1942.



[28] Apuntes, nr 1854, 8, z 9 XI 1941.
Rekolekcje te odbywal w domu
ksiezy paulistow na ulicy Fernandez
de la Hoz w Madrycie. Wowczas dom
ten nalezal do tak zwanej obediencji
francuskiej Zgromadzenia
Misjonarzy, lecz nie byl to ten sam
dom, ktory mieli w odleglosci nieco
ponad 100 m stamtad ksieza paulisci
na ulicy Garcia de Paredes, na rogu
Fernandez de la Hoz.

[29] Narcisa Gonzalez Guzman, RHF,
T-04989, s. 11.

[30] «Pracowatam wraz z nig -
wspomina Nisa — ale nigdy nie
zrobila mi najmniejszej uwagi, z
wlasciwa jej delikatnos$cia. Uczylam
sie tylko obserwujac ja i
poprawialam w ten sposob wiele
drobnych niedociggnie¢» (Narcisa
Gonzdalez Guzman, RHF, T-04989, s.
28).

[31] Por. ibidem.



[32] Alvaro del Portillo, Sum. 31.

[33] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 82.

[34] Narcisa Gonzalez Guzman, RHF,
T-04989, s. 27.

[35] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 3.

[36] Narcisa Gonzalez Guzman, RHF,
T-04989, s. 27.

[37] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 61 oraz 62.

[38] Ibidem, s. 12.

* Administracja — tu: grupa osob
zajmujaca sie opieka domowa nad
osrodkami Opus Dei - przyp tlum.

[39] List z 29 VII 1965, nr 20.

[40] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-04989, s. 15.



[41] Amadeo de Fuenmayor
Champin, RHF, T-027609, s. 6; Por.
takze Alvaro del Portillo, Sum. 608
oraz José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 102. (Muzquiz
wspomina o protestach pozostatych
najemcow domu, zwlaszcza
skarzacych sie na halas, jaki robili
studenci schodzgc po schodach do
jadalni).

[42] Amadeo de Fuenmayor
Champin, RHF, T-02769, s. 6.

[43] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 91.

[44] Por. RHF, D-15417 oraz Narcisa
Gonzalez Guzman, RHF, T-04989, s.
30.

[45] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-04989, s. 15.

[46] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 93.



[47] Por. ibidem, s. 93 oraz 94;
Narcisa Gonzalez Guzman, RHF,
T-04989, s. 53.

[48] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 94 oraz RHF, D-15147.

[49] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 95.

[50] Ibidem.

[51] Por. Narcisa Gonzalez Guzman,
RHF, T-049809, s. 48. Kiedy
opuszczone zostato mieszkanie przy
Nufiez de Balboa, zorganizowano
inny oSrodek przy ulicy Esparioleto
24. Podanie o pozwolenie na
utworzenie poipublicznej kaplicy z
tabernakulum nosi date 26 stycznia
1943 roku. Poswiecenie kaplicy
nastapito 15 marca (Por. RHF,
D-15148).

[52] Por. Narcisa Gonzdalez Guzman,
RHF, T-04989, s. 48.



* Pelna nazwa zgromadzenia to:
Corki Maryi Niepokalanej od Stuzby
Domowej — przyp. ttum.

[53] Zadaniem tego zastluzonego dla
Kosciola zgromadzenia bylo
formowaniem stuzgcych, ktore
zajmowaly sie pracami domowymi.
Bylo to zajecie poszukiwane przez
wiele dziewczat i nie brakowalo
takich, ktore opuszczaly domy, w
ktorych stuzyly, aby zakladac wlasne
domy z pomocg i mitoscig rodzin, w
ktorych pracowalty.

[54] Por. José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 109;
Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 96.

[55] Por. Dora del Hoyo Alonso, Sum.
7038; Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 96.

[56] Por. Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 100.



[57] Ibidem, s. 97.
[58] Ibidem, s. 98.

[59] Ibidem, s. 98. [Z biegiem czasu
przy wspdéldzialaniu oséb z Opus Dei
powstaly szkoly Srednie i wyzsze,
ksztalcace w tego rodzaju
dzialalnosci np. szkoly hotelarskie,
technologii zywienia etc. — przyp.
thum.].

[60] Encarnacion Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 99. Don Josemaria nigdy
nie zapomnial o przystudze
wysSwiadczonej mu przez Corki
Maryi Niepokalanej od Stuzby
Domowej, ktore skierowaly kilka
stuzacych do akademika. Gdy w
Rzymie odbyla sie beatyfikacja
zalozycielki Zgromadzenia, Vicenty
Maria Lopez y Vicuiii, uczestniczyt w
ceremonii liturgicznej i tego samego
wieczoru osobiscie zjawil sie w
Domu Generalnym Zgromadzenia, by
zlozyC im zyczenia i wreczyc¢



stosowng bombonierke (Por. Alvaro
del Portillo, PR, s. 587).

[61] Los Rosales — osrodek zenski
Opus Dei, w Villaviciosa de Oddn,
miejscowosci w poblizu Madrytu.

[62] Dora del Hoyo Alonso, RHF,
T-15722,s. 1.

[63] Na temat zroznicowania
cztonkdéw Opus Dei, w ramach
jednosci powolania, a szczegd6lnie na
temat numerariuszek pomocniczych
por. Pedro Rodriguez, Fernando
Ocdriz i José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia, Madrid 1993, s. 179-192.

[64] Por. Rosalia Lopez Martinez,
RHF, T-07918, s. 1; Dora del Hoyo
Alonso, PM, k.1119v.

[65] List do José Marii Hernandeza
Garniki, z Rzymu, w: EF-461206-1;
takze przy innych okazjach wracat
do tej sprawy (por. list z Rzymu, w:
EF-470214-1).



[66] List do jego corek z Asesorii
Centralnej, z Rzymu, w: EF-461213-1.

[67] «Pamietam dzien 16 lipca 1949
roku — wspomina Encarnacion
Ortega — gdy zlozyly Wiernos¢ [tu:
Wiernos¢ (Yac. Fidelitas) to prawne
okreslenie przyjecia przez czlonka
Opus Dei stalego, nieodnawialnego
cztonkostwa w Dziele. Poczatkowo
bowiem kazdy wierny odnawia
swoje cztonkostwo co roku - przyp.
tlum.] — Dzielo stalo sie ich droga juz
na zawsze — pierwsze trzy jego corki
numerariuszki pomocnicze: Dora del
Hoyo, Concha Andrés i Antonia
Pefiuela. Nasz Ojciec byl przez chwile
na spotkaniu ze wszystkimi. Chwile,
ktora okazala sie niezwykle
serdeczna. W pewnym momencie,
jakby myslac na glos, powiedzial
konfidencjonalnym tonem: Patrze na
Was i oczom nie wierze... Na chwile
wracam pamieciq do tamtego 14
lutego 1930, kiedy zaczgtem
odprawiac¢ Msze Swietq nic nie



wiedzqc... I skoriczytem wiedzqc
wszystko... Mozna byto ustyszeé
przelatujacg muche: wszystkie
bylySmy pod wrazeniem stow
naszego Ojca» (Encarnacion Ortega
Pardo, RHF, T-05074, s. 122).

* (lac.) Tobie, Panie, zaufatem
[fragment hymnu Te Deum
laudamus] - przyp. thum.

[68] Apuntes, nr 1610, z 8 V 1940.

[69] List do Alvara del Portillo oraz
do swoich synéw w Madrycie, z Avili,
w: EF-400704-1.

[70] List z 14 1T 1944, nr 9. W tym
samym liScie, przechodzac do
porzadku dziennego nad kwestiami
historycznymi i nie wchodzac w
szczegoty, zalozyciel Opus Dei pisze
na temat tych ksiezy:

Poniewaz jednak nie zdotali
zrozumie¢ w petni tego, o co Bog nas
prosi, zwtaszcza, jesli chodzi o



specyficzne apostolstwo sekcji
zerniskiej — dwaj czy trzej sposrod nich
stali sie dla mnie prawdziwq koronq
cierniowq, poniewaz wprowadzali w
btqd i doprowadzali do
nieporozumien — wkrotce musiatem
zrezygnowac z ich pomocy.
Zwracatem sie od tej pory od czasu do
czasu do innych kaptanow, nie
zwiqzanych w Zaden sposob z
Dzietem, aby spowiadali ludzi z Dzieta
i aby odprawiali ceremonie liturgiczne
dopoki nie znajdziemy odpowiedniego
rozwiqzania tej istotnej potrzeby
(ibidem, nr 9).

Dokument, o ktorym mowa to
Instrukcja z 911935, nr 59; powiada
sie tam, ze: Kaptani, na razie — az do
odwolania przeze mnie — powinni sie
ograniczyc do udzielania
sakramentow i do wykonywania
funkcji czysto koscielnych.

[71] Apuntes, nr 138, z 26 XII 1930.
Aluzja do przyszlych kaplanow,



wywodzacych sie sposrod Swieckich
z Dziela, znajduje sie w: Apuntes, nr
101, z XI 1930 oraz 867,z 9 XI 1932.

[72] W liscie do bpa Leopolda Eijoy
Garaya, z Pampeluny, pisal: Mysle, zZe
nie skoricze tutaj przed 5 lipca.
Wspaniate zniwo. Az przyjemnie
popatrzed, z jakim oddaniem
odbywajq rekolekcje ci swieci ksieza z
Nawarry. Gdyby Pan nie wskazat mi
w tak jasny sposob innej drogi,
mogtbym nie robic nic innego niz
pracowac, cierpiec¢ i modlic sie za
moich braci ksiezy diecezjalnych...,
ktorzy stanowiq mojq drugq
dominujqcq pasje (List z Pampeluny,
w: EF-410625-1).

[73] List z Madrytu, w: EF-400423-1.
Por. takze: Apuntes, nr 1618, z 4 VIII
1940.

[74] Por. José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 120.

[75] Por. ibidem, s. 118.



[76] Te ,Tygodnie studiow”, ktore
pdzniej nazywac sie beda
»,Lygodniami pracy”, odbyly sie
pomiedzy 17 a 24 marca 1940 roku
oraz miedzy 10 a 18 sierpnia tego
roku. Na ten temat por.: Alvaro del
Portillo, PR, s. 932; Francisco Ponz
Piedrafita, Mi encuentro con.., s.
47-50; Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, s. 104.

[77] Przy wielu okazjach usitlowat
zlozy¢ swoja funkcje na rece biskupa,
aby poswieci¢ wiecej czasu Dzielu. W
grudniu 1945 roku nadal nalegak:

Ukochany Ksieze Biskupie,

przy wielu okazjach wyrazatem
wobec Wlaszej] E[kscelencji] moje
pragnienie rezygnacji z funkcji
rektora Krolewskiego Patronatu
Swietej Izabeli. Dzis z petnym
szacunku uporem ponawiam wobec
mojego Ksiedza Biskupa te
rezygnacje, poczqwszy od
najblizszego stycznia i prosze usilnie,



by ja przyjqc. Innemu ksiedzu funkcja
ta bedzie odpowiadac, skromna pod
wzgledem materialnym, ale
tradycyjnie prestizowa (List z
Madrytu, w: EF-451204-1).

W dwa tygodnie pdzZniej,
otrzymawszy w koncu zgode don
Leopolda, ktora ten wydat whrew
wlasnej woli, zlozyl rezygnacje z
funkcji rektora, w pisSmie
skierowanym do przewodniczacego
Rady Administracyjnej Dobr
Dziedzictwa Narodowego:

Mam zaszczyt oswiadczyc¢
Szanownemu Panu
Przewodniczgcemu, Ze
przezwycieZywszy serdeczny opor
Najdostojniejszego i Przewielebnego
Ks. Biskupa Madrid-Alcald, i z jego
btogostawieristwem, ze wzgledu na
stan zdrowia i nadmiar obowigzkow
kaptaniskich, sktadam rezygnacje z
funkcji rektora Krolewskiego



Patronatu Swietej Izabeli, od dnia 1
stycznia przysztego roku, 1946.

Niech Bog zachowa na wiele lat Pana
Przewodniczqgcego.

Madryt, 19 grudnia 1945
Rektor

(Archivo del Patrimonio Nacional -
Patronatos Reales — Patronato de
Santa Isabel -Expediente personal —
Pudlo 182/21).

Urzedowym pismem z 17 IV 1946
Radny Oddelegowany do Zarzadu
Dziedzictwem Narodowym
zawiadamial go o przyjeciu
rezygnacjii «<wyrazait gleboki zal w
imieniu tegoz Patronatu, a takze w
swoim wlasnym, ze nie moze juz
liczy¢ na tak wartosciowa
wspolprace i niezastgpiona pomoc,
ktora dotad sSwiadczyt Wlasza]
E[kscelencja]» (Ibidem).



[78] List z 14 11 1944, nr 9.

[79] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 47.

[80] Don Josemaria, aby utatwic
spowiedz swoim duchowym
dzieciom, w pierwszej potowie lat
czterdziestych rozmawiat ze swoimi
znajomymi ksiezmi diecezjalnymi i
zakonnikami na temat zwyczajow i
ducha Dziela, aby wlasciwie mogli
sie nimi zaja¢ w konfesjonale. Wsrod
tych os6b znajdowali sie don José
Lopez Ortiz w Madrycie; don Ramon
Roquer Vilarrasa oraz don Sebastian
Cirac Estopafian w Barcelonie; don
Eladio Espafia Navarro oraz don
Antonio Rodilla Zanoén w Walencji;
don Eliodoro Gil Rivera w Lednie;
don Daniel Llorente Federico oraz
penitencjarz katedralny w Valladolid
etc. Por. Maria Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, s. 3; José Luis Muzquiz
de Miguel, RHF, T-04678/1, s. 25;
Francisco Ponz Piedrafita, Mi



encuentro con.., s. 58-59; list do don
José Marii Bularta Ferrandiza, z
Walencji, w: EF-411220-1 itd.

[81] List z 14 IT 1944, nr 9. Kaptani
nie stanowili po prostu wsparcia dla
dzialalnosci grupy swieckich, lecz tak
kaplani, jak i Swieccy — organicznie
wspolpracujacy — mieli podobne
zasadnicze znaczenie, tak jak to ma
miejsce w Kosciele. Zalozyciel Dziela
rzeczywiscie od samego poczatku
widzial je jako czgstke Ludu Bozego,
jako czgsteczke Kosciota.

* Romanskie mury miejskie Avili,
zachowane w nienaruszonym stanie,
stanowig jeden z najpiekniejszych i
najbardziej znanych zabytkow tego
miasta — przyp. ttum.

[82] Przy tej okazji, don Josemaria
najpierw zatrzymat sie — po
przyjezdzie do miasta — u bpa
Santosa Moro. Nastepnie przenidst
sie do seminarium aby poprowadzic
rekolekcje. Stamtad wystal 4 lipca



1940 list do Alvara del Portillo oraz
pozostatych syndw w Madrycie:

Niech Jezus zachowa moich synow.

Tym razem nie moge da¢ dumnego (?)
nagtowka ,pod murami”, poniewaz
pisze do Was z seminarium (List do
Alvara del Portillo oraz do synéw w
Madrycie, z Avili, w: EF-400704-1).

[83] Apuntes, nr 1616.
[84] Apuntes, nr 101,z XI 1930.

[85] W Katarzynce z 9 listopada 1932
roku czytamy, ze cztonkowie Opus
Dei powinni staraé sie zy¢ Swieta
Liturgia Kosciola, i kazdy z nich
powinien modlic sie i umartwiac
zwtaszcza za nowych kaptanow w
czasie suchych dni postu, gdy nasi
otrzymujq sakrament kaptaristwa
(Apuntes, nr 867).

[86] List z 8 VIII 1956, nr 5.

[87] Alvaro del Portillo, PR, s. 958.



[88] José Luis Muzquiz opowiada z
calkowita prostota, w jaki sposob
zostal powotany do kaptanstwa:
«Pamietam serdecznos¢, jaka
okazywatl Ojciec, gdy w swoim
pokoju w akademiku przy Jenner 6
zapytal mnie, czy chcialbym zostac
kaplanem. Synu moj, powiedzial do
mnie Ojciec, czy chciatbys zostac
kaptanem? ,Tak, Ojcze, z radoscig” —
odpowiedzialem. Wiec dogadaj sie z
Alvarem co do Twoich studiow» (José
Luis Muzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, s. 32).

W liScie do swoich dzieci z 1945 roku
zalozyciel Opus Dei pisal: Mddlcie sie
takze, aby nikt w Dziele nie czut sie w
Zaden sposob przymuszany, by zostac
kaptanem. I jednoczesnie, by zawsze
byli ci, ktorzy postuchajq gwizdniecia
Pasterza, ktory ich wota; Bozego
przymusu delikatnego i petnego
mitosci (List z 2 11 1945, nr 22).

[89] Apuntes, nr 1854, z 9 XI 1941.



[90] Don José Maria Bueno Monreal
poznal don Josemarie w 1927 lub
1928 roku na wydziale prawa. Bral
udzial w przygotowywaniu
dokumentéw potrzebnych, by Dzielo
zyskalo aprobate jako Pobozne
Stowarzyszenie. Wzigl na siebie
kierownictwo studidéw trzech
pierwszych czlonkow Dziela, ktorzy
otrzymali Swiecenia kaplanskie. Pod
koniec 1945 roku zostat biskupem
Jaki, a nastepnie Vitorii. W 1954 roku
zostal mianowany arcybiskupem
koadiutorem Sewilli, a w cztery lata
pozniej zostal kardynatem. Zmart w
1987 roku.

[91] List z Madrytu, w: EF-420517-1.
* (fac.) Celujacy - przyp. ttum.

[92] Por. list z Madrytu, w:
EF-420607-1.

[93] List z 8 VIII 1956, nr 13. Por.
takze José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 24.



[94] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 136; oraz Droga, nr
657-661.

[95] Por. Mt 6, 16-18 [Kiedy poscicie,
nie bqdzcie posepni jak obtudnicy.
Przybierajqg oni wyglad ponury, aby
pokazac ludziom, ze poszczq.
Zaprawde, powiadam wam: juz
odebrali swojq nagrode. Ty zas, gdy
poscisz, namasc sobie gtowe i umyj
twarz, aby nie ludziom pokazac, ze
poscisz, ale Ojcu twemu, ktory jest w
ukryciu. A Ojciec twaj, ktory widzi w
ukryciu, odda tobie — przyp. ttum.].

[96] De Spiritu Operis Dei, nr 16.
Dokument ten zostal dostarczony
razem z innymi w 1941 roku
biskupowi Madrytu, w celu
uzyskania aprobaty diecezjalne;j. Por.
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
s. 98-112.

[97] «WS$rod nich — wspomina ks.
pralat Alvaro del Portillo —
znajdowato sie dwu dominikanow,



profesoréw rzymskiego ,,Angelicum?,
ktorzy nie mogli tam wykladac z
powodu wojny Swiatowej: byl to o.
Muiiiz, ktory wykladal nam teologie
dogmatyczna oraz o. Severino
Alvarez, profesor prawa
kanonicznego. O. Celada OP, ktory
pracowat dluzszy czas w Instytucie
Biblijnym w Jerozolimie by} naszym
profesorem Pisma Swietego. Sposrod
tych profesorow kilku zostato
biskupami, a niektorzy, jak don José
Maria Bueno, ktory wdrazal nas w
tajniki teologii moralnej, zostali
potem kardynatami. Ojciec José
Lopez Ortiz, potem arcybiskup i
naczelny kapelan wojskowy,
wykladal nam historie Kosciota. Don
Maéaximo Yurramendi, przyszly
biskup Ciudad Rodrigo, don Joaquin
Blazquez, dyrektor hiszpanskiego
Instytutu Teologicznego i 0. Permuy
CMF dopelniali sklad profesury, jaka
dla nas dobrano. StudiowaliSmy
bardzo intensywnie» (Alvaro del
Portillo, PR, s. 958).



Por. takze José Maria Bueno Monreal,
w: Testimonios..., s. 17 oraz José
Maria Garcia Lahiguera, wowczas
kierownik duchowy madryckiego
seminarium, w: Testimonios..., S. 162;
list do bpa Leopolda Eijo y Garaya, z
Madrytu, w: EF-420517-1 oraz list do
synow w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-440301-1.

[98] José Maria Bueno Monreal, w:
Testimonios..., s. 17.

[99] Biskup Lopez Ortiz, profesor
Uniwersytetu w Madrycie, a w tym
okresie takze wykladowca
kandydatow do kaplanstwa,
opowiadal: «Ojciec mowil mi o
swoich trzech synach, ktérzy mieli
zosta¢ wyswieceni, z wielkimi
nadziejami. Podobnie jak o innych
sprawach, o ktérych mi opowiadal,
mowil mi o tym z zupelng wiara i
pewnoscia. Mowil mi, ze wszyscy
cztonkowie Dziela, aby moc
prowadzic¢ skuteczne apostolstwo



poprzez swoja prace zawodowa,
powinni mie¢ wyksztalcenie
porownywalne z tym, jakie maja
ksieza, chociaz ogromna wiekszosc z
nich nie zostanie wyswiecona,
poniewaz nie stanowi to ich
powolania. Mogac liczy¢ u
wszystkich na taka sama formacje,
on sam, albo jego nastepcy, powolaja
do kaplanstwa tych, ktorych uznaja
za stosowne, szanujac wolnos¢
kazdego z nich, jesli chodzi o
przyjecie tego powotania. To, Ze ci
trzej zaczeli wowczas studia
teologiczne, nie bylo wiec czyms$
nadzwyczajnym, poniewaz z czasem
bedzie to normalne w Dziele, gdzie
wszyscy cztonkowie powinni miec
odpowiednig formacje doktrynalno -
religijng. Dlatego od razu zaczeli
studiowac kolejni, a potem nastepni,
bez przerwy. I rzeczywiscie tak sie
stato. O wszystkim tym mowil mi jak
0 czyms, co wspoltworzy apostolska
esencje Dziela, i co wobec tego w
jasny sposob pochodzilo wprost od



Boga» (José Lopez Ortiz, w:
Testimonios..., S. 232-233).

[100] RHF, AVF-0079, z 11 1944.

[101] Nigdy nie mozna uznac naszej
formacji za zakoriczonq: przez cate
zycle, z catq cudownq pokorq
powinniscie doskonali¢ Wasze
przygotowanie ludzkie, duchowe,
doktrynalno-religijne, apostolskie i
zawodowe (List z 6 V 1945, nr 19).

[102] Jest to jedna z przyczyn, dla
ktorych internat nie moze znalez¢
zastosowania do cztonkow Dzieta,
ktorzy powinni zy¢ wtasnie w swiecie,
od poczqtku swego powotania,
wszystkimi cnotami kaptariskimi
(Ibidem, nr 20).

[103] Stworzenie Centrum Studiow
Koscielnych Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza, z
siedziba przy Diego de Ledn
(Lagasca, nr 116), ktdre to miejsce od
jakiegos$ juz czasu byto centrum



studiow, zostalo zakomunikowane
ks. biskupowi Madrid-Alcala z datg
10 grudnia 1943, to jest w dwa dni po
wydaniu dekretu erekcyjnego
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza (Por. RHF, D-15140).

[104] Na temat rozwoju
instytucjonalnego Opus Dei, por.
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
passim.

[105] Zalozyciel Opus Dei uzywa
bardzo podobnego poréwnania, by
opisac te sytuacje: Nasza iter
iuridicum [(tac.) droga prawna —
przyp. thum.] wydaje sie — w ludzkich
oczach — zawita. Jednak, gdy minie
pewien czas, mozna bedzie zobaczyc,
Ze jest to ciqgty marsz naprzod z
twarzq zwrocong ku Bogu (List z 29
XII1947/14 11 1966, nr 163).

[106] Por. Apuntes, nr 60, z 16 VI
1930.



[107] Por. KPK 1917, kan. 974 oraz
979.

[108] Por. list z 6 V 1945, nr 11.

[109] Przegladajac liste tytutow
Swiecen, przewidywanych przez
Codex iuris canonici, zatozyciel w ten
sposob rozpatrywat ich przydatnosc:

Zaden z tytuléw przewidzianych dla
kaptanow diecezjalnych nie
odpowiada naszemu przypadkowi.
Nie pasuje tytut beneficii [(fac.)
beneficjariusza - przyp. thum.],
poniewaz wymaga wyznaczenia,
jeszcze przed swieceniami,
odpowiedniego beneficjum; nie nadajq
sie takze pozostate przewidziane
przez prawo. Nie sq odpowiednie
tytuty servitii dioecesis [(tac.)
postugujacy w diecezji — przyp.
thum.] ani missionis [(tac.)
[postugujacy] na terytorium
misyjnym — przyp. thum.], poniewaz
wymagajq od duchownego obietnicy
pracy kaptariskiej w okreslonej



diecezji lub na okreslonym terytorium
misyjnym; niewtasciwy jest tez tytut
patrimonii [(tac.) [z tytulu
posiadania] majgtku — przyp. ttum.]
lub pensionis [(fac.) [z tytulu
pobierania] pensji - przyp. ttum.],
poniewaz wymaga posiadania
osobistego majqtku wystarczajgcego
do wlasnego utrzymania przez cate
zycie. Nie mozna takze przyjqc
tytutow pauperitatis [(tac.) [z tytutu]
ubostwa — przyp. ttum.] oraz mensae
communis [({ac.) [z tytulu] wspdlnoty
stohu - przyp. ttum.], poniewaz sq one
zastrzezone dla zakonnikow (list z 14
I1 1944, nr 16).

[110] Por. Alvaro del Portillo, PR, s.
346

[111] W lipcu 1941 roku konsultowat
sie z bpem Marcelino Olaecheg w
Pampelunie. Jeszcze raz myslal,
blednie, ze znalazt wlasciwe
rozwigzanie: Spokojnie omawiatem —
pisal — z Ksiedzem Biskupem problem



naszych kaptanow i jasno widze
rozwiqzanie praktyczne,
natychmiastowe i kanoniczne, Bogu
dzieki (list do jego syndw w
Madrycie, z Pampeluny, w:
EF-410603-2).

[112] Nasuwaty mi sie rozmaite
rozwiqzania, a wszystkie zte.
Najlepsze podsungt mi don Leopoldo:
stworzyc¢ kapelanie, aby w pewien
Sposob kaptani byli przypisani do
Opus Dei. Ale to oznaczatoby
ogromny wydatek, na ktory nie
moglismy sobie pozwolic i nic by to
nie rozwiqzywato (List z 29 XII
1947/14 11 1966, nr 159; Por. KPK
1917, kan. 128).

Inny z kanonistow, z ktorymi
konsultowatl sie bezskutecznie byt
don José Maria Bueno Monreal (Por.
Alvaro del Portillo, Sum. 540).

[113] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
159.



* (fac.) Stowarzyszenie Kaptanskie
Swietego Krzyza — przyp. thum.

[114] Zachowala sie kartka z
kalendarzyka z notatka i rysunkiem:
RHF, D-15077. Sporzadzajac rysunek
pieczeci Dziela, zalozyciel mial na
mysli znajdujacy sie na plaszczyznie
okrag, w ktory zostal wpisany krzyz.
W oryginale jednak znajdujemy
sze$¢ albo siedem linii: jednych
wyraznie niepewnych, innych
famanych. Jednych krotkich, innych
w obrebie okregu, ktore nadaja mu
wyglad sferyczny. Tylko naglym i
gwaltownym przyplywem emocji
mozna by bylo wytlumaczyc tak
dziwne drzenie piora i niepewnos¢
reki. Jednak ta hipoteza nie wyjasnia
wszystkiego, gdyz krzyz 1 notatka,
przeciwnie, sg poprowadzone
pismem pewnym, normalnym i
bardzo wyraznym. Wydaje sie, Ze ten
pierwszy projekt mial przedstawiac
krzyz wewnatrz kuli ziemsKkie;j.



[115] Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 45; Por. Takze
Narcisa Gonzalez Guzman, RHF,
T-04989, s. 7. Wiele lat pdzniej
zalozyciel Opus Dei uczynit krotka
aluzje do tego, co sie zdarzyto
tamtego dnia:

14 lutego 1943, gdy odprawiatem
msze w domu moich corek na ulicy
Jorge Manrique, po Komunii —
rozwiqzanie, ktorego szukatem!
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza. Jezus zechciat zwiericzy¢ caty
gmach swym najswietszym Krzyzem.

Pamietam dobrze, ze zrobitem
rysunek pieczeci — az do tego doszto! -
i zawiozlem go do Alvara (List z 29
XII 1947/14 11 1966, nr 159).

[116] Alvaro del Portillo, Sum. 540
oraz 541.

* (fac.) Brak sprzeciwu [forma
wyrazenie zgody przez wladze
koscielng] — przyp. ttum.



**(lac.) Tytulem przynaleznosci do
stowarzyszenia — przyp. ttum.

[117] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
159.

[118] W Swieto Przeistoczenia, 7
sierpnia 1931 roku, Pan pozwolil mu
ujrzed, ze zatriumfuje przyciggajqc
do siebie wszystko, kiedy umiesci sie
Krzyz wraz z naukami Chrystusa na
szczycie wszelkiej ludzkiej
dziatalnosci (Apuntes, nr 217). W
zblizonym pomysle Krzyza
wpisanego w Swiat wyraza sie jego
zbawcza owocnosc.

[119] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
159.

[120] List z 24 X 1942, nr 66.
Wowczas - rozwija te mysl — bardziej
rzeczywisty staje sie nadprzyrodzony
sens naszego oddania, poniewaz
doswiadcza sie — na ciele i na duszy -
tej ofiary, ktorq ztozylismy Panu z
naszego zycia in odorem suavitatis



[(fac.) posrod mitej woni —przyp.
thum.].

[121] Encarnacion Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 27.

[122] Filozofie bdlu don Josemaria
streszczal w kilku zasadach,
opierajacych sie na duzej dozie
zdrowego rozsadku:

Bdl fizyczny, jesli mozna go
usmierzyc, sie usmierza. W zyciu
mamy przeciez wystarczajqco duzo
cierpien! A jesli nie mozna go
usmierzyd, to sie go ofiarowuje.

Chorym trzeba dac wszystko to, czego
potrzebujg; o ile nam moze brakowac
nawet rzeczy najpotrzebniejszych,
chorym - nie (Alvaro del Portillo, PR,
S. 968).

[123] List do o. Maximiliano Canala
OP, z Madrytu, w: EF-440216-1.



[124] List do jego synow w Madrycie,
z Lednu, w: EF-400806-1.

[125] List do jego synow w Madrycie,
z Lednu, w: EF-400808-1.

[126] List Isidora do José Orlandisa
Roviry, z 27 VIII 1940, w: IZL, D-1213,
466.

[127] List do jego synow w Madrycie,
z Segovii, w: EF-400823-1.

[128] List do jego synow w Madrycie,
z Segovii, w: EF-400827-1.

[129] Celem wizyty u bpa Marcelina
Olaechei bylo przejrzenie
dokumentéw, koniecznych do
zlozenia proshy o aprobate dla
Dziela: aby pokazac¢ Wlaszej]
E[kscelencji] te papiery, o ktorych
wspominatem, i wystuchac rad, jakich
mi Ojciec-Biskup w swej
szczodrobliwosci zechce udzielic.



Przyjade, w terminie, ktory Wlasza]
E[kscelencja] mi wskaze, jesli uzna za
stosowne.

Prosze nie przestawac sie za nas
modlic, a zwtaszcza za mnie, zawsze
niosqcego ciezki Krzyz (List z
Madrytu, w: EF-400910-1).

[130] Na temat choroby i Smierci
Isidora Zorzano, por. José Miguel
Pero-Sanz, op. cit., s. 297 in.

[131] List do jego synow w Madrycie,
z Segovii, w: EF-420712-1; list do
Alvara del Portillo oraz synéw w
Madrycie, z Segovii, w: EF-421104-2.

* (tac.) Uradowatem sie, gdy mi
powiedziano: ,,Pojdziemy do domu
Panskiego!” - Ps 122 (121), 1 - przyp.
thum.

[132] José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 39.



[133] Po wykonaniu koniecznych
badan, obejrzeniu przeswietlen i
licznych analizach lekarze
potwierdzili, ze chodzi o ziarnice
ztosliwg, chorobe Hodgkina. Chory
zapadl na chroniczne schorzenie
wezléw chionnych, ktore
wywolywalo dreszcze, goraczke,
zmeczenie, brak apetytu, postepujace
oslabienie, bardzo zaawansowang
anemie oraz coraz bardziej
intensywne dusznosci. Chorobliwy
rozrost weziow chlonnych
spowodowat nacisk na oskrzela, ich
spiaszczenie i ograniczenie do jednej
czwartej przestrzeni ptucne;j
koniecznej do oddychania, co
ttumaczyloby straszliwe dusznosci i
ogromne wyczerpanie (Por.
Posiciones y articulos para la causa
de beatificacion y canonizacion del
Siervo de Dios Isidoro Zorzano
Ledesma, del Opus Dei, Madrid 1948).

[134] Javier de Ayala Delgado, Sum.
7580; Por. takze: Francisco Ponz



Piedrafita, Mi encuentro con.., s. 139
oraz Eduardo Alastrué Castillo, Sum.
5537.

[135] Luis Palos Yranzo, Sum. 5568.

[136] Por. José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 75.

[137] Por. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159, IX, s. 25.

* (fac.) Skala - przyp. thum.

[138] Por. np. listy do Alvara del
Portillo, z Burgos, w: EF-390224-4
oraz EF-390323-5; z Madrytu, w:
EF-390518-5 oraz z Burjasot, w:
EF-390606-1.

[139] List, w: EF-410625-1.

[140] Pismo odreczne, zredagowane
w Vitorii, w: EF-430228-1.

[141] Por. ibidem.



[142] Codex Iuris Canonici (Kodeks
Prawa Kanonicznego) 1917, kan. 673.
Por. Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., s. 120.

[143] List z 14 11 1944, nr 12.

* Tytulem [przynaleznosci] do
Stowarzyszenia - przyp. ttum.

[144] Kanon 673 Kodeksu z 1917
stanowi, ze stowarzyszenie zycia
wspolnego bez Slubow «nie jest
zakonem we wilasciwym sensie tego
stowa». Stowarzyszenia te pojawily
sie w wieku XVII, w celach
apostolskich: zajmowaly sie
biednymi i chorymi, postuga
kaptanska etc. Chociaz ich
czlonkowie nie skladali slubow
publicznych, zycie wspdlnotowe,
ktore prowadzili, byto podobne do
zycia zakonnikow. Stad tez, wobec
zagrozenia, ze stowarzyszenie zycia
wspolnego bez slubow mogloby sie
mylic¢ z zakonem lub zgromadzeniem
zakonnym, zalozyciel dodat



wyjasnienia w tresci tekstow
normatywnych (Lineamenta, nr 1
oraz Constituciones, nr 1), aby
podkresli¢ swiecki charakter Opus
Dei. To zycie wspolne zycia powinno
by¢ interpretowane w sensie jak
najszerszym, to znaczy dotyczy
jedynie ducha i prawa wtasnego, nie
zas rzeczywistego mieszkania pod
wspolnym dachem (List z 14 11 1944,
nr 12).

[145] Patrzac pod wzgledem
prawnym na duszpasterska
rzeczywisto$¢ Opus Dei w tym
rozwigzaniu prawnym — pozostatych
cztonkow, tworzqcych dzieto
wlasciwe, zjednoczone i
nierozerwalne od Stowarzyszenia
Kaplariskiego Swietego Krzyza —
pozostaje ona stabo zarysowana pod
wzgledem profilu i rozmiarow; ale
czlonkowie Opus Dei nadal sa
zwyklymi Swieckimi i pod tym
wzgledem zachowuja



sautentycznos$c¢” Opus Dei. Por. List z
14 11 1944, nr 12.

Chociaz faktycznie Stowarzyszenie
stanowi ,niewielkie jadro” zlozone z
kaplanow i swieckich z Dziela, z
prawnego punktu widzenia Opus Dei
jawi sie jak gdyby wchloniete przez
Stowarzyszenie Kaplanskie Swietego
Krzyza. Tak wiec np. w dekrecie
biskupa Madrid-Alcald, w ktorym
aprobowane zostaja Konstytucje
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza z 25 I 1944 r. méwi
sie, ze: «Na mocy tych Konstytucji
zostajg okreslone w odpowiedni
SposoOb natura, cele, dzialalnosc,
praktyki ascetyczne, ustroj
Stowarzyszenia oraz jego
szczegoOlnego narzedzia apostolstwa,
zwanego Opus Dei» (Por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 18, s. 529).



[146] Por. José Orlandis Rovira,
Memorias de Roma en guerra
(1942-1945), Madrid 1992, s. 411in..

[147] List do jego synow w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-430510-1.

[148] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
552. Por. takze: José Orlandis Rovira,
Memorias..., rozdz. 14: «Una pagina
de historia del Opus Dei», s. 65-69.

Kilka dni wczes$niej, 21 maja,
Francisco Botella, ktory spedzil kilka
miesiecy we Wloszech, byl na
prywatnej audiencji u Piusa XII,
ktory pytat go o Ojca i Dzielo oraz o
sprawe ,sprzeciwu ze strony
dobrych”. Por. Francisco Botella
Raduan, RHF, T-00159, X; s. 16.

Na temat ranka 4 czerwca, gdy
odbyla sie audiencja, kilka anegdot
cytuje José Orlandis. Kiedy wyszli z
domu z Alvarem del Portillo nie
znalezli zadnego samochodu i
musieli wsig$¢ do tramwaju, zeby



podjechac¢ do Watykanu i sie nie
sp6zni¢. Alvaro ubrany byl w galowy
mundur inzyniera drog i w tramwaju
ustyszal, jak jaki$ pan mowi: Nie do
wiary, taki mtody i juz admirat!

Kiedy dotarli do Portyku Spizowego,
na widok tego efektownego i
nieznanego sobie munduru gwardia
szwajcarska dostala rozkaz:
Bacznos¢! Alvaro odebral przeglad
oddziatu i nastepnie wszed! do sali
audiencyjnej. Por. José Orlandis
Rovira, Memorias..., s. 67-68.

[149] Alvaro del Portillo odwiedzil
miedzy innymi mons. Montiniego,
Zastepce Sekretarza Stanu
[pbézniejszego papieza Pawla VI -
przyp. thum.],mons. Ruffiniego, kard.
Pizzardo, prefekta Seminariow i
Uniwersytetow, kard. Tedeschiniego,
kard. Vidal y Barraquera, oo.
Larraona i Montota, klaretynow, o.
Albarede, benedyktyna, Dyrektora
Biblioteki Watykanskiej, kilku



dominikanow: oo. Suareza, Canala i
in. Por. José Orlandis Rovira,
Memorias..., s. 68.

[150] Por. List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya, z Madrytu, w: EF-430613-1
oraz Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., Aneks Dokumentalny 9, s.
516-520. Na temat procedury
prawnej uzyskania diecezjalnej
erekcji przez Stowarzyszenie
Kaplanskie Swietego Krzyza, por.
ibidem, s. 122 i n.

[151] List do jego synow w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-430725-1.

* (lac.) Zycie sie zmienia, ale nie
konczy sie — przyp. thum.

[152] Por. Maria Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, s. 16; Eduardo Alastrué
Castillo, Sum. 5546.

[153] Telegram do Antonia Huerty
Ferrera, z Madrytu, w: EF-430716-1.
Proces beatyfikacyjny Isidora



Zorzano, ktorego stawa Swietosci
byla bardzo rozpowszechniona,
zostal otwarty w Madryciell grudnia
1948 roku. Por. José Luis Muzquiz de
Miguel, Sum. 5797.

[154] Por. AGP, Seccion Juridica III/
15015.

[155] Por. Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 13,
s. 525. Najpierw trzeba bylo uzyskac
nihil obstat ze strony Swietej
Kongregacji Swietego Oficjum, ktéra
to decyzja zostata zakomunikowana
Swietej Kongregacji Zakonéw 29 IX
1943 roku; Por. ibidem, Aneks
Dokumentalny 12, s. 524.

O dniu 11 pazdziernika 1943 roku,
kiedy juz zostalo wydane nihil obstat,
ale wiadomosc o tym nie dotarta
jeszcze do Madrytu, opowiada pralat
Alvaro del Portillo anegdotke. Tego
dnia, bedgc w towarzystwie
zalozyciela, powiedzial mu:



— Ojcze, bedzie Ojciec zadowolony
jutro, bo jest Swieto NajsSwietszej
Maryi Panny z Pilar. A Ojciec mu
odpowiedziak:

— Zawsze jestem zadowolony, a juz
szczegolnie kiedy jest swieto maryjne,
ale jesli chodzi o swieta, to wole to
dzisiejsze, bo jest to swieto
Macierzyristwa Maryi (Alvaro del
Portillo, PR, s. 712).

[156] List z Madrytu, w: EF-431020-1.

* (fac.) Nalozenie rak[w gescie
konsekracji] — przyp. thum.

** (fac.) Rzym przemowil — przyp.
thum.

[157] List do opata koadjutora
Montserrat, dom Aurelia Marii
Escarré Jané OSB, z Madrytu, w:
EF-431029-1.



O dobrym humorze don Josemarii
niech $wiadczy fakt, ze dodat w liscie
do opata Montserrat:

Jeszcze nie dotarto ,paliwo”, o ktorym
Ojciec mowit: zapewniam Ojca, zZe
zostanie przyjete z radosciq... a
radosc bedzie wzrastac wraz z
ozywczym ptynem.

Tym ,,paliwem” bylo kilka butelek
likieru — ,,Aromas de Montserrat” —
ktore obiecal wysltac¢ o. Escarré.
Potem znowu don Josemaria: Dotarty
butelki z Aromes, i ku zadowoleniu
znawcow, zostat im ztozony nalezny
im hotd (List z Sewilli, w:
EF-431217-1).

[158] List z Madrytu, w: EF-431203-2.

[159] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
553.

[160] Dekret kanonicznego
erygowania stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza; 8 XII



1943 r., w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 14,
s. 526-527.

[161] Por. RHF, D-15140.

[162] W piSmie tym zauwaza sie, ze
zgodnie z lineamenta Constitutionum
[(fac.) zapisami Konstytucji — przyp.
tlum.] najwyzsze stanowiska w
Stowarzyszeniu obsadza
Przewodniczacy, po wystuchaniu
Rady; ale poniewaz ten organ jeszcze
nie istnial, wyznaczenie jego skiadu
don Josemaria powierzyt
pierwotnemu i naturalnemu
przetozonemu, ktérym byt biskup.

Proponowane nominacje byly
nastepujace: «Sekretarz Generalny,
D. Alvaro del Portillo y Diez de
Sollano; wicesekretarz dziela
Swietego Michala, D. José Luis
Muzquiz de Miguel; wicesekretarz
dziela Swietego Gabriela, D. José
Maria Hernandez Garnica;
wicesekretarz dziela Swie;tego Rafala,



D. Pedro Casciaro Ramirez;
administrator generalny, D. Ricardo
Fernandez Vallespin» (Por. RHF,
D-15138).

* (fac.) Przewodniczacy
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza — przyp. thum.

[163] Ibidem.
[164] Por. RHF, D-15139.

[165] Na temat formuly skladania
Wiernosci [por. przypis ttumacza w
przypisie 67], por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 16, s. 528.

[166] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
87.

W nihil obstat dla erygowania
diecezjalnego, wydanym przez
Swietg Kongregacje Zakonoéw
zapisano, ze Przewodniczacy
powinien o$wiadczyc¢ swoja



wieczysta wiernosc¢ przed biskupem
oraz zZe ten ostatni ma wladze sanacji
i dyspensy, jesli chodzi o defekty
inkorporacji (Por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 13, s. 525).

W korespondencji biskupa Madrid-
Alcalé ze Swietg Kongregacja
Zakondow na temat erygowania
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza, z 19 XII 1943 roku,
jest mowa, ze: «Moderator nuper
erectae Societatis Sacerdotalis
Sanctae Crucis coram me perpetuam
emisit fidelitatem [(Yac.)
Przewodniczacy dopiero
erygowanego Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza
przede mna ztozyl wieczysta
wiernosc - por. przypis ttumacza w
przypisie 67 — przyp. ttum.] (ibidem,
Aneks Dokumentalny, 17, s. 528).

[167] List z 31 V 1943, nr 53.

* (fac.) Droga — przyp. thum.



[168] List z 14 11 1944, nr 12.

[169] Nie mam sympatii — pisze — dla
tych, ktorzy skaczq w proznie,
poniewaz mysle, Ze mozna is¢
naprzod krok za krokiem —
zachowujqc to, co jest zasadnicze,
jako cos nienaruszalnego. W ten
Sposob postepuje Kosciot, rzqdzony
przez Ducha Swietego, aby budowaé
na podtozu pewnym i mocnym
(Ibidem, nr 11).

[170] Oto cytat z listu z 11 IIT 1940:
Kiedy Niebiosa uznajq, Ze nadeszta
wlasciwa pora, sprawiq, ze
utworzymy — w organizacji
apostolstwa w Kosciele — koryto,
ktorym powinna poptynqc rwqca
rzeka, jakq jest Dzielo, a ktora w
obecnych okolicznosciach nie znajduje
odpowiedniego miejsca dla siebie:
bedzie to zadanie bardzo ciezkie,
bolesne i trudne. Trzeba bedzie
zwyciezy¢ mnostwo przeciwnosci, ale
Pan nam pomoze, poniewaz wszystko,



gdy chodzi o Jego Dzielo, jest Jego
Wolg (nr 46).

* Hiszp. przystowie ,,dac kota za
zajaca” (hiszp. dar gato por liebre),
majace podobne znaczenie jak
polskie: ,zamienil stryjek siekierke
na kijek” — przyp. ttum.

[171] Por. Sabina Alandes Caldés,
RHF, T-04855, s. 4.

* (fac.) Nalozenie rak — przyp. thum.

** (lac.) Jest w tym palec Bozy —
przyp. thum.

[172] List z Madrytu, w: EF-440531-1.

[173] Trudnosci i niedostosowania
Zwigzane z przyjetym rozwigzaniem
sg z naciskiem podkreslane w
cytowanym liscie z 14 lutego 1944 r.
Bylo to opatrznosciowe zrzadzenie,
gdyz w przeciwnym wypadku
sprawialoby wrazenie, ze pdZniejsze
etapy iter iuridicum [(Yac.) drogi



prawnej — przyp. thum.] byly czystym
kaprysem. Wsrod przeszkod
zaznacza zalozyciel nastepujace:

Rozwigzanie to nie jest wygodne,
gdyz to, co jest zasadnicze — Opus Dei,
okazuje sie w nim czyms
drugorzednym (ibidem, nr 12).

Opus Dei — ktore stanowi nasze
prawdziwe Dzieto — staje sie czesciq
Stowarzyszenia Kaptariskiego
Swietego Krzyza, podczas gdy w
rzeczywistosci Stowarzyszenie
Kaplariskie Swietego Krzyza jest
jedynie niewielkq czesciq Dzieta
(ibidem, nr 17).

[174] Por. AGP, Seccion Expedientes,
D-660.

[175] List z Madrytu, w: EF-440425-1.

[176] W liscie zalozyciela Opus Dei
do opata koadjutora Montserrat, dom
Aurelia Marii Escarré Jané OSB, z El
Escorialu, w: EF-440515-1.



[177] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
762. Rekolekcje zalecane przez
Kodeks Prawa Kanonicznego dla
roznych etapow swiecen zakonczyli
przed 15 czerwca, kiedy to don
Josemaria, jako Przewodniczacy
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza, potwierdzal, ze
kazdy z trzech kandydatow do
$wiecen odbyt Swiete Rekolekcje w
czasie przewidzianym przez Kodeks
Kanoniczny dla otrzymania Swieceri
Kaptariskich w klasztorze El Escorial,
w domu ksiezy paulistow (Fernandez
de la Hoz, 21) oraz w jednym z
naszych domow. Por. takze AGP,
Seccion Expedientes, D-660.

* Rubryki - wskazowki liturgiczne
dotyczace gestow i roznych
czynnosci wykonywanych przy
sprawowaniu ceremonii
liturgicznych. Nazwa pochodzi od
czerwonego koloru (Yac. rubrum),
ktorym uwagi tego rodzaju sa



zapisane w ksiegach liturgicznych —
przyp thum.

[178] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
762. Kiedy Ojciec udawat sie do
Escorialu, aby poprowadzic¢
rekolekcje, jak to miato miejsce w
maju, zatrzymywat sie w klasztorze i
zajmowat pokoj, ktorego uzywat
takze sw. Antoni Maria Claret; lekcji
praktycznych liturgii zwykle udzielat
im w kaplicy uzywanej przez tego
Swietego. Por. takze: José Luis
Muzquiz de Miguel, RHF, T-04678/1,
S. 43.

[179] Na przykiad, ze kaplan nie ma

by¢ wlascicielem dusz, ale po prostu

narzedziem Ducha Swietego, ktéry je
prowadzi. Por. ibidem, s. 119.

[180] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
762 oraz AGP, Seccion Expedientes,
D-660.

[181] Por. AGP, Seccion Expedientes,
D-660, Tessera Studiorum. Biskup



Garcia Lahiguera wspomina, ze
«pomimo wielu obowiazkdow, ktore
mieli ci chlopcy, uzyskali
nadzwyczajne wyniki; profesorowie
byli ujeci ich przygotowaniem, a
mnie to nie dziwilo, gdy
przypomnialem sobie poziom
intelektualny ich studiow swieckich,
a takze ich oddanie nauce, wspierane
niewyczerpanym zapatem

Ojca» (José Maria Garcia Lahiguera,
w: Testimonios..., s. 162). «Wszyscy
trzej mieli juz bardzo dobre
przygotowanie humanistyczne i
naukowe i pracowali bardzo
intensywnie nad przedmiotami
studiow koscielnych» (José Maria
Bueno Monreal, en Testimonios..., ob.
cit., s. 17).

[182] Profesorem Spiewu byl don
Enrique Masso, ktory udzielat lekcji
mieszkancom Diego de Leon i uczyt
Spiewu gregorianskiego w osrodku
przy Jorge Manrique. Por. Francisco
Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, s. 46;



Maria Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 17.

[183] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
763 oraz AGP, Seccion Expedientes,
D-660.

[184] Apuntes, nr 123, z 9 XII 1930.

[185] Por. relacja Teodora Ruiza
Jusué (26 VI 1944), w: AGP, Seccion
Expedientes, D-660. Ojciec
opowiedzial o tym wydarzeniu
podczas medytacji, wieczorem 25
czerwca. Por. Francisco Ponz
Piedrafita, RHF, T-04151, s. 79.
Wyswiecenie kaplanow
wywodzacych sie z Opus Dei bylo
przedmiotem jego ufnej i wytrwatlej
modlitwy przez pietnascie lat.

[186] Por. relacja Teodora Ruiza
Jusué (20 maja-28 lipca 1944, s. 20),
w: AGP, Seccion Expedientes, D-660.

[187] Ibidem, s. 2. Bylo to przy okazji,
gdy don Leopoldo opowiedzial im, ze



pewnego dnia do jego gabinetu
przyszed! Alvaro. Biskup powiedzial
mu o swoim zaniepokojeniu, ze
kampania prowadzona przeciw
Dzielu wytworzy urazy u cztonkow
Opus Dei. Alvaro wowczas
powiedzial mu, by sie nie martwil,
poniewaz oni wiedza dobrze, ze jest
to sprawa, na ktorg Bog pozwolil, aby
ich poprawic i ze najlepszy dowdd na
to jest taki, ze uzyl do tej operacji
platynowego skalpela.

Kiedy don Leopoldo skonczyt swoje
opowiadanie, Alvaro, ktory siedzial
obok, powiedzial mu: «Ale, Ksieze
Biskupie, ja to powiedziatem,
poniewaz to wiasnie ustyszatem od
Ojca». A don Leopoldo odpark:
«Niedaleko pada jabiko od

jabloni» (Manuel Botas Cuervo, RHF,
T-08253, s. 26).

[188] Relacja Adolfa Rodrigueza
Vidala (25 VI 1944), w: AGP, Seccién
Expedientes, D-660.



[189] Ibidem.

* (fac.) Ciebie Boga [wystawiamy] -
przyp. thum.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-14-rozwoj-dziela/
(01-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-14-rozwoj-dziela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-14-rozwoj-dziela/

	Rozdział 14: Rozwój Dzieła

