
opusdei.org

Rozdział 14: Rozwój
Dzieła

1. Trójka rodzeństwa. 2.
„Apostolstwo apostolstw”. 3.
Największy cud. 4.
Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża. 5. Śmierć
Isidora "Nihil obstat" Stolicy
Apostolskiej. 6. Pierwsi kapłani.

28-08-2018

Rozwój Dzieła

1. Trójka rodzeństwa



„Etap przejściowy”, o którym
wspomnieliśmy, gdy donia Dolores i
jej córka wzięły z radością na siebie
prace domowe w ośrodkach Dzieła,
nie zakończył się wraz ze śmiercią
Babci. Ale gdy zabrakło matki
założyciela, zaszła zmiana w
stosunkach, jakie utrzymywało
między sobą troje rodzeństwa, a
także w ich stosunku do Dzieła.
Chociaż wszyscy troje – Josemaría,
Carmen i Santiago – należeli do tej
samej rodziny, ich własne
doświadczenia i naturalne
skłonności były bardzo odmienne.
Jest oczywiste, że każda osoba niesie
ze sobą niezbywalny – choćby nawet
najskromniejszy –bagaż własnych
ambicji i nadziei. Jest też prawdą, że
każde z trojga – tak Carmen, jak i
Josemaría oraz Santiago – miało
szczególny sposób bycia. Pod
niektórymi względami ich
charaktery były podobne, z przyczyn
biologicznej dziedziczności albo
otrzymanego wychowania. Jednak



byłoby interesujące dowiedzieć się z
całą pewnością, po kim odziedziczyli
silny temperament, wspólny dla
trojga, który z rzadka ujawniał się
zapalczywie, by po chwili nie
pozostawić po sobie najmniejszego
śladu urazy.

Jeśli prześledzimy historię życia
każdego z nich, zauważymy, że ich
losy nie przebiegały równolegle,
chociaż należeli do jednej rodziny.
Dzieciństwo Santiago miało
naprawdę niewiele wspólnego z tym,
jakie przeżyli jego brat i siostra. W
trzy tygodnie po jego przyjściu na
świat matka skończyła czterdzieści
dwa lata. Nigdy nie dane mu było
poznać szczęśliwego i naznaczonego
powodzeniem domu rodzinnego z
dawnych czasów w Barbastro. Kiedy
się urodził, rodzina Escrivów była
prowadzona przez Krzyż. Było to
otoczenie szczęśliwe, ale naznaczone
wieloma bolesnymi
doświadczeniami. Rodziców i dzieci



spotkało to, co się dzieje z duszami
świętych, które Bóg stopniowo
opróżnia z samych siebie, aby
napełnić je własnym Duchem.
Podobnie działo się z rodziną don
Joségo, którą Pan stopniowo zbliżał
do ducha Dzieła. Ich długa tułaczka
od miasta do miasta, od wyrzeczenia
do wyrzeczenia, wymagała
niezliczonych ofiar, które wszyscy
dyskretnie przechowywali między
najbardziej intymnymi
wspomnieniami.

Po upływie długiego czasu, gdy już
nie żyli ani Carmen ani Josemaría,
Santiago wspomniał o czymś, co w
niezatarty sposób naznaczyło jego
egzystencję, a o czym nie ośmieliłby
się opowiadać za życia swego
rodzeństwa:

«Nasz dom – wyznał – nigdy nie był
normalnym domem w najściślejszym
znaczeniu tego słowa. Dla mnie
normalny dom to taki, gdzie dzieci



mogą przyjmować przyjaciół,
zapraszać ich na obiad, czy na
podwieczorek itd. Ja nie zawsze
mogłem to robić. Pamiętam, że
nawet gdy studiowałem na
Uniwersytecie, jeśli ktoś mnie
zapraszał, ja nie mogłem mu się
zrewanżować. Tak samo było z moją
siostrą Carmen»[1].

Po śmierci don Joségo Opatrzność
urządziła wszystko w ten sposób, że
starszy brat, tak jak obiecał nad
ciałem zmarłego ojca, zastąpił go. To
dawne, smutne Boże Narodzenie
roku 1924 było ciężką próbą dla całej
rodziny i okazało się niezapomniane
dla Santiago, będącego jeszcze wtedy
małym dzieckiem. Jedyną
nadzwyczajną rzeczą na
świątecznym stole, na którą mogli
sobie pozwolić, był kawałek
marcepanu, który kupiła Carmen.
Okazało się jednak, że był zepsuty i
trzeba go było wyrzucić. W kilka dni
później malec przeżył kolejne



rozczarowanie. W samym środku
żałoby, dziecko żyło nadzieją
otrzymania zabawki na święto
Trzech Króli*. Zamiast tego spotkał je
niespodziewany cios:

«Zapadło mi także w pamięć –
wspomina po pół wieku –
rozczarowanie, jakie mnie spotkało
na Trzech Króli w domu. Zostawili
mi pudełko, byłem podniecony,
myśląc, że jest tam samochodzik, ale
po otwarciu pudełka okazało się, że
jest tam para butów»[2].

Później nadszedł krótki okres
przejściowy w życiu rodziny. W
kwietniu 1927 roku don Josemaría
wyjechał do Madrytu, by skończyć
studia uniwersyteckie i zrobić
doktorat. Donia Dolores czekała w
Fonz na wieści od syna, aby
przenieść się z całą rodziną do
Madrytu. Z niecierpliwością liczyli
upływające dni. Dla małego Santiago
dni ciągnęły się w nieskończoność,



do tego stopnia, że niecierpliwość
rozpalała boleśnie jego wyobraźnię i
sny:

«Czekałem, że Josemaría przyjedzie,
by się z nami zobaczyć, ale tak się nie
działo. Nadzieja jego przyjazdu
sprawiała, że śniło mi się, że
przybywa na białym koniu. Jednak
nie zapominał o mnie: co tydzień
przysyłał mi pocztą dziecięce
pisemka»[3].

Począwszy od listopada 1927 roku,
gdy rodzina sprowadziła się do
stolicy, don Josemaría już nie
rozstawał się ze swymi najbliższymi;
jednak już wkrótce –
niespodziewanie – kapłan stał się
głową także innej, nowej rodziny.
Donia Dolores i Carmen po
macierzyńsku opiekowały się Santi.
«Także Josemaría bardzo się o mnie
troszczył – wspomina ten ostatni. –
Zabierał mnie na spacer, gdy tylko
miał wolną chwilę, zwłaszcza w



niedziele. Czasami zabierał mnie na
podwieczorek do kawiarni „El
Sotanillo”, gdzie spotykał się z
chłopcami, z którymi prowadził
apostolstwo. Nie zdawałem sobie
dobrze sprawy z pracy, jaką
prowadził, ale tam się ona toczyła.
Później Josemaría już nie mógł
poświęcać mi tak wiele czasu,
ponieważ musiał zajmować się
pierwszymi członkami Dzieła. Dla
mnie to było niczym nowe sieroctwo,
bo Josemaría i Carmen opiekowali
się mną jak rodzice»[4].

Poczucie, że nadszedł dla niego czas
nowego osierocenia nie wzięło się z
chorobliwej wrażliwości, ale z tego,
że naprawdę ojcowskie uczucia jego
brata Josemaríi skierowały się w
stronę nowej rodziny. Z
przenikliwością właściwą dziecku, i z
lekkim odcieniem zazdrości, Santi
określał nowych przybyszów, jako
„chłopców Josemaríi”. Jego lęki
spełniły się po części, gdyż



odwiedzających mieszkanie przy
Martínez Campos było coraz więcej i
spiżarnia donii Dolores wyraźnie
cierpiała z powodu apetytu
dopisującego gościom.

Zupełnie inne było życie Carmen.
Między innymi dlatego, że była od
Santiago dwadzieścia lat starsza i
mogła równie dobrze pełnić rolę jego
matki, jak zresztą on sam wspomina.
Dom rodzinny, osierocenie małego
Santi i owdowienie matki rozbudziły
hojne odruchy w sercu Carmen. Z
drugiej strony, w świecie jej
kobiecych uczuć nie brakowało
pewnego romantyzmu, mimo, że
zawsze stała nogami mocno na
ziemi. Marzyła o podróżach i z
wielką przyjemnością czytała
książki[5]. Odrzuciwszy dobrowolnie
otwierające się przed nią możliwości
wyjścia za mąż, Carmen wzięła na
siebie troskę o Dzieło, nie
zapominając o swojej rodzinie.



Gdy zmarła matka, córka skończyła
już czterdzieści lat. Dawna zgrabna
brunetka, jaką była Carmen we
wczesnej młodości, stała się teraz
prawdziwą kobietą, bardzo
doświadczoną tak w czasie wojny jak
pokoju, pewną swych przekonań,
wytrwałą w realizacji celów i –
podobnie jak jej bracia – obdarzoną
bardzo wielkim sercem.

Co się zaś tyczy matki, donia Dolores
była prawdziwą ostoją, jak widać z
perspektywy wielu lat, konieczną, by
przetrwać „etap przejściowy”. Nic
więc dziwnego, że syn bardzo się
zaniepokoił, gdy dowiedział się o jej
śmierci. Kto mógłby zastąpić Babcię
w tej roli, którą tak skutecznie
spełniała? Kto zastąpi ją w
zadaniach, jakie spełniała wobec
kobiet, zbliżających się do
działalności apostolskiej Dzieła?
Jedynie Ojciec tworzył i przekazywał
rodzinną atmosferę tam, gdzie
prowadzona była formacja tej grupy



kobiet, które wówczas odczuwały
powołanie do Dzieła. Cała inicjatywa
spoczywała na Ojcu, ale mógł on
liczyć na milczący przykład Babci i
domu rodzinnego w Barbastro, w
którym się wychowywał. Gdy
zabrakło donii Dolores, pierwszym
westchnieniem, jakie mu się
wyrwało, była spontaniczna i pełna
miłości skarga:

Boże mój, Boże mój, coś Ty zrobił?
Zabierasz mi wszystko, wszystko mi
zabierasz[6].

Przemyślany plan, by Babcia
współpracowała w materialnym
zarządzaniu ośrodkami,
wspomagając pracę apostolską,
został podjęty już jakiś czas
wcześniej. Za jego powodzenie
członkowie Opus Dei ofiarowali
wiele modlitw i umartwień. Jednak
niedługo trwało, zanim don
Josemaría zdał sobie sprawę, że – jak
zawsze – Pan wyprzedza, wie więcej i



lepiej. Donia Dolores otrzymała swą
nagrodę i Carmen zajęła miejsce
opuszczone przez matkę.

Rzeczywiście, gdy spojrzymy na te
sprawy z wysoka –ponieważ w życiu
założyciela Dzieła nie wypada
przyjmować innego punktu widzenia
–wydarzenia, czasami po ludzku
niewytłumaczalne, zyskują pełen
sens w zgodzie z postanowieniami
Opatrzności. Jasno pozwala to
zrozumieć coś, o czym opowiadał
don Josemaría w roku 1948, w
siedem lat po śmierci swojej matki i
po przejęciu wszystkich jej zadań
przez Carmen.

Tuż przed wyjazdem do Rzymu, w
połowie maja 1948 roku, don
Josemaría znalazł się u nuncjusza,
który powiedział mu, że przeczytał w
L'Osservatore Romano, że Carmen
została przyjęta na audiencji przez
Ojca Świętego. I dodał, szczerze
zaskoczony:



– Nie wiedziałem, że ma Ksiądz
siostrę.

– Proszę zobaczyć, Księże Nuncjuszu, 
z jaką dyskrecją współpracowały ze
mną moja matka, niech spoczywa w
pokoju, i moja siostra [...]. Wydaje się,
że bez nich byłoby niemożliwe
nadanie Dziełu tej delikatności
chrześcijańskiego ogniska domowego,
prawdziwej rodziny.

I po chwili dorzucił jeszcze:

– Z drugiej strony proszę spojrzeć,
jakiej łaski udzielił nam Pan, że
oszczerstwa w tych ciężkich latach,
gdy Wasza Ekscelencja mógł nas
obserwować, nigdy jej nie dotyczyły.
Ponieważ teraz Carmen ma
czterdzieści kilka lat, ale miała tylko
dwadzieścia kilka, gdy zaczęła mi
pomagać...[7].

Także dzięki szlachetnej i godnej
obecności Carmen i donii Dolores,
założyciel Opus Dei mógł prowadzić



intensywną pracę apostolską z
kobietami. Między jesienią 1940 i
1942 roku prowadził kierownictwo
duchowe wielu pań domu poprzez
konfesjonał, a także wielu innych
kobiet rozproszonych po całym
kraju, w oczekiwaniu na otwarcie
pierwszego ośrodka kobiet.

W tych latach „sprzeciwu ze strony
dobrych” Carmen, wytrwała i
zdecydowana, poświęciła się w
służbie Dziełu całą duszą i ciałem.
Część tych zadań polegała na
wypełnieniu luki pozostawionej
przez donię Dolores. Carmen pełniła
funkcję pani domu i administratorki
na Diego de León z głębokim
poczuciem odpowiedzialności. Nie
pozwalała sobie na odpoczynek.
Pracowała niestrudzenie. Ale nie
popadała w znużenie, nie traciła
głowy, nie dawała wytrącić się z
równowagi drobnym
przeciwnościom. Jej obowiązki
obejmowały nieskończoną liczbę



spraw: od poszukiwania i
przyuczania żeńskiego personelu, aż
po nauczanie tych służących
doktryny chrześcijańskiej.

Carmen rzeczywiście świetnie
gotowała i po mistrzowsku
przygotowywała zarówno dania
smażone, jak sztufady, zupy i desery.
Jednak były to czasy, w których
entuzjazm najlepszych nawet
kucharek gasł z powodu
niedostatków żywności, z systemu
kartkowego albo tragicznej jakości
węgla, który gospodynie domowe
doprowadzał do rozpaczy. Kuchnia
znajdowała się w piwnicy, a Carmen,
która mieszkała na pierwszym
piętrze, wchodziła i schodziła
dziennie po stromych i wąskich
schodach po kilkadziesiąt razy.
Zachowanie czystości i pranie były
kolejnymi poważnymi obowiązkami
w tym domu, w którym wkrótce
zamieszkało w sumie ponad
czterdziestu rezydentów. Oprócz



codziennych prac domowych były
jeszcze nadzwyczajne obowiązki:
posiłki z zaproszonymi gośćmi,
doglądanie zaopatrzenia, naprawy,
sporządzanie notatek na temat
dobrych albo złych doświadczeń, i
przyuczanie jednej z pierwszych
kobiet z Dzieła, którą Carmen miała
u swego boku – w tym czasie była to
Nisa[8].

Wszystkie te prawdziwe prace
apostolskie, zwane pracami
domowymi, były konieczne. Potem
Carmen musiała także dyskretnie
przejąć obowiązki Babci przy
wspólnych pracach krawieckich,
podczas których zawsze potrafiła
czegoś nauczyć albo opowiedzieć
anegdotkę, aby ożywić spotkanie.

Zostały jeszcze zadania zastrzeżone
dla Babci, takie jak pranie bielizny
Ojca. Świadek tej sceny opowiada, że
przy Diego de León, «w latach 1941 i
1942, czasami ciocia Carmen



„obrażała się” na Ojca, gdy
znajdowała koszule poplamione
krwią na skutek ciężkich umartwień,
jakie czynił, aby popchnąć naprzód
rozwój sekcji żeńskiej Dzieła, która
właśnie wtedy zaczęła się na nowo
rozwijać»[9].

Carmen – „ciocia Carmen”, jak ją
nazywano – wkrótce podbiła serce
ludzi z Dzieła, mężczyzn i kobiet, we
wszystkim zastępując Babcię. W
Dziele wytworzył się rodzinny
zwyczaj, by z każdej podróży
przywozić mały prezencik, trochę
cukierków, albo jakiś smakołyk.
Babcia miała zwyczaj chować te
słodkości do komody, która stała u
niej w pokoju. I kiedy jej wnuki ją
odwiedzały, mogła ich czymś
poczęstować, dając się przy tym
wcześniej trochę prosić[10].

Ciocia Carmen ożywiła ten rodzinny
zwyczaj własnym kosztem.
Podpowiadało jej to serce, chociaż



zwykle nie była skłonna do
przesadnego okazywania uczuć. To
panowanie nad porywami serca
tyczyło się także relacji, jakie
panowały pomiędzy rodzeństwem,
złączonym głęboką miłością, ale
unikającym nadmiernego jej
uzewnętrzniania. Osobom trzecim
nie było łatwo zdać sobie sprawę, jak
wielka to była miłość, ponieważ don
Josemaría nigdy nie zrobił nic dla
swojego brata czy siostry kosztem
Dzieła. Nie poświęcił dla nich nawet
godziny przeznaczonej na formację
swoich duchowych dzieci. Zapał don
Josemaríi w stosunku do Dzieła
doprowadzał niejeden raz jego
siostrę do płaczu. Ale gdy obeschła
ostatnia łza, odzyskiwała spokój i na
nowo zaczynała się krzątać. Z
Carmen działo się to samo, co z
Babcią, kiedy skarżyła się, że całymi
dniami nie widuje syna, mimo że
mieszkają pod jednym dachem[11].



Jednak niewielu na pewno wiedziało,
do jakiego stopnia żywił on szacunek
dla swej rodziny. Jego wdzięczność
była czymś więcej niż mieszanką
miłości i oddania sprawiedliwości.
Każda doznana uprzejmość, nawet
najdrobniejsza, budziła w jego duszy
świadomość zaciągniętego długu,
który był gotów hojnie spłacić.
Wdzięczność don Josemaríi
przekraczała proste odwzajemnienie.
W jego pamięci zawsze tkwiło
przekonanie o niespłaconym w pełni
zobowiązaniu. I swoim
dobroczyńcom płacił modlitwą,
umartwieniami i odprawianymi w
ich intencji mszami[12].

Komu zawdzięczał więcej, jak nie
swojej rodzinie? Miłość i
wdzięczność łączyły się z
wypełnianiem czwartego
przykazania Bożego, które nazywał 
najsłodszym zaleceniem
Dekalogu[13].



Z okresu swego pobytu w Burgos w
1938 roku przypomniał sobie jedną
ze swych podróży na front:
przesiadka w Miranda de Ebro, stacja
w Haro, a potem Logroño, gdzie
przechodząc obok cmentarnego
ogrodzenia poczuł, że serce
podchodzi mu do gardła. Na
cmentarzu w Logroño był
pochowany jego ojciec[14]. Dla
założyciela Opus Dei, z przyczyn
przekraczających prostą miłość
synowską, szczątki don Joségo
stanowiły prawdziwe relikwie. I po
cichu poczynił postanowienie, by je
pewnego dnia „wydobyć”. Wydobyć
je z zapomnienia i oddalenia.
Wydobyć je dla wszystkich członków
Opus Dei, którzy, Bożym
zrządzeniem, zaciągnęli duchowy
dług wobec tego chrześcijańskiego
dżentelmena, jeszcze przed
założeniem Dzieła.

Przy różnych okazjach Babcia
mówiła o swojej woli, by spocząć u



boku męża w oczekiwaniu na
zmartwychwstanie na końcu czasów.
Tak więc, gdy tylko minęła pierwsza
rocznica zgonu donii Dolores, don
José María Millán, dawny kolega don
Josemaríi z seminarium w Logroño,
zawiadomił go, że zrobił to, o co go
prosił założyciel, by umożliwić mu
ekshumację szczątków jego ojca. 27
kwietnia 1942 roku wyruszył
samochód, z Ricardem Fernándezem
Vallespínem za kierownicą, aby
przewieźć z Logroño doczesne
szczątki don José Escrivy. Ojciec i
Ricardo, zaopatrzeni we wszystkie
stosowne pozwolenia i cynkową
skrzynię, na cmentarzu zjawili się
rankiem we środę 29 kwietnia. Gdy
zbliżyli się do grobu, zobaczyli, że
jest otwarty i że grabarze kopią już
ziemię. Wkrótce widać już było
zobaczyć trumnę. Pod ciężarem
ziemi załamały się deski. Bez trudu
wydobyto kości. W pomieszczeniu
przycmentarnym zalutowali potem
cynkową skrzynię i natychmiast



udali się w drogę powrotną do
stolicy[15].

Pierwszą osobą, którą spotkał don
Josemaría po wejściu do domu przy
Diego de León, była Nisa. Ojciec miał
na sobie swój krótki, czarny płaszcz
sukienny, a pod pachą niósł
skrzynkę. Powiedział jej cicho, z
satysfakcją w głosie: - Mam tutaj
szczątki mego ojca – tonem kogoś, kto
w końcu spełnił honorową
obietnicę[16].

W kaplicy przy Diego de León, na
stoliku przykrytym czarnym suknem
postawił skrzyneczkę. Została tam do
następnego dnia, z wyjątkiem kilku
godzin, gdy musiał przenieść ją do
swego pokoju, gdzie, by nie kłaść jej
na podłodze, postawił ją na swoim
łóżku[17]. 30 kwietnia skrzynia ze
szczątkami Dziadka została złożona
na cmentarzu de la Almudena, u stóp
trumny Babci, w szerokim dole[18].



Minęły lata. Gdy zakończono prace
przy przebudowie domu przy Diego
de León, siedziby Komisji
Regionalnej Opus Dei w Hiszpanii,
don Josemaría mógł wypełnić swe
pobożne postanowienie. Szczątki
obojga Dziadków zostały złożone w
krypcie domu 31 marca 1969
roku[19]. W ten sposób znalazły się
w miejscu sobie należnym, wśród
rodziny. Ze strony założyciela Dzieła
nie stanowiło to aktu szczególnego
wyróżnienia swoich krewnych.
Najstarsze jego dzieci z Dzieła prosiły
go, by uczynił tak w akcie
sprawiedliwego podziękowania, tak
jakby dla wszystkich dobrodziejów
Dzieła, reprezentowanych przez
tych, którzy współpracowali od
samego początku. Do dobroczyńców
don Josemaría zaliczał wszystkich
rodziców i braci wiernych Opus Dei.

Dziś – komentował założyciel Dzieła
w 1973 roku – kiedy pójdę do krypty,
gdzie spoczywają szczątki moich



rodziców, nie będę się modlił tylko za
nich. Moja modlitwa dziękczynna i
błagalna obejmie dusze wszystkich
rodziców i rodzeństwo wszystkich
tych, którzy tworzą Opus Dei, i
naturalnie będę się modlił za
wszystkie dusze w Czyśćcu, nawet te,
które – jestem pewien, że z dobrymi
intencjami – nie zrozumiały lub
czyniły trudności mojej pracy lub
pracy Opus Dei[20].

* * *

Pierwszymi osobami, u których Opus
Dei na ziemi zaciągnęło duchowy
dług, byli bez wątpienia Escrivowie.
W obliczu Boga życie założyciela
Dzieła składało się z długów –
duchowych i materialnych względem
swoich krewnych: rodziców i
rodzeństwa. A jeśli chodzi o
zarządzanie ośrodkami Dzieła,
zobowiązania zaciągnięte wobec
matki i siostry były największe. Nikt
tego nie wiedział lepiej od samego



założyciela. Carmen pracowała u
podstaw „apostolstwa apostolstw” i
nauczyła się od swego brata, jak
traktować osoby zatrudnione w
domu.

Pewnego dnia, prawdopodobnie w
roku 1944, pewnemu studentowi
mieszkającemu przy Diego de León
przyszedł do głowy pomysł, który już
wcześniej świtał w głowach wielu
innych osób. Bardziej niż ciekawość,
było to zdziwienie: dlaczego Carmen
i Santiago nie należeli do Opus Dei?
Młodzieniec zapytał o to Ojca, który
równie dobrze mógłby sam
odpowiedzieć, ale wolał, żeby sami
zainteresowani rozproszyli te
wątpliwości: To jest tylko ich sprawa;
jeśli chcesz, zapytaj ich o to sam –
odpowiedział mu[21]. Odpowiedź
była po prostu taka, że osobiste
powołanie Carmen i Santiago nie
polegało na tym, by być członkami
Dzieła, ale by współpracować w ten
sposób, w jaki to czynili.



2. „Apostolstwo apostolstw”

Była druga południu 13 października
1941 roku, kiedy don Josemaría
przyjechał do seminarium w Léridzie
na zaproszenie biskupa Moll Salorda,
aby poprowadzić rekolekcje dla
kapłanów z tej diecezji. Wkrótce po
przyjeździe poczuł
niewytłumaczalną tęsknotę na myśl,
że pozostawił za sobą w Madrycie
miłość łączącą go z jego synami.
Wziął więc do ręki pióro, aby
opowiedzieć im o oznakach
serdeczności ze strony Księdza
Biskupa i uprzejmości przełożonych
seminarium:

Bóg mu to nagrodzi!

Mimo wszystko – ciągnie – pobyt
będzie mi się dłużył, ponieważ cały
czas mam głowę pełną spraw, które
trzeba u Was uruchomić[22].

(Za tęsknotą i uprzejmościami kryło
się niewypowiedziane wspomnienie



rekolekcji prowadzonych właśnie w
tym seminarium w kwietniu
poprzedniego roku i tego, że musiał
je przerwać, gdy Álvaro del Portillo
przekazał mu telefonicznie
wiadomość o śmierci donii Dolores).

16 października napisał do nich
ponownie:

Niech Jezus zachowa moich synów.

Wczoraj nie spodziewaliście się, że
zadzwonię, co? Jak zawsze zajęło mi
pół przedpołudnia, by doczekać się, aż
będzie można się dodzwonić. Kiedy w
końcu podłączą drugi telefon? Jeśli
podłączą, podajcie mi numer, i to
czekanie się skróci.

Odbywa tutaj swoje rekolekcje
dziekan z Fragi, miasta fig. Zobaczcie,
czy nie trzeba by było przywieźć
sporej porcji. Jeszcze nie znają ceny.
W zeszłym roku sprzedawali po 2
pesety za kilo; ale w tym roku
powiada, że chcą je sprzedawać po 5



peset. Zobaczcie, czy potrzeba i dajcie
mi natychmiast znać. Jeśli zamówimy
je, będę musiał powiedzieć, ile. Tu nie
ma ograniczeń[23].

Wymienia potem całą listę rzeczy,
które przyszły mu na myśl i które
trzeba było uruchomić: służba w
akademiku przy Jenner, domy, które
trzeba było urządzić, kupno mebli...

Ten list –napisał im w postscriptum – 
wygląda, jakby go napisał Łazarz na
spółkę z Martą. Biedna Maria![24].

Zdanie to należy potraktować jako
rodzaj żartu, bo wszystkie zmysły
don Josemaríi skupione były na
prowadzonych właśnie rekolekcjach.
A cała masa trosk, które przebiegały
mu przez myśl, nawet tych
najbardziej prozaicznych, jak zakup
suszonych fig, była podyktowana
zabiegami o Bożą chwałę oraz
miłością do jego synów[25].
Sprawdzalnym i namacalnym wręcz
faktem jest to, że w jego umyśle



koegzystowały wszelkiego rodzaju
projekty – te materialne i te duchowe
– pod przemożną władzą jednej
nadprzyrodzonej intencji. Czy w tych
warunkach miało w ogóle sens
rozróżnienie pomiędzy życiem
aktywnym i kontemplacyjnym,
pomiędzy medytacją i działaniem,
pomiędzy modlitwą i pracą? Marta i
Maria nie podążały skłócone, ani nie
szły każda osobno, lecz szły
trzymając się pod rękę, niczym dwie
kochające się siostry, ponieważ ich
wzajemna miłość, a także miłość do
Łazarza poruszały serce Chrystusa.

Dodajmy do tego jeszcze, że zdanie z
tego postscriptum zawiera także
odcień powagi, ponieważ odnosi się
do sedna posłania, jakie przynosi
światu Opus Dei, to znaczy
uświęcającej wartości pracy
wykonanej w obliczu Boga, z
czystością intencji. Tak komentuje to
założyciel Dzieła:



Pod względem duchowym lub
ascetycznym formacja, której udziela
nam Dzieło stara się wytworzyć w
naszych duszach stałą zdolność,
niejako instynkt, który doprowadziłby
nas do patrzenia zawsze z
nadprzyrodzonego punktu widzenia –
nie tracenia go – w każdej naszej
działalności. Nie żyjemy podwójnym
życiem, lecz jednością życia, prosta i
mocną, w której stapiają się i
wzajemnie przenikają wszystkie
nasze działania.

Kiedy hojnie odpowiadamy w tym
duchu, staje się on jakby drugą naszą
naturą: nie zdając sobie nawet
sprawy, przez cały dzień jesteśmy
posłuszni Panu i czujemy się
zobowiązani do tego, by mieszać Pana
do wszystkich naszych spraw, które
bez Niego wydają się nam nijakie.
Nadchodzi taki moment, w którym nie
jesteśmy w stanie rozróżnić, gdzie
kończy się modlitwa i zaczyna się
praca, ponieważ nasza praca jest



także modlitwą, kontemplacją,
prawdziwym życiem mistycznym w
jedności z Bogiem – bez żadnych
dziwactw – przebóstwieniem[26].

Jak tylko don Josemaría wrócił do
Madrytu, zajął się urządzaniem
mieszkania przy ulicy Villanueva 15
(potem 13), które zostało wynajęte
we wrześniu i dokąd przeprowadzili
się Álvaro i Isidoro Zorzano. Potem,
po długich poszukiwaniach znaleźli
inne niewielkie mieszkanko, w
którym mieszkała grupa osób, które
przygotowywały doktoraty albo już
pracowały zawodowo. Ośrodek ten
powstał w domu przy ulicy Núñez de
Balboa 116[27]. Ogólne pojęcie
„urządzania” mieszkania zawierało
w sobie problem służby domowej, to
znaczy prowadzenia ośrodka tak, jak
przystało na prawdziwy dom. Zajęcie
to założyciel Dzieła określił mianem 
Apostolstwa apostolstw, ze względu
na doniosłe skutki i skuteczność,
jakie z nim się wiązały w działalności



apostolskiej Opus Dei. Ponadto praca
ta sprawiała, że jego córki, sprawując
obowiązki domowe, stawały się
duszami kontemplacyjnymi.

W roku 1942 oraz w następnych
latach w ośrodku przy Jorge
Manrique kobiet z Dzieła było bardzo
niewiele. Tak znacząca była
dysproporcja w rozwoju obu gałęzi
apostolskich, męskiej i kobiecej, że
podczas rekolekcji, które samotnie
odbywał don Josemaría w listopadzie
1941 roku, postanowił sobie,
ożywiany tajoną nadzieją, że
poświęci znaczną część swej posługi
kapłańskiej pracy kobietami w
Dziele, która, jak przeczuwam – pisał
– musi zaowocować bardzo szybko
znacznym wzrostem, tak pod
względem liczby, jak i formacji[28].
Przez kilka lat niezmiennie stykał się
z nierównością liczbową części
Dzieła. A don Josemaría, uzbrojony w
wiarę, zamiast powstrzymać
postępujący rozrost ośrodków



męskich – Diego de León, Jenner,
Villanueva, Núñez de Balboa i Klitki,
starał się, jak mógł, by jego córki z
Jorge Manrique realizowały wielkie
zadanie, jakie przypadło im w
udziale we wszystkich ośrodkach
Dzieła jako ich szczególne
apostolstwo.

Aż nadto dobrze założyciel Opus Dei
znał zasady, jakimi rządziło się to 
apostolstwo apostolstw: po pierwsze
posługa względem całego Dzieła,
potem przyjdą inne, najróżniejsze
przedsięwzięcia apostolskie
prowadzone przez jego córki. Nie
trzeba było wielkiej przenikliwości,
by zdać sobie sprawę, że ta
dysproporcja pomiędzy liczbą
mężczyzn i kobiet aż prosiła się o
większą rozwagę. Dlatego decyzja
don Josemaríi, by w tym okresie
prowadzić dalej ekspansję Dzieła i
nie powstrzymywać jego rozwoju,
stanowiła akt zupełnego zaufania
Bogu.



Ojciec starał się im wyjaśnić, że
dopiero zaczynają. Prosił je o wiarę i
odwagę. Zaledwie z pół tuzinem
kobiet, o których wiem, że będą mi
wierne, napełnimy świat Bożym
światłem, ogniem Bożym. Miejcie
wiarę w Boga, i odrobinę wiary w tego
biednego grzesznika – prosił je[29].
Był to początek pracy i właśnie
dlatego pierwsze kobiety powinny
być gotowe na wszystko. Później,
wraz z rozwojem pracy apostolskiej,
pracami domowymi zawodowo
będzie się zajmować jedynie
niewielka część kobiet w Dziele. Moje
córki –mówił im Ojciec – będą
profesorami uniwersyteckimi,
architektami, dziennikarkami,
lekarkami... Ale na razie wszystkie
musiały zajmować się opieką nad
ośrodkami Dzieła w Madrycie.

W ciągu dwu lat akademickich
1941-1942 oraz 1942-1943 don
Josemaría z pomocą swej siostry
Carmen stoczył batalię o



przygotowanie, we wszystkim co się
tyczy prac domowych, nowych osób
prowadzących ośrodki i akademiki
Dzieła w Madrycie. Najgorszy ze
wszystkiego był pośpiech, a
największą przeszkodą był brak
czasu. Musieli więc uczyć się w
biegu.

Ciocia Carmen przyjęła na siebie
formację Loli, Nisy, Encarnity i kilku
innych. Carmen nadzorowała je i
udzielała porad wszystkim, nie
mieszając się do spraw, które do niej
nie należały, uczyła je i pociągała
własnym przykładem[30]. Ojciec zaś,
dzięki należnemu mu autorytetowi,
podtrzymywał na duchu i zachęcał
swoje córki do ciągłej formacji,
zawsze z wielką cierpliwością
poprawiając ich błędy. Don
Josemaría obdarzony był świetnymi
zdolnościami pedagogicznymi, na
konkretnych przykładach łącząc
teorię i praktykę. W ten sposób każda
z lekcji stawała się niezapomnianą



nauką. Lekcje dotyczyły
najróżniejszych potrzeb i działań,
często najzwyklejszych. Ojciec,
zawsze na posterunku, tłumaczył im,
jak wykonywać z największą
możliwą doskonałością – z miłości do
Boga – każdą pracę, choćby
wydawała się najmniej znacząca.
Chciał, by jego córki nauczyły się być
wiernymi w drobnych sprawach, w
codziennych zadaniach, ponieważ –
jak im mówił – taka jest właśnie
droga do tego, by uświęcić całą naszą
egzystencję.

Ojciec kłopotał się na przykład tym,
by wpoić im – podobnie zresztą jak
mężczyznom – by zamykały
delikatnie drzwi, to znaczy, bez
trzaskania i z miłością do Boga. Na
oczach instruowanej osoby, gdy
drzwi były otwarte chwytał za
klamkę, lekko ją naciskał i powoli
zbliżał drzwi do futryny, by zamknąć
je bezgłośnie. Potem pozwalał
klamce podnieść się, tak by drzwi nie



otworzyły się. A potem jeszcze raz
tak samo w drugą stronę[31].

Ojciec takie praktyczne lekcje
okraszał zwykle ciepłym słowem,
uśmiechem, a wewnętrznie –
modlitwą. (Można spokojnie założyć,
że te zabiegi pedagogiczne brały się z
wychowania i dobrych obyczajów,
jakich nauczył się w swoim domu w
Barbastro. Zawsze z wdzięcznością
pamiętał o nauce, jaką otrzymał od
swoich rodziców. Jeśli, gdy był
dzieckiem, prosili go o coś – na
przykład, by coś przyniósł – i robił to
niedbale, okazał niezadowolenie
albo przyniósł i oddał to w
pośpiechu, by iść się bawić, ojciec lub
matka uczyli go, jak powinien to
zrobić człowiek dobrze wychowany.
«Rękawiczki królowi trzeba podawać
w ten sposób: – mówili – z
uśmiechem, z szacunkiem, bez
zniecierpliwienia, uważnie)[32].



W ten sposób kobiety z Dzieła
nauczyły się wielu czynności.
Encarnita, bez przesadnej
drobiazgowości, podje nam cały
szereg obserwacji i mówi o całym
szeregu zajęć:

«Uczyłyśmy się tej ludzkiej
atmosfery, jaka powinna panować w
naszych domach; powinny być
czyste, gustownie urządzone, z
dbałością o szczegóły; bez skąpstwa,
ale też bez luksusów, z dbałością o to,
by rzeczy nie niszczyły się zbyt
szybko. Tłumaczył nam bardzo jasno,
że w kaplicy wszystko, co zrobimy,
powinno wydawać się nam jeszcze
niewystarczające. Nauczyłyśmy się,
że obrazy powinny być solidnie
powieszone, że meble nie powinny
rysować ścian, jak dobrze zamykać
drzwi. Jak dbać o harmonię i estetykę
zarówno przy układaniu kwiatów,
jak i na stole, albo w jakiejś gablocie.
Tłumaczył nam, jak po wejściu do
pokoju, powinnyśmy od razu



zauważyć, co jest przekrzywione,
zniszczone lub połamane. Zaś w
kaplicy wszystko powinno być
doprowadzone do stanu
doskonałego. Umiejscowienie
lichtarzy albo obrusa na ołtarzu, aby
jego końce opadały na równej
wysokości z obu stron. Żeby żaluzje
były opuszczone, gdy pali się światło
elektryczne... Także uparcie zwracał
nam uwagę, żeby nie palić więcej
lamp niż to jest potrzebne w danej
chwili.

Mówił nam o kwiatach, które
kładziemy na ołtarzu. Powinny być
umieszczone właśnie tam, pomiędzy
świecznikami, nie dotykając obrusa,
zawsze bez naczynia z wodą, która
mogłaby je lepiej zachować. W ten
sposób zostaną zupełnie poświęcone
– bez czegokolwiek, co przedłużyłoby
ich życie – ,dla Pana»[33].

W tej pracy nauczycielskiej
zadziwiająca była zdolność don



Josemaríi do formułowania zasad
teoretycznych i praktycznych,
którymi powinny się kierować. Były
to złote reguły, które zawierały
rozmaite konkretne aspekty ducha
Dzieła, wcielanego w życie, jeśli
chodzi o zarządzanie ośrodkami.
Reguły te składały się z łatwych do
zapamiętania zdań, wystarczająco
obrazowych, by głęboko zapadały w
pamięć. Jeśli brakowało jedzenia i
jego córki i synowie przesadzali w
ograniczeniach, Ojciec wymagał od
nich większej ufności. Bóg zadba o
swoje dzieci: Jeśli my Go zawodzimy –
mówił im – On nas nie zawiedzie[34].
Ale pozwalał na nadmierne zaufanie,
że rzeczy same im spadną z nieba,
niczym manna na pustyni: Trzeba
zastosować wszelkie środki ludzkie,
tak jakby nie było nadprzyrodzonych,
a potem zdobyć się na tak wielką
wiarę, jak gdyby sprawy zależały
wyłącznie od Boga[35].



Kobietom, które miały kierować
służącymi w ich zadaniach
domowych, doradzał, by – jeśli chcą,
by wszystko szło dobrze – one same 
były pierwsze jeśli chodzi o
nieprzyjemne czynności[36]. Jeśli
chodzi o praktykowanie ubóstwa,
pokazywał im, gdzie i jak oszczędzać:
uważnie trzymać delikatne
przedmioty, jak najszybciej
naprawiać usterki, przedłużać
żywotność sprzętów domowych.
Jednym słowem zachowywać się z
godnością, bez „dziadowania”, ale z
poświęceniem, zdając sobie sprawę,
że są matkami rodziny licznej i
biednej, świadomymi, że bogactwo
Opus Dei polega na tym, byśmy
potrafili żyć ubogo[37].

Ojciec lubił je widzieć pogodne i
pełne optymizmu, pogrążone w
pracy, uporządkowanej i skutecznej.
A jeśli chciały unikać wzlotów i
upadków, dawał im niezawodną
radę:



Czasami aż przyjemnie popatrzeć, jak
pracujecie – mówił z dumą do swych
córek – dobrze idzie Wasze życie
wewnętrzne, niestrudzenie pracujecie,
czynicie apostolstwo. Jednak nagle
następuje jakby zahamowanie i
zwalniacie tempa. I tak być nie może!
Wasze życie musi mieć rytm
równomierny, niczym tykanie zegara.
Aby to osiągnąć, tajemnica polega na
tym, by nakręcać je sprężyną miłości
Boga[38].

W końcu musiały ozdobić
wypełnianie swych zadań odcieniem
dyskretnej elegancji, ponieważ 
dobrej Administracji ani się nie widzi,
ani się nie słyszy* [39].

Nie trzeba mówić, że wprowadzenie
w życie tego sposobu
funkcjonowania z pewnością nie
wydawało się łatwe. Jednak te młode
kobiety prędko się go nauczyły
przede wszystkim pod ręką Ojca, ale
także dzięki wielu przeciwnościom



oraz popełnionym błędom i
pomyłkom. Tego rodzaju
przeciwności niektóre z nich
nazywały „katastrofami”, a Ojciec,
biorąc to od dobrej strony, nazywał je
„doświadczeniami”[40]. Drobne
katastrofy zdarzały się, jak to ma
miejsce wszędzie, i by nie powtarzały
się na przyszłość, sporządzano
specjalne notatki opisujące te
doświadczenia, aby iść naprzód i nie
wpaść dwa razy w te same tarapaty.
Nie brakowało także i wielkich
katastrof, ale stało się tak, że ta
największa z nich przyniosła ze sobą
najwartościowsze doświadczenie.

Mijał spokojnie rok akademicki
1942-1943 w akademiku przy Jenner,
gdy okazało się, że syn właściciela się
żeni. Samo to wydarzenie nie
musiało mieć żadnego wpływu na
życie studentów. Ale właściciel
nieruchomości, wykorzystując tę
szczęśliwą okoliczność, przedstawił
sądowe wypowiedzenie, powołując



się na to, że potrzebuje zajmowanych
przez akademik pomieszczeń na
mieszkanie dla nowej rodziny.

Rozmowa z adwokatem właściciela
domu uświadomiła Ojcu, że oddanie
sprawy do sądu zakończyłoby się
przegraną. Don Josemaría
zdecydował się działać jak
najszybciej, zanim sytuacja się
pogorszy. Pewnego ranka, bardzo
wcześnie, w towarzystwie Amadea
de Fuenmayora, poszedł zobaczyć się
z właścicielem. Rozmowa, choć
grzeczna, nie obiecywała zbyt wiele,
gdyż właściciel trzymał się ściśle
litery prawa i nie był gotów na żadne
ustępstwa, pomimo że w rozmowie
położono nacisk na wielkie
niedogodności, jakie spotkać muszą
w tej sytuacji ponad 50 osób w
samym środku roku akademickiego...

Nagle don Josemaría zmienił taktykę
i odezwał się do niego zupełnie
innym tonem:



–...Jestem kapłanem Chrystusowym
(W tym momencie właściciel domu,
otrząsnął się z początkowego
zaskoczenia i skupił się, by
zorientować się, do czego zmierza
wypowiedź don Josemaríi)...i nie
mogę pozwolić, by w samym środku
roku akademickiego akademik
musiało opuścić pięćdziesięciu
studentów, których dusze zostały mi
powierzone[41].

«Od tej chwili – opowiada
Fuenmayor – zupełnie się zmienił
przebieg rozmowy. Wówczas, jakby
na koniec długich negocjacji, które
osiągnęły satysfakcjonujący finał,
Ojciec bardzo autorytatywnie i z
wielką prostotą powiedział: Jutro mój
adwokat spotka się z pańskim i
sporządzą dokument, zawierający
następujące klauzule... I podyktował
jedną po drugiej te klauzule, które
następnego dnia przekazałem obu
prawnikom»[42].



Wręczył czek, jako gwarancję
wypełnienia uzgodnionych
warunków, i akademik mógł działać,
aż do lata, gdy zakończyły się zajęcia.
W międzyczasie, don Josemaría
zauważył, że przymusowa
przeprowadzka stwarza okazję do
powiększenia akademika. Poza tym
można było stworzyć pierwszą
zupełną i niezależną Administrację
domu, rodzaj administracji
modelowej[43].

Razem z ciocią Carmen Ojciec
zaprowadził kobiety, które miały się
zajmować prowadzeniem przyszłego
akademika na grób Dziadków na
cmentarzu la Almudena. Przy
szczątkach donii Dolores modlili się
w intencji tego nowego
przedsięwzięcia, kontynuacji
akademika przy Jenner, któremu tak
bardzo była oddana Babcia[44].

W alei La Moncloa, niedaleko
Miasteczka Uniwersyteckiego,



znaleźli dwie wille, które nie
znajdowały się obok siebie, lecz po
dwu stronach ulicy, jedna na przeciw
drugiej. Przez całe lato trwały prace.
Naprawa szkód wyrządzonych w
czasie wojny oraz adaptacja
budynków do ich nowego
przeznaczenia trwały kilka miesięcy.
Kiedy w październiku zjawiło się
około dziewięćdziesięciu studentów,
akademik nie funkcjonował jeszcze
nawet przez jeden dzień. Zaczęły się
przeciwności.

Administracją zajmowały się
Encarnita, Nisa i Amparo Rodríguez
Casado, która była bardzo słabego
zdrowia. Korzystały z pomocy i
doradztwa Carmen, chociaż raczej z
rzadka i na odległość, ponieważ
sama Carmen zajmowała się domem
na Diego de León. Wejścia i wyjścia
murarzy, malarzy i hydraulików nie
pozwalały ani na kontrolę
wykonywanych przez nich prac, ani
na utrzymanie odpowiedniej



czystości w domu. Oddzielenie od
siebie obu domów stwarzało kolejne
problemy i trudności. Na przykład
spiżarnia znajdowała się pod drugiej
stronie ulicy, i to w sporej odległości
od kuchni. Tak samo było z pokojami
i sypialniami, które znajdowały się w
obu willach.

Jak powiedział Ojciec kilka miesięcy
wcześniej, akademik Moncloa miał
być wizytówką Dzieła, na nim mieli
skupić swą uwagę ci, którzy nie
spoglądają przyjaźnie na Opus Dei,
starając się wytknąć potknięcia i
wady. Jednak z tego powodu nikt nie
powinien się niepokoić, ani zwracać
przesadnej uwagi na ciekawskich i
wrogo nastawionych, lecz starać się
wykonywać wszystko, jak najlepiej
się da w obliczu Boga[45]. Zbliżały
się święta Bożego Narodzenia i
funkcjonowanie administracji
akademika było –wedle opinii
zatrudnionych tam kobiet –



nagromadzeniem wszelkich
możliwych katastrof.

Spartaczona robota murarska i
naprawy hydrauliczne, zawinione
przez pośpiech i kiepskie materiały,
tak charakterystyczne dla okresu
powojennego, sprawiły, że obecność
robotników w domu była niemal
nieprzerwana. Instalacje się psuły;
trudności z zaopatrzeniem ciągle
rosły, a liczba mieszkańców była
bardzo duża.

Trudności stopniowo
podminowywały optymizm,
wyczerpywały energię i spokój
wewnętrzny zarządzających kobiet.
Do tego stopnia, że gdy zakończył się
pierwszy trymestr, wyrzuciły do
kosza dobrą radę o rytmie życia
przypominającym zegar. Ponadto
starając się poświęcać więcej czasu
na pracę, skracały godziny snu[46].

Już od jakiegoś czasu nie widziały
Ojca. Czas przedświąteczny był



bardzo wyczerpujący i nałożył się na
koniec trymestru. Praca się
skumulowała. Studenci wyjeżdżali
na wakacje i potrzebowali rzeczy z
pralni wcześniej niż zwykle, przed
ustalonym terminem. Niektóre
służące wyjeżdżały, by spędzić święta
ze swoimi rodzinami. I jakby tego
było mało, spadły na nie
przygotowania świąteczne.

23 grudnia przybył do nich Ojciec.
Przyszedł, by z wyprzedzeniem
złożyć im życzenia świąteczne.
Przyniósł im też prezent od cioci
Carmen. Zawołał Nisę i Encarnitę,
które wkrótce zjawiły się w jadalni.
Pokazał im prezent: była to taca z
lakowanego drewna ze wzorem
przedstawiającym ptaki o
przepięknym upierzeniu. Przysunął
sobie krzesło do stołu, by przez
chwilę porozmawiać ze swymi
córkami. Nie miały mu nic
specjalnego do powiedzenia, poza
przykrościami, przez jakie



przechodzą. Z pełnym zaufaniem,
zupełnie spontanicznie, obie zaczęły
mu się zwierzać[47].

Ojciec słuchał ich z uwagą, cierpliwie
i spokojnie. Od czasu do czasu im
przerywał, dodając im ducha i
zapewniając, że to nie potrwa długo.

– «Poza tym, skoro mamy tyle pracy –
tłumaczyła mu jedna z nich –nie
mamy czasu, by się modlić i
modlitwę prowadzimy przy pracy i
właściwie nie zdajemy sobie sprawy,
że rozmawiamy z Bogiem...»

– «Chodzi o to, że Ksiądz wymyśla
różne rzeczy, wyobraża je sobie –
wtrąciła nieśmiało druga – i prosi
nas o rzeczy niemożliwe»[48].

Nagle siedzący przed nimi ksiądz, tak
silny w obliczu przeciwności, skrył
twarz w dłoniach i zalał się łzami.
Nisa i Encarnita patrzyły na niego
pełne bólu, w milczeniu. Minęła
krótka chwila. Ojciec się uspokoił,



podniósł twarz i sięgnąwszy po
prezent, który przyniósł ze sobą,
oderwał kawałek z owijającego go
papieru. Wziął potem pióro i zaczął
pisać:

+

1/ bez służby

2/ z robotnikami

3/ bez podjazdów

4/ bez obrusów

5/ bez spiżarni

6/ bez personelu

7/ bez doświadczenia

8/ bez podziału pracy

Doszedłszy do tego miejsca, postawił
kreskę, jak gdyby chciał oddzielić
trudności i zaczął wyliczać środki
zaradcze:



1/ z wielką miłością do Boga

2/ z całym zaufaniem do Boga i do
Ojca

3/ nie myśleć o katastrofach, aż do
jutrzejszych rekolekcji.

23 grud[nia] 1943[49].

Potem z wielkim spokojem na twarzy
i szerokim uśmiechem wręczył im
papier, oświadczając, że poprowadzi
dla nich rekolekcje. Doradził im kilka
rzeczy, aby zrobiły sobie porządną
kolację w Boże Narodzenie i życzył
im wesołych świąt.

24 grudnia poprowadził dla nich
obiecane rekolekcje, które roznieciły
wiarę i optymizm. Był pewien, że
jego córki nie zapomną lekcji, jaką
udzieliło im to wydarzenie, gdy były
na skraju utraty nadziei wiązanych z
apostolstwem administracji.



Płakałem, moja córko – powiedział
Ojciec do Encarnity – bo nie
modliłyście się. A dla córki Bożej w
Opus Dei najważniejszą pracą, wobec
której trzeba odłożyć na bok wszystko
inne jest modlitwa[50].

3. Największy cud

Przygoda bożej służby w Dziełu, jaką
było zajmowanie się zarządzaniem
ośrodkami znalazła się w nie lada
niebezpieczeństwie podczas
incydentu, jaki miał miejsce w
Moncloa na Boże Narodzenie 1943
roku. To kruche narzędzie ludzkie
nie było jeszcze zahartowane przez
doświadczenie, a stąd właśnie miały
wziąć się żywotność i owocność tego
apostolstwa apostolstw. Jak obiecał
Ojciec, wkrótce zaradzono na
opłakane warunki materialne
towarzyszące posłudze w
akademiku. W styczniu 1944 roku
zakończone zostały prace
remontowe i można było pozbyć się



murarzy. W tym samym okresie
opuszczono także mieszkanie przy
Núñez de Balboa, co pozwoliło
skoncentrować uwagę na
pozostałych ośrodkach.

Ojciec uważnie śledził rozwój i
postępy administracji ośrodków.
Niekiedy polecał swym córkom
zwolnić tempo, by uniknąć
niebezpiecznego nadmiaru
entuzjazmu, ponieważ – jak powiada
ludowe przysłowie – „Lepsze jest
wrogiem dobrego”[51]. Innym razem
odwrotnie, musiał je mobilizować, by
nie spoczęły na laurach. Do
wszystkich spraw związanych z
kuchnią przywiązywał niezmierną
wagę, ponieważ złe funkcjonowanie
kuchni natychmiast odbiłoby się na
apostolstwie i ekonomii
akademika[52].

Osiągnięcie odpowiednio wysokiego
poziomu administracji ośrodka
wymagało długotrwałego wysiłku i



zajęło całe lata. W dużej mierze było
to spowodowane tym, że nie
dysponowano odpowiednimi
środkami, ani właściwym
doświadczeniem. Było oczywiste, że
zatrudniane służące nie miały
odpowiedniego przygotowania i – w
większości przypadków – trzeba je
było przyuczać od początku do zajęć
domowych. Aby zamienić tę
przypadkową grupkę w prawdziwie
skuteczną ekipę, potrzeba było
odpowiedniego ugruntowania i
profesjonalizmu, a najlepiej by było,
gdyby służące kierowały się
najwyższymi zasadami. Apostolstwo
apostolstw jednym słowem
ukazywało ogromną próżnię:
potrzeba było kobiet oddanych duszą
i ciałem, zawodowo, specyficznemu
zadaniu, jakim było prowadzenie
ośrodków Opus Dei.

Zanim niektóre z tych zatrudnionych
osób uczyniły z prac domowych
zawodowy środek własnego



uświęcenia i apostolstwa w Opus Dei,
minęły niemal cztery lata.

Ten szczęśliwy moment miał swoje
korzenie także w epoce „katastrof”.
Wkrótce po rozpoczęciu roku
akademickiego, gdy w akademikach
mieszkała niemal setka rezydentów,
grupa zatrudnionych służących
baskijskich wróciła rozczarowana do
swych domów. Don Josemaría
natychmiast udał się do Matki
GeneralnejZgromadzenia Służby
Domowej*[53]. Przełożonej nie było,
ale wytłumaczył całą sprawę Matce
Carmen Barrasa, która obiecała
podesłać jak najszybciej jakąś
pomoc[54].

Szczęściem zakonnica dowiedziała
się, że Dora, służąca zatrudniona w
domu książąt de Nájera, jest wolna w
tych dniach. Była to rzeczywiście
wyjątkowa dziewczyna i matka
Barrasa mogła wyświadczyć
prawdziwą przysługę don Josemaríi,



przysyłając ją do pomocy.
Rozmawiała z Dorą, i tak długo
nalegała, że chociaż nie udało się jej
przekonać do zatrudnienia się w
akademiku na stałe, osiągnęła
przynajmniej to, że Dora udała się na
krótki czas do pracy na Moncloa.

Starannie ubrana, z dwiema
walizkami w rękach, stawiła się w
Moncloa przed nieco zaskoczoną
Encarnitą. Po oświadczeniu, że
przychodzi z polecenia matki
Barrasy krótko przedstawiła swoje
doświadczenia zawodowe. Miała 29
lat, nazywała się Dora del Hoyo,
urodziła się w Riaño w prowincji
León i pracowała w różnych
miejscach; ostatnio u książąt de
Nájera. (Nie powiedziała jednak, że
w ogóle się tam znalazła tylko z
grzeczności dla matki Barrasa, ani że
miała zamiar wkrótce wrócić do
domu Nájerów)[55].



Gdy tylko Dora obejrzała przestrzeń
gospodarczą, zdała sobie sprawę, bez
konieczności żadnych wyjaśnień, że
był tam nadmiar pracy i niedostatek
rąk zdatnych do niej. Przybyłej
przykro było patrzeć na te młode
kobiety, obarczone
niedoświadczonymi pomocnicami,
dosłownie harujące jak woły
robocze. Pensja była umiarkowana,
sypialnie służby – jak to wówczas
było w zwyczaju – wspólne, a
wszystko liczyło się na setki: ubranie
do prania i porcje jedzenia do
ugotowania i podania. I po co to
wszystko?

Coś musiało ją jednak zatrzymać w
tym domu. Być może odebrana przez
nią od owych przepracowanych
dziewcząt milcząca lekcja, polegająca
na umiejętności zachowania nawet
w takich warunkach radości i
godności podczas pracy, będącej
służbą zupełnie nieznanym
studentom. I to właśnie zaważyło na



decyzji Dory – jej współczucie, miała
bowiem wielkie serce. Latem, w
czasie wakacji, prosiła o wolne, aby
pojechać na wieś i pomóc swojej
rodzinie w pracach na roli, podczas
gdy rodzina, u której służyła
wyjeżdżała na wypoczynek[56].

Po przebraniu się przeszła przez
pierwszą próbę. Przyzwyczajona do
mundurków służących w bogatych,
arystokratycznych domach, czystych,
wyprasowanych, ozdobionych
koronkami, bardzo dziwnie czuła się
ubrana w fartuch, który wcale jej nie
odpowiadał.

«Dobrze, dziś zostaję i pomogę, w
czym tylko będę mogła, ale jutro
odchodzę» - myślała Dora[57].
Nadeszła niedziela. Dora udała się do
matki Barrasy, aby jej powiedzieć, że
odchodzi z pracy. Zakonnica,
domyślając się zamiarów Dory,
zwodziła ją zręcznie, tak że z



tygodnia na tydzień dziewczyna
odkładała wypowiedzenie.

Poczucie honoru zawodowego
sprawiło, że odkładała ostateczne
odejście z akademika. Tak naprawdę
Dora była prawdziwym
podarunkiem od Boga, jak opowiada
Encarnita, pozostająca pod
wrażeniem jej wiedzy i cnót
domowych: «Dora miała naprawdę
złote serce i pracowała wspaniale:
potrafiła doskonale prasować, prać,
szyć; sprzątała z niesłychaną
dokładnością; podawała do stołu bez
najmniejszych uchybień; dużo
wiedziała o gotowaniu. Poza tym jej
zachowanie było pełne szacunku,
naturalne, a także potrafiła uczyć
inne dziewczyny, okazując swój
autorytet, a jednocześnie traktując je
z wielką delikatnością. To prawda, że
miała silny charakter, ale starała się
nad sobą panować.



W pierwszym tygodniu, gdy
zadecydowałyśmy zająć się
ubraniami, Dora zaproponowała, by
wykrochmalić gorsy koszul, co było
właśnie w modzie. Nawet bez
odpowiedniego pomieszczenia
potrafiła zorganizować sobie pracę,
wykorzystując wolne chwile po
południu i wieczorem, używając
stołów w jadalni i blatu w kuchni.
Nauczyła krochmalenia gorsów
pozostałe dziewczęta, co sprawiło, że
całe przedsięwzięcie odniosło
niesłychany sukces u mieszkańców
akademika. Tak bardzo zżyła się z
domem, że zdecydowała się nie
odchodzić aż do końca roku
akademickiego»[58].

Gdy tylko zostało zorganizowana
cała obsługa i prowadzenie
akademika zaczęło funkcjonować
bez większych problemów, Ojciec,
który odwiedzał swoje córki co
tydzień, zachęcił je, aby
przygotowały duchowo, jeszcze



głębiej niż dotychczas, pracujące tam
służące, gdyż być może Bóg w swej
hojności ześle niektórym możliwość
kontynuowania ich pracy już jako
członkiniom Dzieła. «Od tej chwili –
opowiada Encarnita – intencji
powołania Dory poświęcałyśmy
wiele godzin naszej modlitwy i pracy;
nasz Ojciec modlił się za nią jeszcze
dłużej»[59].

Gdy w 1945 roku w Bilbao otworzono
akademik Abando, ochotniczo
pojechały tam Dora del Hoyo i
Concha Andrés. 18 marca 1946 roku
w liście do Ojca obie poprosiły o
przyjęcie do Opus Dei. Przyjął je
następnego dnia, w święto Świętego
Józefa; i jak sam powiedział, «te dwa
listy były najlepszym prezentem
imieninowym, jaki dostał w ciągu
całego swego życia»[60].

Kiedy Dora i Concha Andrés zjawiły
się w Madrycie, będąc przejazdem w
drodze do Los Rosales[61], Concha



nie mogła ukryć przed Ojcem swego,
wyrażonego z całą szczerością,
niepokoju. Miały lekcje łaciny, ale
łacina była czymś przekraczającym
ich możliwości. Czymś fatalnym.
Ojciec uspokoił ją z uśmiechem: 
córko moja, nie martw się; jeśli ci nie
będzie wychodzić, nie będziesz mówić
po łacinie[62].

Latem 1946 roku spotkały się w Los
Rosales pierwsze numerariuszki
pomocnicze[63]: Dora, Concha,
Antonia Peñuela, Rosalía López i
Julia Bustillo[64].

W końcu Ojciec doczekał się pełnego
rozwoju kolejnej części Dzieła:
kobiet! Ileż trudów i cierpień! Był to
najprawdziwszy cud: cud, największy,
jaki sprawił Pan swemu Dziełu, a nie
uczynił ich mało[65].

Na całe życie zapamiętał tę ostatnią
emanację jego duchowego ojcostwa z
uczuciem zaskoczenia kogoś, kto
widzi powstanie źródełka z czystą



wodą. Uczucie to opanowywało go,
gdy czytał list od którejś ze swoich
córek, której pismo było chwiejne, a
litery stawiane z wyraźnym trudem:

Wzruszają mnie – pisał do swych
córek w 1946 roku. Zawsze
wzruszały go też listy od jego synów,
będących rolnikami i robotnikami. – 
Nie obraźcie się, jeśli powiem, że mam
szczególne upodobanie do tych córek.
Więcej nawet: pragnę, proszę o to
Boga, byście i Wy czuły to samo
szczególne upodobanie w stosunku do
Waszych małych siostrzyczek. I żeby
ten duch zakorzenił się i już zawsze
panował w naszym Dziele[66].

Jego sen z 14 lutego 1930 roku był
więc już namacalną
rzeczywistością[67].

4. Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża

Wiosną 1940 roku, kiedy to zewsząd
zaczęły się podnosić znane nam już



zarzuty, założyciel Opus Dei miał
głowę pełną nowych projektów,
które powracały w trakcie jego
medytacji i dzięki temu wreszcie
dojrzały. W tym czasie działały dwa
ośrodki w Madrycie: akademik przy
Jenner oraz mieszkanie przy
Martínez Campos; Klitka w Walencji; 
Zakątek w Valladolid; właśnie mieli
wprowadzić się do mieszkania w
Barcelonie. Ta apostolska ekspansja
nastąpiła w ciągu dwunastu miesięcy
po zakończeniu wojny domowej, z
pomocą zaledwie dwunastu ludzi i
bez innych środków, jak święty zapał
apostolski, ponieważ nie mieli
pieniędzy. Wszystko to kosztem
zabieganego i wyczerpującego życia,
w trakcie niekończących się podróży
po północnej i środkowej Hiszpanii,
gdzie na prośbę biskupów założyciel
prowadził rekolekcje dla kleru.

Pośród całej tej działalności, przy
wszystkich otrzymywanych
owocach, założyciel Dzieła



doświadczał rosnącego gdzieś w
głębi siebie niepokoju o całą
roztaczającą się przed jego oczyma
panoramę. W trakcie swoich działań
musiał walczyć na zbyt wielu
frontach. Miarka się przebrała. Do
tego stopnia, że nie należało w tej
sytuacji pozwalać sobie na dalszy
rozwój, ponieważ całość Dzieła
mogła ulec wypaczeniu. Dostrzegł
jasno takie niebezpieczeństwo,
ponieważ w notatce z maja 1940
roku, po odnotowaniu wielu nowin
apostolskich, pisał, jak gdyby po to,
by zrzucić z siebie ciężar:

Moją wielką troską jest żeńska część
Dzieła. Potem „dom studiów” dla
naszych oraz przyszli kapłani. In te,
Domine, speravi!*[68].

Znowu kładzie na to nacisk w liście z
lipca 1940 roku, skierowanym do
jego synów w Madrycie. Na koniec
listu, pod podpisem, pisze, nie
wyjaśniając nic więcej, jakby o czymś



zapomniał: Dwa zasadnicze tematy:
one i księża[69].

Sześć lat pracował, żeby rozwiązać
istotny problem umieszczenia kobiet
w żywotnej strukturze Dzieła. W
przeciwnym razie nie można by było
iść do przodu. Obecność kobiet,
podobnie jak księży, miała
zasadnicze znaczenie dla życia
Dzieła, to znaczy dla jego
dynamizmu. Przypomnijmy wysiłki i
klęski don Josemaríi w latach
trzydziestych w trakcie tworzenia
żeńskiej części Dzieła oraz późniejsze
rozwiązanie tej pierwszej grupy. Coś
podobnego przydarzyło się grupie
księży, którymi założyciel się otoczył
w latach trzydziestych. W obu
przypadkach przyczyna była ta
sama: nie przyjęli ducha właściwego
Opus Dei. Jednak cudowne jest to –
zarówno w przypadku kobiet, jak i
księży – że fundacja ta wróciła do
źródeł, niczym rzeka, która szuka
sobie autentycznego i pierwotnego



koryta. Jak gdyby Bóg, po poddaniu
swego sługi próbie, kładł przed nim
nie zapisaną jeszcze stronicę dla
zapisania na niej ostatecznej wersji.

Don Josemaría wrócił więc na
początek swej drogi, pewien, że
znowu trzeba stamtąd zacząć: że
kapłani inkardynowani do Opus Dei
powinni wywodzić się z wewnątrz, z
jego własnych szeregów. Nie chodzi o
to, że wcześniej się pomylił, ale o to,
że Bóg ma własne ścieżki, które
często są dla ludzi nieprzeniknione. I
tak samo jak powołania do Dzieła,
które ujawniały się w święta
apostołów, albo w ich wigilię, by
podtrzymać optymizm młodego
założyciela, ujawniały się również
powołania kapłańskie:

W pierwszych latach pracy
apostolskiej przyjąłem współpracę ze
strony kilku księży, którzy okazali
chęć związania się w pewien sposób z
Opus Dei. Wkrótce Pan ukazał mi z



całą jasnością, że –chociaż byli oni
dobrymi, nawet bardzo dobrymi
ludźmi – nie zostali powołani, by
wypełniać misję, o której wcześniej
wspomniałem. Dlatego w dawnym
dokumencie postanowiłem, że
powinni się oni ograniczyć do
udzielania sakramentów i
sprawowania funkcji czysto
kościelnych[70].

W notatce z końca 1930 roku – kiedy
towarzyszyło mu tylko dwu czy
trzech świeckich oraz don Norberto,
drugi kapelan Patronatu Chorych –
zastanawiając się nad sposobem
życia kapłanów z Dzieła, don
Josemaría czyni fundamentalne
wyjaśnienie, wybiegające daleko w
przyszłość: członkowie kapłani –
pisze – powinni wywodzić się spośród
członków świeckich[71]. Założyciel
nie będzie więcej wspominał o tej
sprawie. Ale w 1935 roku, wobec
niezrozumienia i braku jedności w



grupie, której wówczas przewodził,
zerwał z nimi.

Przechodząc więc do analizy swojej
osobistej sytuacji, don Josemaría
zauważył przede wszystkim, że nie
starcza mu ani sił, ani czasu. Zadania
duszpasterskie pożerały całe
tygodnie i miesiące. Zdał sobie
sprawę także z innej przeszkody.
Wzrastała liczba próśb, by
poprowadził rekolekcje dla
kapłanów i seminarzystów. On sam
chciał przynajmniej ograniczyć ich
liczbę. Jednak prawdą jest, że serce
go zdradziło. Pracować i cierpieć za
swoich braci w kapłaństwie
stanowiło jedną z jego
„dominujących pasji” życiowych[72].
(Dominującą pasją don Josemaríi
były jego dzieci, które także
potrzebowały opieki duchowej. Ale
skąd miał wziąć czas na wszystko?).

Z listu z kwietnia 1940 roku,
dokładnie z okresu, gdy don



Josemaría rozważał, w jakim
kierunku miał się odbywać rozwój
Dzieła, pochodzą następujące słowa
skierowane do don Leopolda: Proszą
mnie o poprowadzenie rekolekcji dla
księży z Walencji, Ávili, Leónie i
Pampelunie. Gdybym mógł,
odmówiłbym. Brakuje mnie przecież
w domu![73].

Słowa „brakuje mnie przecież w
domu” stanowiły wyraźną, ale nie
wypowiedzianą wprost, prośbę o
pozwolenie na okrojenie jego posługi
dla różnych diecezji hiszpańskich, by
mógł zająć się trochę bardziej
apostolską działalnością Dzieła.
(Wkrótce po tym rozpętała się owa
niejasna kampania oszczerstw,
znana jako „sprzeciw ze strony
dobrych” i don Leopoldo sądził, że
rozsądniej będzie, jeśli założyciel
Dzieła nadal będzie przyjmował
prośby biskupów).



Na razie jedynym dostępnym
środkiem zaradczym, aby mógł
ograniczyć nadmiar pracy, było
oparcie się na najstarszych w Dziele,
by ci współpracowali w pracach
związanych z formacją apostolską i
kierownictwem duchowym[74]. W
1940 roku założyciel Opus Dei,
patrząc perspektywicznie, zebrał
swoich starszych synów i oświadczył
im, że od tej chwili on sam nie będzie
prowadził kręgów formacyjnych dla
studentów, lecz to oni mają się tym
zajmować[75]. W tym samym roku
odbyły się dwa „Tygodnie studiów”
dla członków Dzieła; pierwszy w
marcu, w czasie wakacji rezydentów
z Jenner podczas Wielkiego Tygodnia
i drugi w sierpniu. Ojciec prowadził
dla nich codziennie medytacje,
instruował ich wskazując kryteria
prowadzenia apostolstwa,
uczestniczył we wspólnych
spotkaniach towarzyskich, a także
prowadził wykłady poświęcone
duchowi Opus Dei. W tym samym



czasie Álvaro del Portillo, Isidoro
Zorzano, Ricardo Fernández
Vallespín, Juan Jiménez Vargas,
Pedro Casciaro i Paco Botella
prowadzili pogadanki na różne
tematy związane z duchem
Dzieła[76]. Jednak wszystkie te
środki, które zastosował don
Josemaría, odwołując się do pomocy
starszych przy formacji młodszych,
nie rozwiązywały zasadniczego
problemu: wcielenia kapłanów do
Dzieła.

Nie wiedząc już, gdzie znaleźć czas,
zdecydował się oświadczyć wprost
don Leopoldo, że chciałby
zrezygnować z funkcji rektora
Świętej Izabeli. Odpowiedź była
odmowna. Nalegał, a don Leopoldo
ponownie odmówił. Przez całe lata
don Josemaría musiał toczyć
uporczywą walkę, abyprzezwyciężyć
serdeczny opór ze strony
Najdostojniejszego i Przewielebnego
Księdza Biskupa Madrid-Alcalá[77].



Bez wątpienia jego duchowe dzieci
mogły bardzo pomóc mu w pracach
apostolskich i kierownictwie dusz,
ponieważ chodziło o pracę świecką,
ale było także jasne, że aby
realizować ją w pełni, potrzebni są
księża. Bez księży praca rozpoczęta
przez członków świeckich Opus Dei
byłaby niepełna. Świeccy siłą rzeczy
muszą się zatrzymać, kiedy natykają
się na to, co zwykłem nazywać
murem sakramentalnym, na
udzielanie sakramentów
zarezerwowane dla prezbiterów[78].

Jeśli chcemy zobrazować sytuację,
jaka wtedy miała miejsce, wystarczy
przypomnieć to, co mówił Ojciec, nie
bez odcienia humoru: że jego
synowie byli spowiadać się u ojca
„Przypadka”, to jest pierwszego
napotkanego księdza[79]. Podczas
sakramentu pokuty odpuszczane
zostają grzechy, ale także stanowi on
część kierownictwa duchowego.
Dlatego – chociaż cieszyli się oni



całkowitą swobodą, jeśli chodzi o
wybór spowiednika – Ojciec usilnie
zalecał im, by udawali się do
kapłanów, którzy znali ducha
Dzieła[80].

Potrzeba, jaką odczuwało Dzieło nie
była przypadkowa, lecz naprawdę
dogłębna. Całemu Dziełu potrzeba
było kapłanów, którzy wywodziliby
się z jego szeregów. Bezgłośnie się ich
domagało, niczym zeschnięta ziemia
domaga się wody w czasie suszy. Móc
liczyć na kilku takich kapłanów w
Opus Dei było zasadniczą sprawą dla
jego wewnętrznej budowy i rozwoju.
Nadaliby większą spójność
apostolskiej działalności Dzieła,
wzmocniliby też wewnętrzną
jedność Opus Dei. Bez nich świeccy
nie mogli w pełni prowadzić
apostolstwa, którego wymagał od
nich Bóg. Wymieniając kilka
przyczyn, dla których Dzieło
potrzebowało kapłanów, założyciel
pisał:



Kapłani są także potrzebni dla
duchowej opieki nad członkami
Dzieła: dla udzielania sakramentów,
dla współpracy ze świeckimi
dyrektorami w kierownictwie dusz,
aby udzielić gruntownego
wykształcenia teologicznego
pozostałym członkom Opus Dei i –
zasadniczy punkt, gdy chodzi o
budowę samego Dzieła –aby zająć
niektóre funkcje kierownicze[81].

Być może po raz pierwszy
świadectwo gorącego pragnienia
kapłanów, które don Josemaría nosił
w sercu, wyszło spod jego pióra w
notatce z 1 lipca 1940, napisanej w
Avili. (Kiedy przejeżdżał przez to
miasto, bp Santos Moro gościł go w
pałacu biskupim, dotykającym
murów miejskich*. Don Josemaría
miał fantazję datować swoją
korespondencję z Ávili, pod jej
murami)[82].



Po raz pierwszy wypowiada
modlitwę, która jest głębokim
westchnieniem nadziei, uśpionym
między kartkami jego Zapisek:

Ávila Świętych, pod jej murami, 1
lipca 1940. Znowu jestem w tutejszym
pałacu biskupim. Rozpoczynam
dzisiaj rekolekcje dla kapłanów.
Obyśmy zebrali wiele owoców: jako
pierwszy, ja sam! [...]. Boże mój,
rozpal serce Álvara, żeby był świętym
kapłanem![83].

Podobne życzenie odnajdziemy w
innej, znacznie dawniejszej notatce z
listopada 1930 roku, w której, marząc
o wiernych z Dzieła, z których jutro
wyrosną kapłani, pisze: Jakże są
piękni ci Boży ludzie, widzę, że będą
nimi![84].

Od niepewności pierwszych prób do
namacalnej nadziei w postaci trzech
pierwszych synów, którzy zaczęli
przygotowywać się do kapłaństwa
upłynęło ni mniej ni więcej, tylko



dziesięć lat modlitwy i umartwień. I
jeszcze cztery lata musiały upłynąć
zanim doszło do ich święceń w roku
1944[85]. Całe lata próśb i
nieustannej pracy. (A była to
prawdziwie Herkulesowa praca w
dziedzinie ducha). Ale czyż nie mógł
dochodzić swych ojcowskich praw z
tytułu tej modlitwy?:

Modliłem się pełen ufności i nadziei,
przez tyle lat, za Waszych braci,
którzy byli mieli wyświęcić się i za
tych, którzy później poszliby w ich
ślady; modliłem się tyle, że mogę
stwierdzić, że wszyscy kapłani z Opus
Dei są synami mojej modlitwy[86].

Tak wielkie natężenie tej modlitwy
należy przypisać wyłącznie
żarliwości założyciela Opus Dei, a nie
temu, że jego synowie musieli w tym
względzie przezwyciężać jakieś
przeszkody. Dane dotyczące
pierwszych powołań do kapłaństwa
mówią o ich prostocie. Rzeczywiście



założyciel Dzieła podkreślał, że
kapłaństwo nie jest
„ukoronowaniem” powołania do
Dzieła. Przeciwnie, ze względu na
swoją dyspozycyjność wobec zadań
apostolskich oraz otrzymaną
formację wszyscy numerariusze
spełniają warunki konieczne, by
zostać kapłanami i są gotowi przyjąć
święcenia kapłańskie, jeśli o to
poprosi ich Bóg, a Ojciec poprosi ich,
by w ten sposób służyli Kościołowi i
Dziełu. Pierwszym, którego don
Josemaría o to poprosił, był Álvaro
del Portillo, podkreślając swobodę
jego decyzji, pobudzał w jego duszy
pragnienie służby:

Jeśli naprawdę jesteś gotów – mówił
mu – jeśli tego pragniesz i nie masz
żadnych przeszkód, sprawię, byś
został wyświęcony na kapłana, w
sposób zupełnie dobrowolny z twojej
strony. Pragnę, abyś został kapłanem
nie dlatego, że jesteś lepszy, ale abyś
służył pozostałym[87].



Pozostali dwaj, którzy mieli
przygotowywać się wraz z Álvarem
del Portillo, byli to José María
Hernández Garnica (Chiqui) oraz
José Luis Múzquiz. Chiqui był
inżynierem górnictwa, a pozostali
dwaj inżynierami drogowymi[88].

Ojciec czuwał nad nimi, wśród
postanowień przyjętych przez
księdza w listopadzie 1941 roku
znajduje się następująca notatka:

Modlić się, umartwiać i pracować
nieustannie, póki rzeczywistością w
Dziele nie staną się kapłani, których
Jezus dla niego pragnie. Rozmawiać
na ten temat z naszym Księdzem
Biskupem z Madrytu, moim
Ojcem[89].

Sprawa, o której miał rozmawiać z
Księdzem Biskupem, dotyczyła
studiów kościelnych, które zwykle
odbywano w oficjalnych ośrodkach
nauczania, głównie w seminariach
diecezjalnych lub na uniwersytetach



papieskich. Wziąwszy pod uwagę
okoliczności, wiek studentów i ich
studia świeckie, podjęto decyzję, by
odbywali indywidualne lekcje u
poszczególnych profesorów przy
Diego de León. Ich kierownikiem
studiów był don José María Bueno
Monreal, który od 1927 roku był
profesorem prawa kanonicznego i
teologii moralnej w seminarium
madryckim[90].

Wiosną 1942 roku, zdaniem
kierownika studiów, studenci
spełniali «bardzo dobrze warunki, by
zdać egzamin». Mając to na
względzie, don Josemaría
zawiadomił don Leopolda, że są
gotowi do zdawania przedmiotów z
dwuletniego kursu filozofii,
sugerując, że być może właściwe
będzie, by chłopcy bezpośrednio
poprosili W[aszą] E[kscelencję] o
dopuszczenie do egzaminów i by
W[asza] E[kscelencja] wyznaczył
skład trybunału, niezależnego od



seminarium, dla przyjęcia tych
egzaminów. Jego akty potwierdzą
przeprowadzenie i zaliczenie
studiów[91].

Egzaminowani bardzo byli
zadowoleni ze wspaniałych
rezultatów: „meritissimus*” ze
wszystkich przedmiotów, jak
pośpieszył zawiadomić Księdza
Biskupa don Josemaría[92]. Jego trzej
synowie otrzymali najlepszą
możliwą formację, gdyż życzeniem
założyciela było, aby otworzyli drogę
dla innych tysięcy kapłanów, którzy
podążą w ich ślady. I to z wielu
powodów, które wyrażał w
następujący sposób:

Już kiedy przygotowywałem
pierwszych kapłanów z Dzieła,
przesadzałem – jeśli to możliwe – z ich
formacją filozoficzną i teologiczną z
wielu powodów: po drugie, by
podobać się Bogu, po trzecie,
ponieważ wiele pełnych miłości oczu



skierowanych było na nas i nie można
było zawieść tych dusz; po czwarte –
ponieważ istnieli ludzie, którzy nas
nie kochali i szukali tylko okazji, by
zaatakować; następnie, ponieważ w
życiu zawodowym zawsze
wymagałem od moich synów lepszej
formacji i nie powinno być gorzej jeśli
chodzi o formację religijną. A po
pierwsze – przecież mogę w każdej
chwili umrzeć – ponieważ będę musiał
zdać sprawę przed Bogiem z tego, co
zrobiłem i gorąco pragnąłem ocalić
moją duszę[93].

Poznając już wcześniej don
Josemaríę można było zdać sobie
sprawę z delikatności jego uczuć.
Jego zachowanie także
odzwierciedlało jego hojność. Nie
ograniczał się do dawania tego, co
każdy inny uznałby za
wystarczające, albo za należne ze
względu na zachowanie
sprawiedliwości. Nie wystarczało mu
wypełnienie swojego obowiązku.



Zawsze starał się dołożyć coś jeszcze
od siebie. Nie wystarczało mu także
dobrze służyć. Wykonanej przezeń
przysłudze towarzyszył zawsze miły
i elegancki gest, bez oczekiwania na
podziękowania. Pod względem
duchowym don Josemaría wpajał ten
sposób zachowania swoim synom.
Realizując jakieś zadanie mieli nie
zadowalać się jedynie jego
porządnym i dostatecznym
wykonaniem. Powinni zrobić
wszystko, nawet najdrobniejsze
rzeczy, z ludzką doskonałością, z
pełnią dobrej woli i szczodrością
miłości. Jeśli doda się do tego
uśmiech, to np. umartwienie albo
inna dobra wykonywana rzecz
zamienia się w uśmiechnięty
ascetyzm[94], ponieważ taki jest
ascetyzm ewangeliczny[95].
Podobnie w przypadku
przygotowywania pierwszych
kapłanów starał się przekazać im nie
tylko formację właściwą, ale
najlepszą z możliwych.



Ten sposób chodzenia po świecie,
zachowywanie dla siebie życiowych
trudności i znoszenie ich z
uśmiechem, po to, by uprzyjemnić
życie bliźniemu, pokazuje
nadprzyrodzoną elegancję ducha
wcielanego w życie przez założyciela
Opus Dei. Naddatek modlitwy i
umartwienia we wszelkiego typu
działaniach były Ojca delikatnym i
przykładnym sposobem na
zaszczepienie u jego synów ducha,
którym powinni żyć. Ta szczodrość
jego oddania w pierwotnych
dokumentach Dzieła Bożego zyskuje
miano „uśmiechniętego ascetyzmu”:

«Członkowie prowadzą życie
apostolskie, będąc radosnymi w
swym oddaniu modlitwie i
umartwieniu. I aby praktykowany
przez nich ascetyzm stał się
naprawdę ascetyzmem
uśmiechniętym powinni szczególnie
starannie kultywować świętą radość,
która pochodzi ze szczodrości



zupełnego oddania się na służbę
Kościoła»[96].

Za aprobatą Księdza Biskupa
stworzył grupę wykładowców
złożoną z najznakomitszych księży i
zakonników, jacy znajdowali się w
Madrycie. Znalazło się wśród nich
dwóch profesorów rzymskiego
Angelicum, dwóch profesorów
madryckiego seminarium, profesor
Uniwersytetu Centralnego...[97].

Don Josemaría chciał – jak opowiada
ks. Bueno Monreal, dyrektor studiów
– by ukończyli wszystkie przedmioty
«na tym samym poziomie i z tym
samym stopniem naukowym, z
jakimi kończyli swoje studia
świeckie. Każdy z nich miał dwa
doktoraty, i z podobna wytrwałością
zaliczali jeden po drugim przedmioty
właściwe dla studiów
kościelnych»[98]. Wszystko to
ukazuje miłość don Josemaríi do
Kościoła i jego dbałość o Dzieło.



Umiłowanie służby Kościoła. Miłość
szeroką, która obejmowała
wszystkie, bez wyjątku, jego dzieci.
To staranne wykształcenie mieli
odebrać w przyszłości wszyscy bez
rozróżnienia na świeckich i księży,
ponieważ w Dziele nie istnieją różne
klasy członków, ani kapłani nie
tworzą wydzielonej grupy[99].

Wśród dawnych luźnych notatek
założyciela Opus Dei znajdują się
dwie myśli, które mają wiele
wspólnego z tymi sprawami. Jedna z
nich powiada:

Formacja kapłańska... Oto czym musi
być Opus Dei!

A druga:

Kapłaństwo otrzymuje się w
momencie święceń, ale formację
kapłańską...[100].

Formacja jest sprawą całego życia.
Ponieważ życie jest postępem, ten,



kto się zatrzymuje, traci rytm i
wkrótce skończy w jakimś
przydrożnym rowie[101]. Cechą
charakterystyczną formacji, którą
założyciel zamierzał nadać Dzieła
swoim synom, było jej dostosowanie
do świeckiej kondycji członków Opus
Dei. Powinna być więc możliwa do
pogodzenia z zajęciami
zawodowymi, jakie wykonują w
społeczeństwie świeckim[102].
Duszpasterskie przygotowanie do
święceń kapłańskich trzej kandydaci
otrzymywali bezpośrednio od Ojca,
który starał się wykształcić w nich
cnoty kapłańskie. A jeśli chodzi o
przedmioty teologiczne, studiowali je
nie w seminarium, lecz w Ośrodku
Studiów Kościelnych Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża, z
siedzibą przy Diego de León, który
został oficjalnie utworzony w
grudniu 1943 roku [103].

* * *



Gdy patrzy się z dzisiejszej
perspektywy, proces rozwoju
instytucjonalnego Dzieła i jego droga
prawna przypominają bardzo krętą
szosę, z wieloma zakrętami i
nawrotami[104]. Droga, którą
założyciel Opus Dei musiał
przemierzyć w ten sposób, w jaki
pozwalał mu ją rozpoznać Bóg.
Niektóre odcinki przemierzał w
świetle Bożych inspiracji, a inne
tonęły w ciemności, gdy zbliżał się do
jakiegoś zakrętu. Niemniej dążył
naprzód, zawsze z wiarą[105].

W połowie roku 1930, kiedy
założyciel Dzieła zastanawiał się nad
strukturą prawną Dzieła, myśląc z
wyprzedzeniem nad prawnym
rozwiązaniem, jakie trzeba będzie
nadać pozycji należących do niego
księży, zostawił całą sprawę w
rękach Opatrzności, mówiąc, że Bóg
w swoim czasie to wyświetli[106]. W
swoim czasie, kiedy Bóg tego zechce,
charyzmat założycielski, który już od



samego początku obejmował
kapłanów, pozwoli wypracować
odpowiednie rozwiązanie. Problem
nie powracał aż do roku 1940, kiedy
to – spokojnie i z wielką wiarą –
obstawał przy swoim pomyśle, by
wyświęcić trzech członków Opus Dei.
Potrzebował wielkiej wiary,
ponieważ znalazł się w zaułku bez
wyjścia. Starał się, ni mniej ni więcej,
o to, by przyszli kapłani poświęcili
się wyłącznie służbie Dziełu, to
znaczy jego specyficznej działalności
apostolskiej. Ale ta bliska nadzieja, że
będzie mógł całkowicie na nich liczyć
po święceniach sprzeciwiała się
prawu kanonicznemu. Rzeczywiście,
Kodeks Prawa Kanonicznego
postanawiał, że aby jakiekolwiek
święcenia, a także późniejsze
świadczenie posługi kapłańskiej były
godziwe, nieodzowne było
posiadanie tytułu świeceń. Tytuł ten
był sposobem, by zagwarantować, że
kapłan będzie miał środki konieczne,
aby się utrzymać i aby zapewnić



splendor właściwy godności
kapłańskiej[107].

Możliwe tytuły święceń mogły być
bardzo różne. Ale – koniec końców –
było to albo przypisanie do jakiegoś
zakonu (np. zgromadzenia), albo do
diecezji (inkardynacja), przy czym
kapłan przechodził w mniejszą lub
większą zależność od ordynariusza
miejsca. Mając na względzie
charakter świecki, jakiego życzył
sobie Bóg dla Opus Dei, don
Josemaría odrzucił pierwszą
kategorię tytułów, jako zupełnie
nieadekwatnych do natury
Dzieła[108]. Tytuły właściwe
duchownym diecezjalnym, które
polegały na inkardynacji do pewnej
diecezji także nie stanowiły
odpowiedniego rozwiązania.
Działalność apostolska Opus Dei
przekraczała już granice jednej
diecezji; jego kapłani musieli mieć
zapewnioną swobodę ruchu i
działania. Z drugiej strony, jeśli



zależni by byli od ordynariusza
miejsca, czyli biskupa właściwej
diecezji, nie mogliby być w pełni
dyspozycyjni wobec potrzeb
Dzieła[109].

W każdym razie, by stracić ducha,
wystarczyłoby don Josemaríi
przypomnieć sobie własne
doświadczenia: straszliwe trudności,
którym musiał stawić czoła, pracując
w Madrycie, podczas gdy był jeszcze
inkardynowany w Saragossie. Ciągła
konieczność odnawiania licencji i
zezwoleń oraz niestabilna i
ryzykowna pozycja kapłana
pozadiecezjalnego w stolicy
Hiszpanii, które sprawiały, że czuł się
w tym okresie swego pobytu w
Madrycie jak «kura w obcym
kurniku»[110].

Jako człowiek roztropny, nie
pokładając zaufania wyłącznie w
swojej własnej opinii, don Josemaría
skonsultował się w sprawie tytułów z



ekspertami prawa kanonicznego. W
pewnym momencie, w przypływie
optymizmu nawet uznał, że znalazł
rozwiązanie swego problemu.
Jednak po bliższym przyjrzeniu się,
odkrył bezużyteczność tego
rozwiązania[111]. Rozmowy z
biskupem Madrytu na ten temat były
bardzo częste. Podczas tych długich
spotkań don Leopoldo i don
Josemaría wciąż łamali sobie głowy i
niezmiennie rozstawali się nie
znalazłszy rozwiązania[112].

W końcu przestał szukać rozwiązań
problemu tytułu święceń, ponieważ
kodeks nie miał do zaproponowania
nic poza odrzuconymi już
rozwiązaniami. Poza tym dla
założyciela Opus Dei nie oznaczało to
zdania się na los, ani uznania, że
problem jest nie do rozwiązania.
Całkowicie zagłębił się w pracy i w
modlitwie. Jak gdyby już dawno
rozwiązał ten problem, wraz ze
wspaniałym gronem profesorskim



kontynuował studia kościelne swoich
przyszłych pierwszych trzech
kapłanów:

Mijał czas. Modliliśmy się. Ci, którzy
mieli jako pierwsi zostać kapłanami
Dzieła, studiowali bardzo dogłębnie, 
wkładając w to całą swoją energię, aż
pewnego dnia...[113].

Rankiem 14 lutego 1943 roku don
Josemaría wyszedł wcześnie, aby
odprawić mszę u swoich córek w
kaplicy przy Jorge Manrique.
Uczestniczyły w niej z pobożnością i
skupieniem; a kapłan zatopił się w
Bogu podczas Najświętszej Ofiary.

Natychmiast po zakończeniu mszy
wyciągnął swój notatnik z kieszeni i
na kartce z 14 lutego, dnia Świętego
Walentego, zanotował:

W domu dziewcząt, podczas Mszy
Świętej: „Societas Sacerdotalis
Sanctae Crucis*”; a poniżej
sporządził maleńki rysunek,



przedstawiający okrąg, w który był
wpisany krzyż [114].

Po dziękczynieniu Ojciec zszedł na
inne piętro, poprosił o kartkę i
zamknął się w niewielkim saloniku,
podczas gdy jego córki czekały na
niego w holu.

«Po kilku zaledwie minutach –
opowiada Encarnita – zjawił się
znowu w holu wyraźnie wzruszony.
– Spójrzcie – powiedział nam,
pokazując kartkę, na której
narysował owal, w którym
znajdował się charakterystyczny
krzyż –to będzie pieczęć Dzieła.
Pieczęć, nie herb – wyjaśnił nam – 
Opus Dei nie ma herbów. Oznacza –
powiedział nam zaraz potem – świat
i umieszczony w samym środku
świata Krzyż»[115].

Następnego dnia Ojciec pojechał do
Escorialu, miejscowości położonej
niedaleko od Madrytu, gdzie Álvaro
del Portillo, José María Hernández



Garnica i José Luis Múzquiz
przygotowywali się do egzaminów z
teologii. Nie bez pewnego
zawstydzenia, poczuł wewnętrzny
przymus powiadomienia Álvara del
Portillo o łasce otrzymanej od Boga
poprzedniego dnia podczas Mszy
Świętej: wskazane zostało
rozwiązanie kanoniczne dla
kapłanów Dzieła, nazwa
stowarzyszenia, które trzeba było
ustanowić a nawet jego pieczęć[116].
Trzeba było jak najszybciej
przygotować potrzebne dokumenty,
aby Álvaro del Portillo, któremu
zostało powierzone to zadanie, mógł
pojechać do Rzymu w celu uzyskania
aprobaty dla Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.
Zasadnicze założenie Stowarzyszenia
Pan ukazał księdzu Josemaríi 14
lutego, w dzień dziękczynienia –
rocznicę innego pamiętnego dnia, 14
lutego 1930 roku, gdy Bóg pozwolił
mu zrozumieć, że powinien



rozszerzyć apostolstwo Opus Dei na
kobiety.

5. Śmierć Isidora. Nihil obstat*
Stolicy Apostolskiej

Odprawiając mszę 14 lutego 1943
roku założyciel Dzieła otrzymał
promień światła. Pośród tej
niepewności Pan skłonił go, by
założył stowarzyszenie kapłańskie, w
którego skład wchodziliby świeccy,
którzy przygotowywali się do
przyjęcia święceń. W ten sposób, nie
przestając należeć do Opus Dei,
zostaliby inkardynowani w jego
ramach, ad titulum Societatis**. Wraz
z tym rozwiązaniem przyszło[117] –
tego słowa używał –obrazowe
przedstawienie Krzyża w obrębie
świata. Krzyż, który swymi
ramionami dotykał krańców świata,
zwiastując i kierując ku zbawczemu
przeznaczeniu ludzkości[118]. Był to
także symbol powszechnego
kapłaństwa wiernych. Spośród



wiernych z Opus Dei mieliby
wywodzić się kapłani, uświęceni
szafarze Chrystusa. Co więcej, na tym
symbolu opiera się pieczęć Dzieła:
okrąg, w który wpisany jest krzyż.
Wówczas także „przyszła” do
celebransa, bez żadnych uzasadnień,
pełna nazwa nowego tworu:
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża.

Don Josemaría interpretował nazwę
stowarzyszenia w ten sposób, że 
Jezus zechciał zwieńczyć cały gmach
swym najświętszym Krzyżem[119].
Nie po to, aby podnosić sztandar
cierpienia, ale aby ogłosić
zwycięstwo nad bólem i śmiercią.
Niewiele miesięcy wcześniej, w
październiku 1942 roku, napisał z
całkowitym przekonaniem, że 
przeciwności, pokonywane z miłości
do Boga, zawsze przynoszą
owoce[120]. W hojnym geście Pana w
kaplicy przy Jorge Manrique, gdy
ofiarował don Josemaríi rozwiązanie



problemu przyszłych kapłanów,
ksiądz dostrzegł owoc przeciwności,
które zaczęły się w Barcelonie w
1941 roku.

Ataki skierowane przeciwko Dziełu
nie ustawały. Wydawało się, że nie
ma końca przeszkodom i
upokorzeniom, i że z Krzyża
Pańskiego oderwały się długie
drzazgi, których bolesne ukłucia don
Josemaría przyjmował z radością.
Całe to niezrozumienie nie
zniechęcało go, ponieważ widział je
„pod kątem nadprzyrodzonym”, jako
konieczność dla duszy, jako
konieczność towarzyszącą całej
ziemskiej egzystencji. Muszą być –
powiadał. – ponieważ dla mnie dzień
bez Krzyża to jak dzień bez
Boga[121].

Cierpienia moralne – przykrości i
oszczerstwa, służyły wówczas jako
kuźnia charakterów, ćwiczenie
cierpliwości i oczyszczenie intencji



członków Opus Dei. Pozwalały także
na poszerzenie pracy apostolskiej. Do
tych prób trzeba dodać również
cierpienia fizyczne. Ponieważ,
podobnie jak w latach trzydziestych,
kiedy to don Josemaría żebrał o
ofiarowanie bólu przez chorych w
szpitalach Madrytu, aby w ten sposób
zapłacić za umocnienie i rozwój
Opus Dei, także i teraz chorych było
wielu[122]. Wierzył, że chorzy są
„skarbem Dzieła”, a ich ból
„pieszczotą” Bożą. Od chwili, gdy 14
lutego Pan zwieńczył Dzieło
Krzyżem, założyciel mówił,
rozumując zgodnie z
nadprzyrodzoną logiką: skoro
jesteśmy od Świętego Krzyża, nigdy
nie może zabraknąć nam krzyży[123].
Choroby, bieda, niesprawiedliwość i
ból były zbawczym cieniem, jaki
Święty Krzyż rzucał na cierpiącą
ludzkość, aby ją oczyścić i zbawić.
Kto nie zechce przemyśleć tej
prawdy, nigdy nie zdoła przekroczyć
progu tajemnicy Chrystusa



Ukrzyżowanego, która jest tajemnicą
Krzyża. W dzieciństwie Josemaría
tego nie rozumiał, aż do chwili, gdy
wniknąwszy w uczucia Chrystusa,
dotarł do zrozumienia synostwa
Bożego wobec naszego Ojca - Boga.

Jakże mogło zabraknąć Dziełu na
tym etapie modlitwy chorych, która
polega na bólu? Pierwszy był Chiqui.
Potem nadeszła kolej Isidora.

José María Hernández Garnica
(Chiqui) zachorował w lipcu 1940
roku. Wyrzeczenia, przez jakie
musiał przejść podczas wojny,
więzienie w Madrycie i ciężki reżim
więzienia w Walencji nie pozostały
prawdopodobnie bez wpływu na jego
stan zdrowia. W następnym miesiącu
zaczęły się kłopoty. Ojciec musiał
wyjeżdżać z Madrytu, lecz śledził
przebieg jego choroby. Niech Chiqui
się pilnuje – polecał w liście na
początku sierpnia[124]. A w dwa dni
później: Mam nadzieję, że choroba



Chiquiego nie jest poważna. Czy czuje
się lepiej?[125]. Ale choroba była
poważna. W kilka dni później Chiqui
znalazł się na skraju śmierci. «Nie
wiem, czy wiesz – Isidoro donosił
innemu z członków Dzieła w dwa
tygodnie później – że Chiqui bardzo
dobrze zniósł operację; usunęli mu
jedną nerkę. Było to coś więcej niż
początkowo myśleli lekarze, ale już
jest wszystko w porządku, chociaż
nadal przebywa w sanatorium»[126].

Wydawało się, że także Álvaro czuje
się źle, bo 23 sierpnia Ojciec pisał do
niego:

Jak się czuje Chiqui?

Álvaro, czy poszedłeś do lekarza?
Bardzo proszę![127].

I w cztery dni później:

Co tam z Chiquim?

Czy lekarz obejrzał Álvara?[128].



Wszystko to działo się w czasie, gdy
don Josemaría przygotowywał
aprobatę diecezjalną Dzieła jako
Pobożnego Stowarzyszenia. W ten
sposób każdy krok naprzód na
drodze prawnej był prawdziwym
krokiem na Drodze Krzyżowej z
powodu wielu cierpień, którymi był
okupiony. I nie jest to przesadne
określenie, skoro tymi właśnie
słowami don Josemaría określił
sytuację na jesieni 1940 roku w liście
do biskupa Pampeluny[129].

Chiqui szybko doszedł do siebie, ale
w 1941 roku zaczął się źle czuć
Isidoro[130]. Jego życie było
milczące, pracowite i owocne. W
1940 roku zajmował niewielki pokoik
przylegający do kaplicy w
akademiku przy Jenner. Nie można
powiedzieć, że był to jego pokój,
ponieważ służył także innym celom.
Jego praca zawodowa w biurze
kolejowym zajmowała mu cały dzień,
a po pracy, jako generalny



administrator Dzieła prowadził
rachunkowość akademika i
pozostałych ośrodków. Zmieniał
pokoje (z Jenner przeniósł się na
Diego de León; a stamtąd do ośrodka
Villanueva), ale cały czas wytrwale
pracował. W ten sposób
funkcjonował przez dwa lata, ciągle
przemęczony, osłabiony do granic
wytrzymałości i trawiony silnymi
bólami, które lekarze uznawali za
bóle reumatyczne.

Lekarze pomylili się w ocenie
objawów, podczas gdy choroba
czyniła nieodwracalne postępy. W
drugiej połowie 1942 roku postępy
choroby były już alarmujące. A
niepokój Ojca rósł. Od czasu do czasu
dawał wyraz temu ojcowskiemu
zaniepokojeniu w swoich listach
pisząc: Jak się czuje Isidoro?, albo Jak
tam Isidoro?[131].

Kiedy tuż przed Bożym Narodzeniem
1942 roku Isidoro uczestniczył w



rekolekcjach prowadzonych przez
Ojca przy Diego de León, był już
bardzo chory. Z myślą o swoim synu,
prowadząc medytację o śmierci,
Ojciec zwrócił się do wszystkich
zebranych w kaplicy:

A tobie, mój synu, nie zdarzy się to, co
zdarza się niestety wielu
chrześcijanom. Lekarze starają się
ukrywać przed chorymi powagę ich
stanu, aż ci właściwie tracą
świadomość i nie są w stanie przyjąć
sakramentów z całą przytomnością.
Do ciebie, mój synu, przyjdzie twój
brat i z całą delikatnością, ale też
zupełnie jasno, powie ci: – Spójrz, po
ludzku rzecz biorąc, nie ma wyjścia.
Ale będziemy się dużo modlić, może
Pan zechce uczynić cud. A także
zastosujemy wszystkie środki ludzkie,
jakimi dysponuje medycyna.

A wtedy twoją reakcją będzie, mój
synu: Laetatus sum in his quae dicta



sunt mihi*. Pójdziemy do Domu
Pańskiego!*[132].

Stan chorego pogorszył się w roku
następnym. Najmniejszy ruch
powodował uporczywe duszności.
Bóle odbierały mu sen. Rankiem
zapadał w rodzaj odrętwienia.
Ledwie odpoczywał. Jednak –
czyniąc heroiczne wysiłki – wstawał
punktualnie o tej samej godzinie, co
zwykle. Trwało to krótko. Gdy stan
się jeszcze bardziej pogorszył, musiał
zostać w łóżku. Dopiero wówczas,
gdy objawy stały się bardziej
widoczne, można było postawić
diagnozę[133].

Chory został przeniesiony z domu do
kliniki. Jednak choroba była
nieuleczalna, a lekarze nie dawali
choremu żadnych nadziei. Wiosnę
spędził w sanatorium Świętego
Ferdynanda, świadom powagi swego
stanu. Ojciec odwiedzał go bardzo
często i polecił, by jego synowie



ustalili dyżury, tak, by zawsze ktoś
przy nim był. Odwiedzający
zmieniali mu prześcieradła,
pomagali mu zmieniać pozycję i
pomagali przy jedzeniu (dla chorego
przełknięcie czegokolwiek, nawet
samych płynów, było męką, z
powodu strasznego bólu, jaki
odczuwał przy przełykaniu, a także z
powodu braku łaknienia). Przede
wszystkim zaś osoby towarzyszące
pomagały mu wypełniać normy
pobożności. Ojciec nakazał im, by
traktowali go tak, «jak się traktuje
relikwie»[134].

Jego spowiednikiem był o. López
Ortiz, a komunię, którą Isidoro
przyjmował codziennie, zwykle
przynosił mu don Josemaría. Luis
Palos –kolega z wydziału prawa z
Saragossy, brat dyrektora
Sanatorium Świętego Ferdynanda –
przy różnych okazjach, przechodząc
korytarzem, widział księdza z
Najświętszym Sakramentem. Zrobiło



na nim wrażenie to, z jakim
skupieniem niósł Pana. «Wydawało
się, że w sposób namacalny Go
wyczuwa. Nie zamienił z nikim ani
słowa, dopóki nie zdjął z siebie szat
liturgicznych»[135].

* * *

Tego dnia, 14 lutego 1943 roku,
pierwszą reakcją założyciela Opus
Dei było zakomunikowanie
wiadomości Álvarowi del Portillo.
Álvaro nie tylko był Sekretarzem
Generalnym Opus Dei, ale ponadto
niezastąpionym współpracownikiem
Ojca w jego przedsięwzięciach
apostolskich, jego prawą ręką[136].
W 1938 roku, będąc w Burgos, Ojciec
zorientował się, że Álvaro jest bardzo
blisko Boga[137]. Potem zyskał
pewność, że jest opoką, na której
może się oprzeć, nawet czasami
nazywał go saxum*[138]. Bóg
wyraźnie mu to pokazał. Był osobą,
której opowiadał o wielu



nadprzyrodzonych wydarzeniach,
które go spotykały, na przykład o
przeczuciu, jakiego doznał w
kwietniu 1941 roku w Walencji, albo
o straszliwej próbie, przez jaką
przeszedł w La Granja we wrześniu
tegoż roku. Jeśli musiał wyjechać z
Madrytu, powierzał mu kierowanie
Dziełem. Zlecał mu delikatne zadania
i poufne sprawy. Mógł nawet napisać
w liście do don Leopolda:

Ponieważ wiem, że Álvaro del Portillo
informuje W[aszą] E[kscelencję] o
wszystkich naszych sprawach, staram
się powstrzymać moje pragnienie, by
pisać do Księdza Biskupa[139].

15 lutego don Josemaría,
zwierzywszy się Álvarowi z
rozwiązania zagadnienia tytułu
kanonicznego, pod jakim powinni
zostać wyświęceni kapłani Dzieła,
zabrał go ze sobą z Escorialu do
Madrytu. Nie tracąc swej świeckiej
kondycji, wyświęceni pochodzący z



Opus Dei mogliby sprawować
posługę w służbie Stowarzyszeniu
Kapłańskiemu Świętego Krzyża,
nierozdzielnie połączonemu z Opus
Dei.

Odpowiedź pochodziła z Bożej
inspiracji. Jednak nie wszystko
zostało dzięki temu rozwiązane.
Konieczne było umiejscowienie tego
Bożego odkrycia do życia prawnego
Kościoła. Problem teraz polegał na
tym, jak wcielić w życie sam surowy
pomysł. Przede wszystkim trzeba
było posłużyć się arsenałem
środków, które posiadał Kodeks
Prawa Kanonicznego, to znaczy
wybrać formę prawną spośród
nielicznych i ściśle określonych form
zawartych w kodeksie z 1917 roku,
aby Opus Dei zostało
zinstytucjonalizowane zgodnie z
obowiązującymi wówczas normami
prawnymi. Don Josemaría znowu
zaczął przeglądać kanony i spotykać
się z poprzednio indagowanymi



doradcami: księdzem nuncjuszem,
biskupem Madrytu, prałatem
Callerim z nuncjatury, don José
Maríą Bueno, profesorem
seminarium, Garcíą Lahiguerą,
swoim spowiednikiem oraz
biskupem Lauzuriką. 28 lutego 1943
roku, w Vitorii, w czasie rozmowy z
tym ostatnim zredagował notatkę,
która zaczyna się tymi oto słowy:

Jaka szkoda, że nie zanotowałem
wydarzeń z tego ostatniego okresu,
wiążących się z poszukiwaniem
formuły, która ostatecznie pozwoli
zmieścić Dzieło w Kodeksie Prawa
Kanonicznego[140].

Jednocześnie w całej tej sprawie
biskup Madrytu był wyraźnie
przekonany co do jednej sprawy:
Dzieło było przedsięwzięciem
wyraźnie świeckim, a jego założyciel
czuł „nieprzezwyciężony opór”, by
zamienić je w instytut zakonny, gdyż



to oznaczałoby wypaczenie jego
natury[141].

Źródłem uwagi i ostrożności, z jaką
poruszał się założyciel Dzieła, była
obawa, by podczas tej trudnej
operacji prawnej nie stało się nic, co
mogłoby dać początek najlżejszemu
choćby zniekształceniu Opus Dei. W
konsekwencji, w miarę eliminacji
poszczególnych form prawnych,
jakie mogłoby przyjąć
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża, doszedł do wniosku, że na
siłę pasowałaby do niego forma
stowarzyszenia życia wspólnego bez
ślubów kanonicznych, którego
naturę Kodeks opisywał, wyjaśniając
że: «nie jest zakonem we właściwym
tego słowa znaczeniu, ani też jego
członkowie nie noszą we właściwym
tego słowa znaczeniu nazwy
zakonników»[142]. Te
stowarzyszenia dozwalały na wielką
różnorodność ustroju i – za
zezwoleniem Stolicy Świętej – na



przyjmowanie księży jako stałych
członków.

W ostateczności rozwiązanie
polegało na tym, żeby – jak pisze
założyciel – przekształcić niewielkie
jądro naszego Dzieła, składające się z
kapłanów i niektórych świeckich,
którzy przygotowują się do przyjęcia
kapłaństwa, w stowarzyszenie życia
wspólnego bez ślubów, 
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża[143]. Gdyby mu się to udało,
zdołałby rozwiązać podwójny
problem: zachowania świeckiego
charakteru Dzieła i, z drugiej strony,
przypisania nowych kapłanów ad
titulum Societatis*, co
zagwarantowałoby ich pełne
poświęcenie posłudze w Opus Dei.

W ten sposób problem inkardynacji
zostawał rozwiązany w sposób
satysfakcjonujący, ale działo się to
kosztem konieczności przyjęcia
formuły prawnej, która nie w pełni



oddawała autentyczne świeckie
oblicze Opus Dei [144]. Założyciel
Dzieła był świadom braków tej
formuły, a także tego, że do przyjęcia
jej był zmuszony przez okoliczności i
wymogi kanonów. Gdzie w takiej
sytuacji było miejsce dla Pobożnego
Stowarzyszenia, złożonego ze
świeckich, kobiet i mężczyzn, którzy
stanowili największą część Opus Dei?
Aby podkreślić, że kapłani ze
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża nie stanowią
osobnego ciała, i że łączy ich z
pozostałymi członkami Opus Dei
jedność powołania i życia,
postanowił, że koniecznie powinni
oni wywodzić się z szeregów
świeckich, i że już wyświęceni, będą
pełnić wyłączną posługę dla swoich
braci. Większość laików, zarówno
kobiet, jak i mężczyzn, pozostawało
nadal zwykłymi chrześcijanami pod
nazwą Opus Dei, dzieła właściwego,
zjednoczonego i nierozdzielnego od



Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża[145].

* * *

W Rzymie już pół roku przebywało
dwu członków Dzieła: José Orlandis
oraz Salvador Canals. Pojechali do
Włoch z powodów zawodowych, aby
pogłębić studia. W tym czasie
zaprzyjaźnili się ze wszelkiego
rodzaju profesorami, a także – z
polecenia Ojca – z wybitnymi
osobistościami kościelnymi, by
opowiedzieć im, czym jest Opus
Dei[146]. W maju 1943 roku
założyciel Dzieła opracował i osadził
prawnie niełatwe rozwiązanie
problemu dotyczącego kapłanów i
ich inkardynacji. Na dwa tygodnie
przed wysłaniem Álvara del Portillo
do Włoch, pisał do Rzymu:

Niech Jezus błogosławi moim synom
w Rzymie i mi ich zachowa.



Najdrożsi, jedzie tam do Was wasz
brat Álvaro, który Wam powoli
opowie o wielu sprawach. Nie możecie
nawet sobie wyobrazić jak wam
zazdroszczę: moje serce trawi głód, by
udać się na pielgrzymkę, zobaczyć
Piotra. Za każdym razem, gdy
zaczynam o tym myśleć, czuję – za
Bożą łaską – większą miłość do
papieża, jeśli to w ogóle możliwe. 
Bądźcie mi bardzo rzymscy. Nie
zapominajcie, że zasadniczym rysem
wizerunku naszej rodziny, atmosferą
rodziny, jest miłość i jedność – służba!
– Kościołowi Świętemu, Ojcu
Świętemu i biskupom – zwyczajnej
hierarchii – w komunii ze Stolicą
Świętą.

A do tego celu potrzeba życia
wewnętrznego: modlitwy, umartwień,
radości, pracy. A przede wszystkim
synowskiej miłości do naszej
Najświętszej Matki Maryi [147].



W porozumieniu z biskupem
Madrytu, po przygotowaniu
odpowiednich dokumentów
wyznaczona została data wyjazdu.
Ojciec i Pedro Casciaro towarzyszyli
Álvarowi aż do Barcelony, a stamtąd
25 maja Sekretarz Generalny
wyruszył w swą podróż do Rzymu.
Samolot linii „Ala Littoria”, którym
leciał, nie miał więcej przygód poza
tym, że nad wodami Morza
Tyrreńskiego znalazł się w samym
środku wymiany ognia pomiędzy
angielskimi samolotami i okrętami
włoskimi. Z wielką wprawą umknęli
z pola walki i wylądowali w Rzymie.

Álvaro del Portillo przybywał
zaopatrzony w listy polecające
Biskupa Madrytu. 4 czerwca został
przyjęty na audiencji specjalnej
przez Jego Świątobliwość Piusa XII,
który był niezwykle serdeczny
względem Dzieła[148].



W czerwcu, w towarzystwie José
Orlandisa odwiedził kardynała La
Pumę, Prefekta Świętej Kongregacji
Zakonów, której podlegały
stowarzyszenia życia wspólnego bez
ślubów, pomimo że nie składały się z
zakonników. Widział się także z
kardynałem Maglione, Sekretarzem
Stanu Piusa XII oraz z mons.
Ottavianim, asesorem Świętego
Oficjum oraz z innymi osobistościami
większej lub mniejszej wagi[149].

Rozmowy pokazały dobry stosunek
wybitnych kanonistów do projektu i
przychylność Świętej Kongregacji
Zakonów, która była ostatecznie
władzą kompetentną dla
przestudiowania zaproponowanego
rozwiązania, chociaż sam ten fakt
oznaczał, że będzie miało ono
charakter wybitnie tymczasowy.
Tymczasem sytuacja
międzynarodowa i możliwości
kontaktu między jednym państwem i
drugim stawały się coraz trudniejsze.



Można było się spodziewać, że
zwycięstwo aliantów w Afryce
Północnej i ich lądowanie we
Włoszech przerwie lub skomplikuje
stosunki innych państw ze Stolicą
Apostolską. Dostrzegając to i pragnąc
otrzymać jak najszybciej odpowiedź
z Rzymu, założyciel Dzieła uruchomił
oficjalną procedurę, nie czekając na
powrót Álvara del Portillo z Włoch.
Dlatego 13 czerwca poprosił o
erygowanie na szczeblu diecezji
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, dołączając do
petycji ogólny opis tego
stowarzyszenia[150].

Don Josemaría nie chciał tracić ani
godziny. Álvaro del Portillo wrócił z
Rzymu 21 czerwca i oznajmił Ojcu
najnowsze wieści. A 22 czerwca 1943
roku biskup Madrytu zwrócił się do
kardynała La Pumy, Prefekta Świętej
Kongregacji Zakonów, z prośbą o 
nihil obstat dla erygowania
Stowarzyszenia.



Isidoro w tym czasie był już w stanie
agonalnym, na krawędzi śmierci.
Cierpliwy i pełen nadziei,
ofiarowywał swe cierpienia podczas
długiej i spokojnej agonii. Ojciec
udzielił mu sakramentu
namaszczenia chorych. Ciało
cierpiącego Isidora stało się
prawdziwym kłębkiem bólu. W tym
czasie, w lipcu, czekano niecierpliwie
na odpowiedź z Rzymu:

Cała praca przyszłych kapłanów
zależy od tej decyzji –przypominał
założyciel Dzieła swoim synom. – 
Modlę się i proszę o modlitwę i
ofiarowanie w intencji tego
przedsięwzięcia, jak tylko mogę.

Jest mnóstwo pracy: z każdym dniem
więcej. Od razu nasi pierwsi kapłani
będą mieli wiele pracy. Jak pilnie ich
potrzeba![151].

Isidoro nie doczekał na tym świecie
wydania nihil obstat. Zmarł 15 lipca,
po południu. Pomimo troski i miłości,



jakimi otaczali go dniem i nocą
członkowie Dzieła, zmarł w
samotności, w chwili, gdy nikogo nie
było przy nim w pokoju. Ojciec
dowiedział się o tym, będąc w
ośrodku przy Jorge Manrique, gdzie
prowadził właśnie medytację dla
swoich córek. Następnego dnia odbył
się pogrzeb Isidora w grobie, gdzie
już znajdowały się szczątki
Dziadków; wszyscy troje spoczęli
razem, zjednoczeni w jednej sprawie.
Na płycie nagrobnej wyryte zostały
następujące słowa z hymnu
liturgicznego: Vita mutatur, non
tollitur*, aby przypomnieć, że śmierć
nie jest utratą życia, tylko
dokonującą się w nim zmianą[152].

Ojciec rozesłał do wszystkich
ośrodków Dzieła telegram
następującej treści: Isidoro zmarł w
sposób święty wczoraj po południu.
Polecajcie go Panu. Mariano [153].



Tego samo dnia, 16 lipca, o. Arcadio
Larraona, konsultor Kongregacji
Zakonów, wytrawny kanonista,
wysłał do kardynała La Pumy jak
najprzychylniejszy raport dotyczący
Opus Dei i stosowności erygowania
go jako Stowarzyszenia na prawie
diecezjalnym[154]. Postępowanie
toczyło się swoim trybem i na jesieni,
11 października 1943 roku, Święta
Kongregacja Zakonów udzieliła nihil
obstat dla erygowania diecezjalnego
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża[155].

Wiadomość ta została telegraficznie
zakomunikowana biskupowi
Madrytu 18 października. Don
Leopoldo znajdował się w Vigo i ze
swej strony wysłał don Josemaríi
telegram gratulacyjny, na który
dostał 20 października odpowiedź:

Otrzymałem telegram Księdza
Biskupa: niech Ksiądz Biskup nam
znowu pobłogosławi, a zwłaszcza



niech pobłogosławi temu swojemu
grzesznemu synowi, który zawsze
modli się za W[aszą] E[kscelencję] i
całuje Jej Pasterski Pierścień[156].

Założyciel z radością zaczął
rozgłaszać tę radosną wieść na
wszystkie strony, zarówno ustnie, jak
i listownie. Nihil obstat dla Opus Dei,
chociaż w formie nie w pełni
dopasowanej do jego natury,
oznaczało jednak uznanie pracy
apostolskiej, prawne
skonsolidowanie struktury
zarządzającej Dziełem i położenie
podstaw pod przyszły ustrój
międzydiecezjalny, oparty na prawie
papieskim. W ten sposób ksiądz
opisał to kilku swoim przyjaciołom:

Dopiero co nadeszło z Rzymu nihil
obstat dla całego Dzieła, w tym części
kapłańskiej, wydane przez Święte
Kongregacje Świętego Oficjum i
Zakonów. Poprzez impositio
manuum* Stolicy Świętej zaczynamy



uczestniczyć jeszcze pełniej w
apostolstwie i życiu Świętej Matki
Kościoła. Roma locuta est...**!

Pomóż mi proszę, kochany Ojcze
Opacie, podziękować Bogu i poproś
braci, by także towarzyszyli mi w tym
dziękczynieniu[157].

A w liście do don Baldomera
Jiméneza Duque podsumował całą
sprawę w dwu słowach: W ten
sposób został ponadto rozwiązany
problem naszych księży[158].

Kanoniczne erygowanie
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża dokonane zostało
dekretem Quindecim abhinc annos,
który don Leopoldo opatrzył datą 8
grudnia 1943 roku. Jego tekst pełen
jest pochwał i wyrazów najwyższej
serdeczności względem Dzieła, jak
gdyby biskup chciał odciąć się od
lakoniczności i formalizmu dekretu,
którym w 1941 roku aprobował
Dzieło jako Pobożne Stowarzyszenie.



(Jak już zostało powiedziane,
natknąwszy się na nacisk moralny
Księdza Nuncjusza, starającego się
nie wywoływać zadrażnień
kościelnych, don Leopoldo był
zmuszony ustąpić pod jego presją,
powstrzymując się na piśmie od
pochwał i serdeczności)[159].

«Już od samego początku – czytamy
w dekrecie – widoczna była Boża
łaska udzielona tej pobożnej
instytucji. Widać to było wyraźnie,
szczególnie po liczbie i jakości
młodych ludzi, obdarzonych
integralnością cnót i błyskotliwą
inteligencją, którzy do niej trafiali.
Także po wspaniałych owocach, jakie
wszędzie przynosiła. W końcu, po
znaku sprzeciwu, który zawsze był
niczym widoma pieczęć dzieł
bożych»[160].

Te ostatnie słowa stanowiły jasną
aluzję do „sprzeciwu ze strony
dobrych”.



Don Josemaría działał w sposób
zdecydowany i szybki. Dwa dni po
wydaniu dekretu erekcyjnego
powiadomił księdza biskupa, że
zostało utworzone Centrum Studiów
Kościelnych Stowarzyszenia[161].
Datę 10 grudnia 1943 roku nosi także
propozycja nominacji na stanowiska
w Stowarzyszeniu Kapłańskim
Świętego Krzyża[162].

Don Josemaría był energiczny i
sprawny we wszelkiego typu
działaniach, jak dowodzi fakt, że
pismo z 10 grudnia zawierające
propozycje nominacji napisane
zostało na papierze z nadrukiem
„Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża” i podpisane
przezeń, jako „Przewodniczącego”
oraz opatrzone pieczęcią z napisem
„Societas + Sacerdotalis + Sanctae +
Crucis + Praeses*”[163].

12 grudnia, w odpowiedzi na petycję,
biskup Madrytu oficjalnie



zawiadamiał przewodniczącego
Stowarzyszenia, że proponowani
kandydaci uzyskali nominacje[164].

W tym samym tygodniu don
Josemaría spotkał się z biskupem.
Rozmawiali w bibliotece i koło
jedenastej w nocy dostojnik
zaproponował mu, by odnowił swoje
członkostwo w Opus Dei. Wówczas,
jak opowiada don Josemaría:

Padłem na kolana – wspomina ksiądz
– i wyrecytowałem z pamięci,
zacinając się z emocji, słowa, które
wypowiadamy przy Wierności w
naszym Ceremoniale[165], w którym
nie ma mowy ani o ślubach, ani o
przyrzeczeniach, ani o żadnej
podobnej sprawie.

Jemu wydało się to tak samo
naturalne, jak mi: chociaż po raz
pierwszy ten czcigodny Biskup, już
podeszły w latach, przyjmował
inkorporację osoby, która
ukonstytuowała grupę wiernych, aby



krzewić świętość i apostolstwo, nie
składając żadnych ślubów ani
przyrzeczeń[166].

6. Pierwsi kapłani

Oprócz oczywistej radości, jaką
sprawiło mu nihil obstat, don
Josemaría zachowywał jednak
rozsądny umiar. Jego rozwinięty
nadprzyrodzony instynkt założyciela
z piętnastoletnim już
doświadczeniem podpowiadał mu, że
ten opatrznościowy krok był
poważny, ale nie miał długotrwałego
charakteru. Ta myśl była głęboko
zakorzeniona w jego umyśle przed,
podczas i po wydaniu nihil obstat.
Ponieważ Álvaro del Portillo dopiero
co wyjechał do Rzymu, don
Josemaría zdecydował się napisać list
do wszystkich swych dzieci w Dziele.
Skończył go 31 maja 1943 roku, kiedy
Sekretarz Generalny przygotowywał
jeszcze plan działań i oficjalnych
wizyt. W liście tym, gdy mówi o



cechach charakterystycznych ducha,
którym powinni żyć, wtrąca tam
wymowną wzmiankę, wyjaśniającą,
co sądzi na temat prowizoryczności
bieżących działań i tych, które
zostaną podjęte w najbliższym
czasie:

Rozumieją nas i miłują ordynariusze
diecezji, w których pracujemy; i
jakakolwiek by nie była forma prawna
– jaką z czasem przyjmie Dzieło,
Kościół, który jest naszą Matką,
szanować będzie sposób bycia jego
dzieci, ponieważ wie, że w ten sposób
tylko staramy się mu służyć i podobać
się Bogu[167].

Jeszcze bardziej zaskakująca jest
inna wzmianka wyjaśniająca, tym
razem pochodząca z listu z 14 lutego
1944 roku. Tylko dwa miesiące miało
wówczas erygowane Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża, kiedy
założyciel Dzieła pisał do swoich
synów:



Rozwiązanie to – z konieczności
przejściowe, ale ważne na jakiś czas,
zostanie zastąpione, gdy tylko
znajdzie się inne iter* prawne, które
na to pozwoli – polega na [...][168].

Już wiemy, co to rozwiązanie ze sobą
niosło. Należy jednak zauważyć, że
założyciel Opus Dei uznawał, że jest
to rozwiązanie na dłuższą metę nie
do zaakceptowania. Natomiast na
krótszą metę był gotów zmienić
postawę, jeśli tylko otworzy się przed
nim taka możliwość. Oczywiście nie
wykonując szaleńczych skoków w
przepaść, ale zachowując rozważnie
samą naturę Dzieła[169].
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża jako rozwiązanie
założycielskie przyszło do don
Josemaríi bez żadnego wysiłku z jego
strony, jako swoisty dar. Natomiast
zmieszczenie całości Opus Dei w
Kodeksie Prawa Kanonicznego, jako
stowarzyszenia życia wspólnego bez
ślubów, było dziełem ludzkiej



pracowitości. Don Josemaría jednak
nie zniechęcał się, odróżniając w
historycznym przebiegu fundacji to,
co było pochodzenia
nadprzyrodzonego, a zatem było
nienaruszalne, od tego, co było
przejściowe, co pozwalało na
dostosowywanie do okoliczności bez
ustępowania w sprawach
zasadniczych. Świadczy o tym nie
tylko późniejsza historia, lecz także
to, że zanim jeszcze w 1940 roku
powstało Pobożne Stowarzyszenie,
założyciel Dzieła był przekonany, że
trzeba opracować formułę prawną
dostosowaną do apostolstwa
prowadzonego przez nie i że będzie
to zadanie bardzo ciężkie, bolesne i
trudne[170].

Taka reakcja duchowa ukazuje
nieograniczone zaufanie pokładane
w Bogu i ogromną zdolność don
Josemaríi do spoglądania w
przyszłość. Od początku z
wyprzedzeniem marzył o tym, czym



będzie Dzieło w przyszłości:
wspaniałym polem do apostolstwa,
ogólną mobilizacją chrześcijan, z
których każdy w swoim środowisku
będzie służył apostolskiej misji
Kościoła, aby umieścić Chrystusa na
szczycie wszelkiej aktywności
ludzkiej. Ta perspektywa brała się, w
sposób spontaniczny, z przesłań i
inspiracji otrzymywanych w trakcie
swej misji założycielskiej. Jednak gdy
tylko zaczął szukać stałego osadzenia
prawnego w społeczności cywilnej i
kościelnej (przede wszystkim w tej
drugiej), ksiądz, przed którego
marzeniami stało otworem całe
niebo i któremu Pan wskazywał
kolejne kroki założycielskie
zmuszony był do ostrożności na
każdym kolejnym kroku. Nie
wszystko bowiem było zależne
jedynie od jego woli. Ale w tym, co od
niego zależało, używał wszelkich
dostępnych sobie środków.
Doskonałym dowodem takiego
postępowania była staranna



formacja, jakiej udzielał trzem
członkom Dzieła, którzy zamierzali
przyjąć święcenia. Nie zaniedbał
niczego, co znajdowało się w zasięgu
jego możliwości. Pod względem
ludzkim starał się z nich zrobić
prawdziwy skarbiec mądrości
kościelnej, pod względem boskim –
wzór cnót kapłańskich.

Jednak przy tym optymizmie i
hojności – i to jest sprawa, którą
należy podkreślić – zapędził się w
ślepy zaułek jeśli chodzi o
inkardynację, nie wiedząc, kiedy i jak
znajdzie wyjście z tej sytuacji.
Wówczas, w czasie mszy 14 lutego
1943 roku, zaskoczyła go możliwość
założenia Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. (To
samo spotkało go niespodziewanie
podczas mszy 14 lutego 1930 roku,
kiedy Pan pozwolił mu zrozumieć, że
kobiety będą tworzyć część Dzieła).
Jednak na jakiej podstawie don
Josemaría miał pewność, że Bóg ześle



mu odpowiednią inspirację w
stosownej chwili? Nie można
zapominać, że ksiądz nie czekał z
założonymi rękami, by mu
otworzono drzwi i wskazano drogę,
lecz z żył w przeświadczeniu, ufając
ze spokojem i wiarą, że prędzej czy
później nadejdzie odpowiedź z góry,
tak jak to stało się w przypadku
inkardynacji kapłanów.

Wniosek z tego jest po prostu taki, że
założyciel nie podążał za
inspiracjami otrzymanymi z Nieba,
lecz starał się, wkładając w to
wysiłek, uprzedzać je. Jeśli Pan
interweniował, to dlatego, że kapłan
odpowiedział wcześniej na łaskę,
wykazując ze swej strony inicjatywę i
poświęcenie.

Tę wielkoduszność w służbie
Kościołowi (która wiele ma
wspólnego z „ukryciem się i
zniknięciem”), don Josemaría
nazywał żartobliwie „dawaniem



zająca w zamian za kota”. Odwracał
w ten sposób sens popularnego
przysłowia „dawać kota w zamian za
zająca”*, używanego w sytuacji, gdy
za produkt wartościowy uchodzi coś,
co jest znacznie gorszej jakości[171].

Coś podobnego działo się z Opus Dei
po kanonicznym erygowaniu
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Dzieło przestało
być Pobożnym Stowarzyszeniem, aby
zamienić się w „zwykłe
stowarzyszenie laikatu o charakterze
pobożnościowym”, podczas gdy tak
naprawdę wszyscy wierni w Dziele
żyli dokładnie tym samym
powołaniem kontemplacyjnym,
stosując takie same normy
pobożności i praktykując takie same
zwyczaje, jak ich bracia ze
Stowarzyszenia Kapłańskiego.
Sytuację, w jakiej znalazło się Opus
Dei założyciel podsumował w liście
do nowego biskupa Barcelony
Gregorio Modrego:



Chociaż nie są to sprawy, które
powinny być omawiane listownie i
mam nadzieję, że spotka mnie radość
ujrzenia – tu lub w Barcelonie –
W[aszej] E[kscelencji] i
porozmawiania w spokoju, jednak
wypada, bym z góry już powiedział, że
ostatni dekret – dotyczący
erygowania – jeszcze przed
opublikowaniem uzyskał pod każdym
względem, przychylność ze strony
Rzymu: OPUS DEI przestało być
Pobożnym Stowarzyszeniem, aby stać
się własnym Pobożnym Dziełem
Stowarzyszenia Kapłańskiego, ze
swoimi dwiema gałęziami, męską i
żeńską, doskonale oddzielonymi i
zdefiniowanymi, i ze Statutami, które
będą odrębne od statutów
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża.

O tym wszystkim jest mowa dokładnie
w Konstytucjach Stowarzyszenia
Kapłańskiego, które otrzymało
„appositio manuum*” Stolicy Świętej.



Warto też, bym powiadomił W[aszą]
E[kscelencję], że Święta Kongregacja
Zakonów została poproszona tylko o
to [...], co zostało nam przyznane: 
możliwość utworzenia
Stowarzyszenia życia wspólnego bez
ślubów i działającego, naturalnie na
razie, na prawie diecezjalnym. Z
powodu wszystkich ułatwień, jakich
nam udzielono, o których opowiem
osobiście, muszę powiedzieć Księdzu
Biskupowi, że w Rzymie
potraktowano nas hojnie. Digitus Dei
est hic**.

Z tego, co wyżej powiedziałem, widać
jasno, że powinniśmy rozróżnić
Stowarzyszenie Kapłańskie od Opus. 
Stowarzyszenie, dopóki znajduje się
na prawie diecezjalnym, będzie
poddane jurysdykcji Przewielebnych
Ordynariuszy, w których diecezjach
będzie miało domy. Opus Dei, gdy
przestało być Pobożnym
Stowarzyszeniem, zamieniło się w
zwykłe stowarzyszenie laikatu o



charakterze pobożnościowym, tak jak
Konferencje Świętego Wincentego, 
które podlegają ordynariuszowi w
sprawach wiary i obyczajów, 
podobnie jak wszyscy inni
chrześcijanie: tylko ich biskup może
od nich otrzymywać wyrazy czci,
udzielać błogosławieństw i odpustów,
stowarzyszenie takie nie potrzebuje
aprobaty [władzy kościelnej].

Na razie myślę, że zdałem Księdzu
Biskupowi sprawę z sytuacji
kanonicznej Dzieła, a kiedy będę mógł
zobaczyć Go osobiście, z wielką
radością przekażę więcej
szczegółów[172].

Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża było jak igła zszywająca ze
sobą struktury kościelne i świeckie.
Boża igła, która była nierozerwalnie
nawleczona nicią Opus Dei. Bóg
jednak nie szył na próżno.
Rozwiązanie kanoniczne miało
charakter przejściowy, ale założone



właśnie Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża miało przetrwać
wszystkie późniejsze zmiany, aż do
chwili, gdy Opus Dei jako całość
zyskało ostateczną strukturę
prałatury personalnej[173].

* * *

Studia filozoficzne i teologiczne,
które odbyli trzej kandydaci do
kapłaństwa trwały nieprzerwanie i
były bardzo dogłębne. Aby podejść
do pierwszych egzaminów, złożyli
oni podanie do księdza biskupa
Madrid-Alcalá, w którym każdy z
nich wyjaśniał, że:

«Upraszam W[aszą] E[kscelencję],
uznając, że jestem wyposażony w
powołanie kapłańskie, i pragnąc
kontynuować studia kościelne, o
łaskawe wydanie stosownych
poleceń, abym mógł złożyć egzamin z
dyscyplin humanistycznych i
filozofii, i zostać potem przyjętym na
studia Świętej Teologii»[174].



Egzaminy z filozofii zostały
przeprowadzone przed trybunałem
Seminarium Diecezjalnego w
Madrycie, zaś z teologii - w Centrum
Studiów Kościelnych, utworzonym
przy okazji kanonicznego
erygowania Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. W
miarę, jak trzej kandydaci zdawali
swoje egzaminy i zbliżali się do
końca studiów, Ojciec doświadczał
nieopisanego uczucia, nad którym
nie był w stanie zapanować.
Wreszcie nadszedł moment, w
którym don Leopoldo wyznaczył
możliwą datę święceń prezbiterów
na 25 czerwca 1944 roku. Powiedział
o tym Álvarowi del Portillo, prosząc,
by zakomunikował wiadomość don
Josemaríi. Założyciel w liście z 25
kwietnia odpowiadał biskupowi:

Ojcze: Álvaro przekazał mi polecenie
W[aszej] E[kscelencji], dotyczące daty
święceń tych trzech pierwszych.
Rozmawiałem z profesorami i nie ma



przeciwwskazań, by na początku
czerwca kandydaci złożyli brakujące
egzaminy z przedmiotów
teologicznych, ponieważ opanowali je
dobrze.

Dlatego z wielką przyjemnością
dostosują się do życzenia swego
Księdza Biskupa, i będą mogli zostać
wyświęceni w tym dniu. Wypadałoby,
z powodów biurokracji, uszycia
strojów, powiadomienia rodzin etc.
wskazać konkretnie dni święceń. Będę
– jak zawsze – tego zdania, co
W[asza] E[kscelencja]. Nie mogę
ukryć, że odczuwam niezwykłe
wzruszenie wobec zbliżającego się
Kapłaństwa tych synów mojej duszy
oraz bezgraniczną wdzięczność wobec
Pana i mego Ojca Don Leopolda. Oby
Pan napełnił Ojca swoją łaską![175].

Zanim wyznaczono daty udzielenia
święceń niższych i wyższych,
konieczne było złożenie do Stolicy
Świętej prośby o udzielenie dyspensy



od konieczności zachowania
odpowiednich odstępów czasowych.
W piątek, 12 maja, don Leopoldo
zatelefonował do don Josemaríi, by
mu powiedzieć: «jutro wyświęcani
mają rozpocząć ośmiodniowe
rekolekcje, ponieważ w sobotę 20.
udzielę im Pierwszej Tonsury, a po
krótkiej przerwie pozostałych
święceń kapłańskich»[176].
Natychmiast, 13 maja, don Josemaría
zaczął prowadzić w Escorialu
rekolekcje poprzedzające udzielenie
święceń[177].

Jeśli chodzi o stronę praktyczną
nauki, Ojciec zarezerwował dla
siebie liturgię i duszpasterstwo, które
wykładał im przez kilka miesięcy
podczas pogadanek i rozmów. Don
Josemaría był wymagający w kwestii
gestów, modlitwy i pełnej godności
atmosfery liturgii, zaszczepiając
swoim synom przekonanie, że
powinni wiernie wypełniać nawet
najdrobniejsze zalecenia rubryk*.



Dotyczyło to szczególnie rubryk
odnoszących się do Mszy Świętej,
które tak bardzo pomagają zbliżyć
się do Pana[178]. W wykładach o
duszpasterstwie Ojciec ożywiał
doświadczenia ze swej posługi,
bardzo różnorodnej i bogatej
(dotyczącej seminariów,
uniwersytetów, instytucji
dobroczynnych i apostolskich, parafii
miejskich i wiejskich, prowadzonej
wśród zakonników i kapłanów, w
klasztorach oraz na ulicy, wreszcie z
ludźmi wszelkiego wieku,
uprawiającymi rozmaite zawody,
praktykującymi i
niepraktykującymi); przekazywał im
swe doświadczenia, udzielając
krótkich i jasnych rad[179].

Tak jak obiecał don Leopoldo, 20
maja odbyła się ceremonia
udzielenia tonsury, a w następnych
dniach – święceń niższych. Święcenia
subdiakonatu udzielił biskup
Pampeluny w niedzielę, 28 maja, w



kaplicy przy Diego de León; 3
czerwca przyjęli święcenia diakonatu
z rąk don Casimira Morcillo, biskupa
pomocniczego diecezji
madryckiej[180].

Ostatnie egzaminy złożyli 12 i 15
czerwca. Wtedy don Josemaría mógł
potwierdzić biskupowi, że każdy z
kandydatów odbył już wszystkie
konieczne studia, aby przyjąć
święcenia kapłańskie[181]. (Przy
lekturze wyników dyscyplin
teologicznych zwraca uwagę
nieprzerwana lista ocen celujących, a
także fakt, że ten wspaniały ciąg ocen
kończy się zwykłym „dobrym” ze
śpiewu liturgicznego. Żaden z trzech
kandydatów nie był w stanie
otrzymać lepszej oceny. To nie żadna
hańba. Po prostu Bóg nie dał im
zdolności...)[182].

W dniach poprzedzających święcenia
prezbiteriatu Ojciec otrzymał
odpowiedź od prawie wszystkich



biskupów hiszpańskich na wniesioną
nieco wcześniej prośbę. W prośbie tej
informowano biskupów o dacie
święceń trzech kandydatów do
kapłaństwa i zwracano się o wydanie
przyszłym prezbiterom zezwolenia
na sprawowanie posługi w
podległych biskupom diecezjach.
Wszyscy z wielką chęcią
odpowiedzieli pozytywnie na prośbę
Ojca, który poczuł się otoczony
życzliwością hierarchii[183].

W sobotę, 24 czerwca, po południu
poszedł na cmentarz del Este, zwany
także de la Almudena. Bez trudu
przywołał w pamięci sceny z lat
trzydziestych. Ileż razy przychodził
tu w deszczu, po kostki w błocie, albo
po ścieżkach wyschniętych i
pylistych, aby prowadzić katechezy,
opiekować się chorymi albo
odwiedzać groby drogich mu osób.
Teraz udawał się na dziękczynną
pielgrzymkę do grobu Dziadków i



Isidora, by prosić o świętość dla
nowych kapłanów.

Także dzięki nim godzina pierwszych
święceń kapłanów, przeczuwana już
w chwili założenia Opus Dei, bliska
była urzeczywistnienia. Ożyła weń
nadzieja, że znajdzie się wkrótce w
rodzinie świętych kapłanów.
Pozwalała mu dalej marzyć.
Modlitwy, które pojawiały się na
pierwszych stronach Zapisków teraz
zostały wysłuchane:

Kapłan z Dzieła! Ileż godzin rozmów
o nim! To nerw Dzieła Bożego. Święty!
Będzie musiał przesadzać w cnotach,
jeśli w tej dziedzinie można
przesadzić... Ponieważ członkowie
świeccy patrzą na niego jak w lustro i
jedynie, gdy kapłan celuje bardzo
wysoko, pozostali znajdą się w
punkcie pośrednim[184].

Ten bardzo upragniony dzień zbliżał
się. Kiedy ksiądz upadł na kolana, by
modlić się u grobu swoich rodziców i



Isidora, przepełniające go uczucia o
mało nie rozsadziły mu piersi. Wobec
historycznego znaczenia tej daty nie
mógł znieść ciężaru wieczności. Do
oczu napłynęły mu łzy i zapłakał z
wdzięczności, myśląc o poświęceniu
umarłych[185].

Niedziela, 25 czerwca 1944 roku, była
dniem wielkiego święta. Młodzi
ludzie pożegnali się z Ojcem przy
Diego de León i udali się
samochodem do Pałacu Biskupiego,
w którego kaplicy miała się odbyć
ceremonia ich święceń. Jak można
się było spodziewać, publiczność nie
mieściła się w kaplicy i mnóstwo
stłoczonych osób towarzyszących
zajmowało przestrzeń sąsiadującą z
oratorium. Punktualnie o dziesiątej
don Leopoldo rozpoczął liturgię. Jak
tylko skończyła się msza, a nowi
kapłani przebrali się w zakrystii,
tłum rzucił się, by całować ich ręce.
Wiele osób płakało ze wzruszenia.
Wśród obecnych byli pracownicy



nuncjatury i pałacu biskupiego,
klerycy z Madrytu i z prowincji,
krewni, przyjaciele i znajomi, ludzie
z Dzieła i przedstawiciele wielkiej
liczby zakonów i zgromadzeń:
hieronimitów, dominikanów,
pijarów, marianów, paulistów...[186].

W tym samym czasie, o tej samej
godzinie, w kaplicy przy Diego de
León założyciel Opus Dei odprawiał
mszę, do której służył José María
Albareda.

Don Leopoldo zjadł obiad przy Diego
de León wraz z nowymi kapłanami i
kilkoma zaproszonymi gośćmi.
Potem Ojciec przedstawił mu
członków Dzieła, którzy tego dnia
byli w Madrycie, kilku z innych
miast, między innymi Bilbao i
Barcelony. Niebieski salonik na
parterze wkrótce zaroił się młodymi
ludźmi. Ta rodzinna uroczystość
trwała jakiś czas; ponieważ Ojciec z
przyjemnością opisywał zdolności i



dokonania każdego ze swoich synów,
a ksiądz biskup był także w bardzo
dobrym humorze, chociaż dzień
musiał być dla niego bardzo
wyczerpujący. Bez przerwy dzwonił
telefon, składano wizyty w celu
złożenia życzeń wyświęconym lub
przekazania pozdrowień don
Josemaríi. Wykorzystując więc kilka
chwil, gdy don Josemaría musiał się
oddalić, biskup powiedział, co czuł,
widząc tak liczną grupę młodzieży.

Powiedział im, że sprawiło mu
wielką przyjemność udzielenie
święceń tej pierwszej grupie
kapłanów. Przypomniał
prześladowania, jakich doświadczyło
Dzieło w ciągu ostatnich lat, na które
Bóg zezwolił, aby wyciągnąć z tego
wiele dobra. Don Leopoldo wyznał
im też, że czuje wielką radość i
spokój, wiedząc, że pomimo
wszystkiego, co przecierpieli, nie
czują żadnego żalu, ani że nie
ucierpiało ich uczucie w stosunku do



tych, którzy byli narzędziami tej
kampanii. «Ileż łez wylało tak wiele
matek z powodu tak wielu kalumnii,
gdy wyzywano Was od heretyków i
masonów!» – powiedział[187].

Potem wspomniał o specyficznej
misji Ojca, jaką ten otrzymał od Boga,
by kierować Dziełem i formować ich.
On właśnie ma łaski, prowadzące do
tego celu: «Niech Panowie bardzo
dbają o Ojca, bo tego potrzebuje i
sam jest nam bardzo potrzebny».

Dalej mówił o ogromnym ciężarze,
jaki spoczywał na barkach Ojca i o
jego zdrowiu nadszarpniętym przez
troski i zużytym pośród licznych prac
i cierpień:

«Dowodem, jak bardzo jest zmęczony
– zażartował, zmieniając ton – niech
będzie to, że dziś rano nie odważył
się pójść na święcenia ze strachu, że
nie będzie w stanie powstrzymać
wzruszenia i zobaczymy, że płacze
niczym dziadunio. A ponieważ bał



się nawet sam zostać w domu,
poprosił, żeby mu towarzyszył don
José María Albareda...

Chociaż mogło to być także – ciągnął
dalej biskup, już poważnym tonem –
z jego strony wyrzeczenie się bardzo
upragnionej rzeczy: skoro mam się
cieszyć tak bardzo, zostanę»[188].

Zakończył swoje wystąpienie
kilkoma serdecznymi słowami i
udzielił im błogosławieństwa. Przy
pożegnaniu, zanim wsiadł do
samochodu, don Leopoldo zażyczył
sobie zdjęcia, na którym obejmują się
z Ojcem.

Późnym popołudniem wszyscy udali
się do kaplicy na modlitwę
prowadzoną przez Ojca. Komentował
zdania św. Pawła, które zapisał na
fiszce przed dziesięcioma laty.
Podkreślał, że modlitwa i
umartwienie są fundamentem życia
wewnętrznego i kładł nacisk na
pokorę indywidualną i zbiorową. (Te



słowa wywołały pewnie u wielu
obecnych wspomnienie o skrytym i
pokornym poświęceniu ze strony
Ojca, który zrezygnował z obecności
przy ceremonii święceń w kaplicy
pałacu biskupiego).

Kiedy najmłodsi z tu obecnych będą
mieli skronie przyprószone siwizną
albo zyskają czcigodne łysiny, jak to
widać u niektórych – a mnie, zgodnie
z prawem natury, już od dawna nie
będzie na tym świecie, zapytają was: 
„A co wam powiedział Ojciec w dzień
święceń trzech pierwszych księży?”
Odpowiedzcie im: „Powiedział nam:
«Bądźcie ludźmi modlitwy, ludźmi
modlitwy i jeszcze raz ludźmi
modlitwy»”[189].

Potem mówił o wytrwaniu i o
Krzyżu. Zapowiedział im, że już
wkrótce niektórzy z Dzieła udadzą
się w dalekie strony i zakończył,
powiadamiając ich, że otrzymał
telegram z Watykanu. Jest w nim



mowa, że Ojciec Święty zezwolił, by
trzej nowi kapłani podczas swojej
pierwszej mszy świętej udzielili
wszystkim obecnym papieskiego
błogosławieństwa wraz z odpustem
zupełnym. Odbyli uroczyste
Błogosławieństwo Najświętszym
Sakramentem i odśpiewali Te Deum*.

Potem rozdzwonił się telefon,
następowały odwiedziny i trwało
rodzinne święto. Kiedy don
Josemaría położył się bardzo późno,
był całkiem wycieńczony z powodu
tak silnych przeżyć.

[1] Santiago Escrivá de Balaguer,
RHF, T-07921, s. 35. Wspomnienia
Santiago o siostrze dotyczą
późniejszego okresu, czyli czasu jego
studiów uniwersyteckich. Carmen
miała bardzo bliskie przyjaciółki.
Miała też kilku starających się o jej



rękę, między innymi Luisa Otal,
barona de Valdeolivos. Carmen
odrzucała propozycje założenia
rodziny, aby pomóc swemu bratu
Josemaríi w jego pracy apostolskiej.

* W Hiszpanii prezenty, zamiast w
wigilię, dostaje się na święto Trzech
Króli, 6 stycznia – przyp. tłum.

[2] Ibidem, s. 5. Tradycja
otrzymywania prezentów na święto
Trzech Króli była tak silna w rodzinie
Escrivów, że Santiago miał nadzieję
dostać to samo, co w latach
poprzednich. Jak bardzo oczekiwano
na ten dzień w Barbastro, niech
świadczy fakt, że don Josemaría w
liście z 1938 roku pisze do
znajomego: piszę do Ciebie z tą całą
pełną zaufania nadzieją, która
wypełniała mi duszę, gdy jako dziecko
pisałem listy do Trzech Króli (List do
Enrique Alonso-Martíneza Saumella,
z Burgos, w: EF-380204-1).



[3] Santiago Escrivá de Balaguer,
RHF, T-07921, s. 7.

[4] Ibidem, s. 9.

[5] Por. ibidem, s. 4.

[6] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 12.

[7] RHF, AVF-0036. Notatka jest
datowana na 23 V 1948. Don
Josemaría wyleciał samolotem do
Rzymu 20 maja.

[8] Na ten temat i na temat
zachowania Carmen, por. Álvaro del
Portillo, Sum. 512, 514; Narcisa
González Guzmán, RHF, T-04989, s.
28 oraz Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con..., s. 94-96.

[9] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 125; Por. także
Santiago Escrivá de Balaguer, RHF,
T-07921, s. 9 oraz Encarnación
Ortega Pardo, RHF, T-05074, s. 56.



[10] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 42.

[11] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 42; Por. także: Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5030.

[12] Za swoich dobroczyńców uważał
także oszczerców, ponieważ
pomagają nam się oczyszczać. Trzeba
ich kochać i modlić się za nich (Juan
Hervás Benet, w: Testimonios..., s.
203).

[13] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
505.

Nie można zapomnieć, że
wdzięczność don Josemaríi dla jego
rodziny była proporcjonalna do
wymagań, jakie jej stawiał założyciel
Dzieła. W tym sensie powołaniem
Carmen i donii Dolores była
współpraca w rozwoju Opus Dei. W
tym duchu pisane są niektóre listy
don Josemaríi, np.:



Ukochana Mamo i kochani Carmen i
Santiago! Niech Jezus mi Was
zachowa!

Pamiętam o Was i proszę Pana, by
obdarzył Was radością, abyście nam
nadal pomagali w naszej pracy. 
Myślę, że w ciągu kilku miesięcy
wysiłek, o który prosi Was Bóg i ja
też, stanie się mniejszy. Na razie
róbcie to dla Niego (List z Leónu, w:
EF-400731-1).

[14] Por. list do jego synów w Burgos,
z Saragossy, w: EF-380509-1.

[15] Na temat podróży do Logroño
(od 27 do 29 IV 1942 r.) oraz
ekshumacji szczątków don José
Escrivy Corzána: por. RHF, D-05851.
Por. także itinerarium i chronologię
podróży: RHF, D-15200, D-15013 oraz
D-15014.

[16] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 57-58.



[17] Por. María Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, s. 16.

[18] Por. RHF, D-05851.

[19] W notatce sporządzonej z okazji
ekshumacji dokonanej na cmentarzu
de la Almudena czytamy: «José
Escrivá Corzán – grób: obmurowany;
kwartał 2; strefa A; kwatera 5;
kwartał 57; litera A; ciało nr 2;
pochowany 30 kwietnia 1942 r.
Przeniesione 31 III 1969 r. do krypty
Akademika Świętego Krzyża» (RHF,
D-05851).

Oryginały aktu pochowania
przechowywane są odpowiednio w
każdym z grobów krypty. Fotokopie
oryginału: RHF, D-07778-II-1 oraz 2.

[20] Javier Echevarría, PR, s. 1578.

[21] Por. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5031.



[22] List do swoich synów w
Madrycie, z Léridy: w: EF-411013-1.

[23] List do jego synów w Madrycie, z
Léridy: w: EF-411016-1.

[24] Ibidem.

[25] Nie wydaje się, by sprawa
suszonych fig wróciła jeszcze kiedyś,
ale w rezultacie rzeczywiście
kupiono hurtowo figi, w które zostały
zaopatrzone spiżarnie różnych
ośrodków. Por. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159, rozdz. IX, s.
17.

[26] List z 6 V 1945, nr 25.

[27] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 74-75. Pierwsza
msza w kaplicy przy Núñez de
Balboa została odprawiona przez
ówczesnego spowiednika założyciela
Opus Dei don José Maríę Garcíę
Lahiguerę, 27 stycznia 1942.



[28] Apuntes, nr 1854, 8, z 9 XI 1941.
Rekolekcje te odbywał w domu
księży paulistów na ulicy Fernández
de la Hoz w Madrycie. Wówczas dom
ten należał do tak zwanej obediencji
francuskiej Zgromadzenia
Misjonarzy, lecz nie był to ten sam
dom, który mieli w odległości nieco
ponad 100 m stamtąd księża pauliści
na ulicy García de Paredes, na rogu
Fernández de la Hoz.

[29] Narcisa González Guzmán, RHF,
T-04989, s. 11.

[30] «Pracowałam wraz z nią –
wspomina Nisa – ale nigdy nie
zrobiła mi najmniejszej uwagi, z
właściwą jej delikatnością. Uczyłam
się tylko obserwując ją i
poprawiałam w ten sposób wiele
drobnych niedociągnięć» (Narcisa
González Guzmán, RHF, T-04989, s.
28).

[31] Por. ibidem.



[32] Álvaro del Portillo, Sum. 31.

[33] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 82.

[34] Narcisa González Guzmán, RHF,
T-04989, s. 27.

[35] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 3.

[36] Narcisa González Guzmán, RHF,
T-04989, s. 27.

[37] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 61 oraz 62.

[38] Ibidem, s. 12.

* Administracja – tu: grupa osób
zajmująca się opieką domową nad
ośrodkami Opus Dei - przyp tłum.

[39] List z 29 VII 1965, nr 20.

[40] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 15.



[41] Amadeo de Fuenmayor
Champín, RHF, T-02769, s. 6; Por.
także Álvaro del Portillo, Sum. 608
oraz José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 102. (Múzquiz
wspomina o protestach pozostałych
najemców domu, zwłaszcza
skarżących się na hałas, jaki robili
studenci schodząc po schodach do
jadalni).

[42] Amadeo de Fuenmayor
Champín, RHF, T-02769, s. 6.

[43] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 91.

[44] Por. RHF, D-15417 oraz Narcisa
González Guzmán, RHF, T-04989, s.
30.

[45] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 15.

[46] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 93.



[47] Por. ibidem, s. 93 oraz 94;
Narcisa González Guzmán, RHF,
T-04989, s. 53.

[48] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 94 oraz RHF, D-15147.

[49] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 95.

[50] Ibidem.

[51] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 48. Kiedy
opuszczone zostało mieszkanie przy
Núñez de Balboa, zorganizowano
inny ośrodek przy ulicy Españoleto
24. Podanie o pozwolenie na
utworzenie półpublicznej kaplicy z
tabernakulum nosi datę 26 stycznia
1943 roku. Poświęcenie kaplicy
nastąpiło 15 marca (Por. RHF,
D-15148).

[52] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 48.



* Pełna nazwa zgromadzenia to:
Córki Maryi Niepokalanej od Służby
Domowej – przyp. tłum.

[53] Zadaniem tego zasłużonego dla
Kościoła zgromadzenia było
formowaniem służących, które
zajmowały się pracami domowymi.
Było to zajęcie poszukiwane przez
wiele dziewcząt i nie brakowało
takich, które opuszczały domy, w
których służyły, aby zakładać własne
domy z pomocą i miłością rodzin, w
których pracowały.

[54] Por. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 109;
Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 96.

[55] Por. Dora del Hoyo Alonso, Sum.
7038; Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 96.

[56] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 100.



[57] Ibidem, s. 97.

[58] Ibidem, s. 98.

[59] Ibidem, s. 98. [Z biegiem czasu
przy współdziałaniu osób z Opus Dei
powstały szkoły średnie i wyższe,
kształcące w tego rodzaju
działalności np. szkoły hotelarskie,
technologii żywienia etc. – przyp.
tłum.].

[60] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, s. 99. Don Josemaría nigdy
nie zapomniał o przysłudze
wyświadczonej mu przez Córki
Maryi Niepokalanej od Służby
Domowej, które skierowały kilka
służących do akademika. Gdy w
Rzymie odbyła się beatyfikacja
założycielki Zgromadzenia, Vicenty
Maria López y Vicuñi, uczestniczył w
ceremonii liturgicznej i tego samego
wieczoru osobiście zjawił się w
Domu Generalnym Zgromadzenia, by
złożyć im życzenia i wręczyć



stosowną bombonierkę (Por. Álvaro
del Portillo, PR, s. 587).

[61] Los Rosales – ośrodek żeński
Opus Dei, w Villaviciosa de Odón,
miejscowości w pobliżu Madrytu.

[62] Dora del Hoyo Alonso, RHF,
T-15722, s. 1.

[63] Na temat zróżnicowania
członków Opus Dei, w ramach
jedności powołania, a szczególnie na
temat numerariuszek pomocniczych
por. Pedro Rodríguez, Fernando
Ocáriz i José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia, Madrid 1993, s. 179-192.

[64] Por. Rosalía López Martínez,
RHF, T-07918, s. 1; Dora del Hoyo
Alonso, PM, k.1119v.

[65] List do José Maríi Hernándeza
Garniki, z Rzymu, w: EF-461206-1;
także przy innych okazjach wracał
do tej sprawy (por. list z Rzymu, w:
EF-470214-1).



[66] List do jego córek z Asesorii
Centralnej, z Rzymu, w: EF-461213-1.

[67] «Pamiętam dzień 16 lipca 1949
roku – wspomina Encarnación
Ortega – gdy złożyły Wierność [tu:
Wierność (łac. Fidelitas) to prawne
określenie przyjęcia przez członka
Opus Dei stałego, nieodnawialnego
członkostwa w Dziele. Początkowo
bowiem każdy wierny odnawia
swoje członkostwo co roku – przyp.
tłum.] – Dzieło stało się ich drogą już
na zawsze – pierwsze trzy jego córki
numerariuszki pomocnicze: Dora del
Hoyo, Concha Andrés i Antonia
Peñuela. Nasz Ojciec był przez chwilę
na spotkaniu ze wszystkimi. Chwilę,
która okazała się niezwykle
serdeczna. W pewnym momencie,
jakby myśląc na głos, powiedział
konfidencjonalnym tonem: Patrzę na
Was i oczom nie wierzę... Na chwilę
wracam pamięcią do tamtego 14
lutego 1930, kiedy zacząłem
odprawiać Mszę Świętą nic nie



wiedząc... I skończyłem wiedząc
wszystko... Można było usłyszeć
przelatującą muchę: wszystkie
byłyśmy pod wrażeniem słów
naszego Ojca» (Encarnación Ortega
Pardo, RHF, T-05074, s. 122).

* (łac.) Tobie, Panie, zaufałem
[fragment hymnu Te Deum
laudamus] – przyp. tłum.

[68] Apuntes, nr 1610, z 8 V 1940.

[69] List do Álvara del Portillo oraz
do swoich synów w Madrycie, z Ávili,
w: EF-400704-1.

[70] List z 14 II 1944, nr 9. W tym
samym liście, przechodząc do
porządku dziennego nad kwestiami
historycznymi i nie wchodząc w
szczegóły, założyciel Opus Dei pisze
na temat tych księży:

Ponieważ jednak nie zdołali
zrozumieć w pełni tego, o co Bóg nas
prosi, zwłaszcza, jeśli chodzi o



specyficzne apostolstwo sekcji
żeńskiej – dwaj czy trzej spośród nich
stali się dla mnie prawdziwą koroną
cierniową, ponieważ wprowadzali w
błąd i doprowadzali do
nieporozumień – wkrótce musiałem
zrezygnować z ich pomocy. 
Zwracałem się od tej pory od czasu do
czasu do innych kapłanów, nie
związanych w żaden sposób z
Dziełem, aby spowiadali ludzi z Dzieła
i aby odprawiali ceremonie liturgiczne
dopóki nie znajdziemy odpowiedniego
rozwiązania tej istotnej potrzeby
(ibidem, nr 9).

Dokument, o którym mowa to 
Instrukcja z 9 I 1935, nr 59; powiada
się tam, że: Kapłani, na razie – aż do
odwołania przeze mnie – powinni się
ograniczyć do udzielania
sakramentów i do wykonywania
funkcji czysto kościelnych.

[71] Apuntes, nr 138, z 26 XII 1930.
Aluzja do przyszłych kapłanów,



wywodzących się spośród świeckich
z Dzieła, znajduje się w: Apuntes, nr
101, z XI 1930 oraz 867, z 9 XI 1932.

[72] W liście do bpa Leopolda Eijo y
Garaya, z Pampeluny, pisał: Myślę, że
nie skończę tutaj przed 5 lipca. 
Wspaniałe żniwo. Aż przyjemnie
popatrzeć, z jakim oddaniem
odbywają rekolekcje ci święci księża z
Nawarry. Gdyby Pan nie wskazał mi
w tak jasny sposób innej drogi,
mógłbym nie robić nic innego niż
pracować, cierpieć i modlić się za
moich braci księży diecezjalnych..., 
którzy stanowią moją drugą
dominującą pasję (List z Pampeluny,
w: EF-410625-1).

[73] List z Madrytu, w: EF-400423-1.
Por. także: Apuntes, nr 1618, z 4 VIII
1940.

[74] Por. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 120.

[75] Por. ibidem, s. 118.



[76] Te „Tygodnie studiów”, które
później nazywać się będą
„Tygodniami pracy”, odbyły się
pomiędzy 17 a 24 marca 1940 roku
oraz między 10 a 18 sierpnia tego
roku. Na ten temat por.: Álvaro del
Portillo, PR, s. 932; Francisco Ponz
Piedrafita, Mi encuentro con.., s.
47-50; Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, s. 104.

[77] Przy wielu okazjach usiłował
złożyć swoją funkcję na ręce biskupa,
aby poświęcić więcej czasu Dziełu. W
grudniu 1945 roku nadal nalegał:

Ukochany Księże Biskupie,

przy wielu okazjach wyrażałem
wobec W[aszej] E[kscelencji] moje
pragnienie rezygnacji z funkcji
rektora Królewskiego Patronatu
Świętej Izabeli. Dziś z pełnym
szacunku uporem ponawiam wobec
mojego Księdza Biskupa tę
rezygnację, począwszy od
najbliższego stycznia i proszę usilnie,



by ją przyjąć. Innemu księdzu funkcja
ta będzie odpowiadać, skromna pod
względem materialnym, ale
tradycyjnie prestiżowa (List z
Madrytu, w: EF-451204-1).

W dwa tygodnie później,
otrzymawszy w końcu zgodę don
Leopolda, którą ten wydał wbrew
własnej woli, złożył rezygnację z
funkcji rektora, w piśmie
skierowanym do przewodniczącego
Rady Administracyjnej Dóbr
Dziedzictwa Narodowego:

Mam zaszczyt oświadczyć
Szanownemu Panu
Przewodniczącemu, że
przezwyciężywszy serdeczny opór
Najdostojniejszego i Przewielebnego
Ks. Biskupa Madrid-Alcalá, i z jego
błogosławieństwem, ze względu na
stan zdrowia i nadmiar obowiązków
kapłańskich, składam rezygnację z
funkcji rektora Królewskiego



Patronatu Świętej Izabeli, od dnia 1
stycznia przyszłego roku, 1946.

Niech Bóg zachowa na wiele lat Pana
Przewodniczącego.

Madryt, 19 grudnia 1945

Rektor

(Archivo del Patrimonio Nacional –
Patronatos Reales – Patronato de
Santa Isabel –Expediente personal –
Pudło 182/21).

Urzędowym pismem z 17 IV 1946
Radny Oddelegowany do Zarządu
Dziedzictwem Narodowym
zawiadamiał go o przyjęciu
rezygnacji i «wyrażał głęboki żal w
imieniu tegoż Patronatu, a także w
swoim własnym, że nie może już
liczyć na tak wartościową
współpracę i niezastąpioną pomoc,
którą dotąd świadczył W[asza]
E[kscelencja]» (Ibidem).



[78] List z 14 II 1944, nr 9.

[79] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, s. 47.

[80] Don Josemaría, aby ułatwić
spowiedź swoim duchowym
dzieciom, w pierwszej połowie lat
czterdziestych rozmawiał ze swoimi
znajomymi księżmi diecezjalnymi i
zakonnikami na temat zwyczajów i
ducha Dzieła, aby właściwie mogli
się nimi zająć w konfesjonale. Wśród
tych osób znajdowali się don José
López Ortiz w Madrycie; don Ramón
Roquer Vilarrasa oraz don Sebastián
Cirac Estopañán w Barcelonie; don
Eladio España Navarro oraz don
Antonio Rodilla Zanón w Walencji;
don Eliodoro Gil Rivera w Leónie;
don Daniel Llorente Federico oraz
penitencjarz katedralny w Valladolid
etc. Por. María Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, s. 3; José Luis Múzquiz
de Miguel, RHF, T-04678/1, s. 25;
Francisco Ponz Piedrafita, Mi



encuentro con.., s. 58-59; list do don
José Maríi Bularta Ferrándiza, z
Walencji, w: EF-411220-1 itd.

[81] List z 14 II 1944, nr 9. Kapłani
nie stanowili po prostu wsparcia dla
działalności grupy świeckich, lecz tak
kapłani, jak i świeccy – organicznie
współpracujący – mieli podobne
zasadnicze znaczenie, tak jak to ma
miejsce w Kościele. Założyciel Dzieła
rzeczywiście od samego początku
widział je jako cząstkę Ludu Bożego,
jako cząsteczkę Kościoła.

* Romańskie mury miejskie Avili,
zachowane w nienaruszonym stanie,
stanowią jeden z najpiękniejszych i
najbardziej znanych zabytków tego
miasta – przyp. tłum.

[82] Przy tej okazji, don Josemaría
najpierw zatrzymał się – po
przyjeździe do miasta – u bpa
Santosa Moro. Następnie przeniósł
się do seminarium aby poprowadzić
rekolekcje. Stamtąd wysłał 4 lipca



1940 list do Álvara del Portillo oraz
pozostałych synów w Madrycie:

Niech Jezus zachowa moich synów.

Tym razem nie mogę dać dumnego (?)
nagłówka „pod murami”, ponieważ
piszę do Was z seminarium (List do
Álvara del Portillo oraz do synów w
Madrycie, z Ávili, w: EF-400704-1).

[83] Apuntes, nr 1616.

[84] Apuntes, nr 101,z XI 1930.

[85] W Katarzynce z 9 listopada 1932
roku czytamy, że członkowie Opus
Dei powinni starać się żyć Świętą
Liturgią Kościoła, i każdy z nich
powinien modlić się i umartwiać
zwłaszcza za nowych kapłanów w
czasie suchych dni postu, gdy nasi
otrzymują sakrament kapłaństwa
(Apuntes, nr 867).

[86] List z 8 VIII 1956, nr 5.

[87] Álvaro del Portillo, PR, s. 958.



[88] José Luis Múzquiz opowiada z
całkowitą prostotą, w jaki sposób
został powołany do kapłaństwa:
«Pamiętam serdeczność, jaką
okazywał Ojciec, gdy w swoim
pokoju w akademiku przy Jenner 6
zapytał mnie, czy chciałbym zostać
kapłanem. Synu mój, powiedział do
mnie Ojciec, czy chciałbyś zostać
kapłanem? „Tak, Ojcze, z radością” –
odpowiedziałem. Więc dogadaj się z
Álvarem co do Twoich studiów» (José
Luis Múzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, s. 32).

W liście do swoich dzieci z 1945 roku
założyciel Opus Dei pisał: Módlcie się
także, aby nikt w Dziele nie czuł się w
żaden sposób przymuszany, by zostać
kapłanem. I jednocześnie, by zawsze
byli ci, którzy posłuchają gwizdnięcia
Pasterza, który ich woła; Bożego
przymusu delikatnego i pełnego
miłości (List z 2 II 1945, nr 22).

[89] Apuntes, nr 1854, z 9 XI 1941.



[90] Don José María Bueno Monreal
poznał don Josemaríę w 1927 lub
1928 roku na wydziale prawa. Brał
udział w przygotowywaniu
dokumentów potrzebnych, by Dzieło
zyskało aprobatę jako Pobożne
Stowarzyszenie. Wziął na siebie
kierownictwo studiów trzech
pierwszych członków Dzieła, którzy
otrzymali święcenia kapłańskie. Pod
koniec 1945 roku został biskupem
Jaki, a następnie Vitorii. W 1954 roku
został mianowany arcybiskupem
koadiutorem Sewilli, a w cztery lata
później został kardynałem. Zmarł w
1987 roku.

[91] List z Madrytu, w: EF-420517-1.

* (łac.) Celujący – przyp. tłum.

[92] Por. list z Madrytu, w:
EF-420607-1.

[93] List z 8 VIII 1956, nr 13. Por.
także José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 24.



[94] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 136; oraz Droga, nr
657-661.

[95] Por. Mt 6, 16-18 [Kiedy pościcie,
nie bądźcie posępni jak obłudnicy.
Przybierają oni wygląd ponury, aby
pokazać ludziom, że poszczą.
Zaprawdę, powiadam wam: już
odebrali swoją nagrodę. Ty zaś, gdy
pościsz, namaść sobie głowę i umyj
twarz, aby nie ludziom pokazać, że
pościsz, ale Ojcu twemu, który jest w
ukryciu. A Ojciec twój, który widzi w
ukryciu, odda tobie – przyp. tłum.].

[96] De Spiritu Operis Dei, nr 16.
Dokument ten został dostarczony
razem z innymi w 1941 roku
biskupowi Madrytu, w celu
uzyskania aprobaty diecezjalnej. Por.
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
s. 98-112.

[97] «Wśród nich – wspomina ks.
prałat Álvaro del Portillo –
znajdowało się dwu dominikanów,



profesorów rzymskiego „Angelicum”,
którzy nie mogli tam wykładać z
powodu wojny światowej: był to o.
Muñiz, który wykładał nam teologię
dogmatyczną oraz o. Severino
Álvarez, profesor prawa
kanonicznego. O. Celada OP, który
pracował dłuższy czas w Instytucie
Biblijnym w Jerozolimie był naszym
profesorem Pisma Świętego. Spośród
tych profesorów kilku zostało
biskupami, a niektórzy, jak don José
María Bueno, który wdrażał nas w
tajniki teologii moralnej, zostali
potem kardynałami. Ojciec José
López Ortiz, potem arcybiskup i
naczelny kapelan wojskowy,
wykładał nam historię Kościoła. Don
Máximo Yurramendi, przyszły
biskup Ciudad Rodrigo, don Joaquín
Blázquez, dyrektor hiszpańskiego
Instytutu Teologicznego i o. Permuy
CMF dopełniali skład profesury, jaką
dla nas dobrano. Studiowaliśmy
bardzo intensywnie» (Álvaro del
Portillo, PR, s. 958).



Por. także José María Bueno Monreal,
w: Testimonios..., s. 17 oraz José
María García Lahiguera, wówczas
kierownik duchowy madryckiego
seminarium, w: Testimonios..., s. 162;
list do bpa Leopolda Eijo y Garaya, z
Madrytu, w: EF-420517-1 oraz list do
synów w Rzymie, z Madrytu, w:
EF-440301-1.

[98] José María Bueno Monreal, w: 
Testimonios..., s. 17.

[99] Biskup López Ortiz, profesor
Uniwersytetu w Madrycie, a w tym
okresie także wykładowca
kandydatów do kapłaństwa,
opowiadał: «Ojciec mówił mi o
swoich trzech synach, którzy mieli
zostać wyświęceni, z wielkimi
nadziejami. Podobnie jak o innych
sprawach, o których mi opowiadał,
mówił mi o tym z zupełną wiarą i
pewnością. Mówił mi, że wszyscy
członkowie Dzieła, aby móc
prowadzić skuteczne apostolstwo



poprzez swoją pracę zawodową,
powinni mieć wykształcenie
porównywalne z tym, jakie mają
księża, chociaż ogromna większość z
nich nie zostanie wyświęcona,
ponieważ nie stanowi to ich
powołania. Mogąc liczyć u
wszystkich na taką samą formację,
on sam, albo jego następcy, powołają
do kapłaństwa tych, których uznają
za stosowne, szanując wolność
każdego z nich, jeśli chodzi o
przyjęcie tego powołania. To, że ci
trzej zaczęli wówczas studia
teologiczne, nie było więc czymś
nadzwyczajnym, ponieważ z czasem
będzie to normalne w Dziele, gdzie
wszyscy członkowie powinni mieć
odpowiednią formację doktrynalno -
religijną. Dlatego od razu zaczęli
studiować kolejni, a potem następni,
bez przerwy. I rzeczywiście tak się
stało. O wszystkim tym mówił mi jak
o czymś, co współtworzy apostolską
esencję Dzieła, i co wobec tego w
jasny sposób pochodziło wprost od



Boga» (José López Ortiz, w: 
Testimonios..., s. 232-233).

[100] RHF, AVF-0079, z II 1944.

[101] Nigdy nie można uznać naszej
formacji za zakończoną: przez całe
życie, z całą cudowną pokorą
powinniście doskonalić Wasze
przygotowanie ludzkie, duchowe,
doktrynalno-religijne, apostolskie i
zawodowe (List z 6 V 1945, nr 19).

[102] Jest to jedna z przyczyn, dla
których internat nie może znaleźć
zastosowania do członków Dzieła,
którzy powinni żyć właśnie w świecie,
od początku swego powołania,
wszystkimi cnotami kapłańskimi
(Ibidem, nr 20).

[103] Stworzenie Centrum Studiów
Kościelnych Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża, z
siedzibą przy Diego de León
(Lagasca, nr 116), które to miejsce od
jakiegoś już czasu było centrum



studiów, zostało zakomunikowane
ks. biskupowi Madrid-Alcalá z datą
10 grudnia 1943, to jest w dwa dni po
wydaniu dekretu erekcyjnego
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża (Por. RHF, D-15140).

[104] Na temat rozwoju
instytucjonalnego Opus Dei, por.
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
passim.

[105] Założyciel Opus Dei używa
bardzo podobnego porównania, by
opisać tę sytuację: Nasza iter
iuridicum [(łac.) droga prawna –
przyp. tłum.] wydaje się – w ludzkich
oczach – zawiła. Jednak, gdy minie
pewien czas, można będzie zobaczyć,
że jest to ciągły marsz naprzód z
twarzą zwróconą ku Bogu (List z 29
XII 1947/14 II 1966, nr 163).

[106] Por. Apuntes, nr 60, z 16 VI
1930.



[107] Por. KPK 1917, kan. 974 oraz
979.

[108] Por. list z 6 V 1945, nr 11.

[109] Przeglądając listę tytułów
święceń, przewidywanych przez 
Codex iuris canonici, założyciel w ten
sposób rozpatrywał ich przydatność:

Żaden z tytułów przewidzianych dla
kapłanów diecezjalnych nie
odpowiada naszemu przypadkowi.
Nie pasuje tytuł beneficii [(łac.)
beneficjariusza – przyp. tłum.], 
ponieważ wymaga wyznaczenia,
jeszcze przed święceniami,
odpowiedniego beneficjum; nie nadają
się także pozostałe przewidziane
przez prawo. Nie są odpowiednie
tytuły servitii dioecesis [(łac.)
posługujący w diecezji – przyp.
tłum.] ani missionis [(łac.)
[posługujący] na terytorium
misyjnym – przyp. tłum.], ponieważ
wymagają od duchownego obietnicy
pracy kapłańskiej w określonej



diecezji lub na określonym terytorium
misyjnym; niewłaściwy jest też tytuł
patrimonii [(łac.) [z tytułu
posiadania] majątku – przyp. tłum.] 
lub pensionis [(łac.) [z tytułu
pobierania] pensji – przyp. tłum.], 
ponieważ wymaga posiadania
osobistego majątku wystarczającego
do własnego utrzymania przez całe
życie. Nie można także przyjąć
tytułów pauperitatis [(łac.) [z tytułu]
ubóstwa – przyp. tłum.] oraz mensae
communis [(łac.) [z tytułu] wspólnoty
stołu – przyp. tłum.], ponieważ są one
zastrzeżone dla zakonników (list z 14
II 1944, nr 16).

[110] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
346

[111] W lipcu 1941 roku konsultował
się z bpem Marcelino Olaecheą w
Pampelunie. Jeszcze raz myślał,
błędnie, że znalazł właściwe
rozwiązanie: Spokojnie omawiałem –
pisał – z Księdzem Biskupem problem



naszych kapłanów i jasno widzę
rozwiązanie praktyczne,
natychmiastowe i kanoniczne, Bogu
dzięki (list do jego synów w
Madrycie, z Pampeluny, w:
EF-410603-2).

[112] Nasuwały mi się rozmaite
rozwiązania, a wszystkie złe.
Najlepsze podsunął mi don Leopoldo: 
stworzyć kapelanie, aby w pewien
sposób kapłani byli przypisani do
Opus Dei. Ale to oznaczałoby
ogromny wydatek, na który nie
mogliśmy sobie pozwolić i nic by to
nie rozwiązywało (List z 29 XII
1947/14 II 1966, nr 159; Por. KPK
1917, kan. 128).

Inny z kanonistów, z którymi
konsultował się bezskutecznie był
don José María Bueno Monreal (Por.
Álvaro del Portillo, Sum. 540).

[113] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
159.



* (łac.) Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża – przyp. tłum.

[114] Zachowała się kartka z
kalendarzyka z notatką i rysunkiem:
RHF, D-15077. Sporządzając rysunek
pieczęci Dzieła, założyciel miał na
myśli znajdujący się na płaszczyźnie
okrąg, w który został wpisany krzyż.
W oryginale jednak znajdujemy
sześć albo siedem linii: jednych
wyraźnie niepewnych, innych
łamanych. Jednych krótkich, innych
w obrębie okręgu, które nadają mu
wygląd sferyczny. Tylko nagłym i
gwałtownym przypływem emocji
można by było wytłumaczyć tak
dziwne drżenie pióra i niepewność
ręki. Jednak ta hipoteza nie wyjaśnia
wszystkiego, gdyż krzyż i notatka,
przeciwnie, są poprowadzone
pismem pewnym, normalnym i
bardzo wyraźnym. Wydaje się, że ten
pierwszy projekt miał przedstawiać
krzyż wewnątrz kuli ziemskiej.



[115] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 45; Por. Także
Narcisa González Guzmán, RHF,
T-04989, s. 7. Wiele lat później
założyciel Opus Dei uczynił krótka
aluzję do tego, co się zdarzyło
tamtego dnia:

14 lutego 1943, gdy odprawiałem
mszę w domu moich córek na ulicy
Jorge Manrique, po Komunii –
rozwiązanie, którego szukałem!
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża. Jezus zechciał zwieńczyć cały
gmach swym najświętszym Krzyżem.

Pamiętam dobrze, że zrobiłem
rysunek pieczęci – aż do tego doszło! –
i zawiozłem go do Álvara (List z 29
XII 1947/14 II 1966, nr 159).

[116] Álvaro del Portillo, Sum. 540
oraz 541.

* (łac.) Brak sprzeciwu [forma
wyrażenie zgody przez władzę
kościelną] – przyp. tłum.



**(łac.) Tytułem przynależności do
stowarzyszenia – przyp. tłum.

[117] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
159.

[118] W święto Przeistoczenia, 7
sierpnia 1931 roku, Pan pozwolił mu
ujrzeć, że zatriumfuje przyciągając
do siebie wszystko, kiedy umieści się 
Krzyż wraz z naukami Chrystusa na
szczycie wszelkiej ludzkiej
działalności (Apuntes, nr 217). W
zbliżonym pomyśle Krzyża
wpisanego w świat wyraża się jego
zbawcza owocność.

[119] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
159.

[120] List z 24 X 1942, nr 66. 
Wówczas – rozwija tę myśl – bardziej
rzeczywisty staje się nadprzyrodzony
sens naszego oddania, ponieważ
doświadcza się – na ciele i na duszy – 
tej ofiary, którą złożyliśmy Panu z
naszego życia in odorem suavitatis



[(łac.) pośród miłej woni –przyp.
tłum.].

[121] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 27.

[122] Filozofię bólu don Josemaría
streszczał w kilku zasadach,
opierających się na dużej dozie
zdrowego rozsądku:

Ból fizyczny, jeśli można go
uśmierzyć, się uśmierza. W życiu
mamy przecież wystarczająco dużo
cierpień! A jeśli nie można go
uśmierzyć, to się go ofiarowuje.

Chorym trzeba dać wszystko to, czego
potrzebują; o ile nam może brakować
nawet rzeczy najpotrzebniejszych,
chorym – nie (Álvaro del Portillo, PR,
s. 968).

[123] List do o. Maximiliano Canala
OP, z Madrytu, w: EF-440216-1.



[124] List do jego synów w Madrycie,
z Leónu, w: EF-400806-1.

[125] List do jego synów w Madrycie,
z Leónu, w: EF-400808-1.

[126] List Isidora do José Orlandisa
Roviry, z 27 VIII 1940, w: IZL, D-1213,
466.

[127] List do jego synów w Madrycie,
z Segovii, w: EF-400823-1.

[128] List do jego synów w Madrycie,
z Segovii, w: EF-400827-1.

[129] Celem wizyty u bpa Marcelina
Olaechei było przejrzenie
dokumentów, koniecznych do
złożenia prośby o aprobatę dla
Dzieła: aby pokazać W[aszej]
E[kscelencji] te papiery, o których
wspominałem, i wysłuchać rad, jakich
mi Ojciec-Biskup w swej
szczodrobliwości zechce udzielić.



Przyjadę, w terminie, który W[asza]
E[kscelencja] mi wskaże, jeśli uzna za
stosowne.

Proszę nie przestawać się za nas
modlić, a zwłaszcza za mnie, zawsze
niosącego ciężki Krzyż (List z
Madrytu, w: EF-400910-1).

[130] Na temat choroby i śmierci
Isidora Zorzano, por. José Miguel
Pero-Sanz, op. cit., s. 297 i n.

[131] List do jego synów w Madrycie,
z Segovii, w: EF-420712-1; list do
Álvara del Portillo oraz synów w
Madrycie, z Segovii, w: EF-421104-2.

* (łac.) Uradowałem się, gdy mi
powiedziano: „Pójdziemy do domu
Pańskiego!” – Ps 122 (121), 1 – przyp.
tłum.

[132] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, s. 39.



[133] Po wykonaniu koniecznych
badań, obejrzeniu prześwietleń i
licznych analizach lekarze
potwierdzili, że chodzi o ziarnicę
złośliwą, chorobę Hodgkina. Chory
zapadł na chroniczne schorzenie
węzłów chłonnych, które
wywoływało dreszcze, gorączkę,
zmęczenie, brak apetytu, postępujące
osłabienie, bardzo zaawansowaną
anemię oraz coraz bardziej
intensywne duszności. Chorobliwy
rozrost węzłów chłonnych
spowodował nacisk na oskrzela, ich
spłaszczenie i ograniczenie do jednej
czwartej przestrzeni płucnej
koniecznej do oddychania, co
tłumaczyłoby straszliwe duszności i
ogromne wyczerpanie (Por. 
Posiciones y artículos para la causa
de beatificación y canonización del
Siervo de Dios Isidoro Zorzano
Ledesma, del Opus Dei, Madrid 1948).

[134] Javier de Ayala Delgado, Sum.
7580; Por. także: Francisco Ponz



Piedrafita, Mi encuentro con.., s. 139
oraz Eduardo Alastrué Castillo, Sum.
5537.

[135] Luis Palos Yranzo, Sum. 5568.

[136] Por. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 75.

[137] Por. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, IX, s. 25.

* (łac.) Skała - przyp. tłum.

[138] Por. np. listy do Álvara del
Portillo, z Burgos, w: EF-390224-4
oraz EF-390323-5; z Madrytu, w:
EF-390518-5 oraz z Burjasot, w:
EF-390606-1.

[139] List, w: EF-410625-1.

[140] Pismo odręczne, zredagowane
w Vitorii, w: EF-430228-1.

[141] Por. ibidem.



[142] Codex Iuris Canonici (Kodeks
Prawa Kanonicznego) 1917, kan. 673.
Por. Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., s. 120.

[143] List z 14 II 1944, nr 12.

* Tytułem [przynależności] do
Stowarzyszenia – przyp. tłum.

[144] Kanon 673 Kodeksu z 1917
stanowi, że stowarzyszenie życia
wspólnego bez ślubów «nie jest
zakonem we właściwym sensie tego
słowa». Stowarzyszenia te pojawiły
się w wieku XVII, w celach
apostolskich: zajmowały się
biednymi i chorymi, posługą
kapłańską etc. Chociaż ich
członkowie nie składali ślubów
publicznych, życie wspólnotowe,
które prowadzili, było podobne do
życia zakonników. Stąd też, wobec
zagrożenia, że stowarzyszenie życia
wspólnego bez ślubów mogłoby się
mylić z zakonem lub zgromadzeniem
zakonnym, założyciel dodał



wyjaśnienia w treści tekstów
normatywnych (Lineamenta, nr 1
oraz Constituciones, nr 1), aby
podkreślić świecki charakter Opus
Dei. To życie wspólne życia powinno
być interpretowane w sensie jak
najszerszym, to znaczy dotyczy
jedynie ducha i prawa własnego, nie
zaś rzeczywistego mieszkania pod
wspólnym dachem (List z 14 II 1944,
nr 12).

[145] Patrząc pod względem
prawnym na duszpasterską
rzeczywistość Opus Dei w tym
rozwiązaniu prawnym – pozostałych
członków, tworzących dzieło
właściwe, zjednoczone i
nierozerwalne od Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża –
pozostaje ona słabo zarysowana pod
względem profilu i rozmiarów; ale
członkowie Opus Dei nadal są
zwykłymi świeckimi i pod tym
względem zachowują



„autentyczność” Opus Dei. Por. List z
14 II 1944, nr 12.

Chociaż faktycznie Stowarzyszenie
stanowi „niewielkie jądro” złożone z
kapłanów i świeckich z Dzieła, z
prawnego punktu widzenia Opus Dei
jawi się jak gdyby wchłonięte przez
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża. Tak więc np. w dekrecie
biskupa Madrid-Alcalá, w którym
aprobowane zostają Konstytucje
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża z 25 I 1944 r. mówi
się, że: «Na mocy tych Konstytucji
zostają określone w odpowiedni
sposób natura, cele, działalność,
praktyki ascetyczne, ustrój
Stowarzyszenia oraz jego
szczególnego narzędzia apostolstwa,
zwanego Opus Dei» (Por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 18, s. 529).



[146] Por. José Orlandis Rovira, 
Memorias de Roma en guerra
(1942-1945), Madrid 1992, s. 41 i n..

[147] List do jego synów w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-430510-1.

[148] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
552. Por. także: José Orlandis Rovira, 
Memorias..., rozdz. 14: «Una página
de historia del Opus Dei», s. 65-69.

Kilka dni wcześniej, 21 maja,
Francisco Botella, który spędził kilka
miesięcy we Włoszech, był na
prywatnej audiencji u Piusa XII,
który pytał go o Ojca i Dzieło oraz o
sprawę „sprzeciwu ze strony
dobrych”. Por. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159, X, s. 16.

Na temat ranka 4 czerwca, gdy
odbyła się audiencja, kilka anegdot
cytuje José Orlandis. Kiedy wyszli z
domu z Álvarem del Portillo nie
znaleźli żadnego samochodu i
musieli wsiąść do tramwaju, żeby



podjechać do Watykanu i się nie
spóźnić. Álvaro ubrany był w galowy
mundur inżyniera dróg i w tramwaju
usłyszał, jak jakiś pan mówi: Nie do
wiary, taki młody i już admirał!

Kiedy dotarli do Portyku Spiżowego,
na widok tego efektownego i
nieznanego sobie munduru gwardia
szwajcarska dostała rozkaz: 
Baczność! Álvaro odebrał przegląd
oddziału i następnie wszedł do sali
audiencyjnej. Por. José Orlandis
Rovira, Memorias..., s. 67-68.

[149] Álvaro del Portillo odwiedził
między innymi mons. Montiniego,
Zastępcę Sekretarza Stanu
[późniejszego papieża Pawła VI –
przyp. tłum.],mons. Ruffiniego, kard.
Pizzardo, prefekta Seminariów i
Uniwersytetów, kard. Tedeschiniego,
kard. Vidal y Barraquera, oo.
Larraona i Montota, klaretynów, o.
Albaredę, benedyktyna, Dyrektora
Biblioteki Watykańskiej, kilku



dominikanów: oo. Suáreza, Canala i
in. Por. José Orlandis Rovira, 
Memorias..., s. 68.

[150] Por. List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya, z Madrytu, w: EF-430613-1
oraz Amadeo de Fuenmayor i in., op.
cit., Aneks Dokumentalny 9, s.
516-520. Na temat procedury
prawnej uzyskania diecezjalnej
erekcji przez Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża, por.
ibidem, s. 122 i n.

[151] List do jego synów w Rzymie, z
Madrytu, w: EF-430725-1.

* (łac.) Życie się zmienia, ale nie
kończy się – przyp. tłum.

[152] Por. María Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, s. 16; Eduardo Alastrué
Castillo, Sum. 5546.

[153] Telegram do Antonia Huerty
Ferrera, z Madrytu, w: EF-430716-1.
Proces beatyfikacyjny Isidora



Zorzano, którego sława świętości
była bardzo rozpowszechniona,
został otwarty w Madrycie11 grudnia
1948 roku. Por. José Luis Múzquiz de
Miguel, Sum. 5797.

[154] Por. AGP, Sección Jurídica III/
15015.

[155] Por. Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 13,
s. 525. Najpierw trzeba było uzyskać 
nihil obstat ze strony Świętej
Kongregacji Świętego Oficjum, która
to decyzja została zakomunikowana
Świętej Kongregacji Zakonów 29 IX
1943 roku; Por. ibidem, Aneks
Dokumentalny 12, s. 524.

O dniu 11 października 1943 roku,
kiedy już zostało wydane nihil obstat,
ale wiadomość o tym nie dotarła
jeszcze do Madrytu, opowiada prałat
Álvaro del Portillo anegdotkę. Tego
dnia, będąc w towarzystwie
założyciela, powiedział mu:



– Ojcze, będzie Ojciec zadowolony
jutro, bo jest święto Najświętszej
Maryi Panny z Pilar. A Ojciec mu
odpowiedział:

– Zawsze jestem zadowolony, a już
szczególnie kiedy jest święto maryjne,
ale jeśli chodzi o święta, to wolę to
dzisiejsze, bo jest to święto
Macierzyństwa Maryi (Álvaro del
Portillo, PR, s. 712).

[156] List z Madrytu, w: EF-431020-1.

* (łac.) Nałożenie rąk[w geście
konsekracji] – przyp. tłum.

** (łac.) Rzym przemówił – przyp.
tłum.

[157] List do opata koadjutora
Montserrat, dom Aurelia Maríi
Escarré Jané OSB, z Madrytu, w:
EF-431029-1.



O dobrym humorze don Josemaríi
niech świadczy fakt, że dodał w liście
do opata Montserrat:

Jeszcze nie dotarło „paliwo”, o którym
Ojciec mówił: zapewniam Ojca, że
zostanie przyjęte z radością... a
radość będzie wzrastać wraz z
ożywczym płynem.

Tym „paliwem” było kilka butelek
likieru – „Aromas de Montserrat” –
które obiecał wysłać o. Escarré.
Potem znowu don Josemaría: Dotarły
butelki z Aromes, i ku zadowoleniu
znawców, został im złożony należny
im hołd (List z Sewilli, w:
EF-431217-1).

[158] List z Madrytu, w: EF-431203-2.

[159] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
553.

[160] Dekret kanonicznego
erygowania stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża; 8 XII



1943 r., w: Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., Aneks Dokumentalny 14,
s. 526-527.

[161] Por. RHF, D-15140.

[162] W piśmie tym zauważa się, że
zgodnie z lineamenta Constitutionum
[(łac.) zapisami Konstytucji – przyp.
tłum.] najwyższe stanowiska w
Stowarzyszeniu obsadza
Przewodniczący, po wysłuchaniu
Rady; ale ponieważ ten organ jeszcze
nie istniał, wyznaczenie jego składu
don Josemaría powierzył
pierwotnemu i naturalnemu
przełożonemu, którym był biskup.

Proponowane nominacje były
następujące: «Sekretarz Generalny,
D. Álvaro del Portillo y Diez de
Sollano; wicesekretarz dzieła
Świętego Michała, D. José Luis
Múzquiz de Miguel; wicesekretarz
dzieła Świętego Gabriela, D. José
María Hernández Garnica;
wicesekretarz dzieła Świętego Rafała,



D. Pedro Casciaro Ramírez;
administrator generalny, D. Ricardo
Fernández Vallespín» (Por. RHF,
D-15138).

* (łac.) Przewodniczący
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża – przyp. tłum.

[163] Ibidem.

[164] Por. RHF, D-15139.

[165] Na temat formuły składania
Wierności [por. przypis tłumacza w
przypisie 67], por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 16, s. 528.

[166] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
87.

W nihil obstat dla erygowania
diecezjalnego, wydanym przez
Świętą Kongregację Zakonów
zapisano, że Przewodniczący
powinien oświadczyć swoją



wieczystą wierność przed biskupem
oraz że ten ostatni ma władzę sanacji
i dyspensy, jeśli chodzi o defekty
inkorporacji (Por. Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 13, s. 525).

W korespondencji biskupa Madrid-
Alcalá ze Świętą Kongregacją
Zakonów na temat erygowania
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, z 19 XII 1943 roku,
jest mowa, że: «Moderator nuper
erectae Societatis Sacerdotalis
Sanctae Crucis coram me perpetuam
emisit fidelitatem [(łac.)
Przewodniczący dopiero
erygowanego Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża
przede mną złożył wieczystą
wierność - por. przypis tłumacza w
przypisie 67 – przyp. tłum.] (ibidem,
Aneks Dokumentalny, 17, s. 528).

[167] List z 31 V 1943, nr 53.

* (łac.) Droga – przyp. tłum.



[168] List z 14 II 1944, nr 12.

[169] Nie mam sympatii – pisze – dla
tych, którzy skaczą w próżnię,
ponieważ myślę, że można iść
naprzód krok za krokiem –
zachowując to, co jest zasadnicze,
jako coś nienaruszalnego. W ten
sposób postępuje Kościół, rządzony
przez Ducha Świętego, aby budować
na podłożu pewnym i mocnym
(Ibidem, nr 11).

[170] Oto cytat z listu z 11 III 1940: 
Kiedy Niebiosa uznają, że nadeszła
właściwa pora, sprawią, że
utworzymy – w organizacji
apostolstwa w Kościele – koryto,
którym powinna popłynąć rwąca
rzeka, jaką jest Dzieło, a która w
obecnych okolicznościach nie znajduje
odpowiedniego miejsca dla siebie: 
będzie to zadanie bardzo ciężkie,
bolesne i trudne. Trzeba będzie
zwyciężyć mnóstwo przeciwności, ale
Pan nam pomoże, ponieważ wszystko,



gdy chodzi o Jego Dzieło, jest Jego
Wolą (nr 46).

* Hiszp. przysłowie „dać kota za
zająca” (hiszp. dar gato por liebre),
mające podobne znaczenie jak
polskie: „zamienił stryjek siekierkę
na kijek” – przyp. tłum.

[171] Por. Sabina Alandes Caldés,
RHF, T-04855, s. 4.

* (łac.) Nałożenie rąk – przyp. tłum.

** (łac.) Jest w tym palec Boży –
przyp. tłum.

[172] List z Madrytu, w: EF-440531-1.

[173] Trudności i niedostosowania
związane z przyjętym rozwiązaniem
są z naciskiem podkreślane w
cytowanym liście z 14 lutego 1944 r.
Było to opatrznościowe zrządzenie,
gdyż w przeciwnym wypadku
sprawiałoby wrażenie, że późniejsze
etapy iter iuridicum [(łac.) drogi



prawnej – przyp. tłum.] były czystym
kaprysem. Wśród przeszkód
zaznacza założyciel następujące:

Rozwiązanie to nie jest wygodne, 
gdyż to, co jest zasadnicze – Opus Dei,
okazuje się w nim czymś
drugorzędnym (ibidem, nr 12).

Opus Dei – które stanowi nasze
prawdziwe Dzieło – staje się częścią
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, podczas gdy w
rzeczywistości Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża jest
jedynie niewielką częścią Dzieła
(ibidem, nr 17).

[174] Por. AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[175] List z Madrytu, w: EF-440425-1.

[176] W liście założyciela Opus Dei
do opata koadjutora Montserrat, dom
Aurelia Maríi Escarré Jané OSB, z El
Escorialu, w: EF-440515-1.



[177] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
762. Rekolekcje zalecane przez
Kodeks Prawa Kanonicznego dla
różnych etapów święceń zakończyli
przed 15 czerwca, kiedy to don
Josemaría, jako Przewodniczący
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, potwierdzał, że
każdy z trzech kandydatów do
święceń odbył Święte Rekolekcje w
czasie przewidzianym przez Kodeks
Kanoniczny dla otrzymania Święceń
Kapłańskich w klasztorze El Escorial, 
w domu księży paulistów (Fernández
de la Hoz, 21) oraz w jednym z
naszych domów. Por. także AGP,
Sección Expedientes, D-660.

* Rubryki - wskazówki liturgiczne
dotyczące gestów i różnych
czynności wykonywanych przy
sprawowaniu ceremonii
liturgicznych. Nazwa pochodzi od
czerwonego koloru (łac. rubrum),
którym uwagi tego rodzaju są



zapisane w księgach liturgicznych –
przyp tłum.

[178] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
762. Kiedy Ojciec udawał się do
Escorialu, aby poprowadzić
rekolekcje, jak to miało miejsce w
maju, zatrzymywał się w klasztorze i
zajmował pokój, którego używał
także św. Antoni María Claret; lekcji
praktycznych liturgii zwykle udzielał
im w kaplicy używanej przez tego
świętego. Por. także: José Luis
Múzquiz de Miguel, RHF, T-04678/1,
s. 43.

[179] Na przykład, że kapłan nie ma
być właścicielem dusz, ale po prostu
narzędziem Ducha Świętego, który je
prowadzi. Por. ibidem, s. 119.

[180] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
762 oraz AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[181] Por. AGP, Sección Expedientes,
D-660, Tessera Studiorum. Biskup



García Lahiguera wspomina, że
«pomimo wielu obowiązków, które
mieli ci chłopcy, uzyskali
nadzwyczajne wyniki; profesorowie
byli ujęci ich przygotowaniem, a
mnie to nie dziwiło, gdy
przypomniałem sobie poziom
intelektualny ich studiów świeckich,
a także ich oddanie nauce, wspierane
niewyczerpanym zapałem
Ojca» (José María García Lahiguera,
w: Testimonios..., s. 162). «Wszyscy
trzej mieli już bardzo dobre
przygotowanie humanistyczne i
naukowe i pracowali bardzo
intensywnie nad przedmiotami
studiów kościelnych» (José María
Bueno Monreal, en Testimonios..., ob.
cit., s. 17).

[182] Profesorem śpiewu był don
Enrique Massó, który udzielał lekcji
mieszkańcom Diego de León i uczył
śpiewu gregoriańskiego w ośrodku
przy Jorge Manrique. Por. Francisco
Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, s. 46;



María Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, s. 17.

[183] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
763 oraz AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[184] Apuntes, nr 123, z 9 XII 1930.

[185] Por. relacja Teodora Ruiza
Jusué (26 VI 1944), w: AGP, Sección
Expedientes, D-660. Ojciec
opowiedział o tym wydarzeniu
podczas medytacji, wieczorem 25
czerwca. Por. Francisco Ponz
Piedrafita, RHF, T-04151, s. 79.
Wyświęcenie kapłanów
wywodzących się z Opus Dei było
przedmiotem jego ufnej i wytrwałej
modlitwy przez piętnaście lat.

[186] Por. relacja Teodora Ruiza
Jusué (20 maja-28 lipca 1944, s. 20),
w: AGP, Sección Expedientes, D-660.

[187] Ibidem, s. 2. Było to przy okazji,
gdy don Leopoldo opowiedział im, że



pewnego dnia do jego gabinetu
przyszedł Álvaro. Biskup powiedział
mu o swoim zaniepokojeniu, że
kampania prowadzona przeciw
Dziełu wytworzy urazy u członków
Opus Dei. Álvaro wówczas
powiedział mu, by się nie martwił,
ponieważ oni wiedzą dobrze, że jest
to sprawa, na którą Bóg pozwolił, aby
ich poprawić i że najlepszy dowód na
to jest taki, że użył do tej operacji
platynowego skalpela.

Kiedy don Leopoldo skończył swoje
opowiadanie, Álvaro, który siedział
obok, powiedział mu: «Ale, Księże
Biskupie, ja to powiedziałem,
ponieważ to właśnie usłyszałem od
Ojca». A don Leopoldo odparł:
«Niedaleko pada jabłko od
jabłoni» (Manuel Botas Cuervo, RHF,
T-08253, s. 26).

[188] Relacja Adolfa Rodrígueza
Vidala (25 VI 1944), w: AGP, Sección
Expedientes, D-660.



[189] Ibidem.

* (łac.) Ciebie Boga [wysławiamy] –
przyp. tłum.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-14-rozwoj-dziela/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-14-rozwoj-dziela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-14-rozwoj-dziela/

	Rozdział 14: Rozwój Dzieła

