
opusdei.org

Rozdział 13: „Ten,
który ukochał Wolę
Bożą”

1. Śmierć Babci. 2. Aprobata dla
Dzieła jako Pobożnego
Stowarzyszenia. 3. Wydarzenia
w Barcelonie. 4. Opus Dei -
sytuacja napięta do
ostateczności. 5. Don Leopoldo -
prawdziwy pasterz. 6.
Panorama. Powiedzenia
świętych. 8. Platynowy lancet.
9. Pierwszy ośrodek kobiet.

28-08-2018



„Ten, który ukochał Wolę Bożą”

1. Śmierć Babci

Założyciela Opus Dei,
przyzwyczajonego do przeżywania
przeciwności w sposób pogodny, nie
przeraziły przeszkody, jakie napotkał
na drodze założycielskiej Dzieła.
Przede wszystkim wiedział, że Bóg i
czas pozwolą je rozwiązać, jeśli ze
swej strony dołoży wystarczających
starań. Potrafił czekać, a poza tym,
czyż Dzieło nie miało przed sobą
całych wieków? Prócz tego ufnego
zawierzenia Bożej Opatrzności, w
jego charakterze leżała skłonność do
podejmowania szybkich decyzji.
Zdecydowanie to wynikało z jego
gwałtownej miłości do Boga i z
palącej odpowiedzialności za swoją
misję, z jaką żył na co dzień. Jednak,
jakbyśmy na to nie patrzyli,
zharmonizowanie tak
przeciwstawnych zjawisk w jego



charakterze nie jest łatwe do
wyjaśnienia.

Od pierwszych chwil don Josemaría
pracował z kapłanami i młodymi
studentami, z robotnikami,
rzemieślnikami i artystami, czując
jednocześnie konieczność
poszukiwania dusz wśród kobiet[1].
Ale minęło mnóstwo czasu zanim
nadeszły pierwsze powołania.
Trwało to tak długo, że kiedy
zanotował w swoich Katarzynkach to
szczęśliwe zdarzenie, z datą 14 lutego
1932 roku, zdał sobie sprawę, że
minęły dokładnie dwa lata, od kiedy
Pan prosił go, by zaczął pracować
także wśród kobiet. Stąd nagle, choć
bez pośpiechu, zaczęło rozwijać się
to apostolstwo.

Don Josemaría powierzył
kierownictwo duchowe kobiet kilku
kapłanom z grupy, która go otaczała,
chociaż ci ostatni nigdy nie
zrozumieli ducha oddania się Bogu



pośród świata. Pod naciskiem
okoliczności – trzech lat izolacji w
trakcie wojny domowej – w duszach
kobiet związanych z Opus Dei
dokonała się silna przemiana, jeśli
chodzi o życie wewnętrzne. W tym
burzliwym okresie przerwana
została formacja, którą otrzymywały
ze strony założyciela Opus Dei, a
została zastąpiona przez duchowość
bardzo daleką od świeckiego
charakteru właściwego Dziełu. W
rzeczywistości, jak zaznacza
założyciel, błąd polegał na oparciu
się na kapłanach, którzy mieli
zajmować się dbałością o te kobiece
powołania: do tego stopnia – pisał – 
że musiałem rozstać się z nimi w roku
1939[2], dla dobra Dzieła i ich
własnych dusz. Nastąpiło to
dokładnie 28 kwietnia, gdy
zakomunikował jednej z nich,
Ramonie Sánchez, swój zamiar
rozstania się nieodwołalnie ze
wszystkimi dziewczynami oraz że
powinny podążyć inną drogą – albo



zakonną, albo małżeńską, prosząc ją,
by przekazała to pozostałym[3].
Potem – kiedy już opuściły Dzieło –
pomógł tym, które tego chciały,
znaleźć się w zgromadzeniach
zakonnych. W ten sposób don
Josemaría zmusił się do rozpoczęcia
na nowo.

W konsekwencji tej renowacji jedna
z gałęzi Dzieła – ta kobieca –
pozostała pusta, z jednym wyjątkiem:
Loli Fisac. Lola poprosiła o przyjęcie
do Dzieła w maju 1937 roku, kiedy
założyciel Opus Dei ukrywał się w
konsulacie Hondurasu. Po
opuszczeniu konsulatu, na skutek
otrzymania nominacji na
Generalnego Intendenta konsulatu,
don Josemaría myślał poważnie o
podróży do Daimiel, miasteczka w la
Manchy, gdzie znajdowała się Lola.
Miał zamiar zawieźć Najświętszy
Sakrament, aby ona i jej brat, który
także ukrywał się w domu, mogli
przystąpić do Komunii Świętej.



Jednak okoliczności to uniemożliwiły
i nie mógł podjąć podróży aż do
końca wojny.

W dwa lata później spełniło się jego
pragnienie. 18 kwietnia 1939 roku
Ojciec wyjechał do Daimiel i spędził
noc u rodziny Fisaców, którzy
przygotowali dla niego, najlepiej jak
umieli, sypialnię w salonie oraz
gabinet, w którym mógł pracować i
przyjmować gości. Wszystkie
kościoły w miasteczku zostały
zamknięte dla kultu, nie można więc
było oficjalnie odprawiać mszy.
Kościoły zrabowano lub
sprofanowano. Z masakry księży i
zakonników uratował się tylko jeden.
Kapłan ten trzymał u siebie w domu
stroje liturgiczne i miał przenośny
ołtarzyk. Tam następnego dnia po
przyjeździe don Josemaría odprawił
mszę w intencjach rodziny Fisac.

20 kwietnia Lola odbyła długą
rozmowę z założycielem Opus Dei.



Kiedy skończyła opowiadanie o
zdarzeniach z jej życia, Ojciec,
usiadłszy za stołem, wyposażony w
papier i pióro, naszkicował dla niej
plan życia. Karteczka rozpoczynała
się od inwokacji: Sancta Maria, Spes
nostra, Ancilla Domini, ora pro nobis!
*,i rozpoczął od notatki na temat
modlitwy: pół godziny o stałej porze,
rano. Następnie napisał o
świadomości obecności Bożej,
poświęcaniu każdego dnia w
tygodniu jednemu nabożeństwu.
Dalej następowała lektura duchowa, 
Dzieje duszy św. Tereski od
Dzieciątka Jezus. Dodał jeszcze
różaniec i codzienne rachunki
sumienia, ogólny – dotyczący
zobowiązań wobec Boga i bliźnich
oraz szczegółowy – o tym, jak lepiej
żyć obecnością Boga i sumiennie
kończyć raz rozpoczętą pracę. Na
koniec: zawsze odmawiać komunie
duchowe oraz akty miłości i
zadośćuczynienia.



Te pisemne instrukcje don Josemaría
zakończył krótkim zaleceniem: żyj
świętych obcowaniem oraz radą od
siebie, by nie zapominała o pisaniu
do niego do Madrytu co osiem –
dziesięć dni[4]. W tym samym, 1939
roku Lola była w Madrycie przy
różnych okazjach. Po raz pierwszy 22
maja, kiedy spędziła kilka dni u
krewnych, mieszkających na ulicy
Santa Isabel, naprzeciwko Patronatu.
Podczas tego pobytu rozmawiała
ponownie i wyspowiadała się u don
Josemaríi i poznawała bliżej Carmen
i donię Dolores.

Można się było spodziewać, jakie
pierwsze trudności napotka ta
kobieta, żyjąca samotnie w
miasteczku:

Niech Jezus Cię zachowa – pisał jej
don Josemaría.

Bądź spokojna, idziesz dobrą drogą.



Pan Bóg zawsze buduje coś z niczego.
Używa zawsze wszelkich możliwych
narzędzi: od stolarskiej piły do
chirurgicznych szczypiec. Wszystko
się nada! Łaska polega na tym, by dać
się „obrabiać”.

Chłód czy zapał: ważne jest to, by
wola chciała. Jest – powinno Ci być – 
obojętne, czy z zapałem, czy na
chłodno.

Błogosławię Ci

Mariano[5]

Kiedy znowu wróciła do Madrytu w
drugiej połowie września, don
Josemaría przeniósł się już ze Świętej
Izabeli do akademika przy Jenner.
Lola odczuła wówczas radość i
spokój ducha, widząc, że coś się
dzieje, mogąc dotknąć czegoś
namacalnego. Rzeczywistości, która
nie składała się z ulotnych obietnic.



Kiedy była po raz trzeci w Madrycie,
tuż przed Bożym Narodzeniem 1939
roku, zamieszkała z donią Dolores w
mieszkaniu przy Jenner. Były to
niezapomniane i radosne dni,
wypełnione czynnościami przy
urządzaniu mieszkania, trudami
prac domowych i towarzystwem
babci.

Mieszkańcy akademika w dniach
poprzedzających Boże Narodzenie,
przygotowywali piętro wyżej szopkę
i od czasu do czasu schodzili na dół,
by poprosić o coś babcię. Donia
Dolores, przypominając sobie stare
czasy, gdy mąż przygotowywał
szopkę razem z dziećmi, powiedziała
im coś, co jej syn przywołał w 
Drodze: Nigdy nie wydawałeś mi się
bardziej człowiekiem niż teraz, gdy
wyglądasz jak dziecko[6].

Lola poznała wówczas Amparo
Rodríguez Casado, inną dziewczynę,
która także należała do Dzieła i



wywodziła się z grupy dziewcząt,
którymi don Josemaría opiekował się
duchowo w Burgos. Pewnego dnia
założyciel Opus Dei roztoczył przed
dwiema swoimi córkami panoramę
apostolską Dzieła, która wypełniała
jego myśli. Opisał ją w ogólnym
zarysie, pozwalając im zrozumieć, że
nie chodziło o budowanie zamków
na piasku, ale o coś pewnego i
obiektywnego. Roztoczył tę wizję z
taką żywością i entuzjazmem, że –
jak powiada Lola – «wydała nam się
zaskakująca i wspaniała. Troszkę się
przestraszyłam»[7].

(W Zapiskach z 1939 roku są
ogromne luki – po miesiąc, dwa lub
trzy miesiące przerwy między
notatkami. Poszczególne notatki,
przerywające te znaczne odcinki
czasu, wzbudzają szczególną uwagę
czytelnika, gdyż chodzi w nich o
sprawy istotne. W jednej z notatek z
końca 1939 roku czytamy: Moim
zmartwieniem są one. No dobrze:



moim pierwszym zmartwieniem
jestem ja sam)[8].

Kolejny rok, 1940, był bardzo długi
dla Loli. Po powrocie z Madrytu do
swego miasteczka, z rozpalonymi
pragnieniami, ale także dość
zatroskana szeroką panoramą, jaką
kapłan pozwolił jej dostrzec, pośród
przymusowej bezczynności, Lola
odczuwała irytującą niecierpliwość,
by ruszyć naprzód z apostolstwem.
Jej pośpiech założyciel Opus Dei
starał się listownie hamować:

Niech Jezus Cię zachowa!

Ta niecierpliwość odczuwana z
powodu pracy apostolskiej jest
zawsze przyjemna Bogu, jeśli tylko nie
odbiera Ci pokoju. Staraj się, by ci
służyła jako bodziec do szukania
obecności Bożej we wszystkim. I w ten
sposób na pewno jesteś w stanie
przyspieszyć odpowiednią porę.



Zjednocz się z intencjami Ojca. Nie
zapominaj o niezmiernej wartości
obcowania Świętych. W ten sposób
nie będziesz mogła powiedzieć nigdy,
że jesteś sama, gdyż będziesz w
towarzystwie Twoich sióstr i całej
rodziny[9].

Ojciec nie pozwalał, by w jej duszy
wygasł ten Boży zapał. W ten sposób,
rozsądnie przeplatając uspokojenie z
pobudzeniem, podtrzymywał
płomień nadziei. W trzy tygodnie
później, w rocznicę założenia Dzieła
kobiet, nalegał ponownie:

W żadnym wypadku nie trać pokoju.
Nie wolno dać się ponieść
nerwom[10].

W następnym miesiącu:

Bądź spokojna. Spokojna, z radością i
pokojem. To jest hasło i odzew[11].

(Kapłan ten, poza tym, że miał wiele
cierpliwości, miał wzrok wzniesiony



ku górze, oczekując, że Pan mu
pomoże, jak zanotował w swoich 
Zapiskach:

Środa, 8 maja 1940: Minęło kilka
miesięcy bez pisania Katarzynek. Nie
ma w tym nic dziwnego, ponieważ
prowadzę życie wypełnione
krzątaniną, gdzie nie ma już czasu na
nic.

[...]Moją wielką troską jest żeńska
część Dzieła)[12].

I nagle dokonała się tak oczekiwana
zmiana. 10 maja Ojciec pisał do Loli,
oznajmiając jej przyjście do Dzieła
nowych kobiet: Już Amparito Ci
opowie, że powiększyła się nam
rodzina. A co dopiero się będzie
działo, kiedy – już wkrótce! –
będziemy mieć domek...[13] 21
czerwca 1940 zanotował po prostu: 
Żeńska gałąź – laus Deo!* – 
funkcjonuje[14]. (Funkcjonowała
pozornie w sposób powolny i
wymagający wysiłku, jak gdyby Pan



chciał wypróbować wiarę i
cierpliwość założyciela Opus Dei).
Upragniony „domek” nie został
otwarty aż do jesieni. Było to
niewielkie wynajęte mieszkanko na
ulicy Castelló, urządzone przez
dziewczęta, które miały tam
przychodzić, za pomocą tych
niewielu sprzętów, które mogły
zabrać z domów swych rodziców.
Don Josemaría natychmiast zajął się
udzielaniem formacji tej grupce
młodych kobiet. Trwało to krótko, do
6 grudnia, gdyż, jak opowiada Lola
Fisac, «trzeba było szybko opuścić
mieszkanie: młodość Ojca i nasza
wzbudzała ciekawość sąsiadów»[15].
W tej sprawie kapłan był
nieprzejednany.

Przyczyną, dla której trzeba było
opuścić mieszkanie – zdaniem Loli –
były mogące powstać w sąsiedztwie
plotki. Ojciec dowiedział się też od
donii Dolores, że dziewczęta
Świętego Rafała w «mieszkaniu



zamiast rozmawiać o apostolstwie
zajmowały się gadaniem o
narzeczonych»[16]. Przynajmniej
niektóre z nich. A to już inna
historia.

Najgorsze jednak polegało na tym – o
czym nie wiedziała Lola – że ksiądz i
jego Dzieło już poprzednio byli
obiektem pomówień, a teraz byli
wystawieni na ich prawdziwy,
nieustający grad. Grad kalumnii,
który na jesieni 1940 roku niszczył
dobre imię założyciela Opus Dei
stawał się naprawdę niebezpieczny.
Problem ten został poruszony bez
nadmiernych przerysowań w jednej
z Katarzynek, która pomoże nam się
zorientować w panującej wówczas
atmosferze:

16 września 1940. Wczoraj rano
byłem u Wikariusza Generalnego, aby
zorientować go trochę w tych
udrękach. Casimiro dodał mi ducha i
rzekł: „Będzie tego więcej i pewnie



także na temat szóstego przykazania.
Ale nie przejmuj się. O św. Ignacym,
pośród tysiąca kalumnii i oporu
biskupów i światłych ludzi przeciwko
Towarzystwu, mówili między innymi,
że wyciąga w złych intencjach z
domów młode kobiety. Nie zdziwiłoby
mnie, gdybyś przez twoje prace
kapłańskie trafił kiedyś do więzienia.
Wszystko to bardzo dobry znak”[17].

Natychmiast dokonano
przeprowadzki z mieszkania przy
Castelló do jednego z pokojów w
domu przy Diego de León 14. Był to
willa, w której dopiero trzeba było
przeprowadzić prace remontowe. Na
przełomie lat 1940/1941, poza
rodziną donii Dolores, która opuściła
Jenner wraz z don Josemaríą i
Álvarem del Portillo, bardzo niewiele
osób mieszkało w tym budynku,
zimnym i niegościnnym. Nie włączyli
bowiem ogrzewania. Wieczorami
kobiety, zupełnie odseparowane,
zwykle spotykały się w jednym z



pomieszczeń na parterze, aby szyć i
haftować nowe szaty liturgiczne,
przeznaczone dla kolejnych kaplic.
Ojciec spędzał z nimi kilka chwil,
dając im wskazówki na temat pracy
zawodowej, którą się zajmowały i
tłumacząc im ducha Dzieła. W tym
pokoju, cztery dzierlatki i biedny
księżulo, jak mówił don Josemaría,
budowali drogę, na którą mogły
potem wkroczyć ich późniejsze
następczynie[18].

Od 10 grudnia prowadził dla nich
często medytacje, przygotowując tę
grupę do przyszłego przyłączenia się
do Dzieła. Jednak zdarzyło się z nimi
to samo, co z niektórymi studentami
przed wojną – znikały bez
uprzedzenia, jak za dotknięciem
czarodziejskiej różdżki.

Donia Dolores i Carmen
uczestniczyły bardzo często w
roboczych spotkaniach dla
dziewcząt[19] Przede wszystkim



babcia, która potrafiła słuchać i
bardzo rzadko się wtrącała[20].

Starsza pani mieszkała w pokoju,
którego okna wychodziły na róg ulic
Diego de León i Lagasca. Pokój miał
obszerną, oszkloną werandę
podgrzewany stolik, przy którym
zwykle pracowała, zawsze zajęta
szyciem, haftowaniem lub lekturą.
Nigdy nie pozostawała bezczynna.
Taką ją poznały pierwsze kobiety z
Dzieła, które w latach trzydziestych
przychodziły do Świętej Izabeli. Taką
ją widziała Ramona Sánchez, jedna z
pierwszych, która za radą don
Josemaríi wstąpiła do szarytek w
roku 1940: «wielka dama, zawsze
uśmiechnięta i serdeczna, która całe
dnie spędzała na szyciu i cerowaniu
całych gór ubrań, raczej starych,
należących do chłopców, którzy
pomagali Ojcu»[21]. Były to czasy
akademika przy Jenner, a donia
Dolores nadal zajmowała się tym
pokornym zajęciem.



Don Josemaría bardzo rzadko
zapraszał któregoś z przyjaciół czy
znajomych na podwieczorek przy
Jenner. Potem już znacznie częściej
wielu biskupów i innych dostojnych
gości bywało w jadalni przy Diego de
León[22]. Przy takich okazjach
babcia zajmowała honorowe miejsce
u szczytu stołu, jako pani domu.
Zakłopotana wobec komplementów
ze strony biskupów i innych
dostojnych gości, oblewała się
rumieńcem. Miała niezwykle jasną
cerę, na jej tle i na tle siwych włosów
oznaki jej zawstydzenia wydawały
się jeszcze bardziej urocze. «Dziś
przychodzą zaproszeni goście –
mówiła z góry Loli Fisac. –
Najbardziej mi wstyd, że na pewno
będę się czerwienić, jakbym miała
piętnaście lat»[23].

Pomiędzy licznymi podróżami don
Josemaríi, gdy nauczał poza
Madrytem, a także licznymi
obowiązkami, jakie miał w stolicy,



zdarzało się, że mijały całe tygodnie,
podczas których donia Dolores nie
widziała syna, mimo że przecież
mieszkali pod jednym dachem.
Starsza pani wyraziła swój żal
lekkim westchnieniem: «Dziś nie
widziałam mego syna – mówiła do
Loli. Jeszcze go nie widziałam. Ma
tyle zajęć... To nic, nie
przyjechał»[24]. Czasami lepiej, że
tak było, ponieważ w tym okresie –
zimy i wiosny 1941 roku, don
Josemaría otrzymywał wiele ciężkich
ciosów. Gdy babcia dowiadywała się
o wszystkich tych kalumniach i
razach, cierpiała i modliła się, i
witała syna współczującym: «Synu
mój, nie masz ani jednego
spokojnego dnia»[25]. Babcia miała
przynajmniej tę radość, że prawie u
końca swego życia ujrzała, jak Dzieło
zyskało oficjalną aprobatę biskupa
Madrytu.

Była kobietą zdrową, pracowitą i
odporną. Bardzo rzadko zdarzało się,



że musiała pozostać w łóżku. Nie
miała innych dolegliwości poza
reumatyzmem, chociaż jej organizm
bardzo osłabiły trudy wojny[26].
Rzadko wychodziła z domu, jedynie
na mszę albo po zakupy. Wyjątkowo,
pewnego wiosennego dnia, około 12
kwietnia, jej wnuki zabrały ją na
wycieczkę do Eskurialu. Następnego
dnia miała silne bóle głowy i okazało
się, że ma lekko zajęte oskrzela.
Później dostała wysokiej gorączki i
choroba rozwinęła się. Mimo
wszystko dwaj lekarze, którzy się nią
zajmowali, Juan Jiménez Vargas i
inny kolega nie martwili się
przesadnie stanem pacjentki[27].

W tym czasie don Josemaría został
poproszony przez biskupa
administratora apostolskiego Léridy,
Manuela Molla, by poprowadził kurs
rekolekcyjny dla kapłanów z jego
diecezji[28]. Gdy zbliżała się data
wyjazdu, don Josemaría
skonsultował się z lekarzami na



temat stanu matki. Uspokoili go.
Przebieg choroby wskazywał, że
nastąpiła poprawa. W tych
okolicznościach 20 kwietnia kapłan
pożegnał się z matką, prosząc ją, by
ofiarowała swe cierpienia za pracę,
jaka go czekała podczas tych
rekolekcji. Gdy jej syn wychodził z
pokoju, leżącej w łóżku donii Dolores
wyrwało się przyciszonym głosem
«Ach, ten syn!»[29]. Jakby
przeczuwała ogrom poświęcenia, o
jakie ją prosił.

Pomimo tego, że Álvaro zawiadomił
Ojca telefonicznie w Saragossie, że
jego matka zdrowieje, don Josemaría
miał niejasne przeczucie
poświęcenia, jakiego także od niego
żądano. Gdy tylko przybył do
seminarium w Léridzie, pomodlił się
przed Najświętszym Sakramentem
tymi oto słowy: Panie, strzeż mojej
matki, bo ja sam troszczę się o Twoich
kapłanów[30]. Potem poszedł do
swojego pokoju i pełen jakiś



smutnych przeczuć napisał jeszcze
do Wikariusza Generalnego do
Madrytu:

Przyjechałem w końcu do Léridy i
gryzie mnie sumienie, że nie
powiedziałem Ci, że pojechałem
poprowadzić rekolekcje dla kapłanów.
Nie miałem po prostu czasu, by się z
Tobą zobaczyć. Rozmawiałem tylko z
Lahiguerą.

Zostawiłem moją matkę w Madrycie,
dość chorą. Proś Pana, aby – jeśli taka
jest Jego wola – nie zabierał mi jej
jeszcze: wydaje mi się, że i On, i ja
potrzebujemy jej tu na ziemi[31].

W dwadzieścia cztery godziny
później nagle stan babci znacznie się
pogorszył, wystąpiły wszystkie
objawy ciężkiego zapalenia płuc.
Udzielono jej namaszczenia chorych
i o świcie 22 kwietnia nastąpiła
powolna i łagodna agonia. «Rankiem
przed jej śmiercią – opowiada
Santiago Escrivá de Balaguer –



wszedłem do jej pokoju, by się
pożegnać przed wyjściem na
uniwersytet, jak zwykle»[32].

W czasie gdy Babcia konała, don
Josemaría przygotowywał pogadankę
dla kapłanów w seminarium w
Léridzie. Miał zamiar poruszyć temat
roli, jaką powinna odgrywać matka
kapłana w życiu swego syna, jak sam
o tym wspomina:

W połowie rekolekcji, w południe, 
prowadziłem dla nich pogadankę: 
mówiłem o nadprzyrodzonej pracy,
niezastąpionej posłudze, jaką pełni
matka wobec swego syna kapłana. 
Skończyłem i chciałem pobyć przez
chwilę w kaplicy. Niemal natychmiast
przyszedł ze zmieniona twarzą biskup
administrator apostolski, który także
odbywał swoje rekolekcje i powiedział
mi: – Don Álvaro dzwoni do księdza. –
Ojcze, Babcia nie żyje – usłyszałem
głos Álvara.



Wróciłem do kaplicy nie uroniwszy
nawet jednej łzy. Zrozumiałem od
razu, że Pan, mój Bóg, zrobił to, co
było najlepsze. I rozpłakałem się, tak
jak płacze dziecko, modląc się pełnym
głosem – Byłem sam na sam z Nim –
za pomocą tego samego długiego aktu
strzelistego, który Wam tylekroć
zalecałem: fiat, adimpleatur,
laudetur... iustissima atque
amabilissima voluntas Dei super
omnia. Amen. Amen*. Od tej chwili
zawsze myślałem, że Bóg życzył sobie
ode mnie tego poświęcenia jako
zewnętrznego znaku mojej miłości do
kapłanów diecezjalnych i że moja
matka w sposób szczególny wstawia
się za tą pracą[33].

Gubernator cywilny Léridy, Juan
Antonio Cremades, znajomy jeszcze z
czasów Saragossy, dał mu do
dyspozycji samochód. Jednak z
powodu rozmaitych perypetii
przyjechali do Madrytu dopiero o
czwartej nad ranem. Don Josemaría



wszedł do kaplicy przy Diego de
León, gdzie wystawione było ciało
donii Dolores. Nie mógł powstrzymać
szczerego płaczu, widząc zwłoki
swojej matki, poprosił więc Álvaro,
by ten mu pomógł i odmówił razem z
nim Te Deum**[34].

Gdy wyszedł z kaplicy, dokładnie
opowiedzieli mu o śmierci Babci. W
tym czasie on przyciszonym głosem,
po synowsku protestował wobec
Pana: Boże mój, Boże mój, coś Ty
zrobił? Zabierasz mi wszystko,
wszystko mi zabierasz. Myślałem, że
moja matka jest bardzo potrzebna
moim córkom, a jednak zostawiasz
mnie samego, samego![35]. Potem
przygotował się, by odprawić mszę
świętą corpore insepulto*. Kolejne
msze zostały odprawione przez
zaprzyjaźnionych księży. Wieczorem
odbył się pogrzeb. Kondukt
prowadzili u boku don Josemaríi jego
brat Santiago i ksiądz José López
Ortiz. Donia Dolores została



pochowana na madryckim
cmentarzu La Almudena[36].

Założyciel Opus Dei miał silne
nadprzyrodzone przekonanie, że
śmierć jego matki związana była z
pracą z kapłanami, co daje do
zrozumienia w napisanych wówczas
listach:

Bardzo dziękuję z całej duszy za Pana
serdeczne kondolencje z powodu
śmierci mojej matki (q.e.g.e.*). Był to
dla mnie ciężki cios i jednocześnie
wielkie pocieszenie. Ponieważ zawsze
pomagała mi z miłością w mojej pracy
kapłańskiej i już teraz otrzymała od
naszego Pana, Boga, swoją
nagrodę[37].

Znów powtarzała się w jego życiu
lekcja, poprzez którą Bóg sprawiał, że
Ojciec torował drogę swoim
dzieciom. Nie mógł być obecny przy
śmierci don Josego[38] ani teraz, gdy
umierała jego matka. Im więcej
myślał na temat tych dwu zdarzeń,



widział coraz jaśniej, że musiał dać
swoim dzieciom przykład także jeśli
chodzi o to wyrzeczenie. W
przyszłości wielu jego synów, którzy
wraz z rozwojem Dzieła znaleźli się
w odległych zakątkach świata, także
będzie nieobecnych przy śmierci
swoich rodziców.

W dwa dni po pogrzebie – wspomina
José Luis Múzquiz – Ojciec
poprowadził medytację w kaplicy, w
której wystawione były zwłoki.
Patrząc na Najświętszy Sakrament,
jak to często czynił, przyjmując w
pełni wolę Bożą, modlił się w
następujący sposób:

Panie, jestem bardzo zadowolony, że
miałeś do mnie tyle zaufania, bo
chociaż będziemy się starali, żeby moi
synowie byli razem ze swymi
rodzicami przy ich śmierci, nie
zawsze to będzie możliwe z powodu
potrzeb apostolstwa. I chciałeś, abym
także w tym dał przykład[39].



2. Aprobata dla Dzieła jako
Pobożnego Stowarzyszenia

Ostatnie miesiące życia Babci na tym
świecie były dosyć niespokojne. To
samo w sobie nie było niczym
szczególnym. Nieszczęścia – Krzyż
Pański – spotykał Escrivów dość
często. Don Josemaría, od chwili, gdy
został głową rodziny, pośród cierpień
zawsze postępował – w sposób
dosłowny – za radą swojego
zmarłego ojca. Nigdy nie zapomniał,
jak, będąc chłopcem w Logroño
słyszał, jak don José zachęcał ich, by
wspierali jedni drugich, zwierali
szeregi i stale osłaniali się wewnątrz
rodziny. W ten sposób zwyciężali
przeciwności. Donia Dolores była
ciężko doświadczona przez życie, ale
jej ból i zawód zawsze pozostawały
wewnątrz rodziny, gdyż wszyscy
dzielili ze sobą nawzajem swoje
troski.



Jednak w trakcie jej ostatnich dni
starszą panią spotkało nieprzyjemne
doświadczenie – widziała jak
publicznie oczernia się jej syna
Josemaríę. Wówczas w dwóch
słowach dokonała z miłością
podsumowania tego okresu:
rzeczywiście nie miał ani jednego
spokojnego dnia. Escrivowie byli tak
zjednoczeni z Dziełem jako
przedsięwzięciem
nadprzyrodzonym, że nadal żyli radą
don Josego, żyli duchowo skupieni
wokół założyciela Opus Dei. Na dwa
dni przed śmiercią Babci don
Josemaría w tym duchu pisał z
Léridy, powierzając Álvarowi bardzo
konkretne zadanie dla donii Dolores:

Postaraj się, żeby babcia ofiarowała
swoje cierpienia spowodowane
chorobą w moich intencjach, to
znaczy, by prosiła Pana, by nam
skrócił te prace – jeśli taka jest Jego
Wola – a dopóki trwają, niech nam
daje radość i sens nadprzyrodzony



oraz wiele miłości, aby je nadal
prowadzić[40].

O jakie nowe prace chodziło? Czy
chodziło o smutne wydarzenia z
Barcelony z zimy 1940-1941?

* * *

Wraz z końcem wojny domowej
odżyła we wszystkich zakątkach
kraju pobożność i manifestowanie
religijności. W niektórych miejscach,
z impetem tłumionym przez kilka lat
odradzały się stowarzyszenia i
bractwa religijne. Rozkwitły
ponownie Sodalicje Mariańskie,
którymi w głównych miastach
Hiszpanii kierowali jezuici. W
Barcelonie ich kierownikiem był
ojciec Manuel María Vergés:
płomienny jezuita, wielki
kaznodzieja, korpulentny, obdarzony
dobrą prezencją i mocnym głosem,
bardzo zaangażowany w rozwój
Sodalicji[41]. W mieście nie
odbywały się żadne ważniejsze



uroczystości religijne, w których by
w jakiś sposób nie uczestniczyli
oficjalnie członkowie Sodalicji.
Jednym z wydarzeń, które odbijało
się największym echem, była
organizowana przez nich nowenna
Niepokalanego Poczęcia NMP, która
kończyła się 8 grudnia. W 1940 roku
ojciec Vergés ogłosił, że w tym roku
przyjedzie z Madrytu ojciec Carrillo
de Albornoz SJ, aby poprowadzić
nowennę. Zanosiło się na pamiętne
wydarzenie, chociaż niezupełnie
wyjątkowe – przecież w kolegiach,
klasztorach i parafiach całej
Hiszpanii odprawiana była nowenna,
na które zaproszeni byli znani
kaznodzieje.

Uroczystości odbywały się w kościele
przy ulicy Caspe, obok siedziby kurii
prowincji jezuitów oraz kolegium
Towarzystwa, gdzie miała także
siedzibę Sodalicja. W tłumie
studentów, którzy słuchali
kaznodziei madryckiego znajdował



się Rafael Escolá, który studiował
inżynierię przemysłu oraz jego
przyjaciel, Juan Bautista Torelló,
który później został psychiatrą. Jakże
wielkie było zaskoczenie obu, gdy
pierwszego wieczoru nowenny
usłyszeli z ust ojca Carrillo zdania
wyjęte wprost z Drogi (Rafael
poprosił o przyjęcie do Dzieła dwa
miesiące wcześniej i modlił się za
pomocą tej książki codziennie; Juan
Bautista natomiast, nie należąc
jeszcze do Dzieła, znał ją niemal na
pamięć).

Sądząc z ich pierwszej reakcji, nie
mogli się dobrze zorientować w
sensie słów ojca Carrillo, ponieważ w
ciągu następnych dni, nie
przywiązując do tego faktu
większego znaczenia, prowadzili
rachunki, ileż to razy głoszący
kazanie zacytował z ambony Drogę.
«Dzisiaj siedem razy!... Dziś osiem!» -
liczył Juan Bautista[42], przy czym
nie przychodziło mu nawet na myśl,



że tak naprawdę kaznodzieja
próbuje dokonać takiej interpretacji
książki, by wyciągnąć z niej to, co
uważał za niezgodne z doktryną
chrześcijańską. Ze strony kaznodziei
był to pierwszy krok, by przestrzec
młodych członków Sodalicji przed
tym, co potem zostanie
zakwalifikowane jako „nowa
herezja”, która szerzy się wśród
młodzieży.

(Ani Rafael ani Juan Bautista nie
dostrzegli przeciwko komu były
skierowane zarzuty o. Carrillo. Nie
przypuszczali, że można publicznie
potępiać książkę, która przeszła
przez cenzurę kościelną. Na razie ich
uwagę zwrócił fakt, że kaznodzieja
nie wspominał źródła cytatów ani
nazwiska autora książki)[43].

W tym czasie założyciel Opus Dei, nie
wiedząc o tym, co się mówi z
ambony, nie zniechęcając się
niewielką liczbą swoich



zwolenników w Barcelonie ani tym,
że niewielu na razie znało ducha
Dzieła, śmiało zachęcał ich do swego
apostolstwa. Był pewien, że Pan nie
wypuści z ręki swoich synów i
udzieli im specjalnych łask, aby
mogli sprostać okolicznościom. Tak
więc, wkrótce po inauguracji Palau,
ośrodka Opus Dei, któremu
brakowało nawet odpowiedniego
umeblowania, zachęcał ich do
stawiania kolejnych kroków naprzód
i utworzenia akademika dla
studentów: Czy będziemy mieli wielki
dom w Barcelonie w przyszłym roku
akademickim? – pisał im. – Zależy to
właśnie od Was[44].

Potem składał im życzenia
bożonarodzeniowe:

Jak spędzacie te świąteczne dni? Ja
proszę naszego Jezusa, aby
obdarzył Was mocą ducha, pełnego
radości i młodości, który jest
właściwy naszej rodzinie.



Czytam powoli Wasze listy i, chociaż
Wy w to nie uwierzycie, odpowiadam
na nie zawsze. Zapytajcie o to Jego.

Ściskam Was i błogosławię. Wesołych
Świąt.

Wasz Ojciec

Mariano[45].

W kilka tygodni później, około
połowy stycznia 1941 roku, ojciec
Vergés wygłosił «epokowe kazanie»,
jak powiedział Santiago Balcells,
członek sodalicji obecny na nim.
Santiago słyszał o Dziele, ale nie był
nim tak naprawdę zainteresowany.
Wiedział jednak, że jego brat Alfonso
czyta Drogę i uczęszcza do Palau,
udzieliwszy swego nazwiska do
podpisania umowy wynajmu
mieszkania, ponieważ wśród
młodych studentów znajdujących się
w kontakcie z Dziełem był jedynym,
który już skończył studia na
medycynie. Pozostali nie byli jeszcze



pełnoletni, a tego wymagało
prawo[46].

Z tego kazania Santiago Balcells był
w stanie przynajmniej przywołać
zasadnicze punkty jego treści, która
była potem szeroko komentowana
wśród członków Sodalicji.

«Zdaje mi się – opowiadał – że o.
Vergés rozpoczął słowami, że w
Sodalicji dzieją się rzeczy bardzo
poważne, ponieważ w naszych
szeregach znajdują się zdrajcy...
Możliwe, że niektórzy w dobrej
wierze dali się omotać propagandzie
pewnego stowarzyszenia, które, nie
mając żadnej aprobaty ze strony
papieża ani biskupa diecezji [...],
stara się przedstawić nową
duchowość... i nowe cnoty:
„przymus, nieustępliwość i
bezczelność – od kiedy to są cnoty?” –
pytał [...].

Widać, że to nowa duchowość
pozwala kłamać jej członkom,



ponieważ wiem, którzy to są, a
pytani przeze mnie temu zaprzeczyli.
Poza tym są fantastami, gdyż jeśli z
nami, księżmi i zakonnikami,
noszącymi tonsurę i habit,
poddanymi planowi dnia i
dyscyplinie, dzieje się to, co się
dzieje... dopóki nie znajdzie się taki,
który zawiesza habit na kołku, to co
się stanie z młodymi, nie
wyróżniającymi się niczym, w
marynarkach i pod krawatem,
swobodnymi, mogącymi pójść, gdzie
ich oczy poniosą? Jest właściwie
niemożliwe, by wytrwali»[47].

Jeśli weźmiemy pod uwagę panującą
wówczas atmosferę, nie zdziwi nas,
że niektórzy (o. Carillo i inni) myśleli,
że głoszenie uświęcenia pośród
świata jest niebezpieczne, a nawet
błędne i że wskutek tego działali w
sposób zdecydowany. Założyciel
Opus Dei zawsze uważał, że ci, którzy
wewnątrz Kościoła sprzeciwiali się
Dziełu w sposób tak zdecydowany,



myśleli, że w ten sposób służą Bogu
(putantes obsequium se praestare
Deo: J 16, 2*).

Mówiąc o pewnych zdarzeniach,
które należą już do przeszłości,
trzeba zwrócić uwagę, że dla
wiernych z Opus Dei, którzy byli
świadkami tych zdarzeń, stanowiły
one motyw do większego oddania się
Woli Boga, bez posądzania nikogo o
złe intencje. Także w tym
postępowali za przykładem don
Josemaríi. Były one potwierdzeniem
tego, co już wcześniej przewidział
Ojciec: że z biegiem czasu inni, nie
znając panującej w tych latach
sytuacji, będą bezkrytycznie
powtarzać te błędne stwierdzenia w
wyniku lenistwa umysłowego i że
część spośród nich zostanie do tego
popchnięta przez chęć zaatakowania
Kościoła.

Santiago, jeden z nielicznych tam
zgromadzonych, który miał niejasne



podejrzenia, do czego zmierza
wypowiedź o. Vergésa, nadstawił
ucha. Kaznodzieja odczytał następnie
artykuł 28. Konstytucji Sodalicji
Mariańskiej, mówiący o tym, że
zabrania się członkom «wstępowania
do jakiejkolwiek zbliżonego
stowarzyszenia, lub mającego
podobne cele». Już wiedzieli więc,
czego się trzymać – oświadczył im.
On sam jako kierownik i
odpowiedzialny za ich dusze, miał
zamiar działać konsekwentnie.
Jeszcze słuchacze pytali się
wzajemnie, o co chodzi, gdy
niespodziewanie mówca zakończył
swe wystąpienie, mówiąc że «wie,
kto z nich uczęszcza do mieszkania
znajdującego się w domu przy ulicy
Balmes pod numerem 62, na
pierwszym piętrze po prawej stronie.
I że wszyscy uczęszczający do tego
mieszkania, czy to należący, czy też
nie do stowarzyszenia, czy zwykli
sympatycy, czy też członkowie
prawni, będą wydaleni z Sodalicji i



skreśleni z księgi Najświętszej Maryi
Panny»[48].

Te słowa uroczystej groźby wywarły
niezatarte wrażenie. Po wyjściu ze
spotkania niektórzy otoczyli Santiago
Balcellsa, pytając go o jego brata
Alfonsa. Jednak sam Santiago nie
wiedział, co się przydarzyło jego
bratu przed godziną.

Sam zainteresowany opowiadał o
tym następująco: «pewnej niedzieli,
gdy uczestniczyłem w
cotygodniowym spotkaniu Sodalicji,
wezwał mnie ojciec dyrektor –
którym był o. Vergés, SJ – i bez
zbędnych wstępów powiedział mi, że
„zostałem wydalony z Sodalicji”.
Zaskoczony, nie znając powodu,
zapytałem: – „Ojcze, za co... ?”.
Wskazał mi drzwi i dodał tylko:
„zostajesz wydalony za to, że jesteś
zdrajcą i Judaszem w stosunku do
Sodalicji”[49].



Po wydaleniu Alfonsa Balcellsa
nastąpiły kolejne. Ojciec Vergés
uważał, że działa „konsekwentnie”,
kierując się doniesieniami
obserwujących Palau na jego
polecenie z baru znajdującego się
naprzeciwko, na ulicy Balmes.

Wszystkie te gromy, które posypały
się na stowarzyszenia młodzieżowe,
które uznano za błędne, i które
przychodziły, by „żąć z cudzego
pola”, podbierając powołania
zakonne pod pretekstem, że można
się uświęcać pośród świata,
pochodziły od ojca Carrillo. Podobnie
jak w Madrycie, tym ocenom
doktrynalnym towarzyszyły
dziwaczne informacje,
niewiarygodne, pochodzące
najpewniej od młodych,
nierozsądnych studentów, którzy
puszczali wodze wyobraźni.
Mówiono o niewiarygodnych
zwyczajach ludzi z ulicy Balmes, że
jakoby krzyżowani byli na pustym



krzyżu w kaplicy lub że udają się w
wysokie góry, żeby medytować.
(Zapewne te uwagi odnosiły się do
sytuacji, gdy ludzie z Dzieła podczas
wycieczek odmawiali po drodze
różaniec lub zatrzymywali, by się
pomodlić w górach)[50].

* * *

W liście z 14 stycznia 1941 roku,
wspominając ogólnie o żalu, jaki
odczuwał z powodu pomówień
skierowanych przeciw Dziełu,
założyciel Opus Dei pisał do jednego
z przyjaciół: Pan wie, jak dodać łyżkę
miodu do beczki dziegciu. I to w
momencie, kiedy wielu dobrych ludzi
nie rozumie lub nie chce
zrozumieć[51]. Aby bronić prawdy
przed błędnymi informacjami i
uspokoić wrzawę, jaką rozpętano,
don Leopoldo, biskup Madrytu,
zdecydował się nie odwlekać więcej
wydania dekretu aprobującego
Dzieło[52].



Zarówno don Josemaría, jak i
prokurator kościelny, Bueno
Monreal, ugrzęźli w trakcie prób
odpowiedniego oddania formy Opus
Dei w ramach legislacji kanonicznej,
uciekli się więc do doraźnego środka
zaradczego, stosując formułę
najmniej nieadekwatną. Ponieważ
członkowie Opus Dei nie są
zakonnikami, lecz zwykłymi
wiernymi, «jedyną drogą prawną
otwartą w ramach ówczesnych
postanowień kanonicznych było
stowarzyszenie świeckich –
wspomina prokurator kościelny. –
Dzieło nie mogło być jednak ani
trzecim zakonem, ani Bractwem
Kultowym; stąd pozostała tylko taka
możliwość, by ukonstytuowało jako
Pobożne Stowarzyszenie»[53].

Ksiądz biskup, zapoznawszy się z
regulaminem oraz pozostałymi
tekstami konstytucji Opus Dei,
zwrócił je don Josemaríi w drugim
tygodniu lutego 1941 roku wraz z



karteczką, która zawierała spisane
ołówkiem jego krótkie spostrzeżenia.
W miesiąc później założyciel Dzieła
złożył ostateczny tekst wraz z
karteczką, na której don Leopoldo
sporządził swoje uwagi. Widząc swe
notatki, biskup w bardzo delikatny
sposób, jak gdyby chciał pokazać, że
on nie uczestniczy w charyzmacie
założycielskim, zarezerwowanym
wyłącznie dla don Josemaríi,
powiedział mu: «Jeśli ksiądz zobaczy
w obliczu Boga, że nie jest stosowne
to, co wskazałem, proszę tego nie
uwzględniać: to ksiądz przecież
doznał Boskiej inspiracji na temat
Dzieła»[54].

Następnego dnia don Josemaría
wysłał prośbę do kurii biskupiej,
prosząc o aprobatę kanoniczną dla
Opus Dei jako Pobożnego
Stowarzyszenia, wraz z listem
datowanym na 20 marca:



Ojcze, wysyłam do Waszej Ekscelencji
podanie, z poprawkami naniesionymi
przez Waszą Wielebność. Opatrzyłem
je datą 14 lutego, by dekret mógł nosić
datę święta Świętego Józefa.

Będę musiał wkrótce udać się do
Barcelony i Walencji. Gdybym mógł
jechać tam z radością uzyskania
aprobaty![55].

24 marca w południe na Diego de
León zadzwonił telefon. Odebrał go
don Josemaría. Dzwonił biskup, aby
go powiadomić, że z datą święta
Świętego Józefa wydał dekret
aprobaty Opus Dei. Przepełniony
radością ksiądz zakomunikował tę
nowinę donii Dolores, a potem wraz
z Carmen oraz trzema czy czterema
osobami, które w tym czasie były w
domu, udał się do kaplicy, by
odmówić Te Deum.

Pierwsza wiadomość o aprobacie,
jaką odebrano w Palau była bardzo
lakoniczna – telegram ograniczał się



do dwóch słów: Zaaprobowane. 
Mariano[56].

25 marca don Casimiro Morcillo,
Wikariusz Generalny, wręczył
dekrety z aprobatą don
Josemaríi[57]. Przy okazji
opowiedział mu, jak przypadkowo w
chwili podpisywania dekretów do
pałacu biskupiego przybył nuncjusz
apostolski, mons. Cicognani. Don
Leopoldo natychmiast poinformował
go, jakie dokumenty podpisuje:

– «Księże Nuncjuszu, właśnie przed
chwilą udzieliliśmy aprobaty Dziełu
don José Maríi Escrivy». – «Tak... tak,
to on napisał taką książkę z
sentencjami... Drogę» – skomentował
mons. Cicognani, jakby próbując
przypomnieć sobie, co ktoś – nie
wiadomo w jakich intencjach –
powiedział mu na ten temat.

Gdy biskup omówił już swoje sprawy
z gościem i został sam na sam z
wikariuszem, zapytał go: – «Nie sądzi



ksiądz, że Ksiądz Nuncjusz jest
uprzedzony wobec José Maríi?»

– «Escrivá już mi mówił, że chcieli
posłać jego książkę do Rzymu, aby
została potępiona – skomentował
don Casimiro. – Czy już tego
próbowali?»[58].

Jeszcze w tym samym tygodniu don
Josemaría wyjechał do Walencji, aby
poprowadzić rekolekcje dla
młodzieży z Akcji Katolickiej między
30 marca a 5 kwietnia. Radość z
wiadomości o uzyskaniu przez Dzieło
aprobaty została zmącona po
dokładnym zapoznaniu się przez don
Josemaríę z treścią dekretu. Tekst
oryginalny, który z taką troską
przygotował don Leopoldo w
porozumieniu z don Josemaríą,
został zmieniony. Jak słusznie
przypuszczał don Leopoldo, nuncjusz
był świetnie poinformowany o
pomówieniach i kalumniach, jakie
krążyły wokół Opus Dei i doradził



biskupowi, by wyeliminował z treści
wszystko, co mogłoby być uznane za
przesadne, w jedną czy w drugą
stronę. Obawiał się zranić
wrażliwość osób trzecich albo
uwikłać władze kościelne w uliczne
polemiki. Don Leopoldo musiał więc
skrócić tekst dokumentu, który
początkowo miał charakter jasny i
stanowczy i nosił znak życzliwości
względem tej instytucji, od której
spodziewał się w krótkim czasie
wielu dóbr duchowych dla diecezji i
Kościoła powszechnego. Tekst został
zredukowany do aktu prawnego,
pochwalnego, ale pozbawionego
koniecznego do wyjaśnienia prawdy
rygoru[59].

Jednak Pan w swej miłości potrafi 
dodać łyżkę miodu do beczki dziegciu.
W trakcie tych rekolekcji w Alacuás
w Walencji narodziły się dwa kobiece
powołania do Dzieła. Ojciec uznawał
ten dar za kolejną łyżkę miodu,
jakimi Pan osładzał jego gorycz. Te



dwie kobiety, Encarnita Ortega i
Enrica Botella, nigdy nie dowiedziały
się, ile kosztowały Ojca. Następnego
dnia po zakończeniu rekolekcji, 6
kwietnia, udały się do rezydencji
przy ulicy Samaniego, aby don
Josemaría mógł je sobie przedstawić,
nie znały się bowiem wcześniej. W
tym dniu Pan upewnił założyciela
Opus Dei, że nuncjusz nie będzie
dawać posłuchu opiniom na temat
Opus Dei, ani sympatyzującym, ani
niechętnym. Don Josemaría
wspomina o tym w jednym z listów:

Niedziela Palmowa 1941 roku.
Podczas Mszy Świętej, po Komunii,
spojrzałem na panującą na
horyzoncie ciemność. Emanowała z
niej wroga siła, co najmniej ludzka, a
żeby jej się przeciwstawić, nie miałem
nic prócz mojej własnej słabości. Po
ludzku rzecz biorąc, nie miałem innej
obrony. Przygnębiony tym,
przedstawiłem Panu obecne
okoliczności. I doznałem wewnętrznej



wizji, bez słów, jak niemal wszystkie,
które miałem w życiu, mimo to
bardzo jasnej i wyraźnej. Była ona
taka: by wszystko się
uporządkowało, najpierw musi się
skomplikować; wejdziecie do
nuncjatury z większą nawet
łatwością niż do pałacu biskupiego. 
Wydawało się to wtedy niemożliwe.
Po powrocie do Madrytu zaniosłem
notatkę Álvarowi, który zdumiał się – 
podobnie jak ja – ale był pewien. Fakty
potwierdziły tę Bożą wiadomość już
wkrótce potem[60].

Po powrocie do Madrytu udał się na
spotkanie z don Leopoldem, który
bez ogródek wyraził zadowolenie z
aprobaty kanonicznej dla Dzieła. «Na
razie – powiedział do don Josemaríi –
dzięki temu prześladowaniu udało
się zyskać aprobatę dla Dzieła, z
którą inaczej ani księdzu ani mnie
nie spieszyłoby się»[61].

3. Wydarzenia w Barcelonie



Aprobata, jaką niedawno zyskało
Dzieło miała, jak don Leopoldo miał
nadzieję, powstrzymać deszcz krytyk
– obiektywnie rzecz biorąc –
oszczerczych, skierowanych przeciw
założycielowi. Nie stało się tak. Nagle
ataki nasiliły się. Sprawy się
skomplikowały. Zaczęła się spełniać
Boża zapowiedź, że żeby wszystko się
uporządkowało, najpierw musi się
skomplikować. Gwałtowna wrzawa
została wszczęta w Barcelonie.

Właśnie don Josemaría przyjechał do
Léridy, aby poprowadzić kurs
rekolekcyjny dla kapłanów
diecezjalnych, gdy Álvaro del Portillo
zawiadomił go, że wybuchł nowy i
potężny sprzeciw wobec Opus Dei w
Barcelonie. Natychmiast, to jest 20
kwietnia 1941 roku, ksiądz przesłał
listownie instrukcje na temat
sposobu sprostania tym
przeciwnościom, ze szczególnym
zadaniem spoczywającym na



barkach Álvara, żeby oznajmił to
mieszkańcom Palau:

Ja do nich nie napiszę: zrób to Ty.
Powiedz im, żeby byli bardzo
zadowoleni i wdzięczni Bogu i żeby
im się nie wyrwało ani jedno
słowo, ani jedna myśl pozbawiona
miłości. Niech będą pewni, że Jezus
dokona dobrych i wielkich rzeczy
dla swojej chwały w Barcelonie,
jeśli będziemy się w tej sytuacji
zachowywać tak, jak On tego sobie
życzy [...].

Czy mają w Barcelonie żywot
Świętego Ignacego, napisany przez
Ribadeneyrę? Jeśli go nie mają,
prześlij im egzemplarz. Pragnę,
byście wszyscy mieli nabożeństwo
dla Świętego Ignacego i jego świętego
Towarzystwa.

Poproś, by babcia ofiarowała swoje
cierpienia spowodowane chorobą w
moich intencjach, które właśnie są
takie, by prosić Pana, aby nam skrócił



te prace – jeśli taka jest Jego wola – a
dopóki trwają, niech nam daje radość
i sens nadprzyrodzony oraz wiele
miłości, aby je nadal prowadzić.

Bardzo kochajcie Kościół! Pozwalam
wszystkim, aby dokonali – z
rozsądkiem i prosząc o zezwolenie –
jakiejś nadzwyczajnej pokuty. Przede
wszystkim, niech uciekają się do
Najświętszego Sakramentu oraz do
naszej Najświętszej Maryi Panny
poprzez intensywne i stałe modlitwy.

Gaudium cum pace!* Całym światem
nie bylibyśmy w stanie odpłacić nigdy
Panu tej radości, która dla Was i dla
mnie – grzesznika – wypływa z duszy
na twarz, z powodu tego, że jesteśmy
godni cierpieć dla Jezusa
Chrystusa[62].

W tych zdaniach została wyznaczona
linia postępowania dla członków
Dzieła w nowych warunkach[63].



Przeciwności zaczęły się od
odwiedzin niektórych zakonników w
rodzinnych domach chłopców, którzy
poprosili o przyjęcie do Dzieła albo
często odwiedzali Palau. Wobec
rodziców i krewnych posługiwali się
argumentami odwołującymi się do
ich autorytetu moralnego, mówiąc,
jak mają stawić czoło młodej
instytucji, pozbawionej wsparcia
społeczeństwa i Kościoła, opierającej
się na grupce młodziutkich
studentów. Podsumował to Rafael
Escolá:

«Od razu odwiedzili moją rodzinę,
aby opowiedzieć im, że Dzieło to
„bardzo niebezpieczna herezja”, że
„nas omotali po trochu”, że Ojciec
„jest diaboliczny”, że zabronił nam
spowiedzi. Z powodu naszej
modlitwy nazwali nam
„iluministami”, że odprawiamy
jakieś „wymyślone ryty” [...]. Moi
bracia starali się wyperswadować mi
to, co nazywali moim „zaślepieniem”.



Wszyscy przeżyli kilka trudnych lat
zanim – powoli – prawda utorowała
sobie drogę»[64].

Jest to świadectwo wyważone i
obiektywne. Obraz zarysowany we
wspomnieniach został wygładzony
przez upływ lat. Trzeba jednak wziąć
pod uwagę cierpienia rodziny w
trakcie dopiero co minionej wojny
domowej i uwięzienie Rafaela, jako
jeszcze chłopca, przez
komunistów[65]. Teraz jego rodzice
dowiedzieli się, że syn, który cudem
uniknął śmierci, podążał drogą
prowadzącą ku wiecznemu
potępieniu.

José Orlandis, inny członek Dzieła,
przebywający wówczas przejazdem
w Barcelonie, ponieważ jego ojciec
przechodził rekonwalescencję w
szpitalu, nadaje tej relacji
aktualności. W liście do Ojca z 21
maja 1941 roku, opisał w żywych
barwach zachowanie ludzi z Dzieła i



o niepokojach alarmujących ich
rodziny:

«Żyją tak, jak nakazał im Ksiądz w
liście z Léridy, zabraniając im nawet
myśleć w sposób pozbawiony
miłości. O tych ojcach z
Towarzystwa, którzy najbardziej
bezpośrednio działali przeciwko
Dziełu i którzy sprawili, że
wyrzucono ich z Sodalicji, że
wskazywano na nich publicznie jako
na masonów albo coś podobnego, że,
w niektórych przypadkach, własne
matki i bracia opłakiwali ich jako
heretyków, którzy nieuchronnie
kroczą drogą prowadzącą ich wprost
ku potępieniu – o tych ojcach, jak
powiadam, mówią z miłością, która –
jak można poznać po głosie – nie ma
w sobie nic z obłudy, i wybaczają im
ich postępowanie, twierdząc, że
działają powodowani zapałem i
przekonani, że to, co robią, jest
dobre.



To, co powiedziałem, że sami ich
krewni uważają ich za heretyków, to
nie jest przesada. Rafael Escolá cierpi
strasznie. „Czy wiesz, jak to jest –
powiedział mi wczoraj – gdy w domu
moja matka i moich pięciu braci
patrzą na mnie jak na heretyka,
który idzie na zatracenie? Przez cały
dzień nie spuszczają się ze mnie
wzroku i starają się wyśledzić
najmniejszy mój ruch. Wszystko u
mnie wydaje im się podejrzane.
Gdyby widzieli, że jestem smutny,
mówiliby: jesteś smutny, bo zdajesz
sobie sprawę, że postępujesz źle. Ale
widząc, że jestem radosny i spokojny,
uważają, że to jeszcze gorzej: już nie
ma rady – mówią, – nie ma nadziei,
by się nawrócił, zło zapuściło w nim
korzenie i musi być już
zakamieniałym heretykiem. Moja
matka nie może rozmawiać ze mną
ani patrzeć na mnie, bo łzy same
napływają jej do oczu. A przede
wszystkim daje się wyczuć między
nami coś jakby chłód...” Reakcja Rafy



na ból i cierpienie jest po prostu
godna podziwu: „Jestem szczęśliwy,
mogąc ofiarować to Bogu za Dzieło, i
to sprawia, że w trakcie tej próby
czuję wielką radość, że Pan pozwala
bym trochę za Niego pocierpiał”.

Tego samego ducha, co Rafa, mają też
i wszyscy inni»[66].

Wkrótce do tego wszystkiego doszło
jeszcze rozdawanie w kręgach
kościelnych ulotek, anonimowych
pamfletów zawierających fałszywe
oskarżenia przeciwko założycielowi
Dzieła[67]. Do ciężkiego ciosu, jakim
była dla niego poniesiona ostatnio
strata matki, która – jak uważał –
bardzo była potrzebna jego córkom
duchowym, dołączały następne
nieszczęścia. Codziennie nadchodziły
wiadomości – coraz bardziej
agresywne, wszystkie bardzo
niedobre. Bywały dni, gdy już z
samego rana pytał Álvara del



Portillo: Synu mój, z której strony nas
dzisiaj oczernią?[68].

Na założycielu – a w ostateczności na
Bogu – opierało się męstwo Dzieła i
spokój jego dzieci. Nie mógł pozwolić
sobie na pesymizm, na utratę
spokoju, na fizyczne załamanie.
Musiał natchnąć ich wiarą, radością i
nadzieją. 2 maja pisał do Rafaela
Termesa, dyrektora Palau, aby
pocieszyć swych synów w
Barcelonie:

«+ Niech Jezus błogosławi moim
synom i mi ich zachowa.

Najukochańsi: zasłużyliśmy na
gratulacje, bo Bóg traktuje nas po
Bożemu.

Co mam zamiar Wam powiedzieć?
Żebyście byli zadowoleni, spe
gaudentes*! Żebyście znosili to pełni
miłości, nie mówiąc źle o nikim, in
tribulatione patientes**! Żebyście



przepełnieni byli duchem modlitwy,
orationi instantes***!

Dzieci! Już świta jutrzenka, a wraz z
nowym dniem, jakież nas czeka obfite
żniwo w tej świętej Barcelonie!

Bądźcie wierni. Błogosławię Was.
Uściski od Waszego ojca

Mariano»[69].

To, co radośnie oznajmiała dusza,
tego jednak ciało nie wytrzymywało.
Założyciel Opus Dei cierpiał, i to
bardzo, ponieważ proces ten
zachodził w jego wnętrzu. Cierpiał
do tego stopnia, że zachorował
obłożnie.

Aby podziękować za list od biskupa
administratora apostolskiego
Barcelony z wyrazami współczucia z
powodu śmierci donii Dolores,
musiał zdobyć się na wysiłek:



Wstałem z łóżka, żeby napisać ten list.
Bardzo cierpię! A jednocześnie nie
zamieniłbym się z najszczęśliwszym
człowiekiem na tym świecie. Już
trzynaście lat mija w tym stanie i
duch jest ochoczy, ale ciało czasem się
poddaje.

Myślę, że wypada, bym powiedział
Księdzu, jak wielką wdzięczność czuję
dla naszego Pana, który znając naszą
słabość (tę moją), jeśli dozwala, by
osoby tak święte i tak kochane przeze
mnie nas krzywdziły, sprawia w
zamian, że biskupi, którzy nas znają,
wspierają nas, współczują i
bronią[70].

Przez cały ten czas stan jego zdrowia
był zły, chociaż starał się tego nie
okazywać. W dwa tygodnie później,
gdy zadzwonił don Leopoldo, Ojciec
leżał chory, lecz odpisał mu, gdy
tylko był w stanie się podnieść:

Czcigodny mój i umiłowany Księże
Biskupie. Powiedzieli mi, że W[asza]



E[kscelencja] dzwonił wieczorem. Ja
byłem w łóżku. Wczoraj Pan pozbawił
mnie możliwości odprawienia mszy i
przyjęcia Komunii. Przez cały ranek
wymiotowałem i miałem trochę
gorączki. Dziś czuję się dobrze: to
protestuje animalis homo*, ponieważ
ten „drugi” jest jak
najszczęśliwszy[71].

Pewnej nocy, gdy zmartwienia nie
pozwalały mu zmrużyć oka, czując
się zranionym w swoim kapłańskim
honorze przez tak wielką
niesprawiedliwość, zerwał się z
łóżka. Kaplica na Diego de León
znajdowała się za ścianą jego pokoju.
Wyszedł z pokoju i upadłszy przed
Najświętszym Sakramentem,
powiedział do Pana: Jezu, jeśli Ty nie
potrzebujesz mojego honoru, to po co
mi on?[72] Od tej chwili mogli do
woli deptać jego honor. Czuł, jakby
już go nie miał.



Położył się z powrotem. Spokojny,
ponieważ złożył w rękach Boga to, co
mogli o nim pomyśleć ludzie. Jednak
pewna wątpliwość nadal uparcie
drążyła jego duszę. Jeśli dekret
aprobujący nie był wystarczającym
środkiem, by powstrzymać burzę,
można by było oczyścić publicznie
imię Dzieła, stawiając jego
założyciela przed trybunałem
kościelnym, któryby stwierdził jego
ortodoksję. Nie mogąc już dłużej
powstrzymywać swego żalu, 4 maja
1941 roku pisał do don Leopoldo:

Wypłakałem już wszystkie łzy. Pan
poprosił o matkę i honor. Myślę, że
oddałem i jedno i drugie z całego
serca. Ciało czasami już nie
wytrzymuje. Ale ciągle czuję gdzieś w
głębi duszy prawdziwość tych słów
dzisiejszej Ewangelii: et gaudium
vestrum nemo tollet a vobis!*

Księże Biskupie, czy nie nadeszła
pora, by mnie osądził trybunał, który



by wyświetlił z całkowitą jasnością
całą tę sprawę?

Nawet jedna myśl, że mógłbym się
oddalić, choćby w jednym szczególe
od tego, co stanowi Święty Kościół
Rzymski – moja Matka – przepełnia
mnie goryczą.

Przewielebna W[asza] E[kscelencja]
zrobi ze mną, co zechce. Pan daje mi
zupełną pewność, jeśli chodzi o to, co
zaszło. Pewność, która opiera się na
tym, że świadomie nigdy nic nie
robiłem, ani nie mówiłem, bez
zezwolenia miejscowego biskupa
ordynariusza, a zwłaszcza mojego
biskupa Madrytu lub jego Wikariuszy
Generalnych[73].

Jeszcze tego samego dnia w niedzielę,
kiedy kończył prowadzić medytację
dla swoich synów przed
wystawionym Najświętszym
Sakramentem, zadzwonił telefon.
Poszedł odebrać, dzwonił don
Leopoldo. Notując następnego ranka



treść tej rozmowy, napisał pełen
radości: Muszę stwierdzić, że słowa
mojego własnego biskupa napełniły
mnie wielką radością, widać w tym
Boga. Dziś wydaje mi się, że wszystkie
te troski mnie nie dotyczą. Myślę, że
nawet mi się to podoba. Laus Deo**!
[74].

4. Opus Dei – sytuacja napięta do
ostateczności

Wydarzenia w Barcelonie miały
swoje reperkusje. Bardzo szybko
ataki na Dzieło się zaostrzyły,
znajdując oddźwięk w innych
miastach. Don Josemaría, uzbrojony
w dobrą wolę, tłumaczył sobie
intencje ich inspiratorów. Ale czy
można było zamykać oczy na fakty i
pomówienia rozgłaszane przez o.
Carrilla de Albornoza,
rozpowszechniane następnie przez
inne osoby? Założyciel Opus Dei
rozmawiał i napisał do niektórych
zakonników, z nadzieją, że zmieni się



ich postawa. Jednym z nich był o.
Ángel Basterra SJ, z którym don
Josemaría utrzymywał przyjacielskie
stosunki w okresie Republiki, a który
teraz rozpowszechniał oskarżenia w
Bilbao. Starając się nie sprowokować
następnych polemik, Ojciec
zakomunikował mu listownie o
uzyskaniu przez Dzieło aprobaty
kościelnej, by mógł przemyśleć ten
smutny spektakl, w którym biorą
udział niektórzy z jego współbraci:

Tylko dwa stwierdzenia. – pisał don
Josemaría. – Po pierwsze, że się mówi
o Dziele bez znajomości rzeczy. Z
moich ust nigdy nie padło nic poza
słowami nie tylko szacunku, ale
miłości, wobec świętego Towarzystwa
Jezusowego. A teraz, kiedy tak wiele
cierpienia sprawia mi zachowanie
niektórych ojców, uważnie czytam
dzieje Św. Ignacego, pióra
Ribadeneyry, i wzrasta u mnie, jeśli to
możliwe, miłość i cześć dla
Towarzystwa i dla jego



najczcigodniejszego założyciela. Wiele
się mnie uczy to, z jaką mocą Ignacy i
pierwsi jezuici cierpieli
prześladowania, obmowy i
niezrozumienie ze strony
przykładnych zakonników.

Światłość rozbłyśnie. Z myślą o tym,
nie tylko wybaczam te zniewagi, ale
przekazuję wyraz miłości i
zapomnienia.

Poza tym, mogę z radością
zakomunikować ojcu, że Dzieło
zostało kanonicznie zatwierdzone,
minionego 19 marca, w święto mego
Ojca i Pana – Świętego Józefa.

Przez miłosierdzie, Ojcze, przez
miłość do Kościoła, przez smutny
spektakl, który widzi tak wiele dusz,
ze względu na sprawiedliwość i
poprzez wzgląd na te gorzkie dni,
przez jakie musieli przejść pierwsi
członkowie umiłowanego
Towarzystwa Jezusowego, proszę
Ojca, by swoją modlitwą, wpływem i



przez wzgląd na te wszystkie dobre
rzeczy, które Ksiądz powiedział na
temat naszej pracy, zanim dotarły do
Jego uszu te pomówienia, niech
Ksiądz zrobi, co jest w jego mocy, aby
zakończyć tę smutną kampanię – 
która jest prowadzona wszędzie i we
wszystkich możliwych formach,
nawet z ambon – z której czerpie
korzyść tylko nieprzyjaciel dusz. Źle
mówię: my cieszymy się wewnętrzną
radością tak nadprzyrodzoną, że z
radością będziemy cierpieć za Jezusa i
w służbie Kościoła – właśnie na tym
polega nasze powołanie. Nigdy z
Dzieła nie wyjdzie nawet jedno słowo
skargi skierowane przeciwko tym
Ojcom, którzy są narzędziem Boga,
który zechciał potraktować Dzieło po
Bożemu, tak, jak zwykle traktuje
wszelkie nowe fundacje.

Proszę modlić się za tego grzesznika,
który bardzo Księdza kocha i będzie
zawsze kochać, i całuje księdza ręce



Josemaría[75].

Niestety, zamieszanie przekroczyło
już sam wąski krąg Sodalicji
Mariańskich i rozprzestrzeniało się
wśród wiernych, także w kościołach i
klasztorach[76]. Wiele osób,
zdezorientowanych, udało się w
poszukiwaniu światła i rady do
klasztoru Montserrat*, położonego
niedaleko Barcelony, stałego punktu
odniesienia dla życia duchowego
Katalonii. Uzyskanie jasności w tym
punkcie było tak bardzo konieczne,
że ojciec Aurelio María Escarré, opat
koadiutor Montserrat, musiał
poprosić o oficjalną informację
biskupa Madrytu, by mógł poradzić
tak wielu zdezorientowanym
sprzecznymi opiniami. Uciekając się
do eufemizmów, nazwał sytuację «aż
nadto aktualną».

Kilka dni wcześniej – 27 kwietnia –
otrzymał błogosławieństwo opackie
od biskupa Pampeluny, z którym



także rozmawiał na temat Opus Dei.
Don Marcelino Olaechea poradził
mu, żeby napisał do Madrytu, gdzie
był inkardynowany założyciel Dzieła.
Oto jego prośba do don Leopolda:

«Teraz chciałbym przejść do prośby,
jaką mam do Księdza Biskupa:

Chcielibyśmy uzyskać jasne i pewne
normy w aż nadto aktualnej sprawie
„Opus Dei” – fundacji Dr. Escrivy,
kapłana z diecezji Waszej
Ekscelencji, ponieważ wiele osób z
różnych, często przeciwstawnych
powodów zasięgało mojej rady w tej
kwestii, zwłaszcza w konfesjonale,
abyśmy wiedzieli, czego się trzymać
w sprawowaniu przez nas
szczegółowego kierownictwa.
Ponieważ W[asza] E[kscelencja], jak
nas poinformował Ksiądz Biskup
Pampeluny w trakcie pobytu u nas,
styka się z tą sprawą bezpośrednio z
racji tego, że dotyczy Waszej Diecezji,
zdecydowałem się, przynaglony



potrzebą, uciec się do W[aszej]
E[kscelencji], przekonany, że
łaskawie zechce spełnić moją
prośbę»[77].

W trakcie całego tego zamieszania
trzej członkowie Sodalicji poprosili o
wstąpienie do Opus Dei. Laureano
López Rodó w styczniu 1941 roku;
Juan Bautista Torelló, w marcu, a
Jorge Brosa, w kwietniu tegoż roku.
Laureano poprosił pisemnie o
wystąpienie z Sodalicji, nie czekając
na wydalenie. Potem jeszcze ojciec
Vergés odwiedził jego rodzinę[78].

Wiele wycierpiał wydalony z
Sodalicji Juan Bautista, który miał
dwu braci jezuitów, siostrę mniszkę i
owdowiałą matkę. W czasie, gdy
odbywał studia uniwersyteckie, aby
utrzymać rodzinę, pracował jako
nauczyciel matematyki w kolegium
jezuickim. Po wydaleniu z Sodalicji
stracił posadę[79].



Alfonsa Balcellsa, na którego
nazwisko wynajęto mieszkanie w
Barcelonie uczyniono bezpośrednio
odpowiedzialnym za to, co się dzieje
w Palau. Jak opowiada jego brat
Santiago, ojcu Vergésowi nie mieściło
się w głowie, że gdy dom jest
wynajęty na jego nazwisko, on sam
nie należy do Dzieła. Chociaż tak
naprawdę było.

Zakonnicy, którzy byli przekonani, że
trzeba raz na zawsze skończyć z tym,
co uznawali za wielkie
niebezpieczeństwo, zaangażowali w
całą sprawę władze cywilne.
Pewnego dnia Alfonso został
wezwany, by wytłumaczyć się przed
gubernatorem cywilnym Barcelony,
Antoniem Correa Veglisonem. Przyjął
go, mówiąc, że chciałby się
dowiedzieć, jakiego rodzaju
działalność jest prowadzona w
mieszkaniu przy ulicy Balmes.
Ukrywanie czegokolwiek nie miało
sensu. Wiedział już o wszystkim.



Znał dobrze ojców jezuitów i
wiedział, że Dzieło to «jakaś sekta
iluministyczna albo coś podobnego».
I jeśli to wszystko się nie wyjaśni, to
wszyscy skończą w więzieniu[80].

Argumenty i tłumaczenia Alfonsa
połowicznie przekonały gubernatora
cywilnego. Nakazał jednak, by go
informowano, gdyby don Josemaría
Escrivá pojawił się w Barcelonie[81].

W owym czasie, tuż po zakończeniu
wojny domowej, gdy religijna
postawa obywateli była w sposób
niebezpieczny łączona z możliwością
korzystania z praw publicznych,
Alfonso Balcells po raz drugi został
ucierpiał z powodu tego całego
zamieszania. W maju 1941 roku
doktor Torrent, jego kolega z
wydziału, przekazał mu informację,
że prowadzone są zabiegi, aby
uniemożliwić mu wzięcie udziału w
ogłoszonym właśnie konkursie na
stanowisko lekarza dyżurnego w



Szpitalu Klinicznym. Powodem miała
być jego przynależność do sekty
heretyckiej. Dowiedziawszy się tego,
Alfonso udał się do kurii biskupiej w
Barcelonie. Don Miguel de los Santos
przyjął go życzliwie i poradził mu, by
napisał do don Leopolda, dokładnie
wyjaśniając całą sytuację[82].

Z datą 2 VI 1941 nadeszła odpowiedź
od biskupa Madrytu, który w
krótkich słowach zawarł, co
następuje: «Bóg Nasz Pan
wynagrodzi Panu wszystko; proszę
przecierpieć to dla Niego i dla Jego
Dzieła w duchu wielkiej miłości i
przebaczenia. Już prowadzone są
działania, aby ta intryga się nie
powiodła. Piszę także do Księdza
Biskupa. Myślę, że natychmiast
burza się uspokoi»[83].

(Alfonso nie poprosił o przyjęcie do
Dzieła aż do stycznia 1943 roku, do
chwili, gdy skończył swoje studia
podyplomowe w Niemczech)[84].



* * *

Sprawy nie polepszały się. Wręcz
przeciwnie, komplikowały się coraz
bardziej. W liście z 2 maja 1941 roku
don Josemaría otwarcie mówił o tym
swemu biskupowi: doskwiera mi ta
bardzo ciężka sytuacja – która już
nadmiernie się przedłuża – w jakiej
znaleźli się moi synowie w Katalonii. 
Piszę te zdania, bo nie potrafię zataić
tego przed moim Księdzem Biskupem
oraz potrzebuję po synowsku
zwierzyć się W[aszej] E[kscelencji]
[85].

Założyciel Opus Dei był trawiony
niepokojem o szczęście swoich
synów. Jako ich Ojciec czuł się
zobowiązany im współczuć. Gdyby
pojawił się w Barcelonie, zostałby
aresztowany, ale także w Madrycie
groziło mu ryzyko osadzenia w
więzieniu. (Nie znamy dobrze
sprawy anonimowych donosów, lecz
chodziło o zadenuncjowanie go



przed władzami politycznymi. Były
to doniesienia fałszywe, które mimo
to nie przestawały być groźne.
Całymi miesiącami wikariusz
generalny, ks. Casimiro Morcillo
poważnie ostrzegał go: «José María,
zobaczysz, że któregoś dnia posadzą
Cię w więzieniu»)[86].

Don Josemaría musiał pojechać do
Barcelony, aby zobaczyć się ze
swoimi synami oraz porozmawiać z
biskupem. W porozumieniu z don
Leopoldem ułożył plan mający na
celu uspokojenie sytuacji, która
zaostrzała się z dnia na dzień. (W
połowie maja szukał odpowiedniej
chwili, aby udać się do Barcelony, 19.
tego miesiąca pisał do don
Sebastiána Ciraca: możliwe, że
zobaczymy się bardzo prędko[87].
Don Sebastián, obrońca Dzieła w tej
trudnej sytuacji, był tym samym
kanonikiem z Cuenki, który
zajmował się wydaniem Rozważań
duchowychw 1934 roku).



Na razie założyciel Opus Dei polecił
swoim synom, by nie prowadzili
żadnej pracy apostolskiej poza Palau
i zawiesili – aż do chwili otrzymania
nowych poleceń – kontakty z tymi
studentami, którzy mogliby mieć
Boże powołanie do Opus Dei[88].
Jednak ten rozsądny zabieg nie
przyniósł widocznych rezultatów.
Trzeba było dotrzeć do źródła, a tym
źródłem był ojciec Carrillo de
Albornoz. W tym celu don Josemaría
zredagował list, który don Leopoldo
przejrzał jeszcze, zastępując dwa
albo trzy słowa, przez które
przemawiała zbytnia pokora
założyciela Dzieła. Naturalny,
wymagający i nadprzyrodzony ton
listu zapraszał do zawarcia pokoju
po uprzednio dokonanej refleksji.
Oto najważniejsza część tego tekstu:

Madryt, 20 maja 1941.

Czcigodny Ojciec Ángel Carrillo de
Albornoz



MADRYT

Szanowny Księże! Przesyłam Księdzu
ten list, pełen serdeczności i szczerego
uczucia, aby powiadomić Ojca, że to
jemu właśnie przypisywana jest – w
sposób jednoznaczny – kampania
oszczerstw skierowana przeciw
piszącemu doń bratu oraz przeciwko
jego skromnym pracom kapłańskim,
cieszącym się aprobatą Kościoła
Świętego.

[...] w trakcie tej kampanii oszczerstw
zostały podjęte działania, które nie
były możliwe dla przeciętnego
chrześcijanina. Dopóki chodziło o
moją osobę, która warta jest
wszelkiego typu obelg, milczałem. [...].
Ale myślę, że jestem w obowiązku
powiedzieć księdzu, w obliczu Boga
Naszego Pana, że skrzywdzone
zostały także osoby, które nie mają ze
mną nic wspólnego.



Następnie zaprasza go o
zastanowienia się nad „Dziełem
Bożym”:

Przekonują mnie – z bardzo różnych
stron – że Ojciec nie przestanie,
dopóki nie zobaczy OPUS DEI 
zniszczonego. Wobec tego tylko kilka
słów z Dziejów Apostolskich: si ex
hominibus est consilium hoc aut
opus, dissolvetur; si vero ex Deo est,
non poteritis dissolvere illud ne forte
et Deo repugnare inveniamini.

(Są to spokojne i przekonujące słowa
wypowiedziane przez Gamaliela w
Sanhedrynie, kiedy Żydzi schwytali
apostołów z powodu przepowiadania
w imieniu Jezusa
zmartwychwstałego: «Jeżeli bowiem
od ludzi pochodzi ta myśl czy
sprawa, rozpadnie się, a jeżeli
rzeczywiście od Boga pochodzi, nie
potraficie ich zniszczyć i może się
czasem okazać, że walczycie z
Bogiem*»).



Ojcze Carrillo: nastanie światłość i
jestem pewien, że zostaniemy jeszcze
dobrymi przyjaciółmi. Ja nie czuję do
Księdza nic poza braterską sympatią i
zapomnieniem o wszystkim, co
mogłoby zaburzyć to uczucie.

W międzyczasie, niech Ksiądz wie, że
z moich ust nie wyjdzie ani jedno
słowo skierowane przeciwko tym,
którzy z taką zaciekłością nas
prześladują. A z Bożą pomocą
będziemy zawsze gotowi do tego, by
cierpieć radośnie, kiedy to będzie
konieczne, za Jezusa Chrystusa i w
służbie naszej Matki, Kościoła
Świętego (takie jest nasze powołanie).

Pozostaję jako brat Księdza w
Chrystusie i jako jego sługa z
ucałowaniem rąk

J[osé] M[aría] Escrivá[89].

Mając na względzie zachowanie
hierarchii, co było także pewnym
rysem szlachetności, napisał także



kilka słów do ojca Daniela Ruiza,
przełożonego domu jezuitów przy
ulicy Zorrilla, w którym mieszkał
ojciec Carrillo de Albornoz:

Z całym szacunkiem zwracam się do
W[aszej] W[ielebności] – pisał – z
prośbą o przeczytanie załączonego
listu i, jeśli uzna Ksiądz za stosowne,
o przekazanie do rąk Wielebnego o.
Carrillo[90].

Miał wielką nadzieję, że sytuacja się
wyjaśni.

Następnego dnia, w środę 21 maja,
zadzwonił do nuncjatury, aby
zakomunikować prałatowi
Cicognaniemu, że ma zamiar
pojechać do Barcelony. «Niech ksiądz
tam jedzie incognito» – poradził mu
nuncjusz z myślą o środkach
podjętych przez gubernatora
cywilnego[91]. Po powrocie do
Madrytu 23 maja don Josemaría
prosił o kilka minut rozmowy z



nuncjuszem. Został umówiony w
nuncjaturze na sobotę, 24 maja.

Po kilku godzinach wsiadł do
samolotu lecącego do Barcelony, z
biletem na nazwisko ks. José Maríi
Balaguera. Zatrzymał się roztropnie
w domu księdza Sebastiána Ciraca.
Następnie udał się do kurii biskupiej,
aby zawiadomić o wszystkim
biskupa Díaza Gómarę, a także
uzyskać informację na temat
panującej w mieście sytuacji. Spotkał
się później ze swymi synami u don
Sebastiána, gdzie dla siedzących
wokół stołu w jadalni chłopców
poprowadził jeden z tych swoich
wykładów formacyjnych, które
rozpalały dusze na dłuższy czas.
Naprawdę sytuacja nie wyglądała
pomyślnie, ale, powiadał im, dlatego,
że jesteśmy synami bożymi,
powinniśmy być zawsze radośni. A
nawet gdyby nam porozbijali głowy?
Zgoda, nawet gdybyśmy musieli
chodzić z rozbitymi głowami, bo



będzie to znak od Naszego Pana Boga,
że On chce, by były porozbijane[92].
Potem, po rozmowie w cztery oczy z
każdym z nich, wrócił do Madrytu.

W sobotę w południe stawił się w
nuncjaturze. Ksiądz nuncjusz, jak mu
powiedział portier, rozmawiał w tej
chwili z prowincjałem jezuitów.
(Wkrótce zjawił się prałat Cicognani,
który zaprowadził gościa do innej
poczekalni. Nie przeszkadzało mi w
ogóle to spotkanie – myślał w duszy
don Josemaría – ponieważ ani w
głowie, ani w sercu nie było śladu
niechęci wobec świętego Towarzystwa
Jezusowego)[93].

Nuncjusz pragnął zasięgnąć
informacji na temat Dzieła. Don
Josemaría odpowiedział mu
wyczerpująco na temat jego natury i
właściwej mu misji: służby
Kościołowi i uświęcania pośród
świata. Wyszczególnił
charakterystyczne cechy duchowości



i podporządkowania
ordynariuszowi, dostarczając mu
dodatkowo wielu informacji na
temat własnego życia, aby nie musiał
sam o nie pytać.

Potem założyciel Opus Dei zapytał o
to, czy ksiądz nuncjusz widział
anonimowe ulotki skierowane
przeciwko Dziełu, które rozdawane
były w Barcelonie. Nie widział. Don
Josemaría był więc zmuszony
zapoznać go z ich treścią. Prałat
Cicognani nie znał też treści
regulaminów Dzieła. Widać było, że
miałby się ochotę z nimi zapoznać,
don Josemaría obiecał więc mu je
przesłać.

Pożegnał mnie bardzo życzliwie.
Zrobił na mnie bardzo dobre wrażenie
– napisał w notatce na temat tego
spotkania[94].

(W miarę jak nuncjusz zapoznawał
się z faktami, coraz jaśniej rozumiał
sytuację. Podczas drugiej wizyty w



nuncjaturze, którą założyciel Dzieła
złożył 10 czerwca, aby zanieść
egzemplarz Kodeksu Opus Dei,
konwersacja była o wiele bardziej
zażyła. Don Josemaría miał okazję
wyjaśnić, jak ludzie z Dzieła reagują
na kalumnie i obelgi, oraz jak żyją
zbiorową pokorą w służbie
Kościołowi.

Tego ranka poprosiłem Księdza
Nuncjusza o spotkanie i zostałem
umówiony na pierwszą – pisał do don
Leopolda. – Był niezmiernie uprzejmy.
Mam nawet lepsze wrażenia niż
poprzednim razem. Doskonale
rozumie naszą drogę[95].

Do uszu prałata Cicognaniego zaczęło
docierać coraz więcej informacji na
temat całego zamieszania. Był to
temat aktualny i obecny w
rozmowach z księżmi i biskupami.
Nuncjuszowi, bardzo niechętnemu
wszelkim konfliktom, wszystko
wydawało się niewybaczalne,



zwłaszcza, że dotyczyło osób
duchownych. W ten sposób sprawy
zmieniały swój bieg i bliskie było
spełnienie wizji, mówiącej o tym, że
bez trudu znajdą drogę do
nuncjatury. W liście z połowy
czerwca 1941 roku biskup
Pampeluny, który trochę wcześniej
rozmawiał z prałatem Cicognanim,
stwierdził: «Ksiądz Nuncjusz jest za
don Josemaríą»)[96].

Nadzieje na dojście do porozumienia
z ojcem Carrillo de Albornozem
prysły jak mydlana bańka.
Odpowiedź ojca Daniela Ruiza
zwiastowała nowe komplikacje:

«Madryt, 23 maja 1941.

Ks. José M[aría] Escrivá.

W miejscu

Szanowny Bracie w Chrystusie!



Po powrocie z Barcelony otrzymałem
Księdza list z 20 maja, wraz z innym,
skierowanym do o. Ángela Carrillo
de Albornoza. Skoro pozostawił
Ksiądz w mojej gestii decyzję o
zatrzymaniu lub przekazaniu
wspomnianego przesłania do jego
adresata, wydaje mi się stosownym
zwrócić się bezpośrednio do Księdza,
wyjaśniając mój punkt widzenia w
tej sprawie. Jako przełożony domu i
kierownik Sodalicji Świętego
Ludwika, wiem bardzo dobrze o
wszystkim, co myśli i robi o. Carrillo
de Albornoz, który działa za moją
zupełną zgodą.

Zadziwia mnie, że mówi Ksiądz z
taką naturalnością i przekonaniem,
że rozpętana została gwałtowna
kampania skierowana przeciwko
Księdza Dziełu, gdy moim zdaniem
jest właśnie na odwrót. To z Waszej
strony zaszły konkretne działania,
mające na celu dyskredytację i
zniesławienie Towarzystwa



Jezusowego, a szczególnie Sodalicji
Mariańskich. Dziwi mnie, że to 
właśnie nas chce się zniesławić,
czyniąc z nas przeciwników Księdza
Dzieła, chociaż nic takiego nie ma
miejsca i nie ma na to żadnych
dowodów.

Jestem pewien, że w żadnym stopniu
nie jest prawdą, że wspomniany o.
Carrillo wszczął tego rodzaju
kampanię. Taka kampania nie ma
miejsca. Jeśli już coś ma miejsce (ale
nie z inspiracji o. Carrillo), to jest to
naturalna i uprawniona obrona, nie
przeciwko instytucji mającej aprobatę
Kościoła, lecz przeciwko
nieszlachetnym działaniom, które
niektórzy członkowie tej instytucji
podejmują, aby zdyskredytować
nasze Sodalicje Mariańskie i samo
Towarzystwo Jezusowe»[97].

Nie pozostało więc nic innego, jak
chwycić się ostatniej deski ratunku i
uciec się do prowincjała jezuitów. Ale



zanim don Josemaría zajął się tym
trudnym przedsięwzięciem, don
Leopoldo odpowiednio przygotował
mu grunt. 29 maja w pałacu
biskupim odbyło się spotkanie
biskupa Madrytu z prowincjałem
Towarzystwa Jezusowego, ojcem
Carlosem Gómezem Martinho SJ.
Rozmowa trwała długo, a biskup
okazał w jej trakcie postawę szczerą i
energiczną. W każdym razie, biskup
nie chciał, by słowa wypowiedziane
podczas spotkania uleciały lub
zostały poddane jakiejkolwiek
pokrętnej interpretacji, jak to bywa z
tym, co zasłyszane. Jeszcze tego
samego wieczora wysłał
prowincjałowi długi list. Pismo miało
charakter obszernego
podsumowania tego, o czym obaj
rozmawiali rano, tak, by ojciec
Gómez Martinho miał okazję jeszcze
raz zapoznać się z argumentami albo
pokazać list osobom trzecim.



W liście biskup w zwięzły sposób
zawarł wszystkie punkty, które
stanowiły źródło problemów.
Przytaczamy tutaj zdania, w których
don Leopoldo wyłożył jasno swoje
stanowisko:

«Umiłowany Ojcze Prowincjale!

Zgodnie z Ojca życzeniem,
kontynuując naszą przemiłą poranną
rozmowę, piszę kilka słów na temat
Pobożnego Stowarzyszenia,
kanonicznie erygowanego[98] przez
czcigodnego Księdza José Maríę
Escrivę pod nazwą „Opus Dei”.

Jest naprawdę bardzo smutne, że
osoby tak dobre i tak bardzo oddane
Bogu zwalczają – oczywiście z
powodu swego zapału i ponieważ 
arbitrantes se obsequium praestare
Deo* – tę instytucję, którą nie tylko
ja, który wydałem jej aprobatę, ale i
wszyscy biskupi, którzy ją znają,
bardzo poważamy [...].



Mogę zapewnić W[aszą]
W[ielebność], że Opus jest naprawdę 
Dei, od kiedy się tylko pojawiło, we
wszystkich jego pracach i
posunięciach. Dzieło to powstało
jedynie po to, aby służyć Bogu i aby
uświęcać dusze i prowadzić prace
apostolskie [...].

Członkowie Opus Dei nie znajdują się
więc w niebezpieczeństwie
potępienia własnych dusz, nie mają
w sobie nic z heretyków, nie są ani
masonami, ani nawiedzonymi.
Wszystkie te zarzuty stawia się nie
tylko tym, którzy są w Dziele, ale
także wielu osobom, które nie mają z
nim nic wspólnego, a także – co
najbardziej bolesne – matkom
uczniów z Opus i jego członków, a
przy tym używa się w tym celu
konfesjonału. W ten sposób dochodzi
do naprawdę tragicznych sytuacji
rodzinnych.



Proszę mi wierzyć, Ojcze, że tego
rodzaju insynuacje nie mają
podstaw. Nie jest prawdą, że jest to 
tajne stowarzyszenie. Nie tylko
zrodziło się za aprobatą władz
diecezjalnych, lecz od tego czasu – to
jest od 13 lat – nie uczyniło żadnego
ważniejszego kroku bez uprzedniej
prośby o takąż aprobatę [...].

Z całą pewnością nie zasłużyło sobie
na to, by być atakowane przez
dobrych ludzi. A jednak jest przez
nich atakowane. Wydawałoby się to
dziwne i smutne, gdyby Pan nie
przyzwyczaił nas do tego zjawiska.
Jakże wiele bardzo Bożych dzieł
spotkał podobny los! [...].

Umiłowany O[jcze] Prowincjale,
proszę Cię, na miłość Boga i Kościoła,
abyś mi pomógł położyć kres tej
burzy, z której korzysta jedynie
nieprzyjaciel naszych dusz.

Gdyby Ojciec pragnął, abym wyjaśnił
mu jakiś szczególny punkt pośród



tylu oskarżeń, które są wysuwane,
proszę mi o tym powiedzieć, a
uczynię to chętnie, gdyż uważam za
wielką przysługę dla Kościoła to, co
tylko mogę uczynić dla Opus Dei.

Błogosławię Ojca i polecam się jego
świętym modlitwom, najszczerzej
mu oddany w N[aszym] P[anu].»[99].

Po tym wszystkim, 31 maja, don
Josemaría udał się na spotkanie z
ojcem prowincjałem w Kolegium w
Areneros. Przez dwie godziny
rozmawiali na różne tematy,
zwłaszcza na temat powołań do Opus
Dei spośród członków Sodalicji.
Ponieważ w kilka godzin później don
Josemaría wyjeżdżał w podróż,
zostawił tylko don Leopoldowi
krótką notatkę na temat rezultatów
spotkania. W liście tym pisał:

Myślę, że to już koniec, dzięki Bogu i
memu Księdzu Biskupowi, naszemu
Ojcu. Niech Pan mu za to odpłaci!



Nalegałem, by naprawiono krzywdy i
obiecał mi, że tak się stanie[100].

Podniesiony na duchu tą nadzieją,
pisał z Pampeluny do mieszkańców
Palau:

Wydaje się, że to nieszczęście już się
kończy. Błogosławmy Boga i bądźmy
zawsze gotowi na to, czego On zechce.
In laetitia*![101].

A do Álvara del Portillo:

Trzeba prosić N[aszego] Pana w ciągu
tego miesiąca Najświętszego Serca
Jezusowego, by naprawdę – jeśli taka
jest Jego Wola – od teraz zakończyły
się już prześladowania[102].

Z Pampeluny don Josemaría pojechał
do Valladolid, a w kilka dni później
do Walencji. Jego rozmowy z
tamtejszymi biskupami były jak kilka
wiader zimnej wody wylanych na
jego głowę. Trzynastego czerwca
pisał do don Leopolda i twierdził, że



wszyscy księża biskupi są zgodni, że
atak nadejdzie z innej strony[103].

* * *

Wreszcie nadeszła do rąk opata
koadiutora Montserrat tak
oczekiwana odpowiedź na temat
sytuacji „aż nadto aktualnej”. Zajęło
to dwa tygodnie: «Bardzo dziękuję za
list z 9., który otrzymałem wczoraj –
23. Nie potrafię sobie wytłumaczyć
takiej zwłoki» – napisał biskup przed
przejściem do sedna sprawy.
Naprawdę wydawało się, że w
samym centrum tej historii działa
diabeł, stosując swoje metody. Było
jasne, że bardzo mu doskwierało
rozpoczęcie działań apostolskich
Opus Dei w Barcelonie: «Dobrze
wiem o zamieszaniu, jakie w
Barcelonie powstało wokół Opus Dei.
Wyraźnie widać, że czyni ono szkodę
naszemu wrogowi – złemu. Smutne
jest to, że osoby bardzo oddane Bogu



są narzędziami dla złego» – pisał
dalej don Leopoldo.

Opat mógł się uspokoić. Opus nie
było jakimś niedorzecznym
przedsięwzięciem pod patronatem
heretyków, lecz działało przy
aprobacie i błogosławieństwie
Kościoła. Nie było też jakimś
wynaturzonym tworem, jak
podkreślał don Leopoldo: «ponieważ
Opus, od chwili założenia w 1928
roku jest do tego stopnia w rękach
Kościoła, że ordynariusz diecezjalny,
to znaczy ja albo mój wikariusz
generalny, znamy wszystkie jego
kroki, a kiedy to jest konieczne –
kierujemy nimi. Wszystko, co
wypowiedziało od chwili narodzin
do dni dzisiejszych, rozbrzmiewa
głośno w naszych uszach... i w
naszym sercu. Proszę mi wierzyć,
C[zcigodny] O[jcze] Opacie, że Opus
jest naprawdę Dei, od pierwszego
zamysłu, poprzez wszystkie jego
posunięcia i prace.



Ks. Dr Escrivá jest przykładnym
kapłanem, wybranym przez Boga dla
uświęcenia wielu dusz [...]. Jednym
słowem, nie mam podstaw
zaprzeczać, że to Opus jest – jeszcze
raz to powtórzę – prawdziwie Dei. A
jednak, są dobrzy ludzie, którzy dziś
je atakują. Mogłoby się to wydawać
dziwne, gdyby Pan nie przyzwyczaił
nas do tego zjawiska przy okazji
innych dzieł, będących tak bardzo
Jego dziełami»[104].

Lektura tego listu (datowanego na 24
maja 1941roku) rozbudziła
zrozumiałe zainteresowanie opata,
aby lepiej poznać Opus Dei, które dla
niego stanowiło wielką nowość. List
don Leopolda nie był krótki, jednak
dowiedział się z niego niewiele.
Opanowując zniecierpliwienie,
odczekał kilka dni i 15 czerwca
znowu chwycił za pióro. Tym razem
zadał długą serię bardzo
konkretnych pytań: gdzie i w jaki
sposób powstało Opus Dei? Jakie są



jego cele? Dlaczego niektórzy
twierdzą, że otacza je tajemnica i
sekret? Co ma wspólnego z
rzeczywistością przypisywana jego
członkom „skłonność do
obrazoburstwa”? W jaki sposób oni
żyją? Co z oskarżeniem o nienawiść
względem zakonów?...

Don Leopoldo był gotów
odpowiedzieć po kolei na wszystkie
te pytania w sposób obszerny i
satysfakcjonujący. Rozpoczął swój list
od dobrodusznego przytyku:
«Wielebny Ojcze Opacie: wieczorem
dostałem łaskawy list od Ojca z 15 i z
wielką przyjemnością poświęcam tę
chwilkę, aby odpowiedzieć na Ojca
pytania».

Zaczął od „Pochodzenia Opus Dei” i
zapełnił kilka stron odpowiedziami
na kolejne pytania, kończąc w ten
sposób:

«Godny podziwu jest duch, z jakim
członkowie Opus znoszą tę ogromną



próbę. Znam ich listy, gdyż Opus Dei
nie ukrywa przede mną niczego,
buduje mnie i zadziwia ta święta
radość, z jaką cierpią dla swego
powołania, a wicher przeciwności
nie łamie ich, tylko sprawia, że
bardziej ukorzenia się ich powołanie.
Ani jednego słowa skargi, ani
jednego zdania świadczącego o
braku miłości nie skierowali ku tym
zakonnikom, którzy tak okropnie ich
prześladują. Największym ich
pocieszeniem jest to, że my, wszyscy
biskupi diecezji, w których znajdują
się ich domy, jesteśmy z nimi,
podtrzymujemy ich na duchu i
bronimy. Bóg odpłaci tym, którzy 
arbitrantes se obsequium praestare
Deo wszczęli tę wojnę, a Opus Dei
pragnie jedynie, by urzeczywistniły
się te dobra, dla których Bóg zesłał te
wszystkie cierpienia. I tak się stanie.

Sądzę, Wielebny Ojcze, że
odpowiedziałem na wszystkie
punkty interesującego i łaskawego



listu Ojca. Jeśli Ojciec życzy sobie
jeszcze czegoś ode mnie, proszę mnie
niezwłocznie o tym powiadomić.
Proszę mi wybaczyć taką
rozwlekłość. Postaram się następnym
razem skracać»[105].

5. Don Leopoldo – prawdziwy
pasterz

Ksiądz biskup Leopoldo Eijo y Garay,
biskup diecezji madryckiej (Madrid-
Alcalá), zawsze silną ręką zarządzał
swoją diecezją. Energicznie wcielał w
życie zalecenia wydawane przez
Stolicę Świętą w celu powstrzymania
migracji do stolicy kapłanów spoza
diecezji. Natomiast wobec ingerencji
władz cywilnych w czasach
Republiki zachowywał niezłomną
postawę, odmawiając uznania
dokonywanych przez rząd nominacji
na stanowiska kościelne.

Od chwili przyjazdu do Madrytu
młody ksiądz, który miał założyć
Opus Dei został poddany surowej



dyscyplinie panującej w diecezji.
Zachowanie don Josemaríi, jako
duchownego pochodzącego spoza
diecezji, było przykładne. Informacje
na temat jego konsultacji z
wikariuszem generalnym, don
Francisco Moránem, punktualnego
odnawiania licencji kapłańskich, a
przede wszystkim gorącego zapału
apostolskiego, od początku
dochodziły do don Leopolda.

Następnie podczas pobytu w Burgos
w 1938 roku bardzo szybko ten
wzajemny szacunek przekształcił się
w serdeczną przyjaźń. Don Leopoldo,
człowiek przenikliwy i doświadczony
przez długoletnie rządy diecezją,
odkrył, podobnie jak to wcześniej
miało miejsce z kardynałem
Soldevilą, szczególny format młodego
Aragończyka: był on odważny i
rozważny zarazem, obdarzony
niewyczerpaną energią, wielką
delikatnością duszy, posłuszny i
szczery. (Kiedy w 1943 roku biskup



Madrytu musiał przesłać do Rzymu 
curriculum vitae założyciela Opus
Dei, opisał jego osobę – podajemy
tłumaczenie z łaciny – w
następujących słowach:
«Szczególnymi cechami jego
charakteru są energia, zdolności
organizacji i zarządzania, skłonność
do tego, by nie eksponować swojej
osoby i nie robić wokół niej wiele
hałasu, okazywanie najwyższego
posłuszeństwa hierarchii Kościelnej.
Szczególnym znakiem jego pracy
kapłańskiej jest pogłębianie, słowem
i pismami, publicznie i prywatnie,
miłości do Najświętszej Matki
Kościoła i papieża»)[106].

Zgodność zamiarów występująca
pomiędzy don Josemaríą i jego
biskupem osiągnęła ten stopień
zażyłości i zaufania, że bez
podważania szacunku dla różnicy
hierarchicznej, jak ich dzieliła, ich
dusze współgrały na tym samym
poziomie nadprzyrodzonego



zaufania. Założyciel zwykł był w
trakcie swych działań apostolskich
nie czynić nawet najmniejszego
kroku bez uprzedniej prośby o
zezwolenie, skierowanej do
odpowiednich władz. W każdym
przypadku później dokonywał także
swojego złożenia rachunków[107].
Działał w sposób naturalny, nie
kryjąc swego przywiązania i
bezzwłocznie, w sposób
nadprzyrodzony oddawał się w ręce
swego biskupa. Założyciel Opus Dei,
zwłaszcza w czasie nieszczęść szukał
pociechy tam, gdzie mógł ją znaleźć:
u duszpasterza postawionego przez
Boga, aby zarządzać jego stadkiem.
Don Josemaría był – i czuł się – z
różnych powodów jego poddanym.
Jednym z powodów była jego
przynależność do diecezji
madryckiej.

Mój umiłowany Księże Biskupie!
Niech Jezus mi zachowa Księdza



Biskupa! – pisał w kwietniu 1941
roku z Walencji.

Moje serce nie jest w stanie znieść tak
długiego braku kontaktu z Waszą
Eminencją. Ale Ksiądz Biskup się
urządził z tym swoim synem![108].

Także nie czuł najmniejszego
skrępowania, by odsłaniać przed nim
swoją duszę i okazywać najbardziej
nawet skrywane uczucia. Nawet
więcej, starał się to robić:

Naszły mnie pokusy, by nie wysyłać
Ojcu tego listu – wyznaje pisząc do
don Leopolda. – Jednak go wyślę. Mój
Ksiądz Biskup musi przecież wiedzieć
– powtarzam jeszcze raz – nawet to,
jak oddycha ten jego biedny syn[109].

Ostatnio, od 1940 roku, obaj
przeżywali niepokój z powodu
pomówień, które co jakiś czas były
kierowane przeciwko Opus Dei. Aż
wreszcie w sierpniu tego roku kapłan
uciekł się do swego biskupa, prosząc



go o wsparcie. Prosił go delikatnie,
przypominając biskupowi o jego
odpowiedzialności za Opus Dei,
ponieważ Bóg zechciał, by Dzieło
narodziło się właśnie w jego diecezji:

Ojcze, modlę się za Ojca dużo i proszę
Boga N[aszego] Pana, aby W[asza]
E[kscelencja] nadal spoglądał na
Dzieło, którego ciężar On złożył na
moich barkach, jako na sprawę Bożą i
własną[110].

Przygotowanie dokumentów dla
uzyskania przez Dzieło aprobaty jako
Pobożnego Stowarzyszenia stało się
przedsięwzięciem, w które wspólnie
zaangażowali się biskup i jego
podwładny. W końcu obaj wspólnie
stanęli w obronie Opus Dei, gorliwie
strzegąc Boskiej czci.

Pierwszymśrodkiem, jaki powziął
don Leopoldo, było postaranie się o
informacje, w miarę możliwości, z
pierwszej ręki. Don Josemaría, przez
swoją szlachetną skłonność do



zrozumienia racji bliźnich i
niepodejrzewania ich od razu o złe
intencje, pozbywał się natychmiast
wszelkich dokumentów, jakie do
niego docierały i odrzucał wszelkie
sądy na temat intencji ich autorów.
Don Leopoldo wymógł jednak na
nim, by zachowywał papiery i
informował go o wszelkich faktach
związanych z atakami na Dzieło lub
na osobę jego założyciela. Wiosną
1941 roku sprawy zaszły tak daleko,
że nie można już było zostawić ich
własnemu losowi. O wielkiej liczbie
tych informacji, ich poufnej naturze i
powadze świadczą niektóre listy,
jakie don Josemaría wysyłał do don
Leopolda, na przykład ten z 14 maja:

Ojcze, aby W[asza] E[kscelencja]
zdawał sobie sprawę z tego, co się
dzieje, wysyłam Ojcu ulotkę, kopię tej,
którą Ojcowie rozprowadzali dość
szeroko wśród duchownych w
Barcelonie... Myślę, że Lahiguera



przywiózł także inną oryginalną
ulotkę.

Jest kilka spraw, ale uważam, że
niestosownie by było omawiać je
listownie czy przez telefon. Ja aż
nadto dobrze zdaję sobie sprawę, jak
kiepsko mój Biskup stoi z czasem.
Mimo to, ośmielam się prosić, kiedy to
wyda się stosowne W[aszej]
E[kscelencji], by poświęcił mi
kwadrans. Bóg Ojcu to wynagrodzi!

Nie mam wiadomości z Walencji, a
ten, który poleciał samolotem, jeszcze
nie wrócił. Przypuszczam, że nic
nowego się nie wydarzyło. Gdyby tak
było, zadzwoniliby. Zawiadomię o
wszystkim, kiedy tylko będę miał
jakieś wiadomości[111].

W innym liście z 15 maja:

Mój Księże Biskupie! Jeszcze raz
niepokoję. Wygląda to prawie jak
dziennik. Ale trzeba, by zawsze
W[asza] E[kscelencja] mógł



powiedzieć o tym swoim biednym
synu, że wie „nawet to, jak oddycha”.

Wciąż żadnych wieści z Walencji.

Z Barcelony przesyłam relację z
ostatniej pogadanki W[ielebnego]
O[jca] Vergésa oraz kilka akapitów
pewnego listu, który uważam za
interesujący[112].

W ciągu kilku miesięcy nastąpiło tak
wielkie spiętrzenie informacji,
pogłosek i aluzji, że właściwie można
powiedzieć, że na wyprodukowanie
takiej sterty papieru nie
wystarczyłoby i całego lasu. Jest to
jedna z przyczyn, które nakazują
ograniczyć naszą relację tylko do
spraw najbardziej zasadniczych, jeśli
nie chcemy utonąć w tym zalewie
informacji. (Założyciel Opus Dei całą
tę górę historyjek i wzmianek
nazywał – na poły żartobliwie – 
papierami z drobiazgami)[113].



Biskup był człowiekiem o silnym
charakterze, a jeśli popierał jakąś
sprawę, którą uważał za dobrą, nie
rezygnował. Nie zezwalał więc na
najmniejsze pomówienia pod
adresem Opus Dei[114] ani na
lekceważenie jego założyciela, o
którym wygłosił krótką i treściwą
pochwałę:

«Ks. Escrivá to kapłan wzorowy,
wybrany przez Boga do zadań
apostolskich, pokorny, rozsądny,
poświęcający się pracy, niezmiernie
posłuszny swemu biskupowi,
obdarzony wyjątkową inteligencją,
bardzo solidną formacją duchową i
doktrynalną»[115].

* * *

Widząc, że uzyskanie aprobaty
kanonicznej nie posłużyło do
uspokojenia zawieruchy, jaka
przetaczała się przez Katalonię, don
Josemaría zwrócił się do autorytetu
ordynariusza Barcelony. Biskup Díaz



Gómara, administrator apostolski
niedawno przybyły do diecezji w
Barcelonie, próbował uspokoić
nastroje, jednak bezskutecznie. Udał
się nawet osobiście na Uniwersytet w
Barcelonie, jak wspomina wiele lat
potem autor jego biografii, „aby
spotkać się z rektorem i dziekanem i
porozmawiać na temat niepokojów,
które na terenie uniwersytetu
wszczynali przeciwko Opus Dei tak
zwani Luises”[116]. 14 września bp
Díaz Gómara pisał do księdza
Sebastiána Ciraka, który znajdował
się w Madrycie:

«Bardzo żałuję, że trwa kampania
skierowana przeciwko O[pus] D[ei], a
jeszcze bardziej, że odważyli się na
to, o czym mi Ksiądz mówił, przeciw
Escrivie i Albaredzie. Prawda
rozbłyśnie, a jak mi powiedział kilka
dni temu tutejszy biskup [don
Leopoldo], Pan wiele oczekuje od
Dzieła, skoro poddaje je takiej
próbie»[117].



Na don Leopolda spadło ciężkie
zadanie odpowiadania na listy,
prowadzenia rozmów telefonicznych
i przyjmowania wizyt, odpowiadania
na wątpliwości, pocieszania
strapionych, upominania
szemrających i podtrzymywania na
duchu skrzywdzonych. Wszystko to
nie należało do jego zasadniczych
obowiązków związanych z
zarządzaniem diecezją, która była
przez trzy lata sparaliżowana przez
wojnę, gdzie występowały tysiące
delikatnych problemów, dotyczących
osób oraz dóbr kościelnych. Pracy tej
wystarczało, by zużyć energię
biskupa i jego współpracowników.
Do zadania odbudowy diecezji
dołączyło się też wiele obowiązków
związanych z funkcjami
honorowymi i reprezentacyjnymi,
sesjami roboczymi, spotkaniami i
uroczystościami. W ten sposób,
przymuszony koniecznością, don
Leopoldo przyzwyczaił się do
nocnych godzin pracy. Wieczorami,



gdy inni odpoczywali, zasiadał do
całych stosów papierów, które
gromadziły się na jego biurku.
Nierzadko jeszcze nad ranem
zajmował się zaległymi
sprawami[118].

Jeszcze inna cecha łączyła go z
założycielem Opus Dei: ogromna
zdolność do pracy, z tą różnicą, że
don Josemaría szanował godziny snu,
chociaż znacząco je skracał. Od
chwili, gdy złożył swój honor w ręce
Boga, sypiał znakomicie. Jeśli już
nękało go jakieś zmartwienie, które
nie pozwalało mu spać, mawiał: 
Panie, pozwól mi spać, przecież jutro
muszę dla Ciebie pracować[119].

Na don Josemaríi spoczywało Opus
Dei i jego działalność apostolska,
niestrudzona praca kierownictwa
duchowego i ciągłe podróże. W tym
czasie prowadził też hojną posługę
dla duchowieństwa wielu diecezji,
poprzez prowadzenia rekolekcji, nie



potrafił bowiem odmówić prośbom
biskupów. Z wiosny 1941 roku
pochodzą takie oto zdania
skierowane do don Leopolda:

Doszedłem do tego, że muszę unikać
wszelkiej pracy pozostającej poza
moim szczególnym powołaniem,
ponieważ Opus jest w stanie aż nadto
wypełnić moją skromną działalność.
Jednak zrobię to, co wskaże mi
W[asza] E[kscelencja][120].

Don Leopoldo pozwalał mu nadal
pracować. Nie zwolnił go z tak
wycieńczającej pracy. Wiedział
bowiem, że oprócz pożytku dla dusz,
spotkanie z założycielem Opus Dei i
jego zapał stanowiły najbardziej
przekonujący argument, pozwalający
uciszyć te niezgodne z prawdą
pogłoski, jakie dały się słyszeć na
temat Dzieła Bożego.

Pewnej nocy, gdy don Josemaría
odpoczywał, zapomniawszy o
niezrozumieniu, z jakim spotykał się



za dnia, usłyszał dzwonek telefonu,
który znajdował się zaraz przy
wejściu do jego pokoju. Wstał,
odebrał telefon i usłyszał słowa
pociechy, które już znał.

Był to Don Leopoldo, który swoim
ciepłym i miłym głosem powiedział
mi: Simon, Simon,ecce Satanas
expetivit vos ut cribraret sicut
triticum: ego autem rogavi pro te ut
non deficiat fides tua, et tu aliquando
conversus confirma... filios tuos*! 
Oto szatan domagał się, żeby was
przesiać, jak pszenicę; ale ja prosiłem
za tobą, żeby nie ustała twoja wiara.
Ty ze swej strony utwierdzaj... twoich
synów. I odłożył słuchawkę

Położyłem się z powrotem do łóżka –
pisze założyciel Opus Dei – z
uśmiechem, spokojniejszy – jeśli to
możliwe – niż zwykle: radosny,
ponieważ Pan przesiewał nas niczym
zboże na rzeszocie. I ponieważ byli
ludzie – wielu, nie tylko biskup – 



którzy się za mnie modlili, abym mógł
umacniać w męstwie powołanie
moich synów.

Nigdy w tym okresie i nigdy w życiu
nie czułem się nieszczęśliwy.
Przeszedłem przez wszystko:
przyjmowałem Wolę Bożą[121].

Pomówienia, jakie powstały wkrótce
po uzyskaniu przez Dzieło aprobaty
ze strony don Leopolda, nie
ograniczyły się jedynie do ataków
skierowanych przeciwko don
Josemaríi. Im bardziej biskup
zaangażował się w obronę Opus Dei,
ostrze krytyki zwracało się także
przeciw niemu.

Przesyłam kopię kilku listów – pisał
do biskupa don Josemaría – które
wczoraj nadeszły z Barcelony. Ojcze
mój, nie wyobraża sobie Ojciec, jak
cierpię z powodu tego, że chcą
obryzgać W[aszą] E[kscelencję]
błotem, którym obrzucają Opus Dei
[...].



Czy Ojciec mi wybaczy wszystkie te
kłopoty, które, wbrew mojej woli,
sprawiamy Ojcu?

Bardzo cierpię! A jednocześnie jestem
bardzo zadowolony i pełen pokoju.
Nie zamieniłbym się z
najszczęśliwszym człowiekiem na
ziemi. Kocham świętą Wolę Boga!
[122].

Te bryzgi błota wkrótce stały się tak
częste i były tak podstępne, że
zamieniły się w całe kubły. Krążyła
przekazywana ustnie lub zapisana w
anonimowych ulotkach plotka, że
ksiądz biskup Madrytu dał się
oszukać, że Rzym zdezawuuje jego
działania, że opiekuje się
heretykami... Ale don Leopoldo nie
przestraszył się i był nadal
zdecydowany toczyć bój dla Boga,
dopóki nie zatriumfuje prawda[123].

W czerwcu 1941 roku rząd
hiszpański zawarł porozumienie ze
Stolicą Apostolską, które regulowało



sposób prezentacji kandydatów,
mogących zasiąść na stolicach
biskupich. Poza wakatami
spowodowanymi męczeńską
śmiercią hierarchów podczas wojny,
także i inne siedziby biskupie zostały
niedawno opróżnione[124]. Między
innymi z powodu śmierci kardynała
Gomy w 1940 roku opustoszało
stanowisko arcybiskupa Toledo.
Chodziło o prymasostwo Hiszpanii*,
była więc to pierwsza stolica do
obsadzenia.

Pewnego wieczora, około jedenastej,
założyciel Opus Dei wychodził po
rozmowie z don Leopoldem, kiedy
przy pożegnaniu dowiedział się, że
biskup Madrytu z całą pewnością
znajdzie się na liście kandydatów,
lecz przy ówczesnym stanie rzeczy
najprawdopodobniej jego
kandydatura na prymasostwo
zostanie odrzucona.



– Księże biskupie – powiedział ksiądz
– proszę mnie zostawić samemu sobie,
opuścić mnie! Przynajmniej proszę
zrobić wrażenie, że mnie Ksiądz
Biskup zostawia, po to, by mnie
później podnieść. W przeciwnym razie
stawką będzie mitra Toledo.

Don Leopoldo spoważniał zupełnie i
odpowiedział:

– Nie zostawię księdza, don José
Marío, ponieważ ja nie gram o
toledańską mitrę: ja gram o własną
duszę!

(Minął jakiś czas – opowiada dalej
założyciel Dzieła Bożego – i dał mi do
zrozumienia, że rzeczywiście w
wyniku działań pewnych osób został
wyłączony z listy kandydatów do
godności prymasa Hiszpanii. Nie
wiem, jak się o tym dowiedział.)[125]

Poza szlachetnymi ludzkimi
uczuciami, które łączyły biskupa z
założycielem Opus Dei, ze strony



księdza istniała niesłabnąca,
nadprzyrodzona wdzięczność.
Zbliżając się do ołtarza, podczas
modlitwy zawsze myślał o osobie
don Leopolda.

Nie przestaję modlić się za W[aszą]
E[kscelencję] kilka razy dziennie –
pisał do w liście do biskupa – i jutro
także, jak zwykle, odprawię Mszę
Świętą za osobę i intencje mego
Księdza Biskupa. Nigdy nie zdołam w
wystarczający sposób podziękować,
choć bardzo mocno kocham Księdza
Biskupa, za wszystko dobro, które
otrzymałem z rąk W[aszej]
E[minencji][126].

Przekonanie o niewzruszonej
lojalności swego biskupa stanowiła
wielką pociechę dla don Josemaríi.
Nawiązuje do tego biskup Santos
Moro, gdy pisze do założyciela Opus
Dei: «Miałem przyjemność
przeczytać wspaniały list, jaki
napisał Ksiądz Biskup Madrytu do



O[jca] opata z Montserrat, będący
apologią Opus Dei. Przy takich
obrońcach znacznie słabnie ostrość
prześladowań... Niech Bóg będzie
błogosławiony»[127].

Don Leopoldo był niewątpliwie
opatrznościowym narzędziem, które
Bóg postawił u boku założyciela Opus
Dei. Dzięki niemu miał wsparcie
hierarchii kościelnej. Dla don
Leopolda służba dla Opus Dei była
formą bezpośredniej służby samemu
Kościołowi.

Miłość ze strony założyciela i
członków Opus Dei, a także wsparcie
modlitwami i umartwieniami don
Josemaría wyraził niewielkim
prezentem, który ofiarował
biskupowi w dzień świętego
Leopolda: akwarelą przedstawiającą
głowę osiołka. Zwierzęcia
posłusznego, wytrwałego i
pracowitego. Uległego i pokornego



wierzchowca, na którym Pan wjechał
triumfalnie do Jerozolimy:

+ Ojcze – pisał 26 XI 1941 roku –
osiołek chciał przyjechać do W[aszej]
E[kscelencji] w dzień świętego
Leopolda. Niech Ksiądz biskup zechce
go przyjąć serdecznie, w zamian za to,
że dobrowolnie przybył do pałacu
biskupiego: będzie bardzo uległy... a
wiezie ze sobą całą pełną szacunku
miłość synów N[ajwielebniejszej]
W[aszej] Ekscelencji[128].

Był to jawny wyraz szczerości i
prostoty (o której często zapominają
ci, którzy uważają, że nie da się jej
połączyć z heroicznym i roztropnym
męstwem), które stanowiły
zasadniczą część osobowości
założyciela Opus Dei. Don Leopoldo
wiedział o tym z doświadczenia, jak
pokazuje anegdota z 1942 roku. 10
marca przybył do niego szef Falangi,
partii, która znajdowała się wówczas
u szczytu potęgi. Na skutek kampanii



prowadzonej przeciwko Dziełu,
przyszedł on do biskupa, aby
skonsultować się na temat „tajnego i
masońskiego” stowarzyszenia
założonego przez don Josemaríę.
Zaskoczony biskup powiedział mu:

«Myśleć, że don Josemaría Escrivá
jest zdolny do stworzenia czegoś
tajnego, to absurdalne. To znaczy
wcale go nie znać. Przecież jest
człowiekiem otwartym, szczerym jak
dziecko! Don Josemaría – i bardzo
proszę, żeby to nie doszło do jego
uszu – jest dobrym człowiekiem, jest
prawdziwym świętym. A jakiż z
niego patriota! Ale przede wszystkim
jest człowiekiem świętym! Jesteśmy
przyzwyczajeni czcić świętych
jedynie na ołtarzach i nie pamiętamy
o tym, że byli takimi samymi jak my,
stąpającymi po ziemi, ludźmi. Don
Josemaría Escrivá, proszę nie mieć
żadnych wątpliwości, jest świętym,
którego zobaczymy wyniesionego na
ołtarze»[129].



Dla don Leopolda bycie wybranym
jako narzędzie wsparcia dla
założyciela Opus Dei było
zaszczytem, za który był wdzięczny
Bogu. Podczas modlitwy kierował się
do Pana tymi słowy:

«Panie, chociaż nie będę wiele wart,
gdy stanę przed Tobą, będę mógł Ci
przynajmniej powiedzieć: w tych
rękach zrodziło się Opus Dei, tymi
rękoma błogosławiłem
Josemaríę»[130].

Spodziewał się, że to będą jego „listy
uwierzytelniające”, najwięcej warta i
pewna rekomendacja potrzebna w
chwili, gdy – jak mówił – będzie
musiał stawić się przed Bożym
sądem.

6. Panorama

Minęły niespełna dwa tygodnie od
wizyty u prowincjała jezuitów z
Toledo, wielebnego o. Gómeza
Martinho SJ, kiedy don Josemaría po



raz kolejny poczuł, że musi chwycić
pióro w dłoń. Wiadomość, jaką miał
do przekazania nie była przyjemna.
W ciągu kilku zaledwie godzin
pobytu w Walencji dowiedział się od
swoich synów i niektórych przyjaciół
o groźbach sformułowanych
publicznie i prywatnie przez o.
Segarrę, że powtórzy się widowisko z
Barcelony[131]. Ksiądz zdecydował
się zakomunikować to przełożonemu
o. Segarry, żeby powstrzymał ten
cios.

Wielce szanowny O[jcze] Prowincjale!
– pisał. – Nie wyobraża sobie Ojciec, z
jaką radością wspominam naszą
rozmowę w Areneros. Dobrze
wiedziałem, że tam, gdzie jest miłość
do Boga i chęć służby Kościołowi,
znajdzie się także serdeczność oraz
stałe zrozumienie [...].

Kilku osobom ojcowie z Towarzystwa
przeczytali list innego o[jca] z
Madrytu, który stał się zaczątkiem tej



smutnej kampanii. Jakże to byłoby
miłe w oczach Pana Boga, a zarazem
zgodnie z nakazami rozumu,
sprawiedliwości i miłości, gdyby ten
ojciec wycofał się z godnością! Myślę,
że teraz nikt nie może bez wyrzutów
sumienia powtórzyć, że jestem
masonem, heretykiem, człowiekiem
zepsutym, etc., ani też podpisać się
pod tym, że Opus Dei to cały stek tych
niesprawiedliwych oskarżeń, jakie
zostały wypowiedziane słowem i na
piśmie[132].

Mimo prośby don Josemaríi w
Walencji powtórzyły się te same
działania, jakie miały miejsce w
Barcelonie. Znowu doszło do krytyki
pod adresem Drogi[133], doniesień
do władz świeckich oraz odwiedzin u
rodzin członków Opus Dei w celu
ostrzeżenia rodziców, że ich dzieci
kroczą wprost w otchłań wiecznego
potępienia[134].



Niespodziewany zalew tych kalumnii
spowodował, że don Josemaría
zwrócił się z prośbą do o. Gómeza
Martinho, z prośbą o interwencję u
prowincjała z Aragonii, aby temu
przeciwdziałać[135]. Te okropne
nieporozumienia tak bardzo
rozpowszechniły się wówczas w
Hiszpanii, że nie zdziwiło zbytnio
założyciela Opus Dei, gdy otrzymał z
pewnego zakonu w Segovii list
mówiący o skandalu.

Od razu przyszła mu na myśl
pierwsza kaplica przy Ferraz i ubogie
drewniane tabernakulum, które
pożyczyli od przełożonej zakonnic
Maryi Wynagrodzicielki (jako
świeckiej: Antonii Muratori Muller;
w zakonie: Maríi de la Virgen
Dolorosa). 6 sierpnia 1941 roku
napisał do niej następujący list:



W[ielebna] M[atka] María de
la V[irgen] Dolorosa

S E G O W I A

Wielce szanowna i najczcigodniejsza
w Chrystusie Matko!

Po wielokroć wspominałem Matkę z
miłością, zarówno z powodu uczucia,
jakim darzę ów święty Instytut Maryi
Wynagrodzicielki, jak i z powodu
życzliwości, jaką dłużny jestem Matce.
Niech Bóg to Matce wynagrodzi!

List Matki sprawił mi radość... i ból,
że nawet do Waszego klasztoru dotarł
zgiełk wywołany sprzeciwem ludzi
dobrych, prześladowaniem, jakiemu
jesteśmy poddawani od ponad półtora
roku z powodu naszego powołania i
Miłości do Jezusa Chrystusa [...].

Matko: na miłość do Boga, powiedz
swej Czcigodnej Wspólnocie, by nie
przestawała się za nas modlić,
żebyśmy zawsze potrafili dostrzec w



osobach i wydarzeniach rękę Naszego
Ojca, który jest w Niebie; a w ten
sposób przyjmować będziemy, tak jak
dotychczas, cum gaudio i pace [sic]*
to, czego On zechce. Jakaż to radość
wypełniać Świętą Wolę Bożą![136].

Don Josemaría podejrzewał i obawiał
się, że ogień podłożony w kilku
miejscach rozprzestrzeni się i
nabierze charakteru prawdziwej
wszechogarniającej pożogi. Serce mu
natarczywie podpowiadało, ale nie
mógł nawet wyobrazić sobie, że cała
sprawa skończy się przed władzami
cywilnymi[137]. Teraz niestety
widział, że jego obawy spełniły się z
nawiązką.

Oskarżenia o herezję, stworzenie
tajnego stowarzyszenia, białej
masonerii, opozycji wobec
ustanowionych władz oraz wiele
innych kłamstw tego rodzaju
szerzyło się w środowiskach
świeckich i akademickich, by



zdyskredytować Dzieło. Szczególnie
groźne było oskarżenie złożone do
Trybunału ds. Zwalczania Masonerii,
powstałego 10 września 1940 roku.
Na początku lipca 1941 roku
Trybunał zebrał się, by zapoznać się
ze sprawą przy drzwiach
zamkniętych. Zdaniem członka
trybunału, Gonzáleza Oliverosa,
doniesienie dotyczyło grupy osób,
kierowanych przez ojca Escrivę,
które miały stworzyć odgałęzienie
masońskie z silnymi wpływami sekt
judaistycznych. Przewodniczący
trybunału, generał Saliquet*,
zainteresował się trybem życia, jaki
prowadzą członkowie tego
stowarzyszenia. Powiedziano mu
między innymi, że żyją w czystości.
Generał wyraził zdziwienie, ale
potwierdzono mu tę informację jako
pewną. Przewodniczący podjął
wówczas decyzję, że doniesienie nie
będzie już więcej omawiane,
ponieważ w żadnym wypadku nie
można zrozumieć, jaki pożytek



miałby odnieść mason z tego, że żyje
w czystości. Wniosek ten poparł
trybunał w pełnym składzie[138].

Chociaż postępowanie miało
charakter tajny, a sami oskarżeni nie
zostali o nim w ogóle
poinformowani, nawet o tym, że
zostali uwolnieni od zarzutów, to
jednak w tym wypadku wyjątkowo,
jak gdyby chcąc naprawić
niesprawiedliwe oskarżenie, kilku
członków trybunału odwiedziło
akademik przy Jenner. Prosili don
Josemaríę, by pokazał im kaplicę,
gdzie wedle oskarżycieli ksiądz
lewitował i gdzie znajdował się fryz
złożony ze znaków kabalistycznych.
Założyciel Opus Dei pokazał im
kaplicę, żartując, był bowiem dość
gruby: byłby to prawdziwy cud,
gdybym choć na cal oderwał się od
ziemi[139].

Jednak z różnych stron stale
docierały do don Josemaríi



oskarżenia polityczne. Były to lata II
wojny światowej, gdy Falanga,
przynajmniej w pierwszej jej fazie,
osiągnęła największe znaczenie
polityczne i wpływy w rządzie, i nie
wahała się ostentacyjnie zgłaszać
pretensji do pozycji totalitarnej
monopartii. Jakikolwiek inny punkt
widzenia był uznawany za
niepatriotyczny, a w związku z tym
poddawany prześladowaniom. Z
drugiej strony, wrogowie Kościoła
katolickiego i ci, którzy byli w
konflikcie z reżimem
frankistowskim, oskarżali założyciela
Opus Dei o coś wręcz przeciwnego.
Wiele lat później don Josemaría
wspominał, jak go oskarżano o to, że
jest masonem, a także monarchistą,
antymonarchistą, falangistą, karlistą i
antykarlistą. W pełni wojny
światowej – pisał – te same osoby
albo ludzie przez nich podpuszczeni
chodzili do ambasad aliantów, aby
twierdzić, że jestem germanofilem. A
do przedstawicielstw Niemiec i



Włoch, żeby powiedzieć, że jestem
anglofilem[140]. Te plotki, użyte
przez ludzi z Ruchu Narodowego,
partii zdominowanej przez Falangę,
stanowiły stałą groźbę, która mogła
zostać spełniona w dowolnym
momencie.

Rzeczywiście pomówienia o
charakterze politycznym zostały
przywołane wkrótce potem w
„Poufnym raporcie na temat tajnej
organizacji Opus Dei”,
przygotowanej prze Delegację ds.
Informacji Falangi[141]. W tym
raporcie na temat członków Opus Dei
twierdzono, że:

«W swej koncepcji życia bronią
internacjonalizmu, twierdząc, że dla
katolika nie powinny istnieć granice,
narody ani ojczyzny[142]. [...] Ta
organizacja sprzeciwia się celom
państwa: 1º przez swój podziemny
charakter; 2º przez swój charakter
internacjonalistyczny; 3º przez



wyłom, jaki czyni w życiu
intelektualnym i w porządku idei, o
które walczy caudillo* oraz 4º przez
swój sekciarski charakter, co stawia
państwo w złym świetle,
umożliwiając oskarżenia o
niesprawiedliwe przyznawanie
katedr uniwersyteckich, stypendiów
etc. [...] Jego członkowie, będący
pozornie blisko Ruchu
[Narodowego], tak naprawdę
oczekują tylko jego upadku,
przekonani o wieczności doktryny
katolickiej, sztandaru ich
skrzywionych ambicji»[143].

Rzeczywiście sytuacja w Hiszpanii,
jak pisze założyciel Opus Dei, nie była
najlepsza, pod pewnymi względami,
by jakaś młoda i nowa fundacja
mogła się rozwijać. Otoczenie nie było
na to gotowe[144]. Nie chodziło
jedynie o niesprawiedliwe
oskarżenia i kalumnie formułowane
wprost. Niebezpieczeństwo było
bardzo poważne. Pewien



zaprzyjaźniony ambasador, osoba
dobrze poinformowana, ostrzegł don
Josemaríę, że pewni falangistowscy
ekstremiści podjęli decyzję o jego
eliminacji[145]. Komiczne i
jednocześnie alarmujące – biorąc
pod uwagę ścisły ideologiczny
związek istniejący pomiędzy
niektórymi sektorami
falangistowskimi a niemieckim
narodowym socjalizmem – są treści
zawarte w jednym z akapitów
Poufnego Raportu. Odnosząc się do
akademika przy Jenner, stwierdzano,
że w tejże rezydencji znajduje się
mapa Niemiec pełna świń.
Zapewniano przy tym, że nie chodzi
o mapę pogłowia trzody chlewnej,
ale o wizerunek narodu
niemieckiego[146].

W tym samym raporcie donoszono
także, że Dzieło jest niebezpieczne
nie tylko ze względów politycznych,
ale także dlatego, że ludzie z Dzieła
usiłowali opanować stanowiska



uniwersyteckie, katedry i ośrodki
badań naukowych[147]. Niektórzy z
członków Dzieła, przystępując do
publicznych konkursów na katedry
uniwersyteckie, napotkali tak wiele
uprzedzeń, że byli niesprawiedliwie
dyskryminowani podczas
egzaminów. Oczerniająca ich opinia,
że próbowali zapewnić sobie katedry
poprzez niejasne poczynania tak się
szerzyła, że nawet przyjaciele byli
skłonni wierzyć otwarcie krążącym
pomówieniom[148]. Don Josemaría
tłumaczył pewnemu księdzu:

Spójrz! Ty wiesz, jak Opus Dei,
zupełnie obce wszelkim troskom o
ziemskie ambicje, szuka jedynie
„doskonałości chrześcijańskiej swoich
członków poprzez uświęcenie
codziennej pracy”. Opus Dei jest
dziełem o charakterze
nadprzyrodzonym, które zajmuje się
wyłącznie życiem wewnętrznym dusz.
Dlatego musi napotykać na
przeciwności. I Pan pozwolił, byśmy



zostali poddani prześladowaniu ze
strony dobrych, co jest największą z
przeciwności. A do tych dobrych
przyłączyli się ci, którzy aż tak dobrzy
nie są: ci, którzy nienawidzą Kościoła
Świętego i katolickiej Hiszpanii [...].

Ci, którzy należą do Dzieła wiedzą
dobrze, że nie są w stanie zadowolić
Boga, jeśli nie nauczą się żyć według
najlepszych obyczajów społecznych i
najbardziej wymagającej moralności
chrześcijańskiej. Możesz więc
odrzucić w pełni całą tę górę
pomówień, które się im przypisuje,
jakoby chcieli osiągnąć stanowiska,
które nie mają dla nich znaczenia.

Pracuję ze studentami, to prawda! Ale
czy to zbrodnia? To raczej wybitna
służba dla Ojczyzny. Podobnie Pan
mógł poruszyć mnie, bym pracował
wśród analfabetów. Ale mija się z
prawdą ten, kto ośmiela się twierdzić,
że próbuję „opanować” uniwersytety.
Dzieło nie jest stworzone po to, by



formować profesorów
uniwersyteckich. Jest po to, by
formować świętych we wszystkich
rodzajach działalności społecznych,
by nie mieli innego zamiłowania niż
miłość do Jezusa Chrystusa (a przez to
także do Ojczyzny) i w ciszy czynili
dobro[149].

Te wydarzenia – jedne komiczne,
inne absurdalne, a wszystkie razem
godne pożałowania – piętrzyły się jak
góry śmieci. Cały czas nie
przestawały docierać do uszu don
Josemaríi nowe pomówienia. Jednak
dla niego samego największym
kłopotem było ich skrupulatne
zbieranie, zgodnie z zaleceniem
biskupa. Tak się stało w grudniu 1941
roku, kiedy znalazł się w Walencji,
prowadząc rekolekcje dla studentek z
Akcji Katolickiej w klasztorze Sióstr
Pomocy Domowej. Musiał być bardzo
zmęczony, skoro zaczął swoją
notatkę od następujących, pełnych
rezygnacji, słów: Po raz kolejny



muszę chwycić za pióro, aby
posłusznie odnotować plotki i
ploteczki. Wszystko to dla Boga![150].

Oto streszczenie notatki, w której
przywołuje rozmowę
przeprowadzoną z jedną z
uczestniczek, panną Maríą Teresą
Llopis, studentką chemii.
Dziewczyna, jak sama opowiadała
don Josemaríi, została przysłana na
rekolekcje przez osoby trzecie, z
niezbyt przyjemnym zadaniem
szpiegowania księdza. Skruszona,
opowiedziała mu o pułapce, jaką nań
zastawiono. Zdaniem panny Llopis,
za sprawą niektórych radnych Rady
Miejskiej w Walencji i z poparciem
komisarza policji przygotowywane
było działanie wymierzone w Dzieło.
Chcąc nadać wiarygodności temu, co
w takiej tajemnicy opowiadała don
Josemaríi, przekazała mu pewną
informację na temat działań,
przygotowywanych przeciwko
akademikowi przy ulicy Samaniego:



– Czy w domu jest studnia? – zapytała
księdza.

– Tak moja córko: dom jest bardzo
stary i przypuszczam, że jest tam
studnia, podobnie jak w wielu innych
domach w Walencji.

– No więc zapewniają, że wrzuciliście
do niej symbole masońskie. Twierdzą
także, że jest kilka ukrytych przejść –
oświadczyła panna Llopis.

Wróciłem do naszego domu – kończy
notatkę założyciel Opus Dei – i
napisawszy to w środku nocy z piątku
na sobotę, nie mogę nie roześmiać się
wobec absurdu tych kalumnii. Brakuje
im jeszcze jednej informacji na temat
domu! Tutaj jest siedmioro schodów!
Wspaniały tytuł dla powieści grozy –
dom o siedmiorgu schodach[151].

Żartobliwy ton, z jakim spisał
opowieść panny Llopis świadczy, że
zbagatelizował ją. Tyle już było i tak
często powtarzanych pomówień!



Jednak w tym wypadku się pomylił.
Rzeczywiście władze miejskie,
posługując się inspekcją sanitarną,
próbowały zamknąć akademik na
ulicy Samaniego. Don Josemaría jak
najprędzej zadziałał, by
uniemożliwić tę intrygę, polecając
architektowi z Ratusza w Madrycie
przestudiowanie całej sprawy.
Utwierdził się w przekonaniu, że
wszystko było czystą samowolą.

Musimy uniknąć przemocy – pisał do
swego przyjaciela Antonia Rodilli. – 
Mam więc nadzieję, że Ty – jest to
kwestia oddania wielkiej chwały Bogu
– odwiedzisz burmistrza, a jeśli to
będzie koniecznie, także gubernatora.
Wyjaśnisz całą sprawę tak, by
zostawili nas w spokoju, nie
wymagając od nas nawet
najmniejszego machnięcia pędzlem,
ponieważ wcale nie jest to potrzebne.
To, do czego chcieli nas zmusić, to
zamknięcie domu, a przynajmniej
przerwanie naszej pracy



duszpasterskiej. Chcieli też obłupić
nas z pieniędzy. Nie wiem, czy wiesz,
że szukali pretekstu, by nałożyć na
nas inny mandat, chociaż ten
poprzedni (ale ta cała sprawa nie jest
jasna) został zapłacony po to, by
uniknąć kłopotów. Widać, że dla nich
to za mało[152].

Szpiegowanie ośrodków Dzieła oraz
apostolstwa w nich prowadzonego
ciągnęło się przez wiele lat. W 1943
roku, tym razem w Madrycie, w
ośrodku przy Diego de León pojawił
się agent Służb Informacyjnych
Falangi, nasłany, by zebrać
informacje pod pretekstem
sprawdzenia zaopatrzenia. Wkrótce
założyciel Opus Dei odkrył, na czym
tak naprawdę zależało intruzowi;
skierował jego kroki do drzwi
prowadzących na ulicę, zdążywszy
się zresztą wcześniej z nim
zaprzyjaźnić[153].



Po co bardziej jeszcze męczyć
czytelnika, powtarzając zdarzenia i
sytuacje, które nie wniosą już nic
nowego? Te przypadki, malownicze i
niewiarygodne, złożyłyby się na całą
wiązankę anegdot, które w żadnym
stopniu nie zmieniły życia
założyciela Opus Dei, poza tym, że
ozdobiły go chwałą wynikającą z
doświadczenia i bólu. Faktem jest
jednak, że historia tych przeciwności
nie zakończyła się w latach
czterdziestych, chociaż don
Josemaría unikał wikłania się w
konflikty i za wszelką cenę starał się
trzymać swych norm postępowania
w takich przypadkach. Uczyńmy
więc ostrożny i krótki rekonesans, by,
nie mącąc wody, zbadać jej głębokość
i rozmiary.

W liście do o. Roberta Cayueli SJ,
swego dobrego przyjaciela, z datą 13
I 1945 roku, jeszcze w trakcie II
wojny światowej, założyciel Opus Dei
pisał:



Wielce Szanowny Ojcze! Bardzo
żałuję, że muszę do Ojca pisać w
sprawach smutnych, ale głęboka
przyjaźń i zaufanie zmusza mnie
do zawiadamiania zarówno o tym,
co przyjemne, jak i o tym, co
nieprzyjemne.

Kolejny raz, i to w różnych miastach,
mają miejsce ataki ojców
Towarzystwa na Opus Dei [...].

Nie chodzi tutaj o rozsiewanie jakichś
konkretnych pogłosek. Wygląda to
tak, jakby chcieli nam powiedzieć,
pośrednio czy bezpośrednio: wy tu po
co, idźcie gdzie indziej! Tak jakby było
odwrotnie niż w Ewangelii; jakby
mówili: żniwo jest niewielkie, a
robotników wielu. W umyśle
wielkiego generała – owego wielkiego
Dowódcy, którym był Św. Ignacy – 
mieszczą się miliony osób,
spełniających coraz bardziej
zróżnicowane funkcje. A w planach
Króla powszechnego, wiecznego



Kapłana, któremu w tych dniach
oddajemy cześć jako dominator
Dominus*, mieści się o wiele więcej
niż jakikolwiek umysł ludzki byłby w
stanie ogarnąć. Dziś nie chodzi tylko o
to, by zająć nieużytki, ale także by
zwiększyć plony z tych pól, które już
są uprawiane. By żniwo było większe,
by żeńcy także zdali sobie sprawę z
tego, że i oni są żniwem.

Nie wiem, jak głupie mielibyśmy miny,
czytając w gazetach, że samoloty
amerykańskie zbombardowały
wojska angielskie. Byłaby to jedna z
najsmutniejszych rzeczy, jakie można
sobie wyobrazić. Czy to możliwe, że
istnieje ściślejszy związek między
sprzymierzonymi armiami na tej
ziemi, niż między tymi, którzy
każdego dnia podczas uczty
eucharystycznej powinni słyszeć
słowa: „miłujcie się wzajemnie”? Jeśli
wśród zjednoczonych wokół Rzymu
zdarzają się takie rzeczy, w jaki
sposób Pan Bóg może obdarzyć nas



zjednoczeniem z dysydentami? Na ten
temat są całe tuziny świadectw, które
już poprzez swą liczbę przytłaczają, a
przez swoją treść napełniają głębokim
smutkiem.

Już Ojciec wie, jak głęboką przyjaźnią
Ojca darzę, i jak jestem wdzięczny za
Jego modlitwy. Pozostaję Ojca
najbardziej oddanym sługą, który
całuje Jego ręce.[154].

A oto list don Josemaríi do o. Carrillo
de Albornoza, z którego można
odczytać szczere pragnienie
zaofiarowania osobistego
przebaczenia temu, który rozpoczął
kampanię skierowaną przeciw
Dziełu:

Rzym, 3 czerwca 1950

Wielebny O[jciec] Ángel Carrillo de
Albornoz SJ

Londyn



Mój Umiłowany Ojcze Carrillo!
Otrzymałem serdeczny list Ojca z 15.
poprzedniego miesiąca, mi także jest
przykro, że sprawy nie ułożyły się tak,
by mógł Ojciec przybyć do tego domu.

Kiedy wrócę do Rzymu, mam nadzieję,
że się będziemy widywać często i bez
przeszkód. Gdyby mnie nie było, zna
już Ojciec d. Álvara del Portillo, z
którym, jak wiem, Ojciec zawsze
świetnie się rozumiał.

Ze szczerym oddaniem ściskam Ojca i
proszę o modlitwy za Opus Dei i niżej
podpisanego grzesznika,

Najszczerzej oddany sługa in
Domino*[155].

Świadkiem de visu** chwili, gdy
Ojciec dowiedział się o odstępstwie o.
Carrillo jest Encarnación Ortega,
która opowiadała: «Byłam obecna w
chwili, w której przekazano mu
informację, że o. Carrillo porzucił
Towarzystwo Jezusowe. Ojciec



zasmucił się głęboko. Don Salvador
Canals wspomniał, że był to ten
człowiek, który zorganizował silną
kampanię oszczerstw przeciwko
Dziełu. Ojciec mu przerwał: – Ale to
jest dusza, mój synu, to jest dusza. I
przez moment pozostał bardzo
smutny, bez wątpienia modląc
się»[156].

7. Powiedzenia świętych

Święta Teresa wspomina, że przez
pewien czas musiała znosić silne
niezrozumienie, gdyż jej spowiednik
przypisywał interwencji diabelskiej
niektóre nadprzyrodzone
wydarzenia, jakie jej się zdarzyły.
Inni dobrzy ludzie także uznawali to
za pewnik. Sprowadziło to na Teresę
wielkie cierpienie, trwające do
chwili, gdy przechodził tamtędy św.
Piotr z Alcántary. Gdy się o tym
dowiedział, opowiada święta,
«bardzo się nade mną użalił.
Powiedział mi, że jednym z



największych wysiłków na tej ziemi
jest to, co ja znosiłam – sprzeciw ze
strony dobrych»[157].

Przeciwności, przez które
przechodził założyciel Opus Dei
trwały bardzo długo, a ich przebieg
był bardzo skomplikowany. Pierwsze
trudności miały miejsce na początku
lat trzydziestych. W tym okresie
zanotował w swych Zapiskach:

W tych dniach, o czym wiedziałem, 
zakonnicy z trzech różnych
instytutów wystąpili przeciwko nam.
Sprzeciw ze strony dobrych? To
diabelska sprawka[158].

Zdarza się – i to częściej niż
moglibyśmy przypuszczać – że diabeł
posługuje się uczynkami niektórych
chrześcijan, aby niepokoić duszę
bliźniego; w przypadku, gdy Bóg na
to przyzwoli. Ta myśl, że dobrzy
służą za przeszkodę dla
sprawiedliwego towarzyszy 
Katarzynce z 14 września 1940 roku:



Wielka to przeciwność.
Niezrozumienia i oszczerstwa. Intrygi
złych i sprzeciw ze strony dobrych. W
wielkim stopniu, chociaż motyw
nadprzyrodzony zna tylko Bóg, ludzką
przyczynę stanowił M. Myślę, że nie
ma złych intencji[159].

Jednak przypadek „sprzeciwu ze
strony dobrych” nie był
osamotnionym przypadkiem. Miał
on dość szczególną cechę. Działo się
tak, że z jednej strony był on
spowodowany przez zakonników, z
drugiej, w ślad za nimi,
rozprzestrzeniany był bardzo
szeroko przez inne osoby. Nie bez
racji więc don Josemaría twierdził,
że:

Poza sprzeciwem ze strony dobrych, 
nie brakowało – i nadal nie brak –
prawdziwych głupków, którzy za
pomocą wielu półprawd, niemałej
liczby błędów oraz licznych
zamierzonych oszczerstw, 



organizowali z ogromną
bezczelnością i z zupełnym brakiem
ludzkiej wrażliwości wrzawę
przeciwko nam. A wszystko to, przez
ignorancję czy przez głupotę – bez złej
woli – jest potem powtarzane przez
innych ludzi[160].

Wobec tak wielkiej wrzawy
podnoszonej z jednej strony,
założyciel Opus Dei nakazał sobie
samemu i swoim dzieciom
zachowanie ciszy. Zasada ta polegała
na prowadzeniu wobec ataków
polityki zamkniętych ust: milczeć,
zawsze milczeć. Nie tłumaczyć się
ani nie komentować niczego. Miał
nadzieję, że stopniowo wraz z
upływem miesięcy będzie spadać
napięcie wywołane w duszach oraz
opadać będzie tuman kurzu
wzniecony przez cały ten zamęt, aż
wreszcie wszystko to odejdzie w
zapomnienie. Ufał, że sito czasu
przefiltruje te wszystkie smutne
wydarzenia, zamieni je w niejasne



wspomnienia odległe i spokojne,
które nie pozostawią w nikim
goryczy[161].

Uzbroiwszy się w cierpliwość,
pozwolił, by upłynęło wiele lat,
zanim zdecydował się opisać
minione cierpienia. Potem z
rozwagą, bez wydawania
pochopnych sądów, wyjaśnił
wydarzenia w liście skierowanym do
swoich synów i swoich córek. Miało
to miejsce w roku 1947. Następnie
trzykrotnie czytał tekst, by złagodzić
zawarte w nim sformułowania. A
wreszcie, pozwalając, by upłynęło
prawie dwadzieścia lat, dokończył go
w roku 1966. Jak już wcześniej
wyjaśniono, to jest powód, dlaczego
list ten jest oznaczony podwójną
datą[162].

Lektura pierwszych akapitów tego
listu wydaje się wiele obiecywać.
Czytelnik przygotowany jest na
dokładną relację historyczną:



Wzburzone wody już opadły, mam
więc zamiar wypełnić zalecenie, które
nadeszło z góry, od osób
sprawujących władzę w Kościele,
które powiedziały mi żebym przekazał
niektóre sprawy spośród tych, które
starałem się przemilczeć, chociaż nie
mogłem uniknąć tego, by moje dzieci
czegoś o nich jednak nie
wiedziały[163].

Jednak tylko częściowo założyciel
Opus Dei wypełnił swoje
zamierzenie. Bardziej niż relacją
historyczną, list okazuje się być
szkicem zawierającym
fragmentaryczne epizody i anegdoty,
opowiedziane niechętnie, bez
dbałości o chronologię i niezwiązane
ze sobą. Trzeba dodać, że brak jest
szczegółowych opisów, przemilczane
zostały świadomie nazwiska osób
odpowiadających za prześladowania,
unika się też osądzania intencji i
motywów. Staram się – twierdzi
autor listu – nie przesadzać, kreśląc



obraz, który Wam tu przedstawiam,
aby oszczędzić Wam wiedzy o wielu
nieoczekiwanych i ciężkich
wydarzeniach, które wydają się jakby
żywcem wzięte ze średniowiecza[164].

W każdym razie nie jest to relacja
napisana w celu wyjaśnienia
wszystkich okoliczności. Nie brakuje
woli i dobrych intencji ze strony
autora. Można jednak zauważyć
racjonalny wysiłek, by nie dotknąć
głębszego dna sprawy. Tak więc
opowieść ogranicza się do zbioru
luźnych wrażeń, do rodzinnej
opowieści, prowadzonej na
podstawie urywanych wspomnień,
bez sięgania do koniecznej
dokumentacji, na którą można się
było powołać[165]. Jest oczywiste, że
założyciel zarazem chciał i nie chciał
opowiedzieć o tym rozdziale historii
Dzieła, ponieważ list rodzinny nie
jest najlepszym gatunkiem literackim
do napisania historii. Naprawdę
przeszkody były innego rodzaju. Don



Josemaría miał opory, by mówić o
sobie, nawet w trzeciej osobie.
Jednak chciał być posłuszny temu,
kto z Watykanu polecił mu
powiedzieć o tym jego dzieciom. W
końcu więc po raz kolejny musiał
łamać swoją starą zasadę: ukryć się i
zniknąć, mając opory przed
odkrywaniem swej intymności,
której nie da się oddzielić od historii
Dzieła w okresie, gdy spotkało się ze
„sprzeciwem ze strony dobrych”.

Przypuszczenie, że założyciel chciał
pogodzić te dwie sprzeczności, nie
jest bezpodstawne, skoro uznał, że
musi przyznać się do tego od razu na
początku listu: Dzieci moje, piszę do
Was z trudem. Z trudem, gdyż
zasugerowano mi, bym powiedział
Wam o czymś z mojej duszy[166].

Mając na uwadze jego punkt
widzenia, przede wszystkim
nadprzyrodzony, opowieść
założyciela Opus Dei można by było



nazwać „Opowieścią o utrapieniu”,
czyli o tym, jak wyciągnąć pożytek
duchowy z przeciwności, nie tracąc
zarazem pokoju i radości. Czytelnik
tego listu mógłby otrzymać
pożyteczną lekcję wielkiej duchowej
szlachetności.

* * *

Niemożliwe jest wprowadzenie
porządku w ten chaotyczny zbiór
faktów i wypowiedzi, pogłosek i
kłamstw, które złożyły się na
kampanię oszczerstw. Pozostaje więc
pokazać w zasadniczych zarysach –
ponad tym, co anegdotyczne –
przebieg wydarzeń. Z początku,
około roku 1940, don Josemaría był
obiektem krytyki i obmowy,
pochodzącej z pojedynczych źródeł.
W tym okresie wspomina jedynie o 
utrapieniach. Wkrótce potem, mając
niepodważalne dowody, że została
zorganizowana cała kampania,
skierowana przeciwko niemu i jego



Dziełu, nie mógł nie określić jej
inaczej niż sprzeciwem ze strony
dobrych, zdając sobie sprawę, kto był
jej inspiratorem. Następnie ta
kampania, zorganizowana i
kierowana, rozwinęła się w
prześladowania, okrutne
prześladowania, prześladowania 
wytrwałe[167].

Założyciela wiele kosztowało użycie
tak zdecydowanych określeń. Bronił
się przed tym, mając na względzie, że
ataki wychodzą od osób należących
do instytucji, którą ukochał z całej
duszy. Podobną postawę z tych
samych przyczyn przyjął opat
klasztoru na Montserrat. Jednak, jak
tłumaczył temu ostatniemu don
Leopoldo, czymże jeśli nie
prawdziwym prześladowaniem był
ciężki i pozbawiony zahamowań
atak, jaki był prowadzony?

«To, co najbardziej mnie dziwi –
odpowiadał biskup opatowi – jest to,



że W[asza] W[ielebność], który sam
żyje w trudnej atmosferze, w jakiej
znalazło się na waszym terenie Opus
Dei, wątpi „czy można nazwać
prześladowaniem przeciwności,
których doświadcza”. Proszę mi
powiedzieć, czy nie jest
prześladowaniem, i to bardzo
okrutnym, nazywać Dzieło – które
W[asza] W[ielebność] zna i poważa i
którym tak sprawiedliwie wyraża
zainteresowanie – masonerią,
heretycką sektą, latoroślą Bañolas,
ciemną pieczarą, w której
bezpowrotnie zatracają się dusze, a
jego członków ikonoklastami,
zahipnotyzowanymi,
prześladowcami Kościoła i stanu
zakonnego oraz wieloma innymi
pięknymi określeniami w tym
samym stylu. Czy nie jest
prześladowaniem próba zwrócenia
przeciwko nim władz cywilnych,
zamknięcia ich ośrodków, uwięzienia
założyciela i wydania potępienia
przez Rzym? Albo to, co najbardziej



tragiczne i bolesne, że się sieje
niezgodę wszelkimi metodami, od
konfesjonału aż po odwiedziny u
rodzin tych, którzy są życzliwi Opus
Dei? Jeśli to nie jest prześladowanie i
to bardzo okrutne, co mogłoby nim
być?»[168].

Sekwencja wydarzeń miała jasny
kierunek, nieodwracalny i
postępujący. Najpierw pojedyncze
utrapienia, następnie zorganizowane
przeciwności i wreszcie bezwstydne
prześladowania, które spadały jak
grad.

Zdarzyło się jednak coś
niewiarygodnego. Dyrektor
Kongregacji Świętego Ludwika z
Madrytu, z braku wystarczającej
informacji, czy też sądząc, że byłoby
niezrozumiałe, że jego bracia sięgnęli
po kalumnię, uczynił zdumiewający
zwrot, sprzymierzył się z o. Carrillem
de Albornoz. W liście do don
Josemaríi wprost stwierdził, że



działają w «pełnej zgodzie», i
oskarżył założyciela Opus Dei o
zniesławienie Towarzystwa
Jezusowego[169].

Don Josemaría, obdarzony subtelną
wrażliwością nadprzyrodzoną,
bardzo szybko odkrył, ponad
zdarzeniami ludzkimi, ostateczne
znaczenie tych smutnych wydarzeń.
Gdy na horyzoncie jego życia
pojawiły się pierwsze oznaki
przeciwności, zdał sobie sprawę, że
dzieje się to za sprawą Boga, że jest
to próba zesłana z wysoka. Jego
zainteresowanie skupiło się więc na
zebraniu plonu dóbr, dla których Pan
dopuścił te cierpienia[170]. Z tego
punktu widzenia sytuacja wyglądała
zupełnie inaczej niż dla widza
obserwującego ją na niższym
poziomie. Zdarzenia w oczach
założyciela Opus Dei jawiły się
skąpane w zupełnie nowym świetle.
Nabrały znaczenia
transcendentnego, wyższego, jeśli



chodzi o rozmiar i kategorię.
Odpowiadały mądremu porządkowi,
zgodnie z zasadami przewodnimi
bożej Opatrzności.

Pospolitemu rozumieniu
codziennych wydarzeń don
Josemaría przeciwstawiał nadany z
góry Boży porządek rzeczy. W ten
sposób to, co dla obserwatora
pozbawionego wizji
nadprzyrodzonej wydaje się
niewytłumaczalnym paradoksem,
dla założyciela było wyraźnym
dowodem. Na przykład:
koegzystencja spokoju i radości z
udręką i smutkiem w trakcie
cierpień. Gdy się kocha Boga
naprawdę, gdy dusza spaja się silnie
z Jego Wolą, znika żal i ból. Ci, którzy
uparcie trwali przy swoim celu, by
zniszczyć Opus Dei, zapominali o
czymś bardzo ważnym, o czym
roztropnie przypomina nam
założyciel Dzieła:



Te osoby zapominają, że dzieła Boże – 
także to Dzieło Boże – wznosi sam
Bóg. Natomiast pomniki ludzkie
wznosi i obala czas[171].

Don Josemaría żywo pragnął, by raz
na zawsze zakończył się cały ten
rwetes. Wiedział, że – koniec końców
– klucz do historii znajduje się w
rękach Bożej Woli, jak pisał do don
Leopolda:

Bardzo proszę N[aszego] Pana, by
tamto skończyło się, jeśli taka jest
Jego Wola. Pod takim warunkiem,
moja modlitwa bezpośrednio będzie
wyrażać prośbę, aby Wolą Bożą było
zakończenie prześladowań ze strony
dobrych, które ostatnio przeżywamy.
W każdym razie – FIAT*[172].

* * *

Pewnego dnia don Josemaría i
wikariusz generalny diecezji, don
Casimiro Morcillo, spacerowali
razem na obrzeżach Madrytu, kiedy,



jak gdyby przez niedyskrecję
wikariusz zapytał swego towarzysza:
wiesz, że Cię oskarżyli przed
Świętym Oficjum w Rzymie, chyba
jako heretyka? Don Josemaría słysząc
to, uradował się:

Jakże jestem zadowolony, Casimiro!
Ponieważ z Rzymu, od papieża, nie
może mnie spotkać nic poza światłem
i dobrem – powiedział mu[173].

Ta czysto duchowa radość
kosztowała go bardzo wiele fizycznej
energii. Aby przezwyciężyć ten
szczyt kalumnii, które piętrzyły się
na drodze Dzieła do Rzymu, musiał
dokonać wprost tytanicznych
wysiłków. W trakcie zniesławiającej
kampanii gra toczyła się o najbliższą
przyszłość Opus Dei, ponieważ
aprobata Rzymu była konieczna dla
każdej instytucji Kościoła, mającej
aspiracje do uniwersalnego zasięgu.
Na wyczerpanie fizyczne nałożył się
trud poprowadzenia dziesięciu



cyklów rekolekcji, jednego po
drugim, każdego trwającego pełen
tydzień. W ten sposób spędził lato
1941 roku[174]. Na początku jesieni,
zanim zaczął się nowy rok
akademicki, don Josemaría był tak
bardzo wyczerpany, że potrzebował
kilkudniowego odpoczynku w La
Granja, miasteczku w pobliżu
Segowii. Tam, w towarzystwie
Ricarda Fernándeza Vallespína, pisał
i spacerował.

Rano w czwartek 25 września został
w hotelu. Po trosze z powodu pogody,
ciężkich czarnych chmur i mżawki.
Przede wszystkim jednak dlatego, że
czuł, że musi przekazać Álvarowi del
Portillo wiadomość, która rozsadzała
jego duszę:

Dziś ofiarowałem Mszę Świętą oraz
cały dzień za Ojca Świętego, za jego
osobę i intencje – pisał mu. – Po
konsekracji odczułem wewnętrzny
impuls (będąc równocześnie zupełnie



pewnym, że Dzieło będzie bardzo
kochane przez papieża) żeby uczynić
coś, co doprowadziło mnie do łez. I ze
łzami wyżerającymi oczy, patrząc na
Jezusa Eucharystycznego, który
spoczywał na korporale, z serca mu
powiedziałem naprawdę: „Panie, jeśli
tego zechcesz, przyjmę
niesprawiedliwość”. Już możesz sobie
wyobrazić, co to za
niesprawiedliwość: zniszczenie całej
pracy Boga.

Wiem, że sprawiłem Mu przyjemność.
Jakże mógłbym odmówić Mu tego
aktu zjednoczenia z Jego Wolą, jeśli
mnie o to prosił? Już wcześniej, w
1933 czy 1934 roku, chociaż tylko On
wie, ile mnie to kosztowało, zrobiłem
to samo.

Synu mój! Jakież wspaniałe żniwo
szykuje nam Pan, po tym, jak nasz
Ojciec Święty pozna nas naprawdę 
(nie z powodu kalumnii) i rozpozna w
nas – kim jesteśmy – jego



najwierniejszymi synami i nas
pobłogosławi![175].

Podobnie jak w 1933 roku, chociaż
tym razem w trakcie mszy, don
Josemaría poczuł wewnętrzną
potrzebę złożenia w całopalnej
ofierze dla Pana wszystkich prac
apostolskich Dzieła, wraz ze swoją
misją założycielską. Kończył
konsekrację, gdy nagle Pan poprosił
go, by dobrowolnie pogodził się ze
zniszczeniem Dzieła, Bożego tworu,
który z wielkim wysiłkiem znosił
wówczas kampanie pomówień. Nie
chodziło o potencjalną możliwość
uczynienia ofiary z Dzieła, lecz o
realne i aktualne wymaganie. W
odruchu heroicznego wyrzeczenia
kapłan uczynił – w akcie zjednoczenia
z Jego Wolą - ofiarę z czegoś, co było
dla niego o wiele więcej warte niż
jego własne życie.

Ta ofiara była zwieńczeniem
dziewięciu lat uległości i absolutnego



posłuszeństwa Woli Boga.
Rzeczywiście dawno, bo już około
roku 1932, zanotował w swych 
Zapiskach: Panie, Twój osiołek chce
zasłużyć na to, by go nazywali tym,
który ukochał Wolę Bożą[176]. Od tej
chwili na Krzyżu rozkwitło wiele
dzieł miłości i posłuszeństwa. Przez
ten drugi dowód miłosnego
pogodzenia się z Bożą Wolą,
założyciel w pełnił zasłużył na to
miano, a Pan ponownie nie
poddawał go już tak ciężkiej próbie.

Jego cierpienia skupiły się zatem na
Krzyżu, który jest wieczystym
znakiem wybraństwa Bożego.
Dobrze zdawał sobie z tego sprawę
bp Carmelo Ballester, biskup Leónu,
gdy, odnosząc się do kampanii
skierowanej przeciwko założycielowi
pisał: «Pan bardzo księdza kocha,
ponieważ prowadzi księdza
królewską drogą Krzyża»[177].



Ból i szczęście – paradoksalnie z
ludzkiego punktu widzenia –
stanowiły dla kapłana jedno i to
samo. Jedyne, co go zaprzątało, to
wypełnianie Woli Bożej. Raczej
można powiedzieć – oddanie się z
całej duszy Woli Boga, gdyż
niepokojące zdarzenia owych lat nie
oddzieliły go od Niej. Wręcz
przeciwnie, rozmyślając nad
niesprawiedliwościami, jakie go
spotkały, pisał:

Zbliżały nas do Niego; krzyżowały nas
razem z Chrystusem i pozwalały nam
zobaczyć – dostrzegam to teraz z
zupełną jasnością – że cierpienia,
jakich doświadczamy my, ludzie, są
sprawiedliwe[178].

Jednak nie oszukujmy się. To
zjednoczenie z Wolą Bożą nie
dokonało się bez tytanicznej walki
między „starym człowiekiem”, o
którym mówi święty Paweł i
dzieckiem narodzonym powtórnie w



łasce. Rozważanie synostwa Bożego –
wiedza, że jest się synem Bożym –
było balsamem, który łagodził rany
otrzymane podczas tej ciężkiej
kampanii, jak to tłumaczył ksiądz
Josemaría w liście do Álvara del
Portillo:

Alvarote, módl się wiele i spraw, by
inni wiele modlili się za Twojego ojca.
Spójrz, że Jezus pozwala, by wróg
ukazał mi cały nieokiełznany ogrom
tej kampanii złożonej z
niewiarygodnych kłamstw i kalumnii
szaleńców. A animalis homo* się
burzy, wiedziony ludzkim odruchem.
Dzięki łasce Bożej jestem zawsze w
stanie odrzucić te naturalne reakcje, 
które wydają się i pewnie są pełne
zmysłu sprawiedliwości i prawdy. I
ustępują miejsca radosnemu i
synowskiemu „fiat**” (w synostwie
Bożym: jestem synem Boga!), które
napełnia mnie pokojem, radością i
zapomnieniem[179].



Pokój i radość były odrobiną
słodyczy, jaką Krzyż pozostawiał po
sobie w jego duszy. Jednak inne
zjawisko, które ciążyło nad jego
duszą i napełniało goryczą jego
uczucia, było spowodowane
zmęczeniem, które go przygniatało i
zżerało od wewnątrz. Gdy tylko
mógł, udał się na rekolekcje, by
zbadać stan swojej duszy. Spostrzegł
wówczas niespodziewanie
dewastujące działanie, które
zmieniało jego charakter:

Oto Ameryka, którą udało mi się
odkryć: z natury jestem radosny i
jestem optymistą. Jednak tyle lat
walki i cierpień wszelkiego rodzaju
zmieniły mi charakter, chociaż ja do
tej pory nie zdawałem sobie z tego
sprawy. Wiele kosztuje mnie, by się
uśmiechnąć. Zyskałem powagę
osiemdziesięciolatka – o co prosiłem
Pana, gdy miałem dwadzieścia sześć
lat – a ponadto wiele zgorzknienia.



Jest to obiektywny fakt, podobnie, jak
to, że moja dusza bardzo rzadko traci
gaudium cum pace*, a jeśli już to
tylko na chwilę, pomimo wszystkich
tych przeciwności wewnętrznych i
zewnętrznych. Tonąc w śmieciach i
hańbie, czułem się szczęśliwy.
Zastanawiałem się: przecież już przed
wielu laty oddałem swój honor
Jezusowi. Jeśli On go nie potrzebuje,
na cóż mi on?

Ale odbiegam od tematu: mam często
napady złego humoru, jestem
poważny, wyglądam na smutnego. Ani
Bóg tego sobie nie życzy, ani nie taki
jest duch Dzieła. Dołożyłem starań, by
w naszych domach panowała radość i
ona tam jest. Ja muszę iść na czele. To
dobre umartwienie, znajdujące się w
zasięgu ręki i niedające się zauważyć.
Jeśli mój ojciec duchowy wyrazi na to
zgodę, będę czynił szczegółowy
rachunek sumienia z radości... a to nie
jest błahostka!



Cel: uśmiechać się, zawsze się
uśmiechać! Z Miłości do Jezusa
Chrystusa.

Madryt – dom Ojców Paulistów
(F[ernánde]z de la Hoz), listopad
1941[180].

* * *

W ciągu zaledwie dwunastu
miesięcy, licząc od jesieni 1940 roku,
ów „sprzeciw ze strony dobrych”
rozprzestrzenił się tak bardzo i
towarzyszyło mu użycie arsenału tak
bogatych środków i wpływów, że
wydawało się cudem, że Dzieło
zdołało to przetrwać. Z jednej z
rozmów z biskupem Madrytu,
odbytej w styczniu 1941 roku,
założyciel Opus Dei przywołuje
następujące słowa na temat
kampanii prowadzonej przez o.
Carrillo de Albornoza: 
Zorganizowane zostało doskonale – w
jak najlepszej wierze – szerzenie po
całej Hiszpanii kalumnii, a według o.



Segarry dotrą one nawet do
Rzymu[181]. Potem, pośród tysiąca
bzdur, jakie powtarzano, krążyła też
opinia, że wszystko się skończy w
Rzymie. Nawet zaczęła krążyć
informacja, zanim w ogóle jeszcze
nastąpił sąd i mógł zapaść wyrok, że
Opus Dei już zostało potępione, a
jego założyciel suspendowany a
divinis* [182].

Jednak pierwsza, o której wiemy,
sprawdzona informacja, że jest
przygotowywane oficjalne
doniesienie na Opus Dei przed
Stolicą Świętą pochodzi z czerwca
1941 roku. Wiadomość tę przekazał,
nie bez zaskoczenia, ksiądz Sebastián
Cirac, który pełen bólu pisał z
Barcelony do biskupa Madrytu, aby
uniknąć tego, by wcześniej dotarła
do don Josemaríi,:

«Najdostojniejszy i umiłowany
Księże Biskupie!



Uważam za swój obowiązek
osobiście zakomunikować W[aszej]
E[kscelencji], że o[jciec] prowincjał SJ
w tych dniach przyjechał z Rzymu,
gdzie wręczył Wiel[ebnemu] O[jcu]
Generałowi Towarzystwa kilka
wniosków skierowanych przeciwko 
Opus Dei. Wspomniany O[jciec]
Generał przejął się tym do tego
stopnia, że zostały one przekazane
Kongregacjom.

Wiadomość ta pochodzi ze
sprawdzonego źródła; została już
przekazana także Księdzu Biskupowi
A[dmistratorowi] A[postolskiemu]
Barcelony przez pewnego
przyjaciela. Być może nie byłoby
dobrze, by teraz o tym dowiedział się
Don José María. Na razie w
porozumieniu z tutejszym
Ks[iędzem] Biskupem
przygotowujemy obronę prawdy,
sprawiedliwości i cnoty, pomimo
nawału pracy i ograniczonego czasu,
jakim dysponuję.



Oczekuję poleceń i błogosławieństwa
ze strony W[aszej] E[kscelencji] dla
najserdeczniej oddanego W[aszej]
Ś[wiątobliwości] sługi, który c[ałuje]
W[asz] P[ierścień] B[iskupi].

Sebastián Cirac»[183].

Don Leopoldo odpowiedział mu
wkrótce w następujący sposób:

«Drogi Don Sebastiánie!

Po zakończeniu rekolekcji
dostarczono mi list od Księdza, który
nie nosi daty ani nie ma stempla na
kopercie, w związku z tym nie wiem,
kiedy został napisany.

Z listu Księdza dowiedziałem się tej
bardzo smutnej wieści. Jaka szkoda!
Ale nie ma sensu się martwić. Bóg,
N[asz] P[an], nade wszystko.
Kochany Don José María nie dowie
się tego ode mnie, bo chociaż wiem,
że zareagowałby jak na świętego
przystało, bardzo cierpiałby



fizycznie. Teraz właśnie prowadzi
rekolekcje.

Nie sądzę, by tam zrobili cokolwiek
bez pytania o zdanie biskupów. Gdy
nadejdzie ten moment Bóg, N[asz]
P[an], będzie z nami.

To nie wyklucza, by Ksiądz zrobił
teraz wszystko, co jest w jego mocy.
Niech Bóg, N[asz] P[an], który
Księdzu to wynagrodzi, oświeci
Księdza.

Naszą największą uwagę musimy
poświęcić temu, by wszystko to nie
przyniosło szkody duszom. Tak by się
stało, gdyby powstała – to ważne –
jakakolwiek rzecz dyskredytująca
Święte Towarzystwo Jezusowe.
Błogosławić mu będzie zawsze
największą chwałą dla Opus. Nie
wolno mieszać tych spraw.

A ponieważ Opus jest naprawdę Dei,
On upomni się o Swoje i pozwoli nam
dobrze go bronić.



Myślę, że najlepiej by było zatrzymać
tę bardzo złą wiadomość dla siebie.

Niech Ksiądz mnie zawiadomi, gdy
się czegoś dowie. Bardzo będę
Księdzu wdzięczny»[184].

Wiadomość nie rozeszła się. Latem
1941 roku don Josemaría prowadził
rekolekcje dla studentów i księży, nie
będąc w stanie zająć się wieloma
innymi pilnymi sprawami[185]. Gdy
nadszedł wrzesień był tak
wyczerpany, że synowie poprosili go,
by odpoczął kilka dni. W
towarzystwie Ricarda Fernándeza
Vallespína 21 września pojechał do
La Granja, gdzie zatrzymał się w
„Hotel Europeo”. 23 września udał
się w odwiedziny do księdza Luciano
Péreza Platero, biskupa Segowii,
który w trakcie rozmowy wspomniał
o kampanii prześladowań. Biskup
miał – jak powiedział don Josemaríi –
brata jezuitę w Loyola. Od niego
dowiedział się, że w domach



Towarzystwa dysponują jedynie
cząstkowymi informacjami,
nieprzychylnymi dla Opus Dei,
dlatego też nie można oczekiwać od
nich wydania obiektywnego sądu.
Nagle w trakcie rozmowy, jak gdyby
przekazując niedawno uzyskaną
informację, biskup zapytał don
Josemaríę:

– «Czy ksiądz wie, że przesłali całą
sprawę do Rzymu? Powiedział mi o
tym mój brat.

– Wiem, że trafiła do Świętego
Oficjum – odpowiedział don
Josemaría. – I nie może sobie nawet
Ksiądz Biskup wyobrazić mojej
radości, nawet fizycznej, gdy się o tym
dowiedziałem. Papież o nas już wie,
chociaż zna nas źle, za
pośrednictwem kalumnii!»[186].

Wkrótce zdał sobie sprawę, że
doniesienie wspomniane przez brata
biskupa Péreza Platero było sprawą
świeższą, i że chodziło o skarżenie w



pełnym tego słowa znaczeniu.
Zastanawiając się nad tą
wiadomością, don Josemaría zdał
sobie sprawę, że już od dłuższego
czasu oczekiwał, że strumień
kalumnii wychodzący z Hiszpanii w
końcu przeleje się i trafi do Rzymu.
Ta «bardzo smutna wiadomość»,
którą don Leopoldo i don Sebastián
Cirac starali się przed nim ukryć,
spadła nań niczym grom z jasnego
nieba. Przez następne dwa dni
chodził ze złamanym sercem[187].
Odczuwał ludzkie odruchy,
skłonność do buntowania się, którą
jednak dzięki łasce Bożej i
radosnemu aktowi synostwa Bożego
zdołał przezwyciężyć, odzyskując
pokój i radość.

Don Josemaría, podobnie jak don
Leopoldo, opierał swą nadzieję
zarówno na argumentach ludzkich,
jak i nadprzyrodzonych. I miał wiele
racji, gdyż kuria rzymska w rozsądny
sposób nieco ostudziła zapały



wnoszących doniesienie i pozwoliła,
by oskarżenia odczekały stosowny
czas. W międzyczasie kilku
biskupów, za pośrednictwem
nuncjusza, wysłało do Rzymu osobne
informacje na temat prawdziwego
przebiegu zdarzeń. Jednak było
oczywiste, że oskarżycielom bardzo
zależało na dostarczeniu Rzymowi
obfitych i bardzo szczegółowych
informacji, jak świadczy o tym fakt,
że Wielebny Ojciec Generał
Towarzystwa Jezusowego
przedstawił Stolicy Świętej Relację z
aneksami od A do M na temat Opus
Dei. Informacja, którą Ojciec Generał
otrzymał z Hiszpanii musiała być do
tego stopnia alarmująca, że sam w
osobistym liście załączonym do tegoż
dokumentu uznawał Opus Dei za
«bardzo niebezpieczne dla Kościoła
w Hiszpanii». Kontynuował, że «to, iż
Jego Ekscelencja biskup Madrytu
podtrzymuje i umacnia Dzieło
wszelkimi sposobami, nie może
zachwycać. Podobnie, jak nie może



być powodem do zachwytu to, że
kilku biskupów popiera założyciela –
Don Escrivę. Faktem jest, że
prowadzi on życie integralnie
kapłańskie i jego książka „Droga”
zawiera zdrową doktrynę
ascetyczną, wyrażoną w atrakcyjny
sposób. Jednak ten, kto pozna Dzieło
jako całość, zauważy, że książka ta
jest przeznaczona dla
„niewtajemniczonych”, chociaż i w
niej można odnaleźć sygnały
świadczące o skrywanym dążeniu do
zapanowania nad światem za
pośrednictwem organizacji w
rodzaju chrześcijańskiej masonerii,
jak mówi punkt 911: „Kiedy
zobaczymy świat naszym??”... A jeśli
ktoś twierdzi, że „Opus Dei” jest
sprawą nie mającą większego
znaczenia, to dlatego, że Dzieło, ze
względu na swój sekretny charakter,
mało się uzewnętrznia. Albo też
może chodzi tutaj o zręczną
manipulację, mającą na celu
wprowadzenie w błąd władzy



kościelnej. Jednak jest niewątpliwe,
że obecnie dysponuje ono wielkimi
wpływami i że zwraca uwagę także
władz cywilnych»[188].

8. Platynowy lancet

Od pierwszych chwil don Josemaría
miał pewność, że obmowa
skierowana przeciwko jego osobie
stanowi w pewien sposób próbę, na
którą zezwolił Bóg, aby go oczyścić.
Utwierdzał się w tym przekonaniu,
widząc, jakimi narzędziami
posługuje się Pan, by zadać ból jego
duszy. Ojciec tłumaczył to sobie w
ten sposób, tak samo potem mówił o
tym don Álvaro biskupowi Madrytu:
«Jak możemy nie patrzeć na te
cierpienia jako na zesłane przez
Boga, jak możemy ich nie
błogosławić, skoro zsyła je na nas za
pośrednictwem takiego Bożego
instrumentu, jakim jest święte i
umiłowane Towarzystwo
Jezusowe?»[189].



Przeniknięty tą wizją
nadprzyrodzoną, także don Leopoldo
patrzył na nagonkę zorganizowaną
przez niektórych zakonników jako
na luksus, na który pozwala sobie
Pan Bóg, by następnie na pewno
wynagrodzić ich łaskami: «Bóg
będzie musiał nagrodzić – pisał bez
żadnych ukrytych intencji – tych,
którzy arbitrantes se obsequium
praestare Deo* wszczęli tę wojnę
»[190].

Rzucało się w oczy, że Pan
zachowywał się względem Opus Dei
wspaniale, bardzo hojnie szafując
pieszczotą Krzyża, pokazując – co
można było dostrzec przy odrobinie
zmysłu nadprzyrodzonego – że
Dzieło Boże jest czymś bardzo mu
bliskim i umiłowanym. Dlatego
założyciel znosił te ataki, nie
odzywając się ani słowem, jak pisał
do o. Basterry w cytowanym już
liście:



Nigdy nie wyjdzie z Dzieła ani jedno
słowo protestu przeciw tym ojcom,
którzy stali się Bożym narzędziem, bo
zechciał potraktować swoje Dzieło po
bożemu, tak, jak zwykle traktował
wszystkie nowe fundacje[191].

Zarówno założyciel Opus Dei, jak i
don Leopoldo byli przekonani, że
osoby oczerniające Dzieło w tych
warunkach spełniały wielką
przysługę wobec niego. (Nie
oznaczało to, że nie były
odpowiedzialne za swoje działania.
Bóg potrafi wyciągnąć ze zła dobro).
To stwierdzenie nie ma w sobie
cienia ironii. Z całą pewnością,
zgadza się z historycznym punktem
widzenia, ponieważ prześladowania
wydają się być regułą duchowego
wzrastania, z niewielkimi tylko
wyjątkami. (Także błogosławione
Towarzystwo – mówił założyciel
Opus Dei biskupowi Pampeluny – 
musiało cierpieć, gdy na początku
oskarżano je, że ma sekrety i



tajemnice)[192]. Nie można także
lekceważyć ludzkiego znaczenia
takiego postawienia sprawy, gdyż
członkowie Opus Dei odczuwali
świętą dumę, widząc, że towarzyszy
im Bóg, jak rekruci, którzy toczą
swoje pierwsze boje, wytrzymując
ciężkie ataki, pomimo że sami są tak
niewielką rzeczą[193]:

Jakaż to radość pośród tych cierpień,
widzieć, że gdy my jesteśmy tak
pokorni, Pan traktuje nas niczym
wielkich żołnierzy swego Kościoła!
[194] – wołał z wdzięcznością don
Josemaría.

Opus Dei zrządzeniem Opatrzności
poddane zostało bardzo bolesnej
operacji chirurgicznej, z której
wszyscy członkowie wyszli
odnowieni w siłach i w męstwie.
Przy tak krwawej operacji Pan
posłużył się niektórymi Bożymi
ludźmi, których don Josemaría
kochał, każdego dnia coraz bardziej, i



którzy stali się dla Opus Dei – jak
zapewniał – platynowy lancet w
rękach Boga[195]. To poczucie
zaszczepiał u swoich synów,
troszcząc się o to, by podtrzymać w
ich duszach nabożeństwo i miłość do
Świętego Ignacego i jego
błogosławionego Towarzystwa[196],
aby w żadnym wypadku nie pokazali
najmniejszej urazy:

Jestem pewien, że gdy po wielu latach
dotrze do Waszych rąk to pismo –
nalegał w 1947 roku – w Waszych
sercach – podobnie jak w naszych
teraz - nie będzie gościć nic poza
miłością i wybaczeniem. I będziecie
miłować młot, który w nas uderzał, po
to, by powstała tak piękna rzeźba,
jaką jest Dzieło[197].

Podobne przejawy miłości względem
Towarzystwa Jezusowego pojawiają
się w ustach i w pismach założyciel
Opus Dei przy wielu okazjach,
zarówno przed, jak i po tych



przedłużających się
prześladowaniach. I jeszcze bardziej
poruszająca wydaje się jego
szczerość, gdy zachowuje tę miłość w
głębi swego serca, jak możemy
zauważyć w pewnej odręcznej
notatce, datowanej na 8 kwietnia
1941 roku, w której sam przed sobą
wyznaje:

Bolą mnie bardziej niż kogokolwiek
innego te ataki, ponieważ kocham
Towarzystwo Jezusowe. Dziś właśnie
odprawiłem Mszę Świętą w intencji
Towarzystwa – jak wiele razy od
czasu, gdy zaczęli nas prześladować – 
prosząc Pana, by – jeśli taka jest Jego
Wola – zakończył te cierpienia[198].

Zastanawiając się, dlaczego
założyciel Opus Dei cierpiał w tak
szczególny sposób w czasie tej
kampanii oszczerstw, trzeba z góry
założyć, że „cierpienia” nie odnosiły
się do mąk duchowych dotyczących
jego dobrego imienia, ponieważ już



jakiś czas wcześniej złożył swój
honor w ofierze[199]. Bolało go zło
wyrządzone innym, uszczerbek, jaki
wyrządzały Towarzystwu metody
zastosowane przez niektóre osoby
wywodzące się z samego zakonu
oraz wynikające z tej sytuacji
publiczne zgorszenie. Nie brak było
jezuitów, którzy starali się zapobiec
ekscesom swoich braci zakonnych,
jednak bezskutecznie.

Nikt z powodu tych ataków nie
cierpiał w tym stopniu, co założyciel
Opus Dei, ponieważ oszczerstwo,
skądkolwiek by nie pochodziło,
zawsze upodli tego, kto się nim
posługuje. Pozostawia poza tym
lepkie ślady na wszystkim, czego
dotknie. Są one trudne do usunięcia,
ponieważ ludzie odruchowo myślą,
że coś w tym jednak musi być. Gdy
już powstanie taka plama, jak
naprawić wyrządzone zło?[200]



Bez zważania na możliwe
konsekwencje, stosowano sposoby
postępowania i oszczerstwa, które –
prawdopodobnie – miały być potem
powtarzane przez innych. Tak też się
stało. Nie minęło wiele czasu, kiedy
wrogowie Kościoła zaczęli
powtarzać, słowo w słowo, wszystkie
oskarżenia rozpowszechnione przez
jezuitów. Znaleźli się także wierni i
duchowni, którzy postępując zgodnie
z danym im przykładem, sami sobie
dali przyzwolenie na działanie i
odgrzebywanie pomówień
skierowanych przeciwko Opus
Dei[201].

Podczas gdy przetaczała się burza,
założyciel Dzieła wraz z jego
członkami wypełniał w
najdrobniejszych szczegółach normy
wyznaczone sobie od pierwszej
chwili prześladowań:

Milczeć, milczeć, pracować,
przebaczać, uśmiechać się i modlić: i



cierpieć z radością, ponieważ droga
Boża polega na cierpieniu, złożeniu
siebie w ręce Boga i nie zapominaniu,
że On nie przegrywa bitew[202].

Z całej mocy don Leopoldo podziwiał
ewangeliczną łagodność i «miłość
oraz miłującą rezygnację, z jaką
członkowie Opus Dei znoszą
prześladowania i całują dłonie tych,
którzy ich ranią»[203]. Jak to się
często zdarza, z wielkich krzywd Bóg
wyprowadza, prędzej czy później,
wielkie dobra. Przeciwności, zamiast
zniszczyć Dzieło, przyczyniły się do
wewnętrznego zjednoczenia Ojca z
jego dziećmi. Był to pierwszy z
owoców tego, że założyciel własnym
ciałem zasłonił swoje dzieci,
przyjmując na siebie spadające na
nie razy. Wspominając to, napisał w
wiele lat później:

Ośmieliłem się powiedzieć moim
synom za świętym Pawłem: Dlatego
proszę, abyście się nie zniechęcali



prześladowaniami, jakie znoszę dla
was, bo to jest właśnie dla waszej
chwały; ponieważ ciosy, przynajmniej
w tym pierwszym okresie, skierowane
były przeciwko mnie[204].

Ojciec żywo miał przed oczami te
bolesne ciosy. Przypominał sobie, jak
będąc dzieckiem widywał, jak
staruszki z jego stron igłami
nakłuwały figi, by te szybciej
dojrzały i napełniły się sokiem. W
podobny sposób prześladowania
przyspieszały dojrzałość jego synów,
pozwalały im dorosnąć duchowo,
czyniąc ich skuteczniejszymi,
cierpliwszymi i wierniejszymi. Ten
obrazek, zapamiętany z pobytów na
wsi w Fonz, często przychodził mu
na myśl w chwili, gdy szukał
nadprzyrodzonego wymiaru cierpień
synów Bożych w tym życiu:

W moich stronach – mówił,
wydobywając Boży sens bólu – 
nakłuwają pierwsze zawiązki fig, by



te napełniły się słodyczą i wcześniej
dojrzały. Bóg, Nasz Pan, aby uczynić
nas bardziej skutecznymi,
pobłogosławił nam Krzyżem[205].

Przez długie lata musiał
przeciwstawiać się kłamstwom i
wyjaśniać na tysiąc sposobów
prawdę na temat Opus Dei. W ten
sposób oblicze Dzieła zostało
„nakreślone” cięciami. Do tego
stopnia, że – jak pisał jego założyciel
–jest ono teraz jakby
wyrzeźbione[206]. Przeciwności
pozwoliły równocześnie dojrzeć
jeszcze wyraźniej, że Dzieła nie czynią
ludzie, lecz Bóg[207].

* * *

W pełni wiosny 1941 roku cała
Barcelona, a przynajmniej wiele jej
rodzin katolickich i wszystkie
kościelne środowiska były
wzburzone. Władze także zostały
postawione w stan pogotowia.
Niepokoje w Barcelonie, jak fale w



miejscu, gdzie wrzucono kamień do
spokojnych wód stawu, rozchodziły
się na sąsiednie diecezje, jak
pokazuje następująca anegdota.

Był początek maja, gdy biskup Léridy,
ksiądz Moll Salord, pojechał na
spotkanie z biskupem Gerony.
Przypadkowo w podróży czytał 
Drogę, egzemplarz podarowany mu
przez autora. Wielkie musiało być
zaskoczenie biskupa Gerony, gdy
zobaczył dostojnika z Léridy
trzymającego beztrosko na
publicznym widoku książkę, która
właśnie została oskarżona o to, że
jest heretycka. Biskup Moll Salord
później tak oto pisał do don
Josemaríi:

«W swoim czasie otrzymałem od
Księdza, napisaną przezeń wspaniałą
Drogę, z przemiłądedykacją, którą
zechciał Ksiądz zamieścić na karcie
tytułowej. Przeczytałem ją z
najwyższym zainteresowaniem.



Raczej, przeczytaliśmy ją wspólnie
pewnego wiosennego dnia wspólnie
z księdzem Ángelem... w drodze do
Gerony, dokąd posłał mnie Pan.
Jechałem tam, niczego nie
spodziewając się, aby „naprawić
krzywdy” względem Księdza, jego
książek i spraw. Dokładnie rzecz
biorąc, tamtejszy biskup
poprzedniego dnia miał kilka wizyt,
które zaalarmowały go względem
osoby Księdza oraz jego książki.
Mogłem wyjaśnić mu, że jest ona
odpowiednio ocenzurowana i
uzyskała właściwą aprobatę oraz
zaręczyć za osobę Księdza, którego
poznałem kilka tygodni wcześniej. To
samo musiałem zrobić w pewnych
kręgach kościelnych w Barcelonie,
gdzie uważano Księdza za osobę
bardziej nawet niż podejrzaną.
Szkoda. Ale jestem przekonany
wrażenie, że całe to wrogie
nastawienie skończy się jakąś wielką
kompromitacją. Niech Ksiądz zawsze
będzie zjednoczony z własnym



Biskupem oraz z Biskupami diecezji,
w których zamierza działać, a
wszystko inne to tylko próżny pył,
który nie ma wiele wspólnego z
Bogiem, natomiast wiele z ludzkimi
opiniami i pomysłami.

Mam u siebie dwa cykle rekolekcji
dla księży w dniach od 13 do 25
października. Czy zechciałby Ksiądz
przyjechać, by je poprowadzić?
Poprzednim razem zostawił nas
Ksiądz w tej sytuacji, że musieliśmy
się tak naprawdę obyć tylko
smakiem... Niezbadane są niekiedy
wyroki Boże! Wiele myślałem o
ówczesnej przeszkodzie, a także –
przed ołtarzem – o duszy osoby, która
była jej przyczyną.

Z serca bardzo Księdzu błogosławię

Szczerze oddany w Chrystusie

+ Manuel, Biskup A[dministrator]
A[postolski]»[208].



Kościelną dewizą don Josemaríi była
zawsze pokorne posłuszeństwo
hierarchom. Gdy biskup Léridy
radził mu, by nigdy nie oddalał się od
swego biskupa i działał w zgodzie z
biskupami diecezji, w których
prowadził swoje apostolstwo,
kierował do niego tak naprawdę
słowa otuchy. Hasło „nic bez
biskupa” dawało mu pewność w jego
przedsięwzięciach i możliwość
bezpiecznego poruszania się nawet
we wrogim mu otoczeniu. Dzieło –
pisał don Leopoldo do opata
Montserrat – nie traci orientacji:

«Wie bardzo dobrze, czym jest i
dokąd dąży. Nie jest tak młode, ma
bowiem za sobą trzynaście lat
żywego doświadczenia, trwania w
bardzo gorliwej medytacji A przede
wszystkim podąża pewnie, idąc pod
rękę z biskupami, mocno się ich
trzymając i nie mając innej ambicji,
jak być im posłusznym i służyć
Kościołowi. Jego hasłem, dewizą i



planem dnia na wszystkie dni jest: 
Serviam*!»[209].

Don Leopoldo stwierdza, że pośród
wstrząsów, na jakie zostali
wystawieni don Josemaría i jego
dzieci, «jego największą pociechą jest
widzieć, że my wszyscy – biskupi, na
których terenie mają domy –
jesteśmy z nimi, podtrzymujemy ich
na duchu i bronimy»[210]. W zamian
za odrzucenie, z jakim wiązały się w
niektórych środowiskach
prześladowania, niemałą pociechą
było odczuwać miłość ze strony
biskupów.

* * *

9 stycznia 1939 roku, w kilka tygodni
przed zakończeniem wojny
domowej, założyciel Opus Dei
skierował do członków Dzieła list, w
którym mówił na temat przeszkód,
jakie napotkają, gdy tylko rozpoczną
swoją pracę. Wymieniał: brak
środków, długi, bieda, pogarda,



kalumnie, kłamstwa, niewdzięczność,
sprzeciw ze strony dobrych[211]. To
wyszczególnienie przeciwności, jakie
ich czekały, dokonane z dwuletnim
wyprzedzeniem, ma równie dużo
wspólnego z nadprzyrodzoną
zapowiedzią, jak i z przeczuciem
historycznym. Składają się na nie
oba te czynniki. W znacznej mierze
można było przewidzieć, że to
wszystko będzie miało miejsce,
mając na uwadze naturę ludzką i
naturę rzeczy[212]. Można było
oczekiwać niezrozumienia i starć.
Jednak przekracza zdolność
ludzkiego przewidywania to, że
wszystkie wymienione punkty
spełniły się tak szybko, tak dokładnie
i tak burzliwie.

Wydarzenia potwierdziły zupełnie
prognozę postawioną w Burgos w
roku 1939, zanim jeszcze na
horyzoncie zaczęły się zbierać
ciemne chmury. Trzeba zauważyć
jednak, że wszystkie te wspomniane



punkty – brak środków, długi, bieda,
prześladowanie ze strony władz –
miały konkretne znaczenie, jasne i
namacalne. Wszystkie, z wyjątkiem 
sprzeciwu ze strony dobrych, który
miał szczególne znaczenie i wagę
ascetyczną.

W żywotach świętych powtarzają się
wzmianki, że musieli oni znosić
niewypowiedziane cierpienia.
Jednak niełatwo jest zrozumieć, że
Bóg niekiedy pozwala na to, by
właśnie dobrzy byli narzędziem
tortur, wystawiając na próbę miłość.
Taki jest szczególnie przypadek tak
zwanego „sprzeciwu ze strony
dobrych”. Wiadomo, że ścieżki
Pańskie są niezgłębione i że Boża
Opatrzność może wyciągnąć dobre
skutki z ludzkich błędów. Jednak,
zostawiając na boku ukryte plany
nadprzyrodzone, pozostaje zapytać o
przyczyny, które – po ludzku rzecz
biorąc – powodowały ten sprzeciw.
Jak i dlaczego doszło do tych



prześladowań? Jakaż sprężyna
wprawiła w ruch przeciwstawne
zamiary?

Warto przede wszystkim zauważyć,
że to poruszenie miało swoje źródło
w głoszonym przez don Josemaríę
świadectwie o powszechnym
powołaniu do świętości. Tu znajduje
się źródło niezrozumienia, krytyk,
podejrzeń i ataków na Dzieło i jego
założyciela. Przed wojną domową
szemrano, że don Josemaría
sformował sektę heretycką, której
celem było poszukiwanie świętości
pośród światowego zgiełku. Po
wojnie powtórzyła się ta dawna
historia. Przesłanie było z całą
pewnością radykalne. Ten młody
ksiądz starał się obudzić u
chrześcijan właściwą odpowiedź na
powołanie otrzymane na chrzcie. To
wymaganie prowadziło wprost ku
świętości, to znaczy, do życia pełnią
życia chrześcijańskiego pośrodku
świata.



W pewien sposób, mając na
względzie, że przez całe wieki w
historycznym rozwoju doktryn
powszechne powołanie do świętości
nie było głoszone w sposób
zdecydowany, przesłanie Opus Dei
stanowiło więc nowość nie do
pomyślenia, która „uwierała” w
dotkliwy sposób. Niektórym
wydawało się nawet sprzeczne z
tradycyjnymi zwyczajami i nauką. W
dodatku wiele osób rozumiało
powołanie jako równoznaczne z
konsekracją zakonną. Nie można się
więc dziwić, że ludzie patrząc na
członków Opus Dei przez pryzmat
stanu zakonnego, woleliby, żeby
składali śluby zakonne, nosili habit,
prowadzili życie we wspólnocie i
demonstrowali wokół swe ubóstwo.
W końcu, nie mogąc w ramach
swoich wzorców mentalnych
zawrzeć doktryny ani świeckości
właściwej Opus Dei, reagowali
zaskoczeniem i zgorszeniem. Nie
brakowało także takich, którzy



uznawali za nakaz sumienia
zwalczanie rozwoju prac
apostolskich, którymi zajmował się
don Josemaría.

Kalumnie, które krążyły, miały
najrozmaitszy charakter. Niektóre
były niedorzecznymi lękami, inne
bardzo groźnymi oskarżeniami,
między innymi to, że Opus Dei
starało się zniszczyć instytucje życia
zakonnego i że odbierało powołania
zakonom. Twierdzenia te stały się
bronią tak dalekiego zasięgu, że
trafiały prawie wszędzie.

Oskarżenia kierowane przeciwko
Dziełu utworzyły długą listę. Jedną z
wielu rzeczy, które mu zarzucano,
była «nienawiść wobec zakonów».
Zdaniem biskupa Madrytu
twierdzenie to było «jedną z
najcięższych kalumnii rzucanych na
Opus Dei»[213]. Prawdą było jedynie
to, że don Josemaría kochał z całego
serca zakonników, miał też wielu



przyjaciół w zakonach i
zgromadzeniach[214], a także
prowadził rekolekcje w licznych
klasztorach i domach
zakonnych[215].

Jednak niektórzy obawiali się, że
«powszechne powołanie do świętości
doprowadzi do opróżnienia
seminariów, nowicjatów zakonnych
etc. oraz zmniejszy liczbę powołań
do stanu duchownego i
zakonnego»[216].

Kiedy założyciel Opus Dei zdawał
sprawę don Leopoldo z wizyty, jaką
złożył 31 maja 1941 roku
prowincjałowi jezuitów w Toledo,
powiedział mu krótko: Wszystko
sprowadza się do tego, że myślą, że
stracą powołania[217].

Dwa tygodnie później, wracając do
rozmowy z 31 maja, don Josemaría
obstaje przy swoim w liście do
prowincjała: W gruncie rzeczy nie ma
nic innego prócz żałosnej



szamotaniny, gdy tylko pojawi się
prawdopodobieństwo, że ten czy ów
mógłby pracować z nami[218].

W nawiązaniu do tej sprawy don
Leopoldo żalił się opatowi
Montserrat:

«I pomyśleć tylko, Wielebny Ojcze, że
cała burza rozpętała się tylko
dlatego, że dwu lub trzech chłopców,
którzy chcieli wstąpić do zakonu
wybrało Opus Dei!

Jest tak wielka dysproporcja
pomiędzy przyczyną i skutkami, że
nie znajduje naturalnego
wytłumaczenia i trzeba ją przypisać
Bożej opatrzności, która dopuściła do
tego dla sobie wiadomych
celów»[219].

W swej szerokiej i wielkodusznej
wizji założyciel Opus Dei uważał, że
ogólne zdrowie Kościoła znajduje się
ponad partykularnymi potrzebami
Dzieła, także, jeśli chodzi o



powołania, czemu dał wyraz w
notatce z 1931 roku. (Pisał to w
chwili, gdy zaledwie trzy osoby
podążyły w jego ślady. Trzy
powołania dopiero w okresie
formacyjnym!):

Członkowie i członkinie nie będą
egoistami, w tym znaczeniu, że nie
będą przyciągać powołań tylko dla
siebie (ani w żadnym innym). Wręcz
przeciwnie, będą wspierać powołania
do instytutów, zakonów i zgromadzeń
zakonnych oraz seminariów
diecezjalnych[220].

W apostolstwie i kierownictwie
duchowym don Josemaría stosował
się do tej rady, którą tak obszernie
komentował podczas rekolekcji w
czerwcu 1939 roku: każdy wędrowiec
podąża własną drogą, to znaczy za
swoim powołaniem do Boga. I
chociaż nigdy nie miał w Opus Dei
nadmiaru osób oddanych Bogu, a
uruchomienie prac apostolskich



Dzieła wymagało coraz większej ich
liczby, nigdy nie mieszał się do
cudzego żniwa[221]. Jako kierownik
duchowy był w najwyższym stopniu
delikatny i popierał powołania do
wszelkich – bez wyjątku – instytucji
kościelnych. Ten sposób
postępowania jest właściwy misji
Dzieła, i jest bardzo zgodny z jego
duchem. Mimo to rzucono don
Josemaríi w twarz zarzut, że kradnie
powołania zakonnikom, kiedy jego
wysiłek polegał na tym, by skierować
każde z nich drogą wskazaną przez
Boga[222]:

Dobrze wiecie – pouczał swoich
synów – że właściwa naszemu
duchowi jest radość na widok wielu
powołań do seminariów i do rodzin
zakonnych. Więcej, składamy dzięki
Bogu, ponieważ niemało z tych
powołań wzrasta jako owoc pracy
formacyjnej – duchowej i
doktrynalnej, którą prowadzimy z
młodzieżą, kiedy rozpalamy po



chrześcijańsku nasze otoczenie, kiedy
czynimy je bardziej nadprzyrodzonym
i bardziej apostolskim. To prowadzi w
oczywisty sposób więcej dusz do
wszystkich instytucji Kościoła[223].

Kiedy Bóg wzywa kogoś do swojej
posługi, woła go po imieniu –
powołanie jest nadprzyrodzone i
osobiste – do czegoś bardzo
konkretnego i przy okazji obdarza go
stosownymi łaskami. Bóg wcześniej
niż ludzie wie, dokąd kieruje swe
pragnienia. To jest być może jedna z
przyczyn, dla których don Josemaría
nie zdołał sobie nawet wyobrazić, że
kwestia powołań może wywołać tak
wielkie zamieszanie[224]. Ze zgiełku
towarzyszącego niezrozumieniu
można przypuszczać, że promotorzy
tych działań nie zdawali sobie
sprawy z poważnych konsekwencji
wynaturzenia powołania do
świętości wszystkich chrześcijan, do
jakiego prowadziła ich interpretacja.



Wielkość powołania opiera się na
jego pochodzeniu, gdyż jest ono
głosem Boga, które dociera do
stworzenia z najgłębszego dna
wieków. Ale mimo, że Bóg jest jeszcze
właścicielem i panem dusz,
pozostawia im możliwość zupełnie
wolnej odpowiedzi na jego miłosne
wezwanie.

Pośród tych wielkich cierpień, próba
z La Granja, z 25 września 1941 roku,
była szczytem jego wyrzeczeń i chęci,
by wyzbyć się samego siebie i
wypełnić Wolę Bożą. To dawało mu
zupełne prawo do posługiwania się
tytułem tego, który ukochał Wolę
Bożą. Dyspozycyjność całej jego
duszy przypisuje mu biskup Avili, ks.
prałat Santos Moro, z którym miał
tak bliski kontakt w latach
czterdziestych. Sformułował to w
krótkich słowach: «Stale żył wolą
Bożą»[225]. Na drodze prowadzącej
ku Bogu don Josemaría zostawił za



sobą wszelkie przeszkody i znalazł
się na ostatnim odcinku:

Stopnie: pogodzić się z wolą Boga;
dostosować się do woli Bożej; pragnąć
woli Bożej; ukochać wolę Bożą[226].

9. Pierwszy ośrodek dla kobiet

Modląc się przy ciele zmarłej donii
Dolores, jej syn myślał, że jej śmierć
oznacza wielką stratę dla pierwszych
kobiet, które trafiły do Opus Dei[227].
Bóg wiedział więcej. Zabrał jej duszę,
gdy dojrzała do świętości i uczynił z
jej poświęcenia owocny początek
pracy apostolskiej, której oczekiwał
założyciel Dzieła.

Kiedy Paco Botella, który mieszkał
wmieszkaniu przy ulicy Martínez
Campos, dowiedział się o chorobie
babci, poszedł do domu na Diego de
León, aby zapytać, jak się czuje.
Ostrożnie otworzył drzwi pokoju i
dostrzegł w półmroku łóżko. Chora
wyglądała na bardzo osłabioną,



wydawało się, że trawiła ją gorączka.
Wówczas donia Dolores odwróciła
twarz w stronę drzwi i, widząc Paka,
rzekła mu: «Na pewno Carmen
powiedziała ci, że jestem tutaj!
Słuchaj, Paco! Chcę ci przekazać
dobrą wiadomość: twoja siostra
Enrica już jest moją wnuczką»[228].

Była to rzeczywiście miła
niespodzianka dla Paka. Kilka
tygodni wcześniej był w Walencji i z
polecenia Ojca rozmawiał ze swoją
siostrą o Dziele. Wyjaśnił Enrice, na
czym polega życie i apostolstwo
Dzieła, ale jego siostra bez większego
entuzjazmu ostudziła jego zapały
komentarzem pełnym zupełnej
obojętności: «Godna podziwu praca».
To owszem, ale nie ma na nią co
liczyć[229]. Paco spróbował
przeczytać jej punkt z Drogi.
Wszystko na próżno. Poza tym
Enrica, jak i cała reszta rodziny,
dobrze znała książkę, gdyż
podarował im ją Paco rok wcześniej.



(Punkt, o którym mowa zaczynał się
od słów: Kobieta jest mocniejsza od
mężczyzny i wierniejsza w godzinie
cierpienia)[230].

Enrica wchodziła w skład grupy
dziewcząt z Walencji, które miały
odbyć rekolekcje dla młodzieży z
Akcji Katolickiej w Alacuás, w
tygodniu od 30 marca do 5 kwietnia
1941 roku. Te rekolekcje odbywały
się w klasztorze Pracownic Doktryny,
a prowadził je don Josemaría.

Być może dlatego, że miała brata w
Dziele i że słyszała już wcześniej o
prowadzącym rekolekcje, myślała, że
to byłoby niegrzecznym nie podejść
do don Josemaríi. Dlatego
zdecydowała się podejść i przywitać
się z nim. Ten krok, szczęśliwie dla
niej, oznaczał punkt zwrotny w jej
życiu.

– «Ojcze, mój brat mówił mi o Dziele»
– powiedziała po prostu, gdy
przedstawiła się don Josemaríi.



– A ja modlę się wciąż za twoje
powołanie – odpowiedział jej
ksiądz[231].

Po powrocie do Madrytu don
Josemaría miał zamiar
poinformować Paco o decyzji Enriki.
Zwłaszcza, że kilka tygodni wcześniej
odmówiła. Jednak się powstrzymał.
Pozwolił, by minęło kilka dni i aby to
babcia przekazała tę miłą wiadomość
swemu wnukowi.

* * *

W tamtych rekolekcjach w Alacuás
uczestniczyła także inna dziewczyna.
Nazywała się Encarnación Ortega i
sama dobrze nie wiedziała, co
skłoniło ją do tego, by dać się
zamknąć w tym miejscu na kilka dni.
Być może ciekawość, by poznać
osobę prowadzącego rekolekcję,
autora Drogi, książki, którą miała
świeżo w pamięci? Jej brat, który
przychodził do Klitki, akademika na
ulicy Samaniego w Walencji, poprosił



ją, aby przy okazji pozdrowiła Ojca.
Encarnita nie była do tego
przekonana, bo co właściwie miałaby
mu powiedzieć?

Pierwszego dnia rekolekcji
uczestniczki zebrały się w kaplicy,
czekając na księdza. To właśnie
wtedy – jak opowiada Encarnita – jej
dusza została do głębi poruszona
przez osobę założyciela Dzieła: «Jego
skupienie, pełne naturalności, to, jak
przyklęknął przed tabernakulum i
sposób, w jaki zagłębił nas w
modlitwie przygotowawczej do
medytacji, zachęcając nas do tego,
byśmy były świadome, że Pan jest
tam, że nas widzi, że nas słyszy,
sprawiły, że natychmiast
zapomniałam, że chcę posłuchać
wielkiego kaznodziei i zamiast tego
chciałam słuchać Boga i być hojną
względem Niego. Przezwyciężyłam
opory i – jako osoba dobrze
wychowana – poszłam przywitać się
z Ojcem»[232].



Po krótkim wstępie don Josemaría
wytłumaczył jej w skrócie, czym jest
Dzieło: poszukiwaniem uświęcenia w
pracy, życiem kontemplacyjnym i
apostolskim na ulicy, synostwem
Bożym... Także i ta dziewczyna
wpadła wewnętrznie w panikę,
oszołomiona tym, co tłumaczył jej
ksiądz. Była świadoma, że chodzi o
coś cudownego i jednocześnie
przestraszona, że Bóg mógłby od niej
zażądać wszystkiego. Postanowiła
nie spotykać się już więcej z tym
księdzem. «Mimo tego postanowienia
– opowiada – nie mogłam spać i
prawie nic jeść. Wiedziałam, że Bóg
potrzebuje mężnych kobiet, aby
czynić swoje Dzieło na ziemi. I nie
wiedziałam, dlaczego ja właśnie
dowiedziałam się o tym za
pośrednictwem jego założyciela... Ta
myśl stale we mnie żyła»[233].

Od tej chwili starała się «oddalić się
od Bożego wołania». Gdy zamykała
się w pokoju, czuła potrzebę bycia na



świeżym powietrzu. Wychodziła, by
przejść się po klasztornym ogrodzie
pomarańczowym, ale ta myśl nie
opuszczała jej. Wszystko na nic. Nie
mogła także w kaplicy skryć się
przed przenikliwymi słowami
księdza, które, niczym igły wbijały
się jej w mózg.

Pewnego dnia, podczas rozmyślań
nad Męką Pańską, kapłan ożywiał
towarzyszące jej wydarzenia.
Opisywał scenę w Ogrodzie
Oliwnym, modlitwę Jezusa
przenikniętą odczuciami samotności
i opuszczenia. Cały spowity w
niegodziwości ludzi i straszliwe zło
grzechu. Pod dręczącym ciężarem
tego, co miało nastąpić, zlewał się
krwawym potem.

Uczestniczki rekolekcji, podążając za
słowami kapłana, śledziły kroki
Jezusa, jak wspomina Encarnita:
«Potem powiedział nam: Wszystko to
cierpiał dla ciebie. A ty, jeżeli już nie



chcesz zrobić tego, o co cię prosi,
przynajmniej miej na tyle odwagi, by
spojrzeć na Najświętszy Sakrament i
powiedzieć Mu: nie chce mi się zrobić
tego, o co mnie prosisz!

Następnie opisał nam biczowanie, z
taką siłą, że wydawało nam się, że
jesteśmy jego naocznymi świadkami.
Potem cierniem ukoronowanie.
Potem krzyż na barkach. Potem
każde z cierpień Męki... Po każdym z
nich powtarzał: Wszystko to cierpiał
dla ciebie. Bądź przynajmniej
odważny i powiedz Mu, nie chce ci się
zrobić tego, o co cię prosi!

Po zakończeniu medytacji, kiedy
próbowałam sformułować
postanowienia, ktoś dotknął mego
ramienia i powiedział: – Woła cię
Don Josemaría»[234].

Kapłan nie musiał o nic pytać.
Encarnita pierwsza powiedziała mu,
że jest gotowa na wszystko. Ojciec
zaczął wówczas mówić o



trudnościach. Życie, które ją czeka
będzie ciężkie. Ubóstwo wielkie.
Odrzucenie własnych chęci, zupełne.
I powinna być nawet gotowa
wyjechać z kraju i uświęcać się w
pracy, dbając heroicznie nawet o
najdrobniejsze szczegóły swych
codziennych zajęć.

* * *

W pierwszym tygodniu sierpnia 1940
roku don Josemaría przebywał w
Leon, prowadząc rekolekcje dla kleru
tamtejszej diecezji. Jego przyjaciel,
don Eliodoro, proboszcz z San Juan
de Renueva, znał pewną młodą
dziewczynę, Nisę (Narcisę González
Guzmán), która spowiadała się u
niego. Była to dziewczyna
wysportowana, uczyła się języków
obcych i lubiła się dobrze ubierać.
Czy zrozumiałaby Dzieło? Proboszcz
powiedział jej, że autor Drogi,
książki, którą Nisa przeczytała z
przyjemnością, jest w Leon. Nisa



ożywiła się i don Eliodoro wyznaczył
spotkanie.

W pewien sierpniowy dzień, przed
południem, młoda kobieta
przechodziła przez patio pałacu
biskupiego. Weszła na pierwsze
piętro i w jednej z ogromnych sal
czekała dość zdenerwowana. Nagle
zjawił się ksiądz średniej postury,
może raczej wysoki, o serdecznym
wyglądzie. Skierował się ku niej i od
razu, gdy tylko się zbliżył, zadał jej
pytanie, które ją zupełnie zbiło z
tropu:

– Moja córko, czy bardzo kochasz
naszego Pana?

– «No tak, nie wiem...» -
odpowiedziała Nisa, zawahawszy
się[235].

Potem ksiądz przystąpił do rzeczy. W
kilku słowach – jasnych i
obrazowych – nakreślił jej obraz
Dzieła. W czasie, gdy z uwagą



słuchała o życiu wewnętrznym i
apostolstwie, wyrzeczeniu i
posłuszeństwie, Nisa martwiła się,
czy nie przesadziła i czy jej biała
suknia i porzeczkowo czerwony
żakiet nie są zbyt wyzywające w tym
surowym kościelnym salonie.
Nieświadomie postawiła pytanie o
sposób ubierania się. Kapłan
natychmiast pojął bieg jej myśli. Nie
musiała się obawiać, wyjaśnił jej, nie
bez uśmiechu: może nosić co chce,
pod warunkiem, że nie będzie
wyglądać jak strach na wróble[236].

W końcu jej reakcja nie różniła się od
reakcji Enriki czy Encarnity. Jednak
Ojciec nie dał się zbyć milczeniem,
ani pierwszymi negatywnymi
odpowiedziami. Był w
nadprzyrodzony sposób uparty i
nadal modlił się i umartwiał za te
kobiety. «Rozmowa z Ojcem –
twierdzi Nisa – zrobiła na mnie
ogromne wrażenie, wydawało mi się
to ambitnym przedsięwzięciem,



któremu jednak w owej chwili nie
byłam gotowa się poświęcić. Po
wyjściu z pałacu biskupiego
pomyślałam: To jest cudowne,
mogłoby być dla mnie, ale nie czuję
się na siłach [...].

Mam zupełną pewność, że Ojciec się
za mnie modlił i potraktował mnie
tak, jak to odpowiadało mojemu
sposobowi bycia: nie powiedział do
mnie już ani słowa. Nadal czytałam 
Drogę, której nauczyłam się niemal
na pamięć. Za każdym razem, gdy
czytałam jeden z jej punktów coś
mnie poruszało, coś prowadziło do
dojrzewania we mnie Miłości Boga, o
której powiedział mi po raz pierwszy
Ojciec, która mnie doprowadziła do
odpowiedzi na powołanie»[237].

W kwietniu 1941 roku Nisa pojechała
do Madrytu i w domu na Diego de
León poprosiła Ojca o przyjęcie do
Opus Dei.

* * *



Po dziesięciu latach, jakie minęły od
chwili rozpoczęcia pracy z kobietami,
don Josemaría dopiero ruszał z
miejsca, z energią i entuzjazmem, jak
za pierwszym razem. Z góry
wiedział, że rozwój Dzieła, z racji
pochodzenia – od Boga, wymagał
logiki bardzo różnej od tej, którą
kierują się przedsięwzięcia ludzkie.
Wnioski z tej lekcji, którą zdążył już
przerobić bardzo gruntownie
stosował też do powołania
pierwszych kobiet:

Logika Boża, córki i synowie moi,
często nie jest taka sama jak smutna i
uboga logika ludzi. Dlatego
napotykamy przeszkody, wewnętrzne
i zewnętrzne, aby miłować i wypełniać
Najświętszą Wolę Pana. Dlatego też
pierwsze powołania – i od czasu do
czasu będzie to się jeszcze zdarzać – 
kosztowały wiele, ponieważ uczeń nie
znaczy więcej od Mistrza[238].



Pod ciągłym i zdradzieckim ogniem
kalumnii założyciel musiał dbać o
tysiące spraw poza kiełkującym
apostolstwem kobiet. Don Josemaría
przekazał im ducha Opus Dei w ciągu
kilku miesięcy, począwszy od
sierpnia 1941 roku, gdy poprowadził
dla swoich córek rekolekcje na Diego
de León, aż do chwili, gdy mogły one
uruchomić ośrodek dla dalszej
ekspansji apostolskiej. Ojciec –
niezmordowany, optymistycznie
nastawiony i ojcowski – starał się
odnowić ich marzenia i podtrzymać
ich nadzieje. W październiku pisał do
córek z Madrytu:

Niech Jezus zachowa moje córki!

Wszystko, co jest wartościowe,
kosztuje. A Pan ostatnimi czasy
sprawia to, żebyście zakosztowały w
drobnych przeciwnościach. Ale już
zbliżamy się do końca[239].

Nisa wróciła do Leonu, czekając na
otwarcie ośrodka. Z Madrytu pisano



do niej co osiem dni, czasami nawet
pisał sam Ojciec:

Być może byłoby dobrze – pisał w
listopadzie 1941 roku – żebyś
przyjechała, zanim będzie gotowy ten
dom, aby pomóc go urządzić. Chociaż
urządzenie będzie bardzo skromne. 
Dobrze by było, żebyś powiedziała mi,
czy będziesz w stanie przyjechać na
wszelki wypadek.

Sama módl się dużo i czyń tak, by inni
się modlili: dzięki modlitwie idziemy
tam, dokąd trzeba iść. Najświętszej
Panience od Drogi* polecaj swoją
drogę i drogi nas wszystkich. Miej
zawsze dobry humor[240].

Mijały miesiące, a domu wciąż nie
było. Don Josemaríi brakowało domu
i potrzebował ludzi, ponieważ w
Dziele było bardzo mało kobiet.

Znaleźli w końcu odpowiedni dom i
zajęli go w pierwszych dniach lipca
1942 roku. Była to willa na ulicy



Jorge Manrique, pod numerem 19.,
na osiedlu Viso. Miała dwa piętra,
piwnicę i ogród. Pokoje nie były
umeblowane, stały całkiem puste.
Don Josemaría akurat prowadził
rekolekcje w Segowii, ale nie
zapominał o nich[241]. I jak tylko
wrócił z Segowii, zajął się wpajaniem
w dusze tych kobiet pierwszych rad.
A więc: wierne i z wielką miłością
wypełnianie norm pobożności oraz
obowiązków rodzinnych i
zawodowych; wizja nadprzyrodzona
wszystkich spraw; całkowita
szczerość.

Uczył je, że na dyrektorkę domu
powinny patrzeć w sposób
nadprzyrodzony, ufając, że
reprezentuje ona Boga, nie
zatrzymując się nad rozważaniem jej
warunków i zdolności, wieku i
charakteru. Nie powinno się im
przytrafić to, co pewnemu
wieśniakowi, który nie chciał się
modlić do jednego ze świętych z



kościoła w jego wiosce, ponieważ
widział jak rzeźbiono jego wizerunek
z drzewa czereśniowego. – Znałem
go, jak był jeszcze drzewem! –
tłumaczył się[242].

Powinny być przezroczyste. Zupełnie
szczere. Dziko szczere; ale nie
szczerze dzikie – radził im. (Szczerość
była cnotą, której znaczenie
podkreślał założyciel Dzieła). W
ciągu kilku dni nadeszły meble do
gabinetu dyrekcji: kanapa, stół, półka
na książki... Stół był jeszcze
nieużywany, gdy wywrócił się
kałamarz i trwale zaplamił blat
atramentem. Nie chciały sprawić
przykrości Ojcu, ale szczerze
opowiedziały mu, co się stało.

Prawie nic nie widać – skomentował
don Josemaría i pełen optymizmu
przeszedł do porządku dziennego
nad paskudną plamą. – Nie interesuje
mnie to, czy zniszczycie stoły:
najwyżej je naprawimy. Obchodzi



mnie, byście były zawsze bardzo
szczere[243].

Ojciec stale o nich myślał. Modlił się
za nie. Jeszcze bardziej – jeśli to w
ogóle możliwe – gdy wyjeżdżał. W
ten sposób, na przykład, pisał z
Pampeluny w lecie 1942 roku:

Niech Jezus błogosławi moim córkom
i niech mi je zachowa.

Po wielokroć w ciągu dnia modlę się
za Was. Pan stale spogląda na ten
domek, z którego powinny wyjść tak
wielkie rzeczy dla Jego chwały[244].

W tym maleńkim ośrodku kobiet na
ulicy Jorge Manrique znajdował się
zarodek połowy Dzieła. Nie tyle
według liczby, co według nadziei na
przyszły owoc, jak pisał założyciel
Opus Dei w Drodze:

Nie sądź według małości początków;
kiedyś zwrócono mi uwagę, że nie ma
różnicy między nasionami, z których



wyrosną jednoroczne rośliny albo
stuletnie drzewa[245].

Dzięki ich wierności łasce Boga i
duchowi Dzieła ta garstka kobiet
zwielokrotni się, aż stanie się gęstym
i rozłożystym drzewem w Kościele.
Od czasu do czasu, aby dodać ducha
swoim córkom, założyciel pokazywał
im, jak rozwinie się Dzieło, gdy
będzie się rozwijać w myśl Bożego
planu wzrostu. Ojciec zwykł
podkreślać, wielkość i heroizm
rzeczy małych, najdrobniejszych
codziennych zajęć, czynionych z
wielką miłością. Zwykle Ojciec prosił
swoje dzieci o wytrwałość w
doprowadzaniu do końca rzeczy
codziennych, z pozoru szarych i
pozbawionych blasku. Ale czasami
ożywiał wyobraźnię swoich córek,
rozszerzając perspektywy i opisując
im powszechność i różnorodność
apostolstwa Dzieła.



Pewnego listopadowego wieczoru
1942 roku pojawił się przy ulicy Jorge
Manrique i spotkał się w bibliotece z
trzema kobietami, które akurat były
w domu. Encarnita Ortega tak
opowiada o tym zdarzeniu: «Na stole
rozłożył obrazek przedstawiający
rozmaite prace, które sekcja żeńska
Opus Dei miała prowadzić w świecie.
Samo podążanie za słowami Ojca,
który nam to tłumaczył ożywiony,
przyprawiało o zawrót głowy: szkoły
rolnicze dla wieśniaczek; rozmaite
domy przysposobienia zawodowego
dla kobiet; akademiki dla studentek;
działalność w sferze mody; domy
opieki nad matką w różnych
miastach świata; objazdowe
biblioteki, w których znalazłyby się
lektury zdrowe i formacyjne, które
docierałyby do najbardziej
oddalonych miejsc; księgarnie... I
[...], składając powoli tę kartkę,
powiedział: – Mogą być na to dwie
reakcje: jedna to myśl, że jest to coś
bardzo pięknego, ale chimerycznego,



nie do zrealizowania. I druga –
zaufania Panu, że jeśli nas prosi o to
wszystko, pomoże nam to wcielić w
życie. Mam nadzieję, że Wasza będzie
ta druga »[246].

Takie były marzenia i przyszłość.
Rzeczywistość, natomiast, była
bardzo prozaiczna. Składały się na
nią głód i zmęczenie, pełna była
niedostatków i biedy. Pewnego dnia,
mówiąc swoim córkom o biedzie,
don Josemaría zszedł wraz z nimi do
kuchni przy Jorge Manrique, by
obejrzeć znajdujące się tam
instalacje. Musiały uważać na
zdrowie, ponieważ zachorować z
własnej winy, byłoby wielkim
brakiem ducha ubóstwa. A don
Josemaría pouczał je, żeby, nawet
gdy chodzi o jedzenie, nigdy nie
traciły zupełnego zaufania do
naszego Ojca – Boga[247].

Zachowanie właściwe Ojcu polegało
na tym, by zniknąć nie zwracając na



siebie uwagi, nie pozwolić, by mu
służono i zawsze dbać o innych,
zmniejszać cierpienia i trudności za
pomocą sporej porcji dobrego
humoru. Na przykład, bardzo
nieliczne są pisemne wzmianki o
jego dolegliwościach fizycznych.
Zdawał się przechodzić nad tym do
porządku dziennego, by nie budzić u
swoich dzieci podejrzeń, że jest
chory i nie przysparzać im cierpień.
Objawy wskazywały jednak, że wraz
z nadejściem pierwszych deszczy lub
pierwszych mrozów miał okresowe
ataki reumatyzmu. W liście z Léridy,
z 14 października 1941 roku, pisał do
swoich synów w Madrycie: Nadal
biorę tabletki, ponieważ jeszcze
trochę mnie męczy reumatyzm. Ot,
zgrzybiały starzec. Módlcie się dużo
za biednego grubasa. Błogosławię
Was. Mariano[248].

Rok później, w listopadzie 1942 roku,
prowadził rekolekcje w klasztorze
Parral w Segowii. Wyznaczono mu



celę sąsiadującą przez ścianę z
tabernakulum, a z drugiej strony w
niecałe dwa metry od łóżka z
grobowcem dwu zakonnic
hieronimitek. Umieścili mnie między
Życiem i śmiercią – mówił do swoich
synów. I jakby tłumacząc się, że nie
może zachować reżimu nakazanego
przez lekarzy, pisze: Tutaj nie mogę
trzymać się diety: jem tylko chleb,
kartofle, mleko i coś z jarzyn. Inaczej
nie wypada wobec pokutnego życia
tych świętych[249].

Skrupulatne badanie danych oraz
niektórych świadectw z tego okresu,
potwierdza, że reumatyzm i inne
dolegliwości fizyczne, którym
podlegał, były o wiele poważniejsze
niż wówczas sądzono. A gdy mu
mówiono na temat jego chorób,
odpowiadał zwykle: Na coś trzeba
chorować[250]. Robił wszystko, co
możliwe, żeby zbagatelizować
objawy swych niedomagań i nie
nadawać im nadmiernego znaczenia.



Na jesieni i zimą 1942 roku
wychodził wczesnym rankiem z
domu przy Diego de León, aby
odprawić mszę na Jorge Manrique.
Podczas modlitwy, która poprzedzała
mszę, jego córki mogły obserwować
część ulicy nie ruszając się z kaplicy.
Ulica Jorge Manrique znajdowała się
cała na pochyłości; opadała, jeśli się
podążało od strony ulicy Serrano i
wznosiła się, gdy się szło od
Castellany. Kiedy zbliżała się godzina
mszy świętej, od czasu do czasu
podnosiły wzrok, by spojrzeć w jedno
z okien, czy nie zbliża się Ojciec, aby
nie musiał czekać przy drzwiach.

I rzeczywiście don Josemaría
pojawiał się, niezmiennie owinięty w
swoją pelerynę, utykając z powodu
reumatyzmu. W miarę, jak zbliżał się
do domu, jego krok stawał się
normalniejszy. Po domu i podczas
mszy poruszał się z wielką swobodą.
Poza domem, gdy wspinał się lub
schodził, gdy tylko uznawał, że



znalazł się już poza zasięgiem ich
wzroku, znowu utykał, aby
ograniczyć ból.

Pokonanie odległości z Diego de León
na Jorge Manrique oznaczało sporą
wędrówkę, w czasach, gdy strefa ta
nie była w pełni zurbanizowana, a
nawierzchnia bardzo nierówna. Don
Josemaría, nie wiemy jak często,
szedł w jedną i drugą stronę na
piechotę. Czasami jechał tramwajem,
ponieważ zdarzało mu się prosić
swoje córki, by dały mu pesetę na
powrót do domu[251].

[1]Apuntes, nr 1872, z 14 VI 1948.

[2]Apuntes, nr 381, z 8 XI 1931.
Zacytowane zdanie pochodzi z
notatki dokonanej ex post, w chwili,
gdy jeszcze raz przeczytał ten punkt;
por. Álvaro z Portillo, Sum. 590, 591.



[3] Apuntes, nr 1596; por. Felisa
Alcolea Millana, RHF, T 05827, s. 6;
Siostra Ramona Sánchez Elvira, RHF.
T 05828 oraz José López Ortiz, Sum.
5289.

* (łac.) Święta Maryjo, Nadziejo
nasza, Służebnico Pańska, módl się
za nami – przyp. tłum.

[4] RHF, AVF 0057, z 20 IV 1939 oraz
María Dolores Fisac Serna, RHF, T
04956, s. 1-2.

[5] List do Maríi Dolores Fisac Serny
z Madrytu, w: EF-390619 1.

[6] Droga, nr 557 oraz María Dolores
Fisac Serna, RHF, T 04956, s. 4.

[7] Ibidem, s. 4.

[8] Apuntes, nr 1607, z 25 XI 1939.

[9] List do Maríi Dolores Fisac Serny
z Madrytu, w: EF-400122 3.



[10] List do Maríi Dolores Fisac Serny
z Madrytu, w: EF-400214 1.

[11] List do Maríi Dolores Fisac Serny
z Madrytu, w: EF-400306 1. W
tydzień później don Josemaría mógł
jej w końcu przekazać informacje o
życiu aktywnym: Mam nadzieję, że
wkrótce Pan urządzi wszystko w ten
sposób, że będziesz mogła pracować
tak, jak tego pragniesz (List z
Madrytu, w: EF-400314 1).

[12] Apuntes, nr 1610.

[13] List do Maríi Dolores Fisac Serny
z Madrytu, w: EF-400510 1.

* (łac.) Chwała Bogu – przyp. tłum.

[14] Apuntes, nr 1612.

[15] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T 04956, s. 6. Por. Álvaro z Portillo, 
Sum. 597.

[16] Por. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T 04678/1, s. 106.



[17] Apuntes, nr 1624. Casimiro
Morcillo był kapłanem, którego don
Josemaría spotkał pewnego dnia o
świcie w 1929 roku w Madrycie i
którego poprosił o modlitwy w
intencji osobistej. Przebywał w
Burgos podczas wojny domowej. Don
Leopoldo pracował wówczas nad
reorganizacją diecezji madryckiej,
posługując się don Francisco
Moránem oraz don Casimiro Morcillo
jako wikariuszami (por. José Luis
Alfaya Camacho, op. cit., rozdział «La
diócesis en el exilio», s. 197-247).

W 1938 roku don Casimiro został
mianowany Wikariuszem
Generalnym, a w 1943 roku
biskupem pomocniczym Madrytu. W
roku 1955 został arcybiskupem
Saragossy. Zmarł jako arcybiskup
Madrid-Alcalá.

[18] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T 04956, s. 6.



[19] Santiago Escrivá de Balaguer,
RHF, T 07921, s. 2.

[20] Ibidem, s. 31.

[21] Ramona Sánchez Elvira, RHF, T
05828, s. 5.

[22] Santiago Escrivá de Balaguer,
RHF, T 07921, s. 31.

[23] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T 04956/2, s. 4.

[24] Ibidem, s. 5.

[25] AGP, P01 1978, s. 1099.

[26] Z listu z sierpnia 1940 pochodzi
następujący cytat, w którym don
Josemaría pyta, nieco zdziwiony, o
zdrowie swojej matki: O co chodzi z
tym krwotokiem, który miała babcia?
Powiedziała mi o tym sama przez
telefon i nie zrozumiałem zbyt dobrze
(List do swoich synów z Madrid z
León, w: EF-400806 1). Nie



znaleźliśmy śladu tego zdarzenia
nigdzie indziej.

[27] Jak się ma babcia? – pyta don
Josemaría w liście z 14 kwietnia (list
do jego synów w Madrycie z Vitorii,
w: EF-410414 2). Por. także: Francisco
Botella Raduán, RHF, T 00159/1, s.
111. Do tego dodaje doktor Juan
Jiménez Vargas: «Ważne jest, by
zaznaczyć, że Ojciec wyjechał z
Madrytu, by poprowadzić rekolekcje
dla księży w Léridzie, ponieważ
lekarze– Alfredo Carrato i ja –
zapewniliśmy go, że nie trzeba się
obawiać pogorszenia stanu jego
matki, której choroba w oczywisty
sposób, nie wyglądała na śmiertelną.
Nasz Ojciec nie był zbyt przekonany,
ale pojechał z powodu zapewnień,
jakich udzielili mu lekarze» (RHF, T
04152 VIII, s. 22).

[28] Por. Laureano Castán Lacoma,
w: Testimonios..., s. 105-107.

[29] Por. list z 8 VIII 1956, nr 45.



[30] Ibidem. Don Josemaría, mimo
tego, co mówili lekarze, miał
wrażenie, że «stan jego matki był
poważny» (Juan Jiménez Vargas, 
Sum. 6713).

[31] List do bpa Casimiro Morcillo
Gonzáleza, z Léridy, w: EF-410420 1.

[32] Santiago Escrivá de Balaguer,
RHF, T 07921, s. 32.

* (łac.) Niech się stanie, niech się
spełni, niech będzie pochwalona
najsprawiedliwsza i najukochańsza
wola Boża wobec wszystkiego. Amen.
Amen – przyp. tłum.

[33] List z 8 VII 1956, nr 45.

** (łac.) Ciebie Boga [wysławiamy].
[Tytuł dziękczynnego hymnu
kościelnego] – przyp. tłum.

[34] Na ten temat por. Álvaro z
Portillo, Sum. 518 oraz list
dziękczynny do Juana Antonio



Cremadesa Royo z Madrytu, w:
EF-410430 1.

[35] María Dolores Fisac Serna, RHF,
T 04956/2, s. 8.

* (łac.) Przy nie pogrzebanym ciele –
przyp. tłum.

[36] Por. Santiago Escrivá de
Balaguer, RHF, T 07921, s. 32. Akt
zgonu znajduje się w Rejestrze
Cywilnym w Madrycie, Sekcja 3ª,
Tom 218, s. 301.

* q.e.g.e.: que en gloria esté – (hiszp.)
Niech odpoczywa w chwale – przyp.
tłum.

[37] List do José Ibáñeza Martína z
Madrytu, w: EF-410430 2. W innym
liście napisał: Moja matka pomagała
mi bardzo w mojej skromnej pracy
kapłańskiej. Tym bardziej to rozstanie
jest cięższe... i bardziej pocieszające,
bo Bóg, nasz Pan, już udzielił jej swej
nagrody. Nie przestawaj modlić się za



nią (List do Isidora Martína
Martíneza z Madrytu, w: EF-410430
3).

[38] Por. „Śmierć don Josego”, w
rozdziale III tomu I, s. 203 i n.

[39] José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T 04678/1, s. 21.

[40] List do jego synów z Madrytu, w:
EF-410420 2.

[41] Ks. Manuel María Vergés i
Furnells, SJ (1886-1956) był
dyrektorem Sodalicji Niepokalanego
Poczęcia NMP oraz Św. Ludwika
Gonzagi z Barcelony od 1923 roku
przez trzydzieści następnych lat. Był
przełożonym domu Sodalicji
Mariańskich. Por. Frederic Udina i
Martorell, El Pare Vergés, S.I., Apòstol
de la Joventut. La Congregació de la
Immaculada, 1923-1953, Barcelona
1995 oraz folder jubileuszowy
wydany z okazji stulecia urodzin ks.
Vergésa (1886 1986), Barcelona 1986.



[42] Por. Rafael Escolá Gil, RHF, T
04837, s. 8 oraz Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195.

[43] Ibidem.

[44] List do swoich synów z
Barcelona z Madrytu, w: EF-401115 1.

[45] List do swoich synów z
Barcelona z Madrytu, w: EF-401200 2.

[46] Por. Alfonso Balcells Gorina,
RHF, T 00158, s. 6 oraz Santiago
Balcells Gorina, RHF, T 07025, s. 13.
Alfonso poznał założyciela Opus Dei
w 1938, kiedy ten odwiedził na
froncie pod Teruelem, Juana
Jiméneza Vargasa, który przedstawił
go don Josemaríi. Potem we
wrześniu 1939 uczestniczył w
rekolekcjach prowadzonych przez
księdza w Burjasot; jednak nie
poprosił o przyjęcie do Dzieła aż do
stycznia 1943.



[47] Santiago Balcells Gorina, RHF, T
07025, s. 8 10. Na temat „świętego
przymusu”, „świętej
nieustępliwości”, „świetego
bezwstydu”, por. Droga, nr 44, 387 -
391, 396, 398, 399 oraz
odpowiadające im przypisy z
wydania krytyczno-historycznego
przygotowanego przez Pedra
Rodrígueza (Rialp, Madrid 2002).

* (łac.) [Nadchodzi godzina, w której
każdy, kto was zabije] będzie sądził,
że oddaje cześć Bogu [J 16, 2] – przyp.
tłum.

[48] Ibidem. Por. Juan Bautista
Torelló Barenys, Sum. 5195.

[49] Alfonso Balcells Gorina, RHF, T
00158, s. 6.

[50] Por. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195; Rafael Escolá Gil,
RHF, T 04837, s. 9. Na temat
oszczerstw dotyczących krzyża w
kaplicy José Luis Múzquiz de Miguel



wspomina, że «w „Palau” w
Barcelonie znajdował się prosty
drewniany krzyż w pokoju, gdzie
później umieszczono kaplicę. Jedna z
rozpowszechnianych wówczas
kalumnii była taka, że „krzyżujemy
się na pustym krzyżu”. Kiedy
rozmawiałem w wiele lat później z
Bartolomé Roigiem, wspominał, że
pierwsza informacja, jaką usłyszał
na temat Dzieła w Barcelonie, została
mu przekazana przez
zaprzyjaźnionych studentów, którzy
twierdzili że „na ulicy Balmes są
studenci, którzy oddają się jakimś
krwawym kultom na pustym
krzyżu”. Gdy Ojciec się zorientował,
nakazał, by zdjąć ten krzyż –
zatrzymać go na później lub dać do
innej kaplicy – i żeby powiesić
mniejszy: W ten sposób nie będą
mogli powiedzieć – dodał żartobliwie
– że się krzyżujemy, bo byśmy się nie
zmieścili» (RHF, T 04678/1, s. 110).



[51] List do Emiliano Amanna
Amanna z Madrytu, w: EF-410114 1.

[52] Por. RHF, D-15713.

[53] José María Bueno Monreal, w: 
Testimonios..., s.39-40. Formuła
prawna Pobożnego Stowarzyszenia
nie zamykała drogi do przyszłego
rozwoju prawnego formy Dzieła.
Poza tym fakt, że chodziło o prostą
aprobatę, a nie o erekcję, «czynił
bardziej widocznym prowizoryczny
charakter decyzji oraz to, że
pozostała otwarta kwestia przyszłych
rozwiązań, osiągając równocześnie
skutki praktyczne, jakie niosła ze
sobą dla Opus Dei ta interwencja
władzy kościelnej, tj. publiczne
uznanie jego istnienia ze strony
biskupa diecezji, okazanie aprobaty i
wsparcia hierarchii oraz ogłoszenie,
że jeśli chodzi o swą naturę, cele i
normy funkcjonowania, nie ma w
nim nic sprzecznego z doktryną



Kościoła» (Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., s. 100).

[54] Nota z 19 III 1941, w: RHF,
D-15402. Przy tej samej okazji ksiądz
biskup wręczył don Josemaríi kopię
prośby wysłanej do Rzymu, z prośbą
o pozwolenie na przenośny ołtarz w
celu odprawiania mszy świętej dla
młodzieży akademickiej w trakcie
rekolekcji, dni skupienia i innych
spotkań. Przed przekazaniem kopii
podpisał ją następującymi słowy:
«Prośbę, którą zredagowałem,
wniosłem i poleciłem osobiście w
Rzymie w maju 1940 roku. Leopoldo,
b[isku]p M[adyrytu]-A[lcalá]».
Wręczając mu ten dokument rzekł:
«Gdybym umarł, proszę zachować
ten dokument w swoim archiwum,
bo jest to ostateczny dowód tego, jak
bardzo liczył się ksiądz w swej pracy
i towarzyszącej jej dyskrecji, ze
swym biskupem» (Ibidem oraz RHF,
D-15714 1).



Zob. tekst „Regulaminu” („Regulae”)
przedstawionego wraz z prośbą o
aprobatę, w: Amadeo de Fuenmayor
i in., op. cit., Aneks Dokumentalny 5,
s. 511 513.

[55] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410320 1.

[56] Kiedy wieczorem Ojciec
odmawiał Preces Dzieła wraz ze
swymi synami, trzykrotnie
zaintonował „Oremus et pro Antistite
nostro Leopoldo” [(łac.) Módlmy się
za naszego biskupa Leopolda –
przyp. tłum.] oraz tego samego dnia
wysłał do don Eliodora Gila Rivery
list z informacją o aprobacie. Por.
Álvaro z Portillo, Sum. 551; José Luis
Múzquiz de Miguel, Sum. 5843; list do
don Eliodora Gila Rivery z Madrytu,
w: EF-410324 1. Na temat prostego
telegramu informującego o
aprobacie: Santiago Balcells Gorina,
RHF, T 07025, s. 18 oraz Laureano
López Rodó, RHF, T 04696, s. 8.



[57] Były to dwa dekrety: jeden z
aprobatą dla Opus Dei i drugi na
temat ochrony przedstawionych
dokumentów. Oto ich teksty:

«Zapoznawszy się z przedstawioną
mi prośbą D. José Maríi Escrivy de
Balaguera, i po odpowiednim
zbadaniu Regulaminu, Statutu, 
Przepisów porządkowych, Zwyczajów
i Ceremoniału Opus Dei, założonego
przez tegoż księdza i otoczonego
życzliwością naszą oraz naszego
Wikariusza Generalnego od 1928
roku, postanowiliśmy udzielić
aprobaty i niniejszym aprobujemy
kanonicznie poprzez niniejszy dekret
Opus Dei jako Pobożnego
Stowarzyszenia, na mocy Kanonu
708 obowiązującego K[odeksu]
P[rawa] K[anonicznego] oraz
prosimy Boga, Naszego Pana, za
wstawiennictwem Świętego Józefa, w
którego święto mamy szczęście
wydawać kanoniczną aprobatę dla
tak istotnego i pełnego zapału



przedsięwzięcia, by nie zmarnował
się żaden z wielkich owoców, którego
się po nim spodziewamy. Dla
ochrony egzemplarza Regulaminu
etc., zostanie wypełnione to, co
stanowimy osobnym dekretem.

Madryt, 19 marca 1941

L + S / Leopoldo, biskup Madrid-
Alcalá».

Oraz dekret na temat ochrony
dokumentów:

«Opus Dei, Pobożne Stowarzyszenie,
które z dzisiejszym dniem zyskuje
aprobatę kanoniczną, zostało
założone za naszą zgodą i
błogosławieństwem w roku 1928.
Mając na względzie stosowną
dyskrecję, którą dla większej chwały
Bożej oraz większej skuteczności
Dzieła należy zachować,
postanawiamy, by egzemplarze jego 
Regulaminu, Statutu, Przepisów
porządkowych, Zwyczajów, Ducha i 



Ceremoniału przechowywano w
naszym Tajnym Archiwum.

Madryt, 19 marca, święto
czcigodnego Świętego Józefa 1941
roku.

L + S / Leopoldo, biskup Madrid-
Alcalá».

Dekrety te, które przechowywano w
Tajnym Archiwum Kurii Biskupiej w
Madrycie, tak jak zwykle czyniono z
tego rodzaju dokumentami, zostały
opublikowane w pracy Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 6 i 7, s. 514, 515.

[58] Nota z 25 III 1941, w: RHF,
D-30002.

[59] Por. Álvaro z Portillo, Sum. 551
oraz Javier Echevarría, Sum. 2151 y
2152.

[60] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
12. Zachowała się karteczka, na



której don Josemaría opisał pokrótce
to natchnienie jeszcze tego samego
dnia, 6 kwietnia 1941 r.: AGP, Sekcja
L.1, Leg. 16. Por. także Álvaro z
Portillo, Sum. 551.

[61] Relacja na temat rozmowy
założyciela Opus Dei z bp.
Leopoldem Eijo y Garayem (8 IV
1941); w: RHF, D-30003. Dzieło
zyskało aprobatę, ale nie zostało
erygowane jako Pobożne
Stowarzyszenie. Kodeks Prawa
Kanonicznego z 1917 roku, kanon
686, stanowił, że: «Nie uznaje się w
Kościele żadnego stowarzyszenia,
które nie zostało erygowane, a
przynajmniej zaaprobowane przez
prawowitą władzę kościelną».
Pobożne Stowarzyszenie, w
odróżnieniu od innych zrzeszeń, np.
Bractw, mogło być albo erygowane
(to jest, formalnie ukonstytuowane
jako osoba prawna) albo po prostu
zaaprobowane, w którym to
przypadku akt prawny wydany przez



władze kościelną «nie konstytuuje
stowarzyszenia jako osoby prawnej,
lecz uznaje jego prawo do istnienia i
zdolność do uzyskiwania łask
duchowych, a zwłaszcza
odpustów» (kanon 708). Na ten
temat: Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., s. 100.

* (łac.) Radość i pokój – przyp. tłum.

[62] List do jego synów w Madrycie z
Léridy, w: EF-410420 2.

[63] W liście z 12 maja do synów w
Walencji wymienia starannie, jakie
powinno być ich postępowanie, jeśli
znajdą się w podobnie burzliwej
sytuacji, jak ci z Barcelony:

+ Niech Jezus błogosławi moim synom
i mi ich zachowa

Najdrożsi! Pan pozwolił, by osoby
święte, bardzo drogie mojemu sercu,
obmawiały nas i obrażały. Jeśli
przypadkiem i tam do Was dotrze



przeszywający ból prześladowania –
Boża pieczęć, która nada większej
prawdziwości przedsięwzięciom
nadprzyrodzonym –udzielam Wam
następujących wskazówek, tak
zgodnych z duchem Opus Dei: 1/ 
zawsze powinniście pozostawać do
dyspozycji władz kościelnych,
arcybiskupa i wikariusza; 2/ nie
komentujcie nigdy, wobec nikogo
spoza Dzieła wydarzeń, jeśli się one
wam przydarzą; 3/ miejcie wiele
miłości, aby nigdy – pod żadnym
pretekstem – nie padło ani jedno
słowo skierowane przeciw
prześladowcom; 4/ miejcie wiele
radości i wiele pokoju; 5/ wiele się
módlcie, dużo się uczcie i czyńcie
wiele drobnych umartwień.

Wszystko idzie bardzo dobrze. Nie
sądziłem, że Bóg tak bardzo nas
kocha. Jak dobrze zachowują się moi
synowie w Barcelonie! Niczego innego
nie oczekuję w podobnej burzliwej
sytuacji po moich synach z Walencji



Gaudium cum pace!

Kocha Was i błogosławi Wasz Ojciec

Mariano» (List do jego synów w
Walencji z Madrytu, w: EF-410512 1).

[64] Rafael Escolá Gil, RHF, T 04837,
s. 10.

[65] Por. Joan Marquès Suriñach, 
Testigos de la Fe durante la Guerra
Civil (1936 1939). Sacerdotes y laicos
cuentan sus vivencias, Girona 1994.
Świadectwo Rafaela Escoli znajduje
się na s. 31-55.

[66] RHF, D-15286.

[67] Wśród ulotek krążących po
Barcelonie dotarła do rąk don Rufina
Aldabalde anonimowa, w której
pisano dosłownie: «Wręczone przez
pewnego księdza jezuitę
przełożonemu Św. Felipa Neri w
Barcelonie 7 maja 1941». Oto jej
tekst:



«Opus Dei

Zalecenia i normy obowiązujące jego
członków

Wycofać się z kierownictwa
duchowego, ukrywając zawsze swą
przynależność do Opus.

Żaden zakonnik nie jest katolikiem. –
Nie odbywać rekolekcji. –
Doskonałość leży w nas samych. –
Nie mówić nic spowiednikowi (na
temat Opus) gdyż uważamy, że nie są
w stanie nas zrozumieć. – Uważać, że
Sodalicje nie odpowiadają potrzebom
wieku XX. – Ks. Escrivá, autor książki
“Droga” kieruje instytucją —
Powinniśmy być nieliczni i wybrani.
– Nie akceptujemy zakonów, ale kler
świecki tak. Od nieco ponad roku
funkcjonuje ta instytucja – Kard.
prymas Dr. Gomá rzekł przed
śmiercią, że Akcja Katolicka powinna
wydalać takie indywidua, które
szukają w jej szeregach członków. –
Święty upór. Święty bezwstyd. Święte



nieprzejednanie. – Jeśli gdzieś
zobaczysz pusty drewniany krzyż –
bez postaci Chrystusa, powinieneś
widzieć miejsce, w którym sam się
ukrzyżujesz».

Por. List do Mons. Leopoldo Eijo y
Garay z Madrytu, w: EF-410514 1.

[68] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr 8.

* (łac.) weseli nadzieją [por. Rz 12,
12] – przyp. tłum.

** (łac.) Cierpliwi w ucisku [por. Rz
12, 12] – przyp. tłum.

*** (łac.) Wytrwali w modlitwie [por.
Rz 12, 12] – przyp. tłum.

[69] List do Rafaela Termes Carreró z
Madrytu, w: EF-410502 2.

[70] List do bpa Miguela de los Santos
Díaza Gómary z Madrytu, w:
EF-410430 5.



* (łac.) Człowiek zmysłowy – przyp.
tłum.

[71] List z Madrytu, w: EF-410517 2.

[72] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
38.

* (łac.) A radości waszej nikt wam nie
zdoła odebrać (J 16,22) – przyp. tłum.

[73] List do bpa Leopoldo Eijo y
Garay z Madrytu, w: EF-410504 1.

** (łac.) Chwała Bogu – przyp. tłum.

[74] Nota z 5 V 1941; w RHF, D-30004.
31 32.

[75] List z Madrytu, w: EF-410430 4.
Na temat wcześniejszych stosunków
pomiędzy założycielem Opus Dei i ks.
Ángelem Basterrą, por. Apuntes, nr
1319, z 28 II 1936, nr 1326, z 25 III
1936, nr 1330, z 18 IV 1936, nr 1519, z
31 I 1938 oraz nr 1520, z 1 II 1938.



[76] W tym wypadku krótka
anegdota wystarcza do
zobrazowania atmosfery, jaka
wówczas panowała w kręgach
kościelnych i zakonnych. Opowiada
ją Laureano López Rodó, a jej
bohaterem jest pewien duchowny,
ksiądz Pascual Galindo, przyjaciel
José Maríi Albaredy, ten, który w
1937 roku przesłał mu do Madrytu
adresy przewodników przez
Pireneje.

«Pamiętam, że przy jakiejś okazji D.
Pascual Galindo, ksiądz
zaprzyjaźniony z Ojcem, pojechał do
Barcelony i odwiedził nas w Palau.
Namawiał nas, żebyśmy następnego
dniaposzli wysłuchać mszy, którą
będzie odprawiał w żeńskim
klasztorze znajdującym się na rogu
ulicy Diagonal i Rambla de Cataluña.
Uczestniczyliśmy w niej i przyjęliśmy
komunię świętą (co w tym czasie
było bardzo rzadkie). Przełożona i
jakaś inna zakonnica tam obecna



były bardzo „zbudowane” i zaprosiły
nas na śniadanie z D. Pascualem
Galindo. W trakcie śniadania D.
Pascual rzekł do przełożonej: „To są
właśnie ci heretycy, za których
nawrócenie Matka prosiła, bym
odprawił mszę”. Biedna zakonnica
prawie się spaliła ze wstydu. Była
przekonana, że jesteśmy jakimś
nieprzeliczonym legionem
prawdziwych heretyków, a
przekonała się, że byliśmy kilkoma
najzwyczajniejszymi w świecie
studentami, którzy nabożnie
uczestniczą we mszy i przystępują do
Komunii Świętej» (Laureano López
Rodó, RHF, T 04696, s. 5).

* Montserrat – znajduje się tam
założony w XI w. klasztor
benedyktyński wraz z sanktuarium
maryjnym. Czczona tam jest Czarna
Madonna z Monserrat – patronka
Katalonii. Klasztor jest duchowym
centrum katolicyzmu katalońskiego



oraz katalońskiego ruchu
narodowego– przyp. tłum.

[77] List Opata Koadiutora
Montserrat, dom Aurelio Maríi
Escarré, do bpa Leopolda Eijo y
Garaya, z 9 V 1941. W Archiwum
Klasztoru Montserrat
przechowywana jest korespondencja
pomiędzy opatem Aurelio Maríą
Escarré i bpem Leopoldem Eijo y
Garayem: zarówno oryginały listów
otrzymanych, jak i kopie listów
wysłanych, z wyjątkiem listu opata
do don Leopolda, z 3 XI 1941, którego
oryginał znajduje się w: RHF,
D-03545 5.

[78] O tych wydarzeniach, por.: Juan
Bautista Torelló Barenys, Sum. 5196;
Laureano López Rodó, RHF, T 04696,
s. 7; Santiago Balcells Gorina, RHF, T
07025, s. 10.

[79] Por. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195.



[80] Por. Alfonso Balcells Gorina,
RHF, T 00158, s. 8; Laureano López
Rodó, RHF, T 04696, s. 4. 24 lipca
1941 roku – wspomina José Luis
Múzquiz de Miguel – Ojciec, «po
telefonicznej rozmowie, w trakcie
której poinformowano go, że
gubernator Barcelony, za namową o.
Vergésa, chce użyć środków
przymusu przeciwko naszym,
zarządził, abyśmy natychmiast
odmówili Ojcze Nasz za tego
księdza» (por. RHF, D-15406).

[81] Por. List z 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 35; Álvaro z Portillo, Sum. 419;
Juan Bautista Torelló Barenys, Sum.
5195; Rafael Escolá Gil, RHF, T 04837,
s. 9 11.

Na temat gubernatora Barcelony
Correy Veglisona pisze opat
koadiutor Montserrat, dom Aurelio
María Escarré Jané, O.S.B. do bpa
Leopolda Eijo y Garaya, 1 września
1941 r.:



«Natomiast mam bardzo wyrobione
[zdanie], po zasięgnięciu różnych i
sprawdzonych opinii, na temat tego,
co mówi i robi Pan Gubernator. Z
całą pewnością jest on osobą
pobożną i dlatego uważam go za
człowieka o dobrych intencjach.
Jednak w tej sprawie zajmuje
stanowisko bardzo emocjonalne, co
objawia się aż nadto wyraźnie, a
poza tym – błędnie – bardziej polega
na opinii o. Vergésa, niż hierarchii
kościelnej. Jest głęboko przejęty tym,
co na temat Opus Dei mówi mu tenże
ojciec, który przecież jest głównym
inspiratorem prześladowań w
Barcelonie. W tej sytuacji nie może
dziwić, że wierzy w tę legendę o
tajemnicy, udawaniu i tajnym
stowarzyszeniu. Gdyby nie był
omotany przez ks. Vergésa, miałby
wystarczająco dużo środków, by
uzyskać rzeczowe informacje i zająć
bardziej uczciwe i sprawiedliwe
stanowisko, do którego jest
zobowiązany» (RHF, D-03545 4).



W dwa miesiące później znowu
wracał do tej sprawy, chociaż
zauważał zmianę stosunku
gubernatora względem Dzieła:

«Zapewne Ksiądz Biskup dowiedział
się już o zmianie opinii gubernatora
cywilnego na temat Opus, przede
wszystkim dzięki dwu listom, które
W[asza] E[kscelencja] zechciał do
mnie skierować i które przekazałem
mu, by uzyskał lepsze informacje.

Teraz stało się jasne, że jeśli
przedsięwziął działania przeciwko
Opus, to pod wpływem ks. Vergésa
SJ» (list z 3 XI 1941, w: RHF, D-03545
5).

[82] Por. Alfonso Balcells Gorina,
RHF, T 00158, s. 8.

[83] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do Alfonsa Balcellsa Goriny, z 2 VI
1941, w: RHF, D-30007.



[84] Por. Alfonso Balcells Gorina,
RHF, T 00158, s. 9.

[85] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410502 1.

[86] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
50.

[87] List do Sebastiána Ciraca
Estopañána z Madrytu, w: EF-410519
1.

[88] W jednym z listów do Rafaela
Termesa Carreró, dyrektora Palau,
pisał: nie martwcie się o prowadzenie
prozelityzmu w tej chwili – pozwólcie
działać Bogu. Natomiast wzrastajcie
mi wewnętrznie, każdego dnia z
większą miłością do Świętego
Kościoła Rzymskiego (list z Madrytu,
w: EF-410506 1).

* Dz 5, 38-39 – przyp. tłum.

[89] List z Madrytu, w: EF-410520 1.

[90] List z Madrytu, w: EF-410520 2.



[91] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
35.

[92] Laureano López Rodó, RHF, T
04696, s. 6.

[93] Nota z 24 V 1941; w: RHF,
D-30006.

[94] Ibidem.

[95] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410610 1
(ten, podobnie jak inne listy
prywatne, zostały osobiście
zwrócone przez don Leopolda
założycielowi Opus Dei).

[96] W liście do Álvara del Portillo z
Pampeluny, w: EF-410619 2.

[97] Oryginał w: RHF, D-30005 (list
ks. Daniela Ruiza do założyciela Opus
Dei, 23 V 1941).

[98] W rzeczywistości, jak to
zaznaczyliśmy powyżej, Dzieło
zostało zaaprobowane jako Pobożne



Stowarzyszenie, nie zaś erygowane
w tym charakterze.

* (łac.) Sądzą, że pełnią służbę Bogu
[Por. J 16,2] – przyp. tłum.

[99] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do ks. Carlosa Gómeza Martinho SJ,
prowincjała Toledo, z 29 V 1941;
odpis tego listu został dostarczony
założycielowi Opus Dei przez don
Leopolda, w: RHF, D-15287.

[100] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410531 2.

* (łac.) Z radością – przyp. tłum.

[101] List do Rafaela Termesa
Carreró z Pampeluny, w: EF-410601
2.

[102] List do jego synów w Madrycie,
z Pampeluny, w: EF-410601 3.

[103] Por. List z Madrytu, w:
EF-410613 1. Biskup Pampeluny 
spodziewa się, że coś jeszcze się stanie



(ibidem); od biskupa Walencji don
Josemaría usłyszał: Jeśli pojawią się
tu jakieś plotki, jestem całkowicie do
Księdza dyspozycji. Może być Ksiądz
pewny, że w tej czy w innej formie
powrócą (ibidem). A w Valladolid
biskup powiedział mi, że pomimo
wszystko... estote parati [(łac.)
bądźcie gotowi – przyp. tłum., por.
(Mt 24, 44.] (List do bpa Leopolda Eijo
y Garaya z Madrytu, w: EF-410610 1).

[104] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do Opata Koadiutora Montserrat,
dom Aurelia Maríi Escarré Jané, OSB,
z 24 V 1941 (RHF, D-03545 2).
Kompletny tekst znalazł się w 
Aneksie XIX.

[105] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do Opata Koadiutora Montserrat,
dom Aurelia Maríi Escarré Jané OSB,
z 21 VI 1941 (RHF, D-03545-3). Pełen
tekst znajduje się w Aneksie XX. Na
tym nie zakończyła się
korespondencja pomiędzy biskupem



i opatem, por. obszerny list don
Leopolda do opata Escarré, z 1 IX
1941 oraz opata do biskupa, z 3 XI
1941 (RHF, D-03545/4 i 5).

[106] Pismo to zostało dołączone do
dokumentacji przesłanej przez kurię
w Madrycie dla uzyskania Nihil
obstat ze strony Świętej Kongregacji
ds. Zakonników dla erygowania
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża (1943). Tekst
oryginalny tej notatki wraz z
naniesionymi przez don Leopolda
poprawkami, datowany na 28 VIII
1943 r., został opublikowany w:
Amadeo de Fuenmayor i in., op. cit.,
Apéndice Documental 11, s. 521-524.

[107] Por. list do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z León, w: EF-400806-2.

[108] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Valencia, w: EF-410405-1.

[109] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410530-1.



Na temat zażyłości, jaka panowała
między założycielem Opus Dei i jego
biskupem pisał kard. Bueno
Monreal: «Była to przyjaźń, która
zrodziła się już na początku pracy
Josemaríi w Madrycie. Josemaría
traktował go z zaufaniem, bardzo po
synowsku, a don Leopoldo miał do
niego wiele uczucia» (José María
Bueno Monreal, Testimonios..., s. 22).

[110] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Leónu, w: EF-400806-2.

[111] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410514-1.
Don José María García Lahiguera był
wówczas dyrektorem Wyższego
Seminarium Duchownego w
Madrycie.

[112] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410515-1.

[113] Por. list do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410409-1



oraz list do ks. Casimira Morcillo
Gonzáleza z Léridy, w: EF-410420.

[114] Oto na przykład anegdota,
którą przywołuje bp José María
García Lahiguera: «Patriarcha
Madrid-Alcalá, don Leopoldo Eijo y
Garay znał szczegółowo pracę
apostolską prowadzoną przez don
Josemaríę, ponieważ Ojciec nigdy nie
zrobił nawet kroku w swej pracy
założycielskiej bez zezwolenia i
zgody swego biskupa i swego
wikariusza generalnego. Tak więc
pewnego dnia, gdy Patriarcha
zakończył ceremonię udzielania
święceń w kaplicy seminarium w
Madrycie, podczas gdy my wszyscy,
uczestnicy, seminarzyści i
wyświęcani, czekaliśmy w ciszy, aby
zdjął z siebie szaty liturgiczne, don
Leopoldo, powiedział głośno, tak,
byśmy go wszyscy mogli usłyszeć,
mniej więcej te słowa: „Księże
Rektorze, Opus Dei jest Dziełem
zaaprobowanym i



pobłogosławionym przez hierarchię i
nie będę tolerował wypowiedzi
skierowanych przeciwko Opus Dei”.

W ten sposób Patriarcha wykorzystał
tę uroczystą okazję, gdy obecnych
było tyle osób, aby dać publiczne i
osobiste świadectwo na temat
nadprzyrodzonego charakteru Opus
Dei i raz na zawsze ukrócić
pomówienia i szemrania, które
mogły powstawać także w
seminarium. Z drugiej strony
ówczesny rektor, don Rafael García
Tuñón, doceniał i podziwiał cnoty,
które zdobiły don Josemaríę, którego
poprosił o poprowadzenie rekolekcji
w Wyższym Seminarium
Duchownym. Oczywiste jest, że
sytuacja musiała być poważna, jak
powiedziałem, gdy Patriarcha
publicznie przy tak uroczystej okazji
złożył takie oświadczenie» (José
María García Lahiguera, 
Testimonios..., s. 156-157).



[115] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do ks. Carlosa Gómeza Martinho SJ,
prowincjała z Toledo, z 29 V 1941
(RHF, D-15287). Podobne
stwierdzenie, wyrażone niemal tymi
samymi słowami, znajdziemy w
liście bpa Leopolda Eijo y Garaya do
opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelia Maríi Escarré Jané OSB, z 24
V 1941, w: Aneks XIX (RHF,
D-03545-2).

[116] List Mercedes Serrano
Langarity do założyciela Opus Dei,
Saragossa 27 XII 1973; w: AGP, Sec. E.
1.2, Leg. 382.

Luises – tym mianem określano w
wielu miejscach w Hiszpanii, chociaż
nie w Barcelonie, członków Sodalicji
Mariańskich.

[117] List bpa Miguela de los Santos
Díaza Gómary do Sebastiána Ciraca
Estopañána, z 14 IX 1941; w: AGP,
Sec. E.1.1, Leg. 166.



[118] Długie listy, które często pisał
niestrudzony w pracy don Leopoldo,
który nie lubił zostawiać
niedokończonych spraw, zmuszały go
do pracy do świtu. W liście do opata
Montserrat, z 1 IX 1941, kończył
następującymi słowami: «Proszę mi
wybaczyć, że się nadto rozpisałem.
Tej nocy nie spałem, wbrew moim
postanowieniom, po to, by móc
napisać do Waszej Wielebności.
Dobiega trzecia nad ranem. Warte
jest tego Opus Dei i warta jest tego
W[asza] W[ielebność].» (RHF,
D-03545 4).

[119] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
37.

[120] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Walencji, w: EF-410405 1.

* (łac.) Por. Łk 22, 31-32. W Ewangelii
cytat ten kończy się słowami Ty ze
swej strony utwierdzaj swoich braci. –
przyp. tłum.



[121] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
37.

[122] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410429 1.

[123] W jednej z anonimowych
ulotek, dostarczonych przez dwóch
jezuitów w 1941 roku arcybiskupowi
Santiago de Compostela, Tomásowi
Muñizowi de Pablos, napisanej na
maszynie bez żadnego podpisu,
znalazły się następujące zdania:

«Opus Dei. Powiada się, że jest
wspierana przez Dr. Eijo, biskupa
Madrid-Alcalá.

– Powiada się, że jej dyrektor, ksiądz
José María Escrivá, jest
suspendowany. (Sugeruje się, że
suspendowany a divinis [(łac.) od
spraw Bożych – przyp. tłum.]).

– Krążą pogłoski, że Rzym ma
interweniować, aby go zakazać.



– Jest w konflikcie z Towarzystwem
Jezusowym.

– Powiadają, że się nie obawiają
zakazów papieskich, które pewnie
zostałyby wydane, gdyby papież nie
był źle poinformowany» etc. Por.
RHF, D-15006. (Aby zagwarantować
jej autentyczność, arcybiskup własną
pieczęcią opatrzył kopertę, w której
ulotka została przesłana do
założyciela Opus Dei).

[124] Już podczas wojny w tzw.
strefie narodowej dokonano
następujących nominacji biskupich:
we wrześniu 1937 r. kardynał Pedro
Segura Sáenz został arcybiskupem
Sewilli, a bp Javier Lauzurica
Torralba, administratorem
apostolskim Vitorii. W styczniu 1938
r. bp Manuel Arce Ochotorena został
biskupem Oviedo, a w lutym bp
Antonio García García, arcybiskupem
Valladolid, zaś bp Carmelo Ballester
Nieto, biskupem Leonu (por. Gonzalo



Redondo, Historia de la..., t. II, s.
335-339 oraz 411-413).

* Tradycyjnie godność prymasa
Hiszpanii pełni arcybiskup Toledo –
przyp. tłum.

[125] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
50; por. List z 14 IX 1951, nr 14.

Arcybiskupem Toledo, prymasem
Hiszpanii, został mianowany 31 X
1941 biskup Salamanki, Enrique Pla
y Deniel [ur. 1876 – przyp. tłum.]. W
1940 roku założył on Papieski
Uniwersytet Kościelny w Salamance;
w 1946 r. został kardynałem, zmarł
w 1968 r.

[126] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Pamplony, w: EF-410625 1.

[127] List od bpa Santosa Moro Briza,
biskupa Avili, do założyciela Opus
Dei; por. list do Wielebnej Matki
Maríi de la Virgen Dolorosa Muratori
SMR z Madrytu, w: EF-410806 1.



[128] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-411126 1.

[129] Szefowi Narodowemu SEU
(Sindicato Español Universitario –
Hiszpańskiego Syndykatu
Uniwersyteckiego), Carlos Rodríguez
de Valcárcel, towarzyszył profesor
Eduardo Alastrué, który zanotował te
słowa: Eduardo Alastrué Castillo,
RHF, T 04695, s. 22.

[130] Słowa te zostały zasłyszane i
przywołane przez Lourdes Bandeirę
Vázquez, RHF, T 04885, s. 2. Rodzina
Bandeira była bardzo zaprzyjaźniona
z don Leopoldem, który przy różnych
okazjach zatrzymywał się w ich
domu.

Zdjęcie z dedykacją dla założyciela
Opus Dei don Leopoldo, pełen
szlachetnej dumy, nakazał podpisać:
«Dla Wielebnego D[on] José Maríi
Escrivy, wybranego przez Naszego
Pana Boga, aby stworzyć Jego Opus,
opatrznościowe apostolstwo, którym



zapłodnił łono Jego Kościoła,
któremu miałem błogosławione
szczęście udzielić pierwszej aprobaty
kanonicznej, z którego powodu
spodziewam się szczególnej łaski z
Nieba.

Z moim ojcowskim i serdecznym
błogosławieństwem

Leopoldo, Patriarcha Indii
Zachodnich

Biskup Madrid-Alcalá» (AGP, P01
1979, s. 621).

[131] Por. List do Wiel. Ks. Carlosa
Gómeza Martinho SJ z Madrytu;
kopia w: EF-410614-2.

[132] Ibidem.

[133] W związku z publiczną krytyką 
Drogi ze strony ks. Segarry, który
twierdził, że autorprzepisał
niemiecką książkę, Francisco Botella
udał się do Walencji na spotkanie z



nim, jako świadek powstania Drogi;
ale ks. Segarra nie chciał wycofać się
ze swych twierdzeń, a nawet zarzucił
Francisco, że ten się skazuje na
potępienie (Francisco Botella
Raduán, RHF, T 00159/1, s. 108-109).

[134] Florencio Sánchez Bella
twierdzi, że w przypadku jego i jego
brata Ismaela, jezuici zjawili się w
domu jego rodziców i «naopowiadali
im tyle kłamstw, być może działając
w dobrej wierze, że moi rodzice
zagrozili, że wyrzucą nas z domu,
jeśli kiedykolwiek wrócimy do
któregoś z ośrodków Opus
Dei» (Florencio Sánchez Bella, Sum.
7492).

Amadeo de Fuenmayor opowiada, że
pewnego dnia, gdy jego matka
pojechała do Barcelony, aby zobaczyć
się z jedną ze swych córek,
«odwiedził ją jezuita, który w ogóle
jej nie znał, pytając, czy jest moją
matką, aby oświadczyć jej, że jej syn



znajduje się w „niebezpieczeństwie
potępienia”. Powiedział jej także, że
może, a także powinna zawrócić
mnie z drogi, którą obrałem w Opus
Dei, nie biorąc pod uwagę, a ja mu o
tym nie powiedziałem, że jestem
pełnoletni. Przestrzegał ją także
przed D. Antonio Rodillą,
wikariuszem generalnym diecezji,
mówiąc, że „jest jednym z naszych”.
W ten sposób przed moją matką
zamknęły się wszystkie wyjścia – nie
mogła przecież uciec się także do
pomocy arcybiskupa Walencji – D.
Prudencia Melo y Alcalde – gdyż była
osobą w podeszłym wieku.
Zapytałem ją, czy zakonnik podał jej
jakieś uzasadnienie tak surowego dla
mnie wyroku. Powiedziała mi: „Was
w Opus Dei mamią tym, że możecie
być święci pośród świata”. Taka była
przyczyna moich żałosnych błędów.
To właśnie była ta wielka herezja,
która – gdybym nie opuścił Opus Dei
– zaprowadziłaby moją duszę na



potępienie» (Amadeo de Fuenmayor
Champín, RHF, T 02769, s. 4).

Wizyty u rodziców i rodzin członków
Dzieła powtarzały się także w innych
miastach Hiszpanii. Javier de Ayala
wspomina, że «jacyś księża z
Towarzystwa Jezusowego, tam z
Saragossy, niepokoili poważnie moją
rodzinę, oskarżając Sługę Bożego, że
założył sektę, rodzaj masonerii, jak
dawni iluminaci, którzy skończyli w
piekle» (Javier de Ayala Delgado, 
Sum. 7586).

[135] W liście z 14 czerwca 1941 r.,
cytowanym powyżej, określa
sytuację jako tak bardzo uporczywe
prześladowania.

* (łac.) właściwie: cum gaudium et
pace –z radością i pokojem – przyp.
tłum.

[136] List do M. Maríi de la Virgen
Dolorosa Muratori z Madrytu; en
EF-410806 1. Na temat matki



Muratori: por. Apuntes, nr 1258, z 26
III 1935. Niecytowana część listu
zawiera rodzaj obszernego kodeksu
postępowania założyciela Opus Dei w
przypadku takiego właśnie sprzeciwu
ze strony dobrych. Opuszczony akapit
mówi:

1/ W żadnym wypadku nie zrobiliśmy
nawet najmniejszego ruchu bez
wyraźnej aprobaty ze strony
najwielebniejszego miejscowego
ordynariusza. 2/ Dzieło uzyskało
aprobatę kanoniczną. 3/ Mijają się z
prawdą ci, którzy mówią o jakiś
tajemnicach czy sekretach. Takie
nigdy nie miały miejsca w naszym
przedsięwzięciu apostolskim ani nie
będą miały miejsca, ani ich nie
potrzebujemy. 4/ Znosimy wszelką
niesprawiedliwość nam wyrządzaną –
a sięgnięto po wszelkiego typu środki,
by nam ją zadać – ze świętą radością i
w ciszy. Gdy nas obrażają, my
pracujemy. 5/ Wybaczamy z całego
serca tym, którzy czynią te wszystkie



rzeczy, by nas zniesławić, i jesteśmy
pewni, że działają w dobrej wierze.

[137] W każdym razie podejrzenie, że
to się może zdarzyć, musiało go
nurtować, gdy pisał do biskupa
Madrytu:

Zastanawiam się, czy nie byłoby
właściwe podać do wiadomości władz
cywilnych całą sprawę, dzięki czemu –
pośrednio – nie dojdzie do tego, by z
powodu tej podstępnej kampanii
władze cywilne pomyślały choćby
przez moment o tym, by nam coś
zarzucić. Jakby się ucieszył
nieprzyjaciel dusz, gdyby i z tej strony
nas nękano! (List z Madrytu, w:
EF-410525-1).

* Gen. Andrés Saliquet Zumeta
przewodniczył działającemu od 1 III
1940 Trybunału ds. Zwalczania
Masonerii i Komunizmu. W jego
skład wchodzili wojskowi i cywile.
Zajmował się on sądzeniem spraw



osób podejrzanych o przynależność
do masonerii – przyp. tłum.

[138] Na temat tego wydarzenia i
oskarżenia przed trybunałem istnieje
relacja dr. Luisa Lópeza Ortiza,
wówczas Sekretarza Generalnego
Trybunału Specjalnego ds.
Zwalczania Masonerii (por. RHF, T
04214).

Inne podobne świadectwa: José
López Ortiz, Sum. 5271; Álvaro z
Portillo, Sum. 425; Silvestre Sancho
Morales OP, Sum. 5399.

[139] Delegację tworzyli następujący
członkowie trybunału dr Juan José
Pradera Ortega, dr González Oliveros
oraz dr Luis López Ortiz. Por. Álvaro
z Portillo, PR, s. 564 oraz 565; także:
Juan Jiménez Vargas, Sum. 6710.

[140] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
36.



[141] Informacja została
opublikowana w: José Luis Rodríguez
Jiménez, Historia de la Falange
Española de las JONS, Alianza,
Madrid 2000, s. 420-423. Zachowała
się kopia datowana w Madrycie na
16 stycznia 1942 r., która znajduje się
w: RHF. Są to cztery kartki
maszynopisu. Przyjacielem, który
przekazał założycielowi Opus Dei ten
dokument był ks. prałat José López
Ortiz, od którego pochodzi
następujące świadectwo:

«Przypadkiem trafił do mnie
dokument Falangi – jedynej partii
Franco – w którym został on
straszliwie spotwarzony.
Poczytywałem za swój obowiązek
dostarczyć mu oryginał, który
przekazał mi jeden z moich
przyjaciół: ataki były tak ostre, że
gdy Josemaría czytał w mojej
obecności kolejne strony, był
spokojny, ale ja nie mogłem
powstrzymać łez. Kiedy Josemaría



skończył czytać, widząc mój ból,
zaczął się śmiać i powiedział mi z
heroiczną pokorą: Nie martw się, 
Pepe, ponieważ wszystko co tu jest
powiedziane – to, Bogu dzięki,
nieprawda. Jednak gdyby mnie znali
lepiej, mogliby powiedzieć zgodnie z
prawdą rzeczy znacznie gorsze, 
ponieważ nie jestem nikim więcej niż
biednym grzesznikiem, który do
szaleństwa kocha Jezusa Chrystusa. I
zamiast podrzeć ten stek obelg,
zwrócił mi papiery, aby mój
przyjaciel mógł je zostawić w
ministerstwie Falangi, skąd je wziął. 
Trzymaj –powiedział mi – i oddaj je
swemu przyjacielowi, aby znalazły się
na swoim miejscu i w ten sposób nie
sprowadzą na niego kłopotów » (José
López Ortiz, w: Testimonios..., s.
241-242).

[142] Por. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4659. Dla pewnej części Falangi,
wyznającej rozbuchany nacjonalizm,



skandaliczny wydawał się punkt 525 
Drogi:

Być „katolikiem” znaczy kochać swoją
ojczyznę, nie pozwalając, by
ktokolwiek prześcignął nas w tej
miłości. Ale zarazem przyjmować za
własne szlachetne dążenia innych
narodów. Ileż powodów do chluby
Francji jest również powodem do
chluby dla mnie! I tak samo wiele z
tego, co jest dumą Niemców,
Włochów, Anglików... a także
Amerykanów, Azjatów i Afrykanów,
staje się moją dumą.

– Katolik – to serce wielkie, duch
otwarty!

* (hiszp.) Wódz; tytuł używany przez
gen. Francisco Franco – przyp. tłum.

[143] Przez wiele miesięcy w okresie
apogeum wpływów Falangi plotka, że
Dzieło było tajnym stowarzyszeniem
wrogim partii stworzyła sytuację
najpoważniejszego



niebezpieczeństwa dla jego
założyciela i członków. Świadczy o
tym – poza wieloma innymi
dokumentami – list don Josemaríi do
biskupa Madrytu z lutego 1943 roku:

+Ojcze, czytam poprzednią kartkę i
wydaje mi się, że nie jest dostatecznie
jasna. Przysłali do nas inspekcję
skarbową (wszystko w porządku), i
miałem także godne wiary
doniesienie, że starają się
obsmarować Alastrué poprzez
oczernianie, że „należy do tajnego
stowarzyszenia, wrogiego FE, które
znajduje się w stałym kontakcie z
ambasadą angielską”. Dodam, że dziś
wieczorem dotarła do mnie
informacja, że „mają zamiar
rozpoznać przyjaciół Alastrué, aby
zapewnić sobie obfity połów”.

Niech mi Ksiądz Biskup wybaczy: ma
wiele pocieszających wieści do
opowiedzenia W[aszej] E[minencji],



by wynagrodzić te wszystkie
kalumnie.

Całuję Pierścień Pasterski Waszej
Ekscelencji. Grzesznik

Josemaría (List z Madrytu, w:
EF-430217 1). [FE – (hiszp.) Falange
Española – Falanga Hiszpańska –
przyp. tłum.].

[144] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
39.

[145] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
417.

[146] Por. Informacja Poufna Falangi,
16 I 1942, już cytowana.

[147] «Wszystkie te kłamstwa –
wspomina prałat López Ortiz –
powtarzało kilku profesorów
wyznających ideologię liberalną,
którzy – sądzę, że, mówiąc to, nie
wydaję zbyt pospiesznego sądu – nie
byli zadowoleni z pojawienia się w



aulach uniwersyteckich
przekonanych katolików. Podnieśli
więc krzyk, że grupa profesorów i
innych osób związanych z życiem
uniwersyteckim – między innymi
minister edukacji, Ibáñez Martín
oraz José María Albareda, Sekretarz
Generalny niedawno powołanej
Najwyższej Rady Badań Naukowych
(CSIC- Consejo Superior de
Investigaciones Científicas) chcieli
oddać uniwersytety w ręce Opus Dei.
Ogarnięci obsesją na tym punkcie,
sięgnęli po zupełnie absurdalne
środki. Cała ta sprawa polegała w
rzeczywistości tylko na tym. Tylko
tak można zrozumieć pewne echo,
jakie wówczas wywołała, jeśli
weźmiemy pod uwagę panującą
wówczas w kraju atmosferę
nacjonalistyczną oraz zawiść
niektórych osób i ruchów, które
wprowadzały wówczas
zamieszanie» (José López Ortiz, w: 
Testimonios..., s. 225).



[148] Do tego punktu odnosi się
kardynał Bueno Monreal: «Po tym
niezrozumieniu nadszedł czas na
czystej wody kalumnie, oparte na
zawiści, oraz podejrzenia o okultyzm
i herezję, które mogły przez jakiś
czas odnieść zamierzony skutek.
Odniosę się tylko – nie wchodząc w
szczegóły, które zdążyłem już
zapomnieć – do oskarżenia, że Opus
Dei próbowało obsadzić katedry
uniwersyteckie, aby ideologicznie
zapanować nad krajem. To
niedorzeczność, w którą mógł
uwierzyć tylko ten, kto wcześniej
wziął za dobrą monetę oskarżenia o
okultyzm czy masonerię... i miał przy
tym rozpaloną wyobraźnię. Jednak
pomówienie to krążyło przez kilka
lat. W tym maczali ręce nie tylko
„dobrzy”. Ci inni, nie tak „dobrzy”,
także w tym uczestniczyli, starając
się wszelkimi sposobami i według
własnego uznania odebrać katolikom
o dobrej formacji i takich samych jak
wszyscy inni uprawnieniach prawo



do wykonywania swego
zawodu» (José María Bueno Monreal,
w: Testimonios..., op. cit., s. 24).

W rozdziale 12. swej książki José
Orlandis Rovira, Años de juventud...,
zatytułowanym «Legenda na temat
katedr», czytamy: «Doniesienia [...]
próbowały wmówić, że minister
edukacji, Ibáñez Martín oraz
Sekretarz niedawno utworzonej
CSIC, Albareda „oddali” uniwersytety
w ręce Opus Dei. Wypada zwrócić
uwagę na fakt, że w roku 1941, gdy ta
kampania była najbardziej
intensywna i gdy twierdzono, że
Dzieło dominuje na hiszpańskich
uniwersytetach, tylko jeden członek
Opus Dei – Albareda – miał tytuł
profesorski. A z czasem, przyglądając
się z prawdziwymi danymi
statystycznymi w ręku, gwałtowanej
kampanii na temat „opanowywania
katedr” możemy zauważyć, że
jedynie 11 członków Dzieła
otrzymało katedry uniwersyteckie w



ciągu pięciolecia 1940-1945, w
okresie, gdy ogółem przyjęto na
uniwersytety 179 nowych
profesorów» (s. 182).

[149] List do ks. Fermína Yzurdiagi
Lorki z Madrytu; kopia w:
EF-420108-1. Ks. Fermín Yzurdiaga
był członkiem Rady Narodowej
Falangi (Consejo Nacional de Falange
Española Tradicionalista y de las
JONS).

[150] Notka z 19 XII 1941, w: RHF,
D-30001. Rekolekcje trwały od 14 do
20 grudnia.

[151] Ibidem.

[152] List do don Antonia Rodilli
Zanóna z Madrytu, w: EF-420214-1.

[153] Relacja José Manuela Casas
Torres na temat odwiedzin w
rezydencji Diego de León agenta
Służb Informacyjnych Falangi.



Madryt 6 lutego 1943 r. Oryginał w:
RHF, D-15415.

* (łac.) Pan, Bóg Zastępów [por. Iz 10,
33] – przyp. tłum.

[154] List do ks. Roberta Maríi
Cayueli Santestebana SJ z Madrytu;
kopia w: EF-450113-1.

* (łac.) W Panu – przyp. tłum.

[155] List do ks. Ángela Carrillo de
Albornoza SJ z Rzymu; kopia w:
EF-500603-2.

Oto list z 15 V 1950 r., do którego
odnosi się założyciel Dzieła:

«SECRETARIATUS CENTRALIS
CONGREGATIONUM MARIANARUM
[(łac.) Sekretariat Centralny Sodalicji
Mariańskich – przyp. tłum.]

Rzym, 15 maja 1950.

Wielce szanowny i umiłowany Księże
Prałacie!



Pomimo całej mojej dobrej woli,
jestem już prawie w podróży i nie
mam nawet chwili wolnej, aby
przyjechać na spotkanie z Księdzem.
Z moim zdrowiem ostatnio nie było
dobrze, i musiałem także
przygotować wszystko do tego, by ten
Sekretariat mógł działać podczas
mojej nieobecności.

Mam nadzieję, że po moim powrocie
będziemy mogli zrealizować nasz
pomysł, a na razie proszę wysłać
wszystko, co ksiądz sobie życzy, na
mój adres w Anglii: Manresa House,
Roehampton LONDON, S.W.15.

Zjednoczony w modlitwie, pozostaję
szczerze oddany in Domino [(łac.) W
Panu – przyp. tłum.]

Ángel Carrillo de Albornoz SJ

Praeses
Secret[ariati]Centr[alis]Congreg[ationum]Marian[arum]
[(łac.) przełożony Centralnego



Sekretariatu Sodalicji Mariańskich –
przyp. tłum.]»

(RHF, D-30013). Ks. Carrillo de
Albornoz w tym czasie sporo
chorował. Don Josemaría, wiedziony
swym uczuciem ku wszystkim
braciom w kapłaństwie, a zwłaszcza
tym, którzy skrzywdzili Dzieło, starał
się mu pomagać.

** (łac.) Naoczny – przyp. tłum.

[156] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T 05074, s. 19.

[157] Por. św. Teresa z Avila, 
Autobiografia, 30, 6.

[158] Apuntes, nr 1346, z 31 V 1936.

[159] Apuntes, nr 1622. Nie wiadomo
kim jest M.

[160] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
47. Ktoś próbuje wywołać mniejszy
czy większy konflikt (por. List do bpa
Leopolda Eijo y Garaya z Madrytu, w:



EF-410525 1). Don Josemaría uniknął
popadnięcia w pułapkę „wrzawy”.

[161] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
18.

Założyciel Opus Dei był jednak
świadom, że kalumnie wynikające ze
„sprzeciwu ze strony dobrych” będą
miały w przyszłości swe reperkusje.
Tak np. w roku 1951 pisał: W tych
pierwszych trudnych chwilach, które
nie jest łatwo opisać, ponieważ wiele
dusz poruszyło się przeciwko Opus
Dei i przeciwko mnie osobiście,
mówiłem do Waszych braci, którzy
byli blisko mnie: – Synowie moi, zła
jest nie kampania, która teraz się
toczy, złe jest to, że będą to później
powtarzać fanatycy i wrogowie
Kościoła, wzmacniając swe kalumnie,
świadectwem tych świętych mężów. I
rzeczywiście tak się dzieje. Wszystkie
kłamstwa skierowane przeciwko
Dziełu, które teraz są
rozpowszechnianie nie są nowe: są



dość już stare, wymyślone wówczas,
przed tylu już laty (List z 14 IX 1951,
nr 12).

Niemal w pół wieku później, w roku
1983 (a jest to jeden z wielu takich
przypadków), rozpoczęła się w
Republice Federalnej Niemiec
kampania dezinformacji skierowana
przeciwko Opus Dei, której
przewodziła z wielką zajadłością
potężna rozgłośnia radiowa i
telewizyjna – Westdeutscher
Rundfunk (WDR).

W swoich programach atakowała
Opus Dei, określając je jako sektę
religijną, tak jak poprzednio
określano je mianem herezji.
Wysyłano anonimowe ulotki do
rodzin, których synowie i córki mieli
kontakt z apostolstwem
prowadzonym przez Opus Dei,
alarmując rodziców. Oskarżano
Dzieło, że jest tajnym
stowarzyszeniem, bardzo



niebezpiecznym dla społeczeństwa,
gdyż niektórzy jego członkowie mieli
być zamieszani w ruchy wywrotowe,
a nawet w handel bronią.

Aby dowieść prawdy i zwalczyć
rozpowszechniane w trakcie tej
kampanii kłamstwa, Opus Dei w
Niemczech, za radą kard. Josepha
Höffnera, musiało uciec się do
pomocy sądów. Wszczęto kilka
procesów, które skończyły się
wyrokami korzystnymi dla Opus Dei
(por. wyrok Trybunału Regionalnego
w Monachium I, z 10 VII 1985 – AZ 9
0 1368/85 – oraz Najwyższego
Trybunału Regionalnego w
Monachium, z 25 IV 1986 – AZ 21
U4871/85; a także wyrok tegoż
trybunału z 17 IX 1986 – AZ 21
U6128/85).

WDR musiała wycofać się ze swych
fałszywych oskarżeń. Sądownie
zakazane zostało rozpowszechnianie
lub sprzedaż książek zawierających



te kłamstwa. (Na temat tej kampanii
por.: Hans Thomas, Öffentliche
Information und Persönlichkeitsrecht,
Die Neue Ordnung, 4/1987).

[162] Por. List 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 3 oraz 18. W rzeczywistości – jak
już zaznaczyliśmy wcześniej –
zdecydował się przechować ten list w
Archiwum Generalnym Prałatury
(AGP), jako dokument i nie rozsyłać
go do ośrodków Dzieła.

[163] Ibidem, nr 2.

[164] Ibidem, nr 4.

[165] Ibidem, nr 13.

[166] Ibidem, nr 11.

[167] Między innymi: por. list do jego
synów w Madrycie z Pampeluny, w:
EF-410601-3; List do ks. Carlosa
Gómeza Martinho SJ z Madrytu, w:
EF-410614 2 etc.



[168] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelia Maríi Escarré Jané OSB, z 1
IX 1941, w: RHF, D-03545/4.

W późniejszym liście z 3 listopada
(RHF, D-03545/5), opat pisał do
biskupa: «jeśli twierdziłem, że nie
ośmielam się nazywać
prześladowaniami przeciwności, na
jakie wszędzie napotyka Dzieło, to
dlatego, że wobec sprzeciwu ze
strony osób kościelnych odczuwam
wielką niechęć do nazywania tego w
ten sposób, chociaż w gruncie rzeczy
moja ocena sytuacji nie różni się od
oceny W[aszej] E[kscelencji]. A
prześladowania skierowane
przeciwko Opus oraz jego
sympatykom trwają nadal».

«Latorośl z Bañolas» – aluzja do
przeciwności, jakie początkowo
napotkała w Bañolas (prow. Gerona),
fundacja Magdaleny Auliny,



Służebniczki Parafialne (Operarias
Parroquiales).

[169] List ks. Daniela Ruiza SJ do
założyciela Opus Dei, już cytowany, z
23 V 1941. Oryginał w: RHF, D-30005.

Ks. biskup Madrytu w liście do opata
Escarré, pod datą 24 V 1941 r., to jest
zaraz po przeczytaniu listu od ks.
Daniela Ruiza SJ, komentuje:
«Wczoraj przeczytałem list, w którym
przełożony rezydencji jezuitów
powiada, że twierdzenie, że
Towarzystwo Jezusowe prześladuje
Opus Dei i szuka jego zniszczenia,
zniesławia Towarzystwo.

Niech Wasza Wielebność, który wie,
co się tu dzieje, sam wyrobi sobie
zdanie». Por. aneks XIX.

Argumentacja ta przypomina bajkę
La Fontaine’a Wilk i jagnię. Jednak
argumentacja ta zrobiła karierę. W
owych dniach, w rozmowie, jaką 31
V 1941 r. założyciel Opus Dei



prowadził z ks. Gómezem Martinho
w kolegium Areneros w Madrycie,
prowincjał Toledo powtórzył to samo
zdanie, które don Josemaría
zanotował z następującym
komentarzem: cierpią
prześladowania, ponieważ, jak mówi,
uciekają im najlepsi (przypis z 31 V
1941 w: RHF).

[170] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelia Maríi Escarré Jané OSB, z 21
VI 1941 (RHF, D-03545 3). Kompletny
tekst w aneksie XX.

[171] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
4.

* (łac.) Niech się stanie – przyp. tłum.

[172] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410525-1.

[173] Relacja założyciela z 9 VI 1948;
w: RHF, D-15011. Por. także Silvestre



Sancho Morales, w: Testimonios..., s.
405-406 oraz RHF, AVF-0027.

[174] Por. RHF, D-15013 orazD-15014.

[175] List do Álvara del Portillo z San
Ildefonso de La Granja, w:
EF-410925-1. Tydzień od 21 do 27
września spędził w„Hotelu Europeo”
w La Granja; por. RHF, D-15410.

[176] Apuntes, nr 711, z 28 IV 1932.

[177] List od bpa Carmela Ballestera
Nieto, biskupa Leonu, do założyciela
Opus Dei, León, 27 X 1941; oryginał
w: RHF, D-15289.

[178] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
10.

* (łac.) Człowiek zwierzęcy – przyp.
tłum.

** (łac.) Niech się stanie – przyp.
tłum.



[179] List do Álvaro del Portillo z San
Ildefonso de La Granja, w:
EF-410925-1.

* (łac.) Radość z pokojem – przyp.
tłum.

[180] Apuntes, nr. 1855 oraz 1856.

[181] Relacja z rozmowy don
Josemaríi z bp. Leopoldem Eijo y
Garayem z 29 I 1941. Oryginał w:
RHF, D-30010.

* Suspensa a divinis – cenzura (kara)
pozbawiająca osobę duchowną
prawa do wykonywania aktów
władzy wynikających ze święceń
(por. Kodeks Prawa Kanonicznego,
kanon 1333) – przyp. tłum.

[182] Por. „Poufny raport na temat
tajnej organizacji Opus Dei” [Informe
Confidencial sobre la organización
secreta Opus Dei], już cytowana, oraz
anonimowe pismo dostarczone
arcybiskupowi Santiago de



Compostela, już cytowane: RHF,
D-15006.

[183] W górnej części kartki
umieszczona została odręczna
notatka: «nadeszło 13 VI. Odpowiedź
15 VI». Oryginał listu został
dostarczony w wiele lat później
założycielowi Opus Dei osobiście
przez bpa Eijo y Garaya.

D. Sebastián Cirac Estopañán, stary
przyjaciel don Josemaríi, był
doktorem filozofii na Uniwersytecie
w Madrycie; zrobił także trzy inne
doktoraty z nauk świeckich i
kościelnych. W trakcie kampanii
przeciwko Dziełu był profesorem
literatury greckiej na Uniwersytecie
w Barcelonie. W tych dniach, gdy
nawet komunikacja pocztowa nie
mogła być pewną drogą dla
członków Dzieła, założyciel Opus Dei
powiedział don Álvaro: Trzeba
będzie, póki nie minie burza, pisać do
naszych za pośrednictwem Ciraka



(List do jego synów w Madrycie z
Léridy, w: EF-410420 2).

Zdanie «Wiadomość ta pochodzi ze
sprawdzonego źródła» odnosi się do
jakiegoś przyjaciela don Sebastiána,
piastującego urząd kościelny lub do
ks. Mondríi, będącego blisko
przełożonego Prowincji Aragońskiej,
także mającego związek z
oskarżeniami (por. list do ks. Carlosa
Gómeza Martinho SJ z Madrytu, w:
EF-410614-2).

[184] List został napisany w
Madrycie i nosi datę 15 VI 1941 r. W
RHF, D-30011 przechowywana jest
kopia, dostarczona przez don
Leopolda na krótko przed śmiercią
(w 1963 r.). W górnej części
założyciel Opus Dei zapisał: 
Dostarczony przez D. Leopolda.

[185] Por. aneks XXI.

[186] Relacja z rozmowy don
Josemaríi z bpem Luciano Pérezem



Platero, biskupem Segowii z 23 IX
1941 r. (własnoręczny oryginał w:
RHF, D-30012).

Ze względu na wzmiankę o radości,
nawet fizycznej oraz o doniesieniu na
Opus Dei do Świętego Oficjum, w
oczywisty sposób można sądzić, że
odnosił się on do wydarzenia sprzed
kilku miesięcy, gdy podczas
wspólnego spaceru don Casimiro
Morcillo, jeden z wikariuszy
generalnych diecezji madryckiej
wspomniał don Josemaríi, że został
oskarżony przed Rzymem.
Wspomnienie to don Josemaría
przywołuje w następujących
słowach: [...] zostałem oskarżony
przed Rzymem, być może przed
Świętym Oficjum. Napełniło mnie to
radością, aż podskakiwałem wesoło
na drodze (RHF, D-15011).

[187] Por. list do Álvara del Portillo z
San Ildefonso de La Granja, w:
EF-410925 1.



[188] RHF, D-30009. Chodzi o
częściową kopię listu Przełożonego
Generalnego Towarzystwa
Jezusowego do Stolicy Świętej. Kopia
ta nosi datę 3 lipca 1942 r. List ten,
jeśli to jest ten sam, o którym mówił
don Sebastián Cirac, musiał zostać
napisany wiele miesięcy wcześniej,
może nawet rok. Prawdopodobnie
tekst ten znalazł się pomiędzy
papierami, zawierającymi „bzdury”,
jakie przechowywał założyciel Opus
Dei, gdyż, podobnie jak wiele innych,
otrzymał go od jakiegoś księdza. List
został napisany po włosku.
Tłumaczenie jest nasze.

[189] Por. list bpa Leopolda Eijo y
Garaya do opata koadjutora z
Montserrat, dom Aurelia Maríi
Escarré Jané OSB, z 1 IX 1941, w:
RHF, D-03545/4.

* (łac.) Sądząc, że oddają cześć Bogu
[Por. J 16,2] – przyp. tłum.



[190] Por. list bpa Leopolda Eijo y
Garaya do opata koadjutora z
Montserrat, dom Aurelia Maríi
Escarré Jané OSB, z 21 VI 1941 (RHF,
D-03545 3). Por. Aneks XX. Gdy Pan
Jezus opisywał swym uczniom
prześladowania, jakie ich spotkają,
powiedział im: «Wyłączą was z
synagogi. Owszem, nadchodzi
godzina, w której każdy, kto was
zabije, będzie sądził, że oddaje cześć
Bogu» (J 16, 2).

[191] List do ks. Ángela Basterry SJ, z
Madrytu, w: EF-410430 4.

[192] List do bpa Marcelino Olaechei
Loizagi z Madrytu, w: EF-410808 2.

[193] List do jego synów w Madrycie
z Léridy, w: EF-410420 2.

Tylko trudności, jak niesprawiedliwa
wojna, mogą nadać odpowiednią
twardość temu biednemu ludzkiemu
metalowi: virtus in infirmitate
perficitur [(łac.) moc w słabości się



doskonali – przyp. tłum., por. Kor 12,
9.](List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
48).

[194] List do bpa Marcelino Olaechei
Loizagi z Madrytu, w: EF-410808 2.

[195] List do Mons. Angela
Dell’Acquy z Rzymu, w: EF-650914 1.

To porównanie do narzędzia
chirurgicznego pojawia się na
samym początku prześladowań w
1941 roku. Było to jedno z bardzo
obrazowych zdań, których założyciel
Opus Dei używał w celach
pedagogicznych. Don José Luis
Múzquiz wspomina, że w dniu jego
święceń kapłańskich zaproszono na
obiad na Diego de León biskupa
Madrytu, który już po obiedzie
opowiadał, że «w pewnym momencie
obawiał się, że zareagujemy
przemocą lub okazując brak miłości
przeciwko jezuitom, którzy tak
bardzo nas atakowali. Ale – dodawał
– bardzo się uspokoił, gdy don Álvaro



powiedział mu: „Kiedy dobry chirurg
zamierza przeprowadzić udaną
operację, wybiera dobre narzędzie, a
Pan zechciał wybrać platynowe
narzędzie dla tych przeciwności”.
Wówczas don Álvaro wyjaśnił mu, że
to zdanie usłyszał z ust Ojca a biskup
wtedy stwierdził: „Jeszcze lepiej...
Dobry syn...”» (José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, s. 35-36). Por.
także list z 14 IX 1951, nr 15.

[196] Por. list do jego synów w
Madrycie z Léridy, w: EF-410420-2. W
1941 don Josemaría czytał wytrwale
żywot Świętego Ignacego oraz
historię Towarzystwa Jezusowego, co
widać w jego korespondencji:

Czytam „Żywot Św. Ignacego” ojca
Ribadeneyry, który dostarcza mi
pocieszenia i podbudowuje mnie, a
także sprawia, że kocham jeszcze
bardziej Świętego i jego
błogosławione Towarzystwo. Ale
potem pomyślałem: Ignacy był



wielkim świętym, a ty jesteś tylko
biednym człowiekiem (List do bpa
Leopolda Eijo y Garaya z Walencji, w:
EF-410405-1).

W liście do bpa Marcelino Olaechei
Loizagi pisze: Księże biskupie! Tego
ranka czytałem historię Towarzystwa
ojca Astraína, i pocieszył mnie ten
akapit mówiący o liście cystersa, o.
Luisa de Estrady, ubolewającego nad
prześladowaniami, jakie zostały
skierowane przeciwko Towarzystwu
Jezusowemu (list z Madrytu, w:
EF-410808-2).

[197] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
58.

[198] Relacja założyciela Opus Dei z
rozmowy z bpem Leopoldem, obytej
w Madrycie 8 IV 1941; oryginał w:
RHF, D-30003. Cytowane słowa
pojawiają się, jako dodatek czy
komentarz do tego, co mówi biskup.



[199] Por. list z 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 38.

[200] Jak przewidywał założyciel
Dzieła, starając się spojrzeć na
wydarzenia w perspektywie
historycznej: Najgorsze jest to, że
pewnie ten sposób deformacji prawdy
i fałszywej interpretacji najświętszych
spraw jako złych zakorzeni się,
zostanie wszczepiony w dusze wielu
osób, być może nawet całego
pokolenia. Może się stać przyczyną
niewiarygodnego oporu trudności w
uznaniu przez nich prawdy (List z 29
XII 1947/14 II 1966, nr 67).

Kalumnie rozpowszechniane przez
duchownych w wielu wypadkach
stawały się narzędziem w rękach
zwolenników laicyzacji, w żadnym
stopniu niesympatyzujących z
Kościołem. Ponad pięćdziesiąt lat po
opisywanych wydarzeniach w
parlamencie włoskim niektórzy
przedstawiciele ugrupowań



politycznych o niekatolickich
zasadach ideowych postawili kilka
zapytań dotyczących rzekomego
„sekretu” Opus Dei. Rząd, po
dokonaniu śledztwa, a także po
konsultacjach ze Stolicą Świętą,
odrzucił zupełnie te wnioski
wymierzone w Prałaturę. Na temat
udokumentowanej i obszernej
odpowiedzi udzielonej przez
Ministra Spraw Wewnętrznych, por.
„Camera dei Deputati. Atti
Parlamentari. Resoconto
Stenografico” nr 561,24 XI 1986.

[201] Mijały już dwa lata od chwili,
gdy w Barcelonie pojawił się o.
Carrillo, ale wciąż powtarzały się
odwiedziny u rodziców członków
Dzieła. Tym razem u rodziców
Rafaela Termesa, który był
dyrektorem Palau. Jednak tym razem
nie byli to ci sami goście, co w
poprzednim roku, tym razem był to
jeden z konsyliariuszy Akcji
Katolickiej. W związku z tym



założyciel Opus Dei napisał do bpa
Enrique Pla y Deniela, arcybiskupa
Toledo, oraz do biskupa
pomocniczego, don Eduardo
Martíneza. Oto wyjątek z listu do
tego ostatniego:

Tym razem niepokoję Księdza
Biskupa, aby powiedzieć, że ks. Cunill,
duchowny z Barcelony, pozwolił sobie
niepokoić rodziców Rafaela i Jaime, 
opowiadając im pomówienia
skierowane przeciwko Opus Dei. W
domu Termesów doszło do burzliwych
scen, chociaż, jak się wydaje, już
powrócił spokój. Jakże wiele dobrego
dla tej rodziny mógłby zrobić
uspokajający list właśnie od Księdza
Biskupa! Don Eduardo, proszę nie
zapomnieć napisać do nich kilku
zdań.

Tą samą pocztą wysyłam także list do
Ks[iędza] Arcybiskupa ponieważ ten
kataloński ksiądz jest
konsyliariuszem A[kcji] K[atolickiej] i



także w tym środowisku nas oczernia
(List z Madrytu, w: EF-421205-1).

[202] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
77.

[203] List od bpa Leopolda Eijo y
Garaya do opata koadiutora
Montserrat, dom Aurelio Maríi
Escarré Jané OSB, z 1 IX 1941, w:
RHF, D-03545/4.

[204] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
44. Por. Ef 3, 13.

[205] List z 6 V 1945, nr 45.

[206] List z 24 XII 1951, nr 234.

[207] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
2.

[208] List bpa Manuela Molla
Salorda, biskupa koadiutora Tortosy i
administratora apostolskiego Léridy
do założyciela Opus Dei z 25 VII 1941
r. Przeszkoda, o której mowa pod
koniec listu, to wiadomość o śmierci



matki, jaką don Josemaría otrzymał
22 kwietnia tegoż roku, podczas
rekolekcji dla duchowieństwa z
Léridy.

* (łac.) Będę służył! – przyp. tłum.

[209] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelio Maríi Escarré Jané OSB, z 1
IX 1941, w: RHF, D-03545/4.

[210] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelio Maríi Escarré Jané OSB, z 21
VI 1941 (RHF, D-03545 3). Por. aneks
XX.

[211] List okólny z Burgos, w:
EF-390109-1.

[212] Na temat „sprzeciwu ze strony
dobrych” założyciel Opus Dei pisze,
że Pan na to pozwala, oraz że polega
on na tym, że ludzie dobrzy w
najlepszych intencjach wymyślają i
rozpowszechniają kłamstwa



(Instrukcja z 9 I 1935, nr 283). Jak
widać, miał się na baczności.

[213] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelia Maríi Escarré Jané OSB, z 21
VI 1941 (RHF, D-03545 3). Por. aneks
XX.

[214] Założyciel Opus Dei był blisko
zaprzyjaźniony z wieloma
zakonnikami, niektórymi już
wcześniej wspomnianymi: oo.
Ballester i Moreno z Kongregacji
Misjonarzy; oo. Morata i López Ortiz,
augustianie; Dom Aurelio María
Escarré Jané, opat Montserrat oraz
Dom Justo Pérez de Urbel,
benedyktyni; o. Silvestre Sancho
Morales, dominikanin, rektor
Uniwersytetu Św. Tomasza w Manili
itd. Przez wiele lat jego
kierownikiem duchowym był o.
Valentín Sánchez Ruiz SJ.

[215] Por. aneks XXI.



[216] Laureano Castán Lacoma, w: 
Testimonios..., s. 103. Z czasem
okazało się coś zupełnie
przeciwnego. Tam, gdzie pracują
członkowie Opus Dei «rogrzewa się
atmosfera duchowa i w
konsekwencji wzrastają powołania
dla wszystkich».

[217] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410531-2.
Trzeba zauważyć (por. rozdz. VI), że
założyciel na próżno usiłował
wynaleźć słowo, które określiłoby
powołanie do świętości zwykłych
wiernych (laików i kapłanów, kobiet i
mężczyzn, celibatariuszy i żonatych),
w którym radykalne oddanie się na
służbę Bogu nie pociągałoby ze sobą
zmiany sytuacji społecznej, rodzinnej
i zawodowej. W języku potocznym
słowo „powołanie” ((hiszp.) vocación)
oznaczało zwykle powołanie do
stanu zakonnego. Takie też jest
pierwsze znaczenie wskazywane
przez słownik języka hiszpańskiego 



Diccionario de la Lengua Española,
„Real Academia Española”, wyd. 21,
Madrid 1992: «Inspiracja, za pomocą
której Bóg wzywa kogoś do pewnego
stanu, zwłaszcza stanu zakonnego».

[218] List do o. Carlosa Gómeza
Martinho SJ, z Madrytu, w:
EF-410614-2.

Don Josemaría z rozmowy z
prowincjałem jasno zrozumiał, że
zajmowało go przede wszystkim to,
by nie stracić powołań do
Towarzystwa. Pewien student
kolegium jezuickiego w Tudeli
opowiadał, że był już przygotowany,
aby zakończyć tam swoją naukę, lecz
otrzymał w ostatniej chwili list
przynaglający go do tego, by zmienił
swoje plany i udał się do nowicjatu
do Loyoli: «trwało kilka lat, zanim
zdałem sobie sprawę z ukrytej
intencji tego posunięcia. Opus Dei
zaczynało w tych latach być znane w
Hiszpanii i przyciągać najlepszą



młodzież. Niektórzy z tych młodych
ludzi chcieli wcześniej być jezuitami,
a jezuitów bolało to, że tracą
wartościowe powołania. Miało to
miejsce w kolegium w Tudeli i
zaalarmowało to ojców. W moim
konkretnym przypadku obawiano
się, że jeśli jeszcze przez rok będę
przebywał w kolegium, bez
wątpienia zdołam poznać Opus Dei i
mogę zostać przez nie przyciągnięty.
Oni nie chcieli mnie tracić i zaczęli
działać szybko. Napisali do mnie,
bym bezzwłocznie udał się do
nowicjatu i schronił się tam
bezpiecznie, zanim usłyszę o Opus
Dei. Jasne, że o tym wszystkim nie
powiedzieli mi ani słowa, ani ja
wtedy nie zdawałem sobie z tego
sprawy. Byłem posłuszny i
pojechałem. Po raz pierwszy
opowiadam o tym pisemnie i myślę,
że zupełnie obiektywnie» (Carlos
González Vallés SJ, Las 7 palabras de
Carlos G. Vallés, Ed. PPC, Madrid
1995).



[219] List bpa Leopolda Eijo y Garaya
do opata koadiutora Montserrat, dom
Aurelio Maríi Escarré Jané OSB, z 21
VI 1941 (RHF, D-03545 3). Por. aneks 
XX

[220] Apuntes, nr 52, z 16 VI 1930.

«Jego miłość do Kościoła Bożego była
tak wielka, że w naturalny sposób
wspierał i pochwalał wszystkie
instytucje powstałe po to, by
przyciągać więcej dusz do Boga»,
wspomina bp José María García
Lahiguera, w: Testimonios..., s. 159.

A o. Silvestre Sancho OP, wspomina,
że: «Bardzo cieszył się i błogosławił
Bogu z powodu pracy apostolskiej
wszystkich. Zawsze mawiał: im
więcej ludzi służy Bogu, tym
lepiej» (Silvestre Sancho Morales,
PM, k.104v).

[221] «W swej działalności
apostolskiej – wspomina Joaquín
Mestre – nie tylko nie próbował



wkraczać na cudzy teren, albo też
pracować na polu lepiej lub gorzej
zagospodarowanym już przez innych
robotników winnicy Pańskiej, lecz
wyraźnie i zdecydowanie unikał
takich dążeń, starając się znaleźć się
tam, gdzie widział, że brakuje lub w
ogóle nie ma nadzoru
duszpasterskiego nad ludźmi, którym
on mógł służyć» (Joaquín Mestre
Palacios, RHF, T-00181, s. 30).

«Bardzo dobrze pamiętam –
wspomina Javier Ayala – że w latach
1940-41, w Saragossie, gdy potrzeba
było powołań do Dzieła, sam don
Josemaría skierował do seminarium
dwu młodych studentów, naszych
przyjaciół. Sprawiło mu ogromną
radość, gdy mówiliśmy mu [...] że w
konsekwencji naszej pracy
apostolskiej wzrosło kilka powołań
kapłańskich i zakonnych» (Javier
Ayala Delgado, PM, k. 1477).



[222] Por. list z 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 43.

Vicente Mortes opowiada, że z
akademika przy Jenner do
Towarzystwa Jezusowego wstąpił
jego kolega z pokoju, José Gramunt
de Moragas, a z akademika Moncloa
poszedł do seminarium Enrique
Saracho (por. Vicente Mortes
Alfonso, Sum. 7224). Na temat
sprzyjania powołaniom: por. Pedro
Casciaro Ramírez, Sum. 6353;
Florencio Sánchez Bella, Sum. 7507;
Blanca Fontán Suanzes, Sum. 6954.

Wielu zakonników uważa, że
zawdzięcza swe powołanie
założycielowi Opus Dei. Prałat Álvaro
del Portillo wspomina kilku, na
przykład: ks. José María Aguilara
Collados OSH, kapelana klasztoru
San Bartolomé de Inca (Mallorca),
który ze swej strony wspomina, że
dwaj jego przyjaciele także zostali
skierowani przez założyciela Dzieła



do stanu zakonnego; kamedułę Dom
Pío Maríę Calvo Botasa; ks. Hugo
Maríę (Miguela) de Quesada Lucas,
który w 1942 roku wstąpił do zakonu
kartuzów w Cartuja de Miraflores;
ks. Bartolomé Rotgera Castaño,
przełożonego klasztoru kartuzów
Montealegre w Badalonie
(Barcelona), etc. Por. Álvaro del
Portillo, Sum. 298, 299, 443, etc.

[223] List z 11 III 1940, nr 39.

Na temat tych działań pisał w innym
miejscu:

Inni obrażali się bez powodu,
ponieważ jak zwykle powołania, które
zsyłał nam Pan, wychodziły ze
środowisk, gdzie oni zazwyczaj ich nie
znajdowali. Nikt do nas nie trafiał z
powołaniem na księdza czy też
zakonnika. Takie powołania nie służą
nam: nasze powołanie znacznie różni
się od zakonnego. Niektórzy z nich
stykali się z nimi, ale nie czuli się
powołani do nich. Nie ma tutaj



lepszego dowodu, że nie mieli takiego
samego powołania, gdyż – poznawszy
je – poszli inną drogą.

Nie powinno ich to dziwić: nie ma
osobnych pól, nie ma własnych pól – 
co jest sposobem myślenia tych,
którzy mają mentalność właściwą dla
monopartii – ponieważ wielokrotnie
jest tak, że alius est qui seminat, et
alius est qui metit – jeden sieje, a inny
zbiera – a Pan powiedział: et qui
seminat, simul gaudeat, et qui metit, 
żeby cieszyli się wspólnie siewca i
żniwiarz (List z 14 IX 1951, nr 39).

[224] Niesłychanie interesujące
świadectwo na temat właściwego
rozumienia, po czym poznać
możemy powołanie, pochodzi od
biskupa Pedro Cantero, który już w
1931 roku był blisko zaprzyjaźniony
z don Josemaríą, o którym powiada,
że:

«Ojciec był człowiekiem o niezwykle
szerokim spojrzeniu i zupełnie nie



ekskluzywnym. Zawsze szanował
wolność, aby każdy mógł wybrać
własną drogę i postępował stosownie
do swego własnego powołania.
Lepiej można powiedzieć, że nie
tylko szanował, ale wręcz szczerze
pochwalał wszystko to, co wiązało się
z posługą Chrystusowi i jego
Kościołowi. A ze swej strony,
współpracował ze wszystkim, co
dobre, stosownie do swoich
możliwości. Ja nigdy zapomnę, że
zachęcił mnie do podjęcia decyzji i
zawsze ją gorąco wspierał. Wiedział,
że dusze należą jedynie do Boga i że
Bóg woła je dokąd chce i jak chce: był
tym, który poruszył moją duszę, jak
napisałem i powiedziałem już
tylekroć, jednak nigdy nie uważał, że
ma do mnie jakieś prawo, lecz
troszczył się, by mi pomóc
zrealizować moje powołanie» (Pedro
Cantero Cuadrado, w: Testimonios...,
s. 68). Ks. Cantero był biskupem
Barbastro (1952-1954) oraz Huelvy



(1954-1964), a także arcybiskupem
Saragossy (1964-1977).

[225] Santos Moro Briz, w: 
Testimonios..., s. 248.

[226] Droga, nr 774.

Jest tak do tego stopnia, że – notował
10 X 1932 – niekiedy myślę, że
charakterystyczną cechą mego życia
jest kochać wolę Boga (Apuntes, nr
1698).

[227] María Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956/1, s. 8.

[228] Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, s. 111.

[229] Por. Enrica Botella Raduán,
RHF, T-04894, s. 4.

[230] Droga, nr 982.

[231] Enrica Botella Raduán, RHF,
T-04894, s. 5.



[232] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 74.

[233] Ibidem, s. 75.

[234] Ibidem, s. 76.

[235] Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 1.

[236] Por. ibidem, s. 3.

[237] Ibidem, s. 4.

[238] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
128.

[239] List do jego córek w Madrycie, z
Léridy, w: EF-411021-1.

* Najświętsza Maryja Panna od Drogi
(hiszp. Virgen del Camino) jest
patronką Leonu – przyp. tłum.

[240] List do Narcisy González
Guzmán z Madrytu, w: EF-411105-1.



[241] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 57.

[242] Por. ibidem, s. 5.

[243] Ibidem, s. 48.

[244] List do jego córek w Madrycie, z
Pampeluny, w: EF-420916-2.

[245] Droga, nr 820.

[246] Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T 05074, s. 2.

[247] Por. Narcisa González Guzmán,
RHF, T 04989, s. 27.

[248] List do jego synów w Madrycie,
z Léridy, w: EF-411014-1. W liście z
20 października pisał z Léridy do
przyjaciela: chciałem się z Wami
zobaczyć przed wyjazdem. Było to
niemożliwe, ponieważ dzień przed
wyjazdem z Madrytu jeszcze leżałem
w łóżku z uprzykrzonym
reumatyzmem (List do Vicente
Rodrígueza, ojca Rodríguezów



Casado, w: EF-411020-1). 11
października wstał z łóżka, aby udać
się w drogę do Saragossy i Léridy,
lecz nie czuł się dobrze. Por. list do
jego synów w Madrycie, z Saragossy,
w: EF-411012-1. Z tych lat około roku
1940 don Josemaría zapamiętał
kąpiele stóp, które przygotowywała
mu Babcia, z dużą ilością
gruboziarnistej soli rozpuszczonej w
wodzie. (Świadectwo ks. prałata
Javiera Echevarríi).

[249] List do Álvara del Portillo oraz
do synów w Madrycie, z Segowii, w:
EF-421104-2.

[250] Narcisa González Guzmán,
RHF, T-04989, s. 36.

[251] Por. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, s. 60.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-13-ten-ktory-ukochal-

wole-boza/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-13-ten-ktory-ukochal-wole-boza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-13-ten-ktory-ukochal-wole-boza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-13-ten-ktory-ukochal-wole-boza/

	Rozdział 13: „Ten, który ukochał Wolę Bożą”
	W[ielebna] M[atka] María de la V[irgen] Dolorosa


