opusdei.org

Rozdzial 12: Od
marzen do
rzeczywistosci

1. Powrdt do Madrytu. 2.
,Droga”. 3. Okolicznosci
polityczne. 4. Akademik przy
Jener. 5. Stuzy¢ KoSciotowi. 6.
Ekspansja w calym kraju. 7. Jak

,2upchnac” Opus Dei. 8. Zmiana
spowiednika.

28-08-2018

Od marzen do rzeczywistosci

1. Powrdt do Madrytu



Wraz z uplywem czasu wzrastala
radosna niecierpliwo$¢ zatozyciela
Opus Dej, z jaka oczekiwal powrotu
do Madrytu. Byl Swiadomy tego, Ze
warunki w stolicy nie sprzyjaly
ponownemu podjeciu pracy, a mimo
to od lutego 1939 roku w jego
korespondenc;ji odbija sie poczucie
wewnetrznej radosci. Ale zajecie
Madrytu stalo sie ostatecznym
sygnalem, ze wojna sie skonczyla i ze
rozpoczyna sie nowa epoka dla
Dziela.

To sie koriczy — pisal don Josemaria
do Juana Jiméneza Vargasa. Ta mysl
systematycznie powraca w wielu
listach. To sie koriczy, a to co bedzie,
pozostanie juz na zawsze — powtarza
z apostolskim zapalem Ricardowi
Fernandezowi Vallespinowi. Dla
naszej rodziny rozpocznie sie epoka
intensywnej gorliwosci — dodaje w
liscie do Juana[1]. To sie koriczy —
powtarza po raz kolejny Ricardowi -



i trzeba bedzie pracowac ze
wszystkich sit duszy[2].

Nadeszly dni radosnego oczekiwania,
w trakcie ktérych don Josemaria
rozbudzil swoj zapat apostolski,
przeczuwajac szybka ekspansje
Dziela. Marzyl, by znalezc¢ sie juz w
stolicy: Madryt! Niewiadoma, na
ktorq spoglgdam z optymizmem,
poniewaz wszystkim rzqdzi maj
Ojciec-Bog. — pisat do Pedra
Casciaro[3]. Z wyprzedzeniem
wybiegal mysla do jednego z
powaznych problemoéw, ktore mialy
przed nimi stangc¢ i ktore musiat
rozwiazac. Chodzito o wspdlprace,
jakiej oczekiwatl ze strony donii
Dolores. Piszac do Paco Botellj,
przedstawil to nastepujaco: Mysle o
wszystkich, zwtaszcza o tych w
czerwonej strefie. Kiedy bedziesz pisat
do pozostatych — do wszystkich,
powiedz im, zZeby prosili Pana, by nam
zachowat babcie: widze bardzo jasno,
ze jej potrzebujemy [4].



W tym czasie nadeszia wiadomos¢ o
$mierci papieza Piusa XI. Kiedy w
trzy tygodnie pozniej ksigdz, w liScie
z 3 marca 1939 roku, zawiadamiat
Juana Jiméneza Vargasa o wyborze
papieza Piusa XII, dato sie wyczuc
Swiatlo uniwersalizmu ukryte w
Opus Dei: Papam habemus!*
Nastepnym razem bedziemy tam
blisko, Ty, ja i inni. Ja to wiem[5]. (Od
1931 roku wcigz marzyt o tej chwili,
coraz blizszej: Marze — pisal w jednej
z Katarzynek — o zatozeniu w Rzymie,
kiedy juz Dz[ieto] Bloze] bedzie
dobrze rozwiniete, domu, ktory stanie
sie mozgiem catej organizacji[6]).

W tych dniach obiecal poprowadzic
rekolekcje dla seminarzystow z
diecezji Vitoria, bo cieszyta go mysl o
pracy nad tymi duszami niemal
kaptariskimi. Musial wiec wyjasnic¢
biskupowi przyczyny, ktére sklonity
go do przelozenia tego kursu
rekolekcyjnego:



1. Koniecznos¢ pozostania w Burgos
w dziert Swietego Jozefa, z przyczyn,
ktore Ksiqdz Biskup zna. Bedzie wielu,
ktorzy przyjadq na nadzwyczajnq
przepustke na 24 godziny, nie majqc
po prostu czasu na to, aby dojechac
do Vergary.

2. Mozliwosc, ze zostanie zdobyty
Madryt, w czasie gdy ja bede
prowadzit rekolekcje.

3. W przypadku, gdyby Madryt zostat
zdobyty, a ja nie pojechatbym tam
natychmiast, zaniedbatbym swoj
bezposredni obowiqzek odzyskania
Swietej Izabeli, jako rektor tego
patronatu (co na pewno niektore
osoby by mi wytknety), oraz nie
spetnitbym dwoch obowiqzkow,
pierwszego, bardzo
nadprzyrodzonego, a drugiego
wynikajqcego z pokrewieristwa, to
znaczy obowiqzku wobec ludzi z
Dzieta i wobec mojej matki. Wszyscy
oni oczekujqg mnie niezwtocznie[7].



W tym stanie ducha, peten
entuzjazmu, stapajac juz po ziemi
obiecanej, napisat do swoich synoéw
list okolny, rozpoczynajacy sie od
stow:

W imie Ojca, i Syna, i Ducha Swietego
oraz Najswietszej Maryi Panny.

Niech Jezus btogostawi moim synom i
mi ich zachowa.

Czuje przynaglenie od Boga, by do
Was napisac w przeddzien tego
zwycieskiego zdobycia Madrytu.

Bliski jest juz dzieri powrotu do
naszego domu i trzeba, Zebysmy
pomysleli o odtworzeniu naszych
dziatan apostolskich[8].

Byl to dostownie list okélny, trzeba
bylo bowiem przekazywac go sobie z
rak do rak, z miasta do miasta, az do
chwili, gdy wszyscy adresaci go
przeczytaja, poniewaz nie mial on
kopii. List ten, niczym wygrywana na



tragbce pobudka, mial rozbudzi¢ w
jego synach zapat apostolski. Po
zakonczeniu wojny miata nabrac
rozmachu kampania, ktora Ojciec
tylekro¢ juz zapowiadatl:
umieszczenie Chrystusa na szczycie
wszystkich dziatalnosci ludzkich.
Chodzilo o powszechng mobilizacje
pod hastem: Regnare Christum
volumus*.

Pragne, abyscie sie przygotowywali —
mowil im - do starej walki, ktora jest
zarazem stuzbq wojskowaq i stuzbq
Kosciotowi Jednemu, Rzymskiemu,
Katolickiemu i Apostolskiemu,
odmawiajac w duchu mnicha i
wojownika, taka bowiem ma by¢
gorliwo$¢ naszego powolania, Psalm
Krolewskiej Godnosci Chrystusa:

W kazdy wtorek, po wezwaniu swego
Aniota Stroza z prosbq, by mu
towarzyszyt w modlitwie, kazdy z
Was ucatuje rozaniec, na dowod
mitosci do Matki Bozej i na znak Ze



modlitwa jest naszq najskuteczniejszq
broniq. A nastepnie odmowi po tacinie
Psalm 2[9].

Mowie o walce i wojnie — zwracal im
uwage — a na wojne potrzeba
zotnierzy. Dlatego bylo konieczne
prowadzenie prozelityzmu:

Nigdy nasza mitodziez nie byta tak
szlachetnie pobudzona jak teraz.
Bytoby powodem ciezkich wyrzutow
sumienia nie wykorzystac tej okazji i
nie doprowadzic¢ do wzrostu naszej
rodziny, nie wykorzystac zapatu i
poswiecenia, ktore bez wqtpienia
widac (oprocz tylu innych rzeczy,
ktore wole przemilczec¢) w sercach i
czynach Waszych kolegow ze studiow
i Z okopow.

Siejcie wiec, a ja Was zapewniam w
imieniu Pana, Ze to zniwo bedzie.

Ale siejcie hojnie... I na caty swiat!
[10].



Dla Ojca list ten bez watpienia byl
sposobem, by sie wyladowac.
Przenosil na swoich synow zapat
apostolski, ktory mial w sobie, a
ktory nie byl maly. Zanim napisatl ten
list, 23 marca zawiadamial Albarede:

Paco napisze Ci szczegotowo: ja ci
tylko powiem, ze mysle, ze juz
wkrotce rusze w droge do domu, aby
by¢ bliziutko, gdy otworzq sie bramy.
Zabiore ze sobq jedzenie, ktore mamy
przygotowane. Ty bedziesz musiat
jakos przywiezc¢ kartoteke i maszyne
do pisania.

Mam jeszcze drugi list okolny, ktory
sam nie wiem, kiedy zacznie krqzyc:
jak przyjedziesz, to go sobie
przeczytasz.

Moze bys przyjechat w najblizszq
niedziele? Ja chyba wyjade w
poniedziatek[11].

W Madrycie i Burgos trwaty
pertraktacje o warunkach kapitulacji



sit republikanskich. Don Josemaria
Sledzil z bliska przebieg wypadkdow.
W poniedziatek 27 marca wyjechal w
kierunku Madrytu ciezarowka
zaopatrzenia wojskowego, siedzac w
kabinie obok kierowcy. Miatl ze soba
odpowiednie dokumenty: przepustke
na przejazd oraz zezwolenie
koScielne. Noc spedzit w Cantalejo,
miasteczku kolo Segowii oddalonym
0 ponad sto kilometrow od stolicy.
Nastepnego dnia poddaly sie wojska
republikanskie. Rankiem 28 marca
armia zaczela wkraczac do Madrytu,
miedzy zolnierzami by} tez ubrany w
sutanne don Josemaria. Wzruszenie
mieszkancow bylo nieopisane.
Mozliwe, ze byl to pierwszy kaptan w
sutannie, ktorego widzieli na ulicy od
lipca 1936 roku. Ludzie rzucali sie,
by catowac go po rekach, a don
Josemaria podsuwat im
krucyfiks[12].

Przejechal przez ulice Ferraz i mogt
na wlasne oczy zobaczy¢, w jak



optakanym stanie znajdowat sie
akademik, ktérego przeciez nigdy nie
otwarto. Potem skierowal sie na ulice
Caracas, aby przywitac sie z matka i
rodzenstwem. Zabrat stamtad
kuferek, w ktorym przechowywano
dokumenty i papiery, sktadajace sie
na archiwum Dziela[13]. Ale jeszcze
bardziej niz spotkac sie z rodzing,
chcial zgromadzi¢ swoich synow
duchowych. Natychmiast spotkat sie
z Isidorem Zorzano i José Maria
Gonzdalezem Barredo, ktorzy
przebywali w Madrycie. Potem
zjawili sie inni. Najpierw Ricardo
Fernandez Vallespin i Alvaro del
Portillo, ktérzy przyjechali na
przepustke z wojska. 29 marca
rankiem wszyscy udali sie, by
obejrzec stan rezydencji przy Ferraz
16. Mogli sie namacalnie przekonac o
jej oplakanym stanie. Zniszczenia
spowodowane przez pociski byly
powazniejsze niz Ojciec
przypuszczal, gdy przed rokiem
przez lornetke artyleryjska



przygladal sie domowi z pozycji
zajmowanych przez baterie z
Carabanchel. Dom zostat
obrabowany. Sciany byty
podziurawione przez odlamki
pociskow. Podloga zostala zniszczona
i zapadia sie. Tak naprawde jedyne,
co pozostalo z calego budynku to
fasada i $ciany nosne.

Paco Botella, ktory przyjechat z
Burgos po poludniu odnalazt ich w
Swietej Izabeli, dokad wszyscy sie
udali, zeby sprawdzi¢, w jakim stanie
znajduje sie klasztor. Kosciét byt
smutnym dowodem na wandalizm
podpalaczy. 20 lipca 1936 roku, tuz
po wybuchu wojny, rewolucjonisci
podlozyli pod niego ogien. Spalila sie
posadzka, tawki, oltarze; plomienie
pochlonely wartosciowe dzieta
sztuki.[14]

kK ok Sk

Nie bedzie dla Was przeszkod nie do
pokonania — pisal zalozyciel Opus Dei



do swoich synow - zwtaszcza wtedy,
gdy stale bedziecie sie czuli
zjednoczeni, dzieki szczegolnej
Komunii Swietych, ze wszystkimi
wchodzqgcymi w sktad Waszej
nadprzyrodzonej rodziny[15]. Mysl ta
podtrzymywata jego optymizm w
chwili, gdy stangl przed
zrujnowanym domem. I nie jest to
czysty przypadek, ze gdy don
Josemaria znowu odwiedzit ulice
Ferraz 21 kwietnia, znalazt
pocieszajace Swiadectwo ducha
braterstwa, ktorym tam sie zylo.
Ws$rdd pozostalosci podlogi znalazt
pergamin, ktory kiedys polecit
powiesi¢. Znajdowat sie na nim
ewangeliczny tekst: Mandatum
novum do vobis: ut diligatis invicem,
sicut dilexi vos, ut et vos diligatis
invicem. In hoc cognoscent omnes
quia discipuli mei estis, si dilectionem
habueritis ad invicem™ (] 13, 34-35)
[16].



Juz nastepnego dnia po wkroczeniu
armii do Madrytu spotkala sie w
stolicy niewielka grupa cztonkow
Dziela, a poniewaz nie mieli gdzie sie
zatrzymac, don Josemaria zaprosit
ich, by zanocowali w rektoracie
Swietej Izabeli. Wieczorem 29 marca
zajeli sie sprzataniem tego
mieszkania, ktore bylo w lepszym
stanie niz to przeznaczone dla
kapelanow, zajmowane kiedys przez
rodzine Escrivow. W czasie wojny
bylo tam biuro uzytkowane przez
komisarzy politycznych, natomiast
budynek przylegly, kolegium
dziewczat, stuzyl za koszary
saperow. Wszedzie panowat balagan:
walajgce sie papiery, rozrzucone
kartoteki, potamane stoly i krzesta,
rozwalone }6zka i opréznione szafy.
Chociaz meble byly w nie najlepszym
stanie, zebrali niektdre z nich, by
umeblowa¢ dom rektora, z zamiarem
odmalowania i naprawienia ich w
przysziosci[17].



Juz wkrotce nadawatlo sie ono do
zamieszKkania. Don Josemaria
porozmawial ze swoja matka i
rodzenstwem, uzgadniajac, ze
wszyscy powinni sie przeprowadzic¢
do Swietej Izabeli. Faktycznie
wiasnie w domu rektorskim zaczela
sie bezposrednia wspolpraca Carmen
1 donii Dolores w funkcjonowaniu
osrodkow Dziela, poniewaz przez
kilka miesiecy rektorat by} jedynym
mieszkaniem, ktére mieli w
Madrycie. Przestrzen, jaka
pozostawata do ich dyspozycji, byla
do$¢ skromna. Na jednym koncu
mieszkania przygotowali pokoj dla
donii Dolores i jej corki. Na drugim
koncu rektoratu, w niewielkim
pokoiku z jednym tapczanem don
Josemaria umiescil siebie samego.
Natomiast w najwiekszym pokoju,
nazywanym ,,wielkim rancho”,
umieszczono cztery 16zka[18].

Juz niedlugo potem pojawila sie w
Swietej Izabeli matka przelozona



augustianek w towarzystwie jednej
nowicjuszki z zamiarem zajecia
mieszkania kapelanow, poniewaz
reszta klasztoru po pozarze lezala w
ruinach. Rektor poszukat dla nich
wyjscia bardziej stosownego, by
mogly prowadzi¢ zycie wspolne z
reszta konwentu mniszek, ktore
wowczas znajdowaly sie poza
Madrytem, na czas gdy jeszcze nie
odbudowano spalonego kosciola i
przylegtych budynkow[19]. Majac na
wzgledzie to, ze sasiedni klasztor
Wniebowziecia NMP nie doznat
zadnego uszczerbku, wspdlnota ta
czasowo odstagpila augustyniankom
kilka pomieszczen kolegium
zenskiego. To prowizoryczne
rozwiazanie utrzymatlo sie az do
sierpnia, gdy don Josemaria za zgoda
Wikariusza Generalnego diecezji
madryckiej, don Casimiro Morcillo,
dobrowolnie odstapil mniszkom
swoje mieszkanie. Zgodnie z
postanowieniami umowy podpisanej
5 sierpnia 1939 roku pomiedzy



Rektorem Patronatu Swietej Izabeli a
Matka Przelozona, siostra Vicenta
Mariag od Najswietszego Sakramentu,
rektor cedowal na Wspdlnote
Augustianek Pustelniczek «prawo do
przystugujacego mu mieszkania w
Domu Rektorskim przy ulicy Santa
Isabel 48». W umowie cesji zostaly
ustanowione ponadto pewne
klauzule, majace zabezpieczy¢ prawa
przysztych rektoréw do mieszkania
przeznaczonego dla nich przy
Swietej Izabeli[20].

Do rektoratu przeniesli takze meble z
domu donii Dolores. Nie bylo tego
duzo, jednak nadaly pewien
charakter rodzinnej elegancji w tym
opuszczonym mieszkaniu w
rektoracie Swietej Izabeli. Od dnia
ich zamieszkania w nowym miejscu,
9 kwietnia, rozpoczyna sie okres,
ktory Santiago Escriva de Balaguer
nazywa ,etapem przejsciowym”, gdy
jego matka i siostra pelnilty
tymczasowa postuge w osrodkach



Dzietla, do momentu, gdy kobiety z
Opus Dei zajely sie zadaniami
zwigzanymi z gospodarstwem
domowym[21]. Bardzie trafne byloby
stwierdzenie, ze zarowno w
przypadku Carmen, jak i donii
Dolores, zgoda na apostolska pomoc
miata charakter bezwarunkowy i
trwala do konca zycia. Podczas tego
»etapu przejsciowego” zycie babci,
nadszarpniete przez znoszone w
milczeniu cierpienia fizyczne i
moralne, gasto powoli, ale ona sama
nie miala nigdy czasu na
odpoczynek. Carmen, ktorej aktywna
praca prowadzona rok po roku zajela
mlodosc i gros sil, pozostawala
zawsze w gotowosci, zawsze do
dyspozycji, nie rozglaszajac swojego
ukrytego poswiecenia.

Doprowadzenie do czystos$ci i
uporzadkowanie domu rektorskiego
zajelo sporo czasu. Nie tylko z
powodu nagromadzonego brudu, ale
takze dlatego, ze trzeba byto zglosic¢



odpowiednim wladzom znalezienie
magazynu broni oraz fakt
straszliwych profanacji
popehionych w znajdujacych sie w
krypcie grobowcach, gdzie
fragmenty wywleczonych cial
zlaczyly sie ze soba w
przygnebiajacym nieladzie.
Konieczne bylo takze wyczyszczenie
studni ogrodowej, do ktorej zostaly
wrzucone ciala kilku os6b
zamordowanych w czasie wojny[22].

kK K

Rozpoczely sie dla don Josemarii dni
najwiekszej aktywnos$ci. Jak pisal do
swoich synoéw w liscie z 9 stycznia
1939 roku, Dzielo, przedsiewziecie
nadprzyrodzone, w okresie wojny
zostalo sparalizowane. Bylo to
zatrzymanie ,,pozorne”, poniewaz
rzeczywistos$¢ byla zupelnie inna.
Wszyscy byli teraz lepiej
przygotowani do ,odnowy” zwyklej
dzialalnosci apostolskiej[23]. (Stowo



,odnowa” bylo wowczas czesto
uzywane, poniewaz szczuptos¢ dobr
materialnych zmuszala do
doprowadzenia do stanu
uzywalnosci tych, ktdre uznano juz
za stare i niezdatne do uzytku. Don
Josemaria nadal temu stowu
szlachetny odcien ponaglenia:
chodzilo tez o nadrobienie czasu
straconego dla dzialalnos$ci
apostolskiej w poprzednich latach).

Podjal na nowo to, co przerwal,
poczynajac od swoich Zapisek
wewnetrznych. Pierwsza Katarzynka
po wojnie przypada na 13 kwietnia
1939 roku i wspomina o pewnym
wyrazeniu pochodzacym od Boga:

Przytapatem sie na tym, podobnie jak
przed laty, Zze powtarzam — zdajqc
sobie z tego sprawe dopiero pozniej —
,Dei perfecta sunt opera™”.
Rownoczesnie zyskatem zupetnq
pewnosc, bez zadnych waqtpliwosci, Ze
taka jest odpowiedZ mego Boga dla



swego grzesznego, choc¢ kochajqgcego,
stworzenia. Wszystkiego sie
spodziewam z Jego strony! Niech
bedzie btogostawiony![24].

Poprzedniego dnia odnalaz} swego
dawnego spowiednika 1 natychmiast
udat sie, by go odwiedzic: Bytem
wczoraj u 0. Sancheza na ulicy
Velazquez 28. Jakqz okazat radosc!
Usciskat mnie mocno i nadal - to
widac — wierzyw Dzieto[25].

Kolejna wiadomos$¢ na temat don
Josemarii, jaka mamy, pochodzi z
listu Isidora do Paco Botelli. Jest
bardzo kroétka. «Dziadek jest zajety
przez 24 godziny na dobe z powodu
wizyt». (Nadawca musial mie¢ mysli
zajete powaznymi problemami
domowymi, poza pilnymi zajeciami
apostolskimi: «Od chwili, gdy
uporaliSmy sie z balaganem w domu
— opisuje dalej Isidoro - zajmujemy
sie juz wczesniej rozpoczeta robota z
listami. Znowu mamy problem z



bezpiecznikami. Tym razem problem
stanowig myszy, codziennie nam je
niszcza. Pamietasz, w jaki sposob
napadliSmy na ich nory? Na nic sie to
nie zdalo. Hodujemy dwa koty, zeby
sie rozprawialy z tymi bestiami»)
[26].

Dzieki kartotece, ktora niemal
catkowicie odtworzyli w Burgos,
mogli w Madrycie kontynuowac
prace Swietego Rafala. Ojciec
przyjmowat odwiedzajacych.
Rozmawiat z nimi. Udzielal
wykladow formacyjnych cztonkom
Dziela, ktorzy zjawiali sie w
Madrycie na przepustkach.
Zajmowatl sie zakonnicami u Swietej
Izabeli. Nie ustawala jego stala
korespondencja, mobilizowat
wszystkich, by do niego pisali. Pisal
do Ricarda Fernandeza Vallespina:

Kochany Ricardo! Nie wiesz nawet,
jak bardzo bede Ci wdzieczny, jesli nie



bedziesz sie ociggat i pisat do nas
bardzo czesto [...].

Mysle, ze jeszcze bedziemy
btogostawic te wojne. Wiele oczekuje
dla Kosciota i dla Hiszpanii!

Zaczgtem pracowac i jestem
zadowolony. Na poczqtku po
powrocie do Madrytu myslatem, ze
wdrozenie sie bedzie mnie wiele
kosztowac. Ale nie. Tak samo jak w
roku 1936, dzieki Bogu.

Mocne usciski i btogostawieristwo dla
Ciebie,

Mariano[27].

Don Josemaria miat wlasny sposéb
na rozwazanie znaczenia wojny i
tych licznych blizn, ktére
pozostawila u wszystkich. Wiedziony
swoim nadprzyrodzonym
optymizmem, nie poprzestawat na
kontemplowaniu minionych
nieszczescé, ale takze zastanawial sie



nad pozytywnym faktem, ze wojna z
wszystkimi jej ewidentnymi
okrucienstwami przyczynita sie do
zahartowania dusz. Zalozyciel Opus
Dei z nadzieja patrzyl w przyszios¢,
tak jak pisat do Chiquiego:

Zapewniam Cie, Ze jesli bedziesz
wypetniat plan zycia, ktory Ci datem,
bedziesz jeszcze btogostawit wojne,
bowiem bedziesz miat wieksze
doswiadczenie i moc, aby dalej
pracowac[28].

W polowie maja niektorzy biskupi
umowili sie z don Josemaria, Ze ten
poprowadzi rekolekcje dla kaplanow
1 zakonnic[29]. Pierwsze rekolekcje
rozpoczat w czerwcu w Walencjii-
zgodnie ze sSwoim zwyczajem — Z
wielotygodniowym wyprzedzeniem
zaczal polecac Bogu te prace
apostolska, proszac o owoce dla
uczestnikow rekolekcji, jak pisat do
biskupa Avili Santosa Moro:



Umitowany Ksieze Biskupie! Niech
Jezus zachowa Ksiedza Biskupa!

Ten grzesznik zawsze ucieka sie do
Ksiedza Biskupa z wyciggnietq rekq.
Ojcze, mam zlecone kilka cyklow
rekolekcji, niektore (w Walencji i
Madrycie) dla ksiezy... Potrzebuje
modlitw Waszej Ekscelencji i Jego
btogostawienistwa, jako Ojca i
Pasterza.

Z gory dziekuje. Ksigdz Biskup juz
wie, jak bardzo kocha Go Jego
dtuznik

Josemaria[30].

Rafael Calvo Serer i don Antonio
Rodilla, Wikariusz Generalny
archidiecezji Walencji, a takze rektor
kolegium Blogostawionego Juana de
Ribery, w bardzo krétkim czasie
zdotlali zebrac grupe uczestnikow
rekolekcji sposrod studentow. Tak
wiec poczatek rekolekcji przesunat
sie na 5 czerwca. Wowczas do



Burjasot, miejscowosci potozonej
niedaleko Walencji, gdzie znajdowala
sie siedziba kolegium, przyby! don
Josemaria. Ksiadz przyjechal gotow
»,Zakasac rekawy”, to znaczy
poswiecic sie catkowicie zadaniom
kaptanskim, proszac Archaniota
Rafala, by jego stowa okazaly sie
skutecznymi. Przy okazji postanowil
wykorzystac takze dla siebie te dni
rekolekcji: Korzystam z tego
szorowania dusz, aby wyczyscic takze
mojq, ktorej tego bardzo potrzeba[31]
— powiedzial swoim synom.

Studenci przechadzali sie malymi
grupkami po ogrodzie kolegium,
oczekujgc na przyjazd don Josemarii,
kiedy zobaczylj, jak zbliza sie mlody,
rozesSmiany ksiadz, wygladajacy na
zmeczonego dluga podroza. Gdy byt
juz na miejscu, don Antonio Rodilla,
ktory mial u boku kilku studentdw,
powiedzial im, nie owijajac w
bawelne: — Ten czlowiek czyni cuda...
[32]. Don Josemaria ustyszal to i



podszed} natychmiast, by
serdecznym gestem dac do
Zrozumienia, ze ten komentarz wcale
mu sie nie spodobatl. Ale wikariusz
generalny nie rzucatl stow na wiatr.
Wiedziatl dokladnie, co mowi.
Przeciez don Josemaria otworzyt
przed nim dusze w Burgos[33].

Ogladajac kolegium przed
rozpoczeciem rekolekcji, don
Josemaria odkryl wewnatrz domu
plakat z wypisanym nastepujacym
zdaniem: ,Kazdy wedrowiec podaza
wlasna droga”. Zapytat o jego
pochodzenie. Widac bylo, ze
budynek zostal zarekwirowany
przez wojsko republikanskie i sporo
bylo jeszcze sladow jego obecnosci.
Chcial, by nie zdejmowano tego
plakatu:

— Zostawcie to, podoba mi sie: to rada
od wrogal[34].

Zdanie to postuzylo mu za motyw
przewodni jego medytacji.



Sporzadziwszy rozne glosy i
komentarze do niego, mowil o
powotlaniu chrzescijanskim, o
wiernosci indywidualnemu
powotlaniu kazdego cztowieka, o
drodze, ktora wiedzie do ideatu
ledwie majaczacego w oddali.

Wiedzac, ze Ojca mozna bedzie
spotka¢ w Walencji, gdy bedzie
prowadzit rekolekcje najpierw dla
studentow, a potem dla ksiezy,
Alvaro del Portillo zadzwonil do
niego, a potem postarat sie o
przepustke i ruszyl w podroz, by sie z
nim zobaczy¢. Stacjonowal teraz w
Olot, w Pirenejach. Dopdki sam tego
nie doswiadczyl, nie wiedzial, jak
peina przygod bedzie jego podroz.
Oddzialy republikanskie podczas
odwrotu wysadzily mosty w
Katalonii oraz na Ebro, szosy byly
zniszczone, a pociggi kursowaly od
przypadku do przypadku... Dotarcie
do Burjasot zajelo Alvarowi trzy dni.
Ostatniego dnia rekolekcji, ku



wielkiemu zdumieniu uczestnikow,
do kaplicy wkroczy!t podporucznik
saperow, ktory udatl sie do pierwszej
tawki, aby wystucha¢ medytacji.
Podczas poprzedzajacych nocy
Alvaro mial sen, ze juz za chwile
zas$nie snem blogostawionych[35].
Ten sen w obliczu Boga stawal sie
modlitwg, komentowat Ojciec.
Modlitwa zmeczenia, zmienionego w
pragnienie wykorzystania tej
odrobiny, ktora pozostala z
rekolekcji.

Podporucznik spedzit w Walencji
niewiele czasu. Po dwu dniach udat
sie w droge powrotna do Olot, gdzie
czekal na niego list Ojca datowany na
6 czerwca w Burjasot, to jest zanim
jeszcze wyjechal z Olot do Walencji.
W tym liscie bardzo jasno zostala
wyrazona najbardziej Smiala forma
ojcostwa duchowego, jaka
kiedykolwiek wyszla spod piora
zalozyciela Opus Dei:



Saxum*! — pisal do Alvara — wiele od
Ciebie oczekuje Twoj Ojciec Niebieski
(Bog) i Twoj ziemski i niebieski
zarazem ojciec (ja)[36].

W kilku zaledwie slowach zostalo
ujete synostwo chrzescijanina
wzgledem naszego Ojca — Boga.
Jednoczesnie wyrazona zostala
nadprzyrodzona rzeczywistosc¢
Boskiego powotania do Opus Dei
oraz zwigzane z nig 0jcostwo
zalozyciela wzgledem swoich synow,
ktore przekracza granice czasu i
Smierci.

W rekolekcjach w Burjasot
uczestniczyto czternastu chlopakow.
Musieli by¢ bardzo otwarci, skoro
Ojciec nastepnego dnia po
przyjezdzie z entuzjazmem napisze
do Madrytu:

Jestem bardzo zadowolony:
naciskajcie na naszego Pana, a
wszystko zadziata. Tak samo, jak
musi ruszyc¢ z miejsca kwestia domu.



Nie brakuje niczego wiecej! Z kazdq
chwilq przepetnia mnie coraz wiekszy
optymizm[37].

Prosil takze inne osoby o pilne
wsparcie modlitewne. I rzeczywiscie,
don Josemaria w koncu zyskat tak
oczekiwang prawdziwa kopalnie
powotan do Opus Dei. To dziata! -
pisal na zakonczenie rekolekcji w
Burjasot. — Wczoraj zestat nam Pan
kolejnego: w sumie czterech. I to z
ulepionych z dobrej gliny. Mam
nadzieje, ze wytrwajq[38].

Nie chodzilo wylacznie o te czworke.
Po zakonczeniu rekolekcji rozmawiat
z don Josemarig mtody cztowiek,
ktory nie mogt w nich uczestniczyd, a
ktory poznawszy Dzielo byt
zdecydowany wstgpic do niego:
probuje nawet wywazyc¢ drzwi[39] -
opowiada zalozyciel Dziela. I po
miesigcu drzwi puscity:

Niech Jezus mi Cie zachowa.



Co mam Ci powiedzied, jesli nie: tak i
naprzod! Zdumiewaj sie i podziekuj
Mu za to, Ze Cie chce do tak wielkich
rzeczy.

Jesli wytrwacie... Tak dojrzate i
wspaniate sq owoce tej gorqcej ziemi
walencjariskiej.

Kocham Cie i btogostawie, Twoj Ojciec
Mariano[40].

José Manuel Casas Torres byl na
razie ostatnim z tej grupki powolan z
Walencji, zainicjowanych przez
powotanie Amadeo de Fuenmayora.
Don Josemaria, pewien, Ze nie
wyczerpal tej prawdziwej zyly zlota,
zdecydowat sie wrdci¢ do Walencji,
jak tylko to bedzie mozliwe, aby
urzeczywistnic sen przerwany w
1936 roku, gdy wojna domowa
przerwata poczatki
rozprzestrzeniania sie pracy
apostolskiej po catym kraju.



2. Droga

WKrotce po sprowadzeniu sie do
Burgos i zetknieciu z mtodymi
ludZzmi stuzgcymi w wojsku, ktorzy w
korzystali z jego kierownictwa
duchowego, don Josemaria zaczal
dostrzegac, jak wiele bedzie miat
trudnosci w regularnym zajmowaniu
sie nimi. Byli odizolowani w réznych
miejscach frontu. Przemieszczanie
sie ksiedza bylo utrudnione.
Transport byl przypadkowy. Nie
starczato mu czasu. W kazdym
przypadku trzeba bylo zabiegac o
mocno reglamentowane przepustki. I
wreszcie — nie zawsze bylo mozna
dojechac do pierwszej linii frontu.

Nielatwe tez bylo prowadzenie
korespondencji. Jesli don Josemarii
nie bylo w Burgos, nierzadko po
powrocie zastawal na biurku caly
stos listow. ZwyKkle jednak dzialo sie
cos$ wrecz przeciwnego, odpowiedzi
sie opOZnialy. Przy zalozeniu, ze



poczta wojskowa funkcjonowala
normalnie, dzialo sie tak dlatego, ze z
powodu przeniesien jednostek czesto
}acznos¢ pocztowa bywata
przerywana.

Kiedy ksiadz pisat do swoich synow,
przypominal im nieustannie, by
wypelniali normy poboznosci i,
przede wszystkim, zeby nie
zaniedbywali codziennej modlitwy.
Lektura comiesiecznych Noticias
pomagata otrzymujacym je ozywic
zwyczaje niemal zapomniane, a
mogli znalez¢ tam kilka punktow do
medytacji. Ale to przedsiewziecie
apostolskie, majgce na celu, by na
linie frontu dotarlo tchnienie zycia
wewnetrznego, bylo
niewystarczajace ze wzgledu na swoj
sporadyczny charakter. Aby znalezc¢
jakis srodek zaradczy, don Josemaria
rozestal swoim synom Rozwazania
duchowe, opublikowane w Cuence w
1934 roku, i polecit przekazywac je
dalej. Pierwotnym jego pomystem



bylo ponowne wydanie ksigzki w
zmniejszonym formacie, ktory
zmieS$cilby sie do kieszeni
wojskowych spodni noszonych przez
zolnierzy na froncie. Nie mial jednak
wystarczajacych sSrodkéw na druk,
byl wiec sie zmuszony odlozyc¢ na
kilka tygodni zrealizowanie tego
pomystu[41].

Mieszkal juz w Hotelu ,,Sabadell”,
kiedy zajg! sie powiekszaniem liczby
rozwazan w stosunku do wydania z
1934 roku. W tym celu postepowat
wedlug tej samej metody, ktora
zastosowal w Madrycie, pracujac nad
Katarzynkami. Kiedy przychodzil mu
na mysl jakis pomyst, sugestia
apostolska albo ol$nienie,
natychmiast zapisywat je na kawatku
papieru, schematycznie, z zamiarem
przepisania potem na czysto. A gdy
pozno wieczorem Pedro i Paco
wracali z pracy, Ojciec nieraz wital
ich z calymi garsciami karteczek i
papierkow w rekach. Potem je



odczytywal — byly to lakoniczne
zdania - rozbudowujac i opatrujac
odpowiednimi komentarzami. Te
krotkie notatki nazywal kobzami,
zawierala sie w nich jaka$ zwiezla
mys$l albo zarys jakiej$ anegdoty.
Byly to zdania pelne tresci. Gdy je
potem wyjasnial, sprawial, ze
zaczynaty brzmiec jak kobza, gdy
kto$ wydobywa z niej dlugi wysoki
dzwiek, naciskajac jej miechy[42].

Pewnego dnia po powraocie z
koszarow na obydwu wojskowych
czekala niespodzianka. Kobzy,
pracowicie przepisane przez Ojca na
maszynie, zostaly starannie
porozkladane na kupki. Fiszki,
uporzadkowane tematycznie,
zascielaly wszystkie trzy 16zka w
pokoju. Musialo jednak jeszcze
mingc¢ kilka miesiecy, zanim ksigzka
byla gotowa do wydania. Najpierw
kampania nad Ebro, a nastepnie
kampania w Katalonii (a takze braki
papieru w czasie wojny oraz nadzieje



na szybkie zajecie Madrytu),
odwlekly jej publikacje. Na poczatku
roku 1939 roku Pedro Casciaro
przebywal w Calatayud, kiedy dostal
list z Burgos, w ktorym Ojciec mu
pisak: Chciatbym, Zebys sie zajqt
drukiem mojej ksiqzki. Czy sq tam
jakies nadajqce sie do tego drukarnie?
Brakuje mi tylko osiemdziesieciu
rozwazan: to kwestia dni[43].
(Wszyscy, a przynajmniej ci, ktérzy
przejezdzali przez Burgos, zostali
wlaczeni w przygotowanie ksigzki, w
tydzien pozniej bowiem, tym razem
w liScie do José Marii Albaredy,
zalozyciel dodat takie oto lakoniczne
postscriptum: Brakuje 27.)[44].

Taka dokladnos¢ co do liczby
rozwazan do napisania wskazuje, ze
autor z gory ustalil sobie cel, ktory
znajdowatl sie juz na wyciagniecie
reki. Chodzilo - jak sie pdzniej okaze
— 0 liczbe 999. Ta elegancka i
rozbudowana liczba nie zostala
wybrana w sposéb przypadkowy.



Autor ksigzki miat gleboko wyryte w
umysle duchowe znaczenie liczb,
ktore prowadzito go do ,teologii
matematyki”[45]. ,,9” byla liczba,
ktora go ,napeiniala entuzjazmem?”.
Decyzja o umieszczeniu w Drodze
999 punktow nie byla wiec czystym
matematycznym kaprysem, ale
sposobem na wyrazenie jego
nabozenstwa do Trojcy
Przenajswietsze;.

Podczas jednej ze swych podrozy w
lutym 1939 roku don Josemaria
zabral ze sobg maszynopis ksigzki,
przepisanej na czysto i odpowiednio
uporzadkowanej, z zamiarem
pokazania jej biskupowi. Biskupowi
Lauzurice tak spodobatla sie jej
lektura, ze nastepnego dnia don
Josemaria pisal do Pedra Casciaro:
Jak idzie przygotowanie oktadki do
ksiqzki? To pilne. Ksiedzu biskupowi
sie podoba. Wczoraj powiedziat mi, ze
trzeba wydac to w wielkim
naktadzie[46].



Wobec takiego pospiechu jeszcze w
tym samym tygodniu Pedro wystal
projekt ksigzki do Burgos.
Obejrzawszy go, Ojciec odpowiadat:
Oktadka ksigzki mi sie podoba: dam ci
kilka wskazowek, kiedy bedziemy
znali format, zebys narysowat wersje
ostatecznq[47]. Naturalnie Pedro, jak
kazdy dobry artysta, nie byt
usatysfakcjonowany i natychmiast
zabral sie za przygotowanie
kolejnych rysunkéw. Otwarcie mowit
o tym w liScie do Paco Botelli:
«Wyslalem projekt oktadki do
rozwazan. Nie bardzo mi sie podoba.
Dlatego przygotuje jeszcze jeden czy
dwa. Je$li Mariano uzna to za dobry
pomyst, moze wystac¢ mi tytuk:
»~Rozwazania”, napisany
wlasnorecznie, zeby mozna byto go
odtworzy¢ na obwolucie, na czarno
albo na czerwono»[48]. Minelo piec
dni bez odpowiedzi, dlatego Pedro
znowu nalegal: «Czekam na stowo
~Rozwazania”»[49]. To ponaglenie
takze trafilo w proznie. Odpowiedz



nigdy nie nadeszia. Czyzby autor
stracit zainteresowanie dla ksigzki?
A moze sprawa jej wydania zostala
odsunieta na dalszy plan? I co moze
jest najdziwniejsze, jak to sie mogto
stac, ze don Josemaria, ktory nigdy
nie zaniedbywat odpowiedzi na listy,
nie napisal do Pedra ani stowa,
uprzednio tak go przynaglajac?

Autor nie porzucil mysli o jak
najszybszym ukazaniu sie ksigzki.
Znajdujemy tego pisemne
potwierdzenie w naglacej prosbie do
biskupa Vitorii, tak jakby dzielko
bylo juz gotowe do druku: Niech
ksiqdz biskup napisze mi przedmowe
do mojej ksiqzki, jak najszybciej! -
don Josemaria popedzal dostojnika.
W kilka dni pdzniej don Javier wystatl
przedmowe, datowang na
«uroczysto$¢ Swietego Jézefa 1939
roku», dajgc tym samym do
zrozumienia, ze jest to prezent dla
don Josemarii z okazji imienin. Z
owego prologu pochodzg te zdania,



beda mialy wielkie znaczenie
biograficzne: «Na tych stronach
odczuwa sie powiew ducha Bozego.
Za kazda mysla kryje sie swiety,
ktory widzi Twoje intencje i czeka na
Twoje decyzje. Zdania bywaja
urwane, abys mogt je uzupemic
swoim postepowaniem»[50].

Ksigzka byla wiec ukonczona, gdy
nadszed} koniec wojny. Powrot do
Madrytu oraz inne pilniejsze
obowigzki zepchnely na dalszy plan
starania o jej druk. Dziwnym jednak
sie wydaje, ze w ciggu calego
dlugiego procesu przygotowawczego
nie ma najmniejszej nawet wzmianki
na temat tytulu dzieta. Niewatpliwie
don Josemaria strzegl go zazdros$nie
in pectore*, poniewaz biskup
Lauzurica, w przedmowie napisanej
na prosbe don Josemarii, musi
uciekac sie do niewiarygodnych
omowien: «te przenikliwe zdania, te
lakoniczne mysli», «na tych
stronach», na ktérych «zdania



bywajg urwane» oraz «za kazda
mysla»... Zdania, mysli, strony... ale
jakiej ksigzki? Wszystko to domaga
sie tytutu. Autor przedmowy nie
mogl nawet uzy¢ stowa ,ksigzka”,
poniewaz bez tytulu zniszczyloby
ono nastroj intymnosci, w ktory stara
sie wprowadzic¢ czytelnika.

Po kilkumiesiecznym,
przediuzajacym sie milczeniu, bez
jakiejkolwiek wzmianki na temat
tytulu, w liscie z 18 maja 1939 roku
czytamy nastepujace zdania
skierowane przez zalozyciela Opus
Dei do jego syna Alvaro:

Saxum™*! Jakze czystq widze Twojq —
dtugq — droge, ktorq masz przed sobq
do przejscia! Czystq i ptodng, niczym
gotowe do zniw pole. Bltogostawiona
owocnosc apostota, piekniejsza niz
cate piekno tej ziemi! Saxum![51].

Stowo ,,droga”, pojawiajace sie w
owym liscie, jest tym przeblyskiem
Swiatla, ktory prowadzi nas wprost



do tytutu ksigzki, poniewaz po raz
pierwszy w swoich pismach
zalozyciel Opus Dei uzywa go
przypisujac mu pewne atrybuty
duchowe. W efekcie, gdy 1 czerwca
Ojciec poprosil niektdrych ze swoich
synow w Madrycie, by mu pomogli
zrobi¢ indeks do ,,kobz”, jednym z
przygotowujacych ten indeks byt
Paco Botella, ktory spedzal weekend
w Madrycie i ktory nastepnego dnia,
juz z Burgos, pisal do Pedra Casciaro,
zawiadamiajgc go, z odcieniem
zaskoczenia i nowosci, ze ksigzka juz
nie nazywa sie ,,Rozwazania”, lecz
~Droga”[52].

Don Josemaria pojechal do Walencji
5 czerwca, by poprowadzic
rekolekcje dla studentow i
natychmiast przekazal oryginatl
ksigzki do druku. 6 czerwca
zawiadamial pozostatych w
Madrycie, ze ksigzka jest juz w
drukarni[53]. Jego zetkniecie sie,
wKkrotce po przyjezdzie do Burjasot, z



plakatem gloszacym, ze ,kazdy
wedrowiec podaza swoja droga”,
rozbudzilo jego zapal apostolski.
Bylo to, wiedzial o tym dobrze, co$
wiecej niz prosty zbieg okolicznosci.
Polecil wiec, by nie zdejmowano
plakatu. Postuzy mu jako state
przypomnienie. Zgodnos¢ plakatu z
tytutem ksigzki, przedmiotu dlugich
rozmyslan, rozbudzila jego zdolnosci
egzegetyczne i komentatorskie. Na
tysigc sposobow wskazywat
uczestnikom rekolekcji ,,droge”, na
ktora mogli wprowadzi¢ swoje
zycie[54].

Ostatecznie druk ksigzki zostat
ukonczony dopiero 29 wrzesnia 1939
roku[55].

kK K

W zasadniczym stopniu na Droge
skladaja sie Rozwazania duchowe, do
ktorych jednak dodano ponad pét
tysigca punktow, az do liczby
999[56]. Ttem historycznym



Rozwazan byty lata 1928 -1934,
podczas gdy w Drodze okres ten
zostaje wydiuzony az do roku 1939.
Jednak oba te okresy polaczone
zostaja tym samym zrodlem
inspiracji, gdyz mysli
odzwierciedlaja nie tyle wydarzenia
ze spolecznego zycia Hiszpanii, co
wydarzenia z zycia
kontemplacyjnego autora i codzienne
okolicznosci jego wysitkow
apostolskich.

Pierwszym zrodlem Rozwazari
duchowych opublikowanych w 1934
byly Katarzynki, w przeciwienstwie
do Drogi, gdzie wiele punktow
dodanych w Burgos pochodzi z
korespondencji z osobami, ktérych
kierownictwem duchowym
zajmowalt sie autor. Jednak w obu
przypadkach, zaréwno jesli chodzi o
fragmenty pochodzace z Zapiskow
wewnetrznych, jak 1 z listow, do
osobistych inspiracji dodawana jest
spora dawka komentarzy



ewangelicznych oraz refleksji
moralnych[57]. W wyniku tego
zawsze przewaza element
autobiograficzny, odzwierciedlajac
na kartach ksigzki wewnetrzne
doswiadczenia autora.

Przed oczyma czytelnika, bez
zachowania jakiegokolwiek
porzadku chronologicznego
przewijajaq sie osoby i wydarzenia
zwigzane z mlodym zalozycielem
Opus Dei. Takie jak np. Somoano,
kapelan Szpitala Krolewskiego, dusza
o wielkiej subtelnosci i wrazliwosci:

Jak gorzko zaptakat u stop ottarza ten
miody swiety kaptan, godzien
meczenstwa, gdy przypomniat sobie
cztowieka, ktory przystqpit, aby
przyjqc Chrystusa, bedqc w stanie
grzechu smiertelnego.[58].

Pojawia sie takze Luis Gordon,
postuszny i ulegly, ktéry muszac
oproznic¢ basen chorego, starat sie
przezwyciezy¢ swoja naturalna



odraze i pod nosem: mowit cichutko:
Panie Jezu, Zzebym przynajmniej miat
dobrg mine![59].

Oraz ta chora, w swoim czasie
»,Koszarowa dziewka”, a w godzine
$Smierci Maria Magdalena, ktorej don
Josemaria pomagat umrzec z
uleczong dusza, powtarzajac wraz z
nig litanie bolu, ktory rozpala i
0CzZyszcza:

Blogostawione niech bedzie cierpienie.
— Umitowane niech bedzie cierpienie.
Uswiecone niech bedzie cierpienie.
Pochwalone niech bedzie cierpienie!
[60].

Jednak jesli gtowny bohater i autor to
ta sama osoba, a wydarzenie ma
charakter nadprzyrodzony,
informacje te zostaja odpowiednio
zatarte, odpersonalizowane, jak to
ma miejsce w przypadku glosu, jaki
uslyszal zalozyciel Opus Dei podczas
rozdawania komunii mniszkom od
Swietej Izabeli:



Mowiq, ze gdy ktos w czasie modlitwy
powiedziat Panu: ,,Jezu, mituje Cie”,
ustyszat z nieba takq odpowiedz:
»Mitosc przejawia sie poprzez czyn, a
nie gadanie”[61].

Zdarzaja sie tez przypadki, gdy autor
pozbawia glosy lub widzenia Boze
ich pierwotnego nadprzyrodzonego
charakteru, i wplata je w tekst, jak w
ponizszym wypadku:

Wzrastaj w mestwie w obliczu
przeszkod. — Laski Pariskiej Ci nie
zabraknie: ,,inter medium montium
pertransibunt aquae*!” — przeprawisz
sie przez gory![62].

Wiele z punktéw Drogi to
autentyczne obrazki z jego zycia.
Zdarzenia te zostaly dyskretnie
opowiedziane w drugiej lub trzeciej
osobie, aby zatrze¢ w nich Slady
autobiograficzne. Tytulem przykladu
spojrzmy, jak zanotowat to, co
wydarzyto sie 22 grudnia 1937 roku



w kaplicy palacu biskupiego w
Pampelunie:

Wikariusz Generalny konsekrowat
kielichy i pateny. Zostatem na moment
sam w kaplicy i ztozytem na kazdym
kielichu i na kazdej patenie
pocatunek, by Pan je znalazt, gdy po
raz pierwszy ,zejdzie” do tych
Swietych naczyn. Byto ich dwadziescia
piec, diecezja w Pampelunie
podarowata je na front.[63].

Opis ten przeszed! do odpowiedniego
punktu w Drodze, ale eksponuje
jedynie watek nabozenstwa
eucharystycznego:

Szalericze! - Sqdziltes, Ze jestes w
kaplicy sam jeden. Widziatem, jak
sktadates pocatunki na kazdym
kielichu i na kazdej patenie
poswieconej przed chwilg, aby On
znalazt twe pocatunki, gdy po raz
pierwszy zejdzie do tych naczyn
eucharystycznych[64].



Roznica pomiedzy Rozwazaniami i
Drogq nie polega tylko na kwestii ich
dat wydania i liczby punktow, to jest
na wiekszej objetosci ksiazki, tak
jakby chodzilo tylko o strumien
zamieniajacy sie w wieksza rzeke.
Roznice sa bez watpienia
zdecydowanie bardziej glebokie. Juz
W nocie wstepnej do Rozwazari autor
oglosil, ze owe zapiski zostaty
sporzadzone bez zadnych pretensji
literackich ani bez zamiaru ich
ogtoszenia drukiem. (W zasadzie
skladaly sie na nie mysli podzielone
wedle tematow i rozdziatow).
Natomiast u Zrédel powstania Drogi
lezalo pragnienie stworzenia i
opublikowania ksigzki. Od pierwszej
do ostatniej strony praca nad Drogq
(ktora zrodzila sie z pomystu
rozszerzenia Rozwazan) byla
prowadzona pod znakiem Scistego
poczucia jednosci ducha 1 intencji.

W miare uptywu roku 1938 autor
Rozwazan byt coraz bardziej



przekonany, ze material, ktérym
dysponowat jako podstawg - to
znaczy 438 punktow — wprost prosi
sie o rozwiniecie niektorych
zagadnien. U genezy Drogi autor
zwiekszyt liczbe rozdzialow, a w
konsekwencji podjat wiekszy
wachlarz zagadnien. Nastepnie
powtornie rozmiescit mysli.
Wreszcie musial nadaé
poszczegolnym rozdziatom wieksza
zwartosc[65].

Tego rodzaju operacja wymagata o
wiele wiekszej dyscypliny pracy niz
sie na pierwszy rzut oka moze
wydawac. Juz na poczatku autor
wskazal cel, do ktérego bedzie dazyt:
Dotkne twoich wspomnien, aby
wywotac jakgs mysl, ktora cie
poruszy; a wowczas poprawisz swoje
zycie i wejdziesz na droge modlitwy i
Mitosci. I w koricu staniesz sie duszq
wartosciowq[66].



Ten cel wymaga metody odnowy
intelektualnej i wolicjonalnej. Biskup
Vitorii wskazuje, na czym polega ta
catkowita przemiana, gdy z wielka
przenikliwoscig zauwaza w
przedmowie, ze mysli tej ksigzki
domagaja sie okreslonej decyzji ze
strony czytelnika. Ta metoda
pobudzania sumien zostaje
odzwierciedlona takze w stylu Drogi.
Jej stronice pelne sa zawolan i pytan,
argumentow perswazyjnych wraz z
licznymi danymi odwolujgcymi sie
do zdrowego rozsadku, odwolan do
ironii i zachety, form rozkazujacych i
zawieszajacych mysl wielokropkow.
Jest to wartosciowy material, ktorego
celem w ostatecznym rozrachunku
nie jest nic innego, niz wywolanie
zmiany wewnetrznej i polepszenia
zycia. Z tego powodu lektura Drogi
wywoluje pewien niepokoj. Ksigzka
rozpoczyna sie od rozdziatu pt.:
»Charakter”, a juz pierwszy jego
punkt — bez owijania w baweine -
jest zaproszeniem do zmiany



kierunku i zabrania sie w zyciu za
co$ uzytecznego i wzniostego:

Niech twoje zZycie nie bedzie
bezowocne. — BqdZ pozyteczny. —
Zostaw slad po sobie. Swie¢ swiatltem
swojej wiary i mitosci[67].

WDrodze istnieje oczywiscie
uporzadkowana jednos¢. Wsrod
dodatkowych dziewieciu rozdziatow
powstatych w wyniku rozszerzenia
ksigzki znalaz! sie takze jeden
zatytulowany ,, Wytrwatosc”, ktory
stanowi zwienczenie calej ksigzki. Z
wyjatkiem jednej mysli, caly ten
rozdzial zostal napisany na nowo.
Wystarczy zbadac¢ dwie ostatnie
mysli (numer 998 oraz 999), aby
przekonac sie o ich precyzyjnej
konstrukcji, ktora wznosi sie
spiralnie od podstaw az do szczytu.
Wszystko to stosownie do
wspomnianej metody wewnetrznego
poruszenia czlowieka.



Jednak, gdy czytelnik raz osiagnie
szczyt medytacji, nalezy utwierdzic¢
g0 w jego postanowieniach. Z tego
powodu wprowadzony zostal nowy
rozdzial, dotyczacy ,, Wytrwatosci”,

gdyz:

Zaczynac moze kazdy, wytrwac¢ mogq
tylko swieci[68].

Konczac ten rozdzial, autor siega po
porownanie z owym osiotkiem,
drepcacym w koto w kieracie na
nizinie Orbigo, ktérego widzial w
lipcu 1938 roku, w dniu, gdy spoznit
sie na pociag na stacji w Leon. W tej
wiejskiej scenie ukazala sie — poza
postuszenstwem — codzienna praca,
pokorna, monotonna i ukryta,
skladajaca sie z malych
powtarzajacych sie wysitkow, jednak
przynoszaca wspaniate skutki, gdy
chodzi o zyzno$c¢ i postuge:

Blogostawiona wytrwatosc osiotka w
kieracie! — Zawsze tym samym
krokiem. Zawsze jednakowe



okrqzenia. Jeden dzierni za drugim, a
wszystkie identyczne.

Ale bez tego nie bedzie dojrzatych
owocow ani zielonej gestwiny w
sadzie, ani kwietnej woni w ogrodzie.

Niech ta mysl przeniknie do twego
zycia wewnetrznego[69].

Nie pozostaje nic innego, jak
podtrzymywac te btogostawiong
wytrwatosc¢ poprzez decyzje podjeta
przy lekturze pierwszej linijki
ksigzki, by nasze zycie nie byto
bezowocne. A gdzie znalezc¢ te pewna
pomoc, jesli nie w bliskosci z
Bogiem?:

Gdzie kryje sie sekret wytrwatosci? W
Mitosci. — Zakochaj sie, a nie opuscisz
Go[70].

Pochodzenie i proces
przygotowywania kazdego z
punktéw pokazujg nam wyraznie cel,
ktory autor staratl sie osiggnac:



poprowadzi¢ czytelnika drogami
modlitwy i Mitosci, za pomoca
przemyslanej medytacji zawartych
tu rozwazan, jak to jest powiedziane
w przedmowie. Droga nie jest wiec
usystematyzowanym traktatem, ale
dzielem zmuszajacym do refleksji, po
ktore mozna siegnac¢ w kazdej chwili,
po ktorego stronach czytelnik moze
sie poruszac bez zachowania Scistego
porzadku. Nie oznacza to, ze dzielu
brak zwartosci. Gdy zaczniemy
bowiem przygladac¢ mu sie blizej,
okaze sie, ze kazdy z rozdzialow
Drogi ma staranng konstrukcje
wewnetrzng i dopasowanyjest do
architektury calos$ci. Tak jest z
rozdziatem ,Wola Boza”. W wydaniu
z 1939 roku pojawiaja sie radykalne
zmiany dotyczace jego ksztaltu,
liczby, a nawet porzadku
poszczegolnych mysli. Dzieki temu
autor staratl sie utatwic bieg
medytacji, tworzac szlak prowadzacy
pragnienia duszy.



Krotko mowiac, rozdzial ostatecznie
zatytulowany ,,Wola Boza” skiada sie
z nastepujacych czesci: wstepnego
naglowka; zasadniczej czesci
zlozonej z tematycznych wariacji
wokol uwertury, a na koniec z kilku
praktycznych rozwazan, ktore
mozna sprowadzi¢ do nastepujace;j
rady:

Jest to kwestia kilku chwil... Przed
rozpoczeciem jakiejs sprawy
zastanow sie: czego w tym przypadku
chce ode mnie Bog?

A potem, z taskq Bozq — dziataj![71].

Na rozwazaniach rozpoczynajacych
rozdzial autor opiera sile
wszystkiego, co nastepuje potem. Juz
W pierwszym punkcie oglasza
ewangeliczng prawde:

Oto jest klucz, ktory otwiera bramy
Krolestwa Niebieskiego: qui facit
voluntatem Patris mei qui in coelis
est, ipse intrabit in regnum



coelorum™* - kto spelnia wole mego
Ojca... ten wejdzie![72].

W drugim punkcie, wykonawszy
niespodziewany przeskok, stawia
czytelnika niespodziewanie wobec
kwestii zarzgdzania wlasna
wolnoscig. Czyni go bezposrednio
odpowiedzialnym za skutki jego
postepowania dla jego wlasnej
egzystencji, dla tej czastki historii, w
ktorej oczekuje na niego Bog: Od
tego, czy Ty i ja postepujemy zgodnie z
wolq Bozq — nie zapominaj o tym —
zalezy wiele istotnych rzeczy[73].

(Tekst pochodzi z listu zalozyciela
Opus Dei do jednej z 0s6b, ktérych
kierownictwo duchowe sprawowat w
1938 roku)[74].

Trzecia mysl pochodzi z Katarzynki z
1932 roku. W niej odkrywajg sie
przed nami zalosne konsekwencje
buntu lub odrzucenia zamiaru, jaki
Bog wskazuje duszy. Mowi on tak:



Jestesmy jak kamienie, gtazy, ktore sie
poruszajq, ktore czujq, ktore sq
obdarzone wolng wolg.

Bog jest jak kamieniarz, ktory za
pomocq miota i dtuta usuwa nasze
ostre kanty, ksztattujqc nas,
zmieniajqc wedle swego upodobania.

Nie usitujmy odsuwac sie ani
wymykac Jego woli, gdyz i tak w
Zaden sposob nie potrafimy uciec
przed uderzeniami mtota. — Cierpienie
nasze bedzie wieksze i daremne, a
zamiast stac sie wygtadzonymi
kamieniami, nadajqcymi sie do
budowy, zamienimy sie w
bezksztattng kupe Zwiru, ktorq ludzie
bedq deptac z pogardq[75].

(To rozwazanie jest ukoronowaniem
mysli, rozwinietej w Zapiskach
wewnetrznych, na temat tego, czego
Bog oczekuje od pierwszych, ktorzy
powinni wznosi¢ Dzielo:



Gdyby chodzito o jarmarczng bude,
sprawa bytaby krotka i prosta. Wbic¢
cztery pale w ziemie, wziqc kilka
metrow perkalu, zbic kilka desek ze
skrzynki... i gotowe. Ale gmach O[pus]
D[ei] jest budynkiem, ktory ma
przetrwac wieki — bedzie trwat az do
Korica - a jego architektem jest Duch
Swiety...

My jestesmy gltazami, a Jezus chce, by
zostaty wkopane u fundamentow.
Glazami, ktore sie ruszajq, ktore czujq

[...D[76].

W ten sposob autor zwracal uwage
na rozne aspekty ludzkiej
egzystencji. Tak wiec: zycie wieczne,
ktore nas czeka w Krdlestwie
Niebieskim; szlachetne uczestnictwo
w zadaniach historycznych; smutne
konsekwencje buntu przeciwko
zaproszeniu skierowanemu przez
Boga do czlowieka. W ten sposob
odwotujac sie do wiary, rozumu,
wyobrazni i uczud, stara sie



zaangazowac wole i uczynic ja
odpowiedzialng za podazanie droga
ku wlasnej poprawie.

K ok Sk

Na stronach Drogi gdzieniegdzie
pojawia sie delikatna sugestia lub
jakis drobny fragment anegdoty,
ktore umozliwiaja rozpoznanie
kontekstu rozwazan. Czasem kilka
stow pozwala na zarysowanie calego
tla:

Czy pamietasz? — Zapadat wieczor,
gdy rozpoczelismy wspolng modlitwe.
Z bliskiej odlegtosci dobiegat nas
szmer wody. — I w ciszy owego
kastylijskiego miasta...[77].

Jest to wspomnienie szemrzacych
wod rzeki Arlanzon, po ktorej
brzegach spacerowat Ojciec ze
swymi synami albo w towarzystwie
jakiego$ zoinierza, ktory przyjechatl
do Burgos na przepustke.



Burgos laczy sie z pamiecig o Rodrigu
de Vivar, Cydzie, bohaterze poematu
rycerskiego, ktorego bohaterska
wielko$¢ - jak powiada Droga -
trzeba stawia¢ na rowni z
codziennymi domowymi
trudnosciami:

W poematach rycerskich — w naszej
»Piesni o Cydzie” — opowiadajq
zawsze o nadzwyczajnych
przygodach, ale przeplatajq sie one ze
szczegotami z powszedniego zZycia
bohatera. Obys cenit rzeczy mate -
tedy droga![78].

W alkowie hotelu ,Sabadell”, ktora
byla oddzielona zastonka od
wspolnego pokoju, kaplan izolowal
sie, by przyjmowac dyscypliny az do
krwi. Nie mial innej mozliwosci, a
gdy pewnego dnia weszli jego
synowie, Ojciec usprawiedliwil swoje
postepowanie stowami
przywotanymi w Drodze:



Jezeli byli swiadkami twoich btedow i
stabosci, czemuz nie majq by¢
swiadkami twojej pokuty?[79].

(W niektdrych przypadkach —jak to
ma miejsce w tym rozwazaniu o
pokucie — okolicznosci, ktorych
dotycza, zostaja dyskretnie
przemilczane. Jest oczywiste, ze
szczegoOly osobiste podkresliltyby z
wiekszg wyrazistoscig zywotnosc
nauczania, wydobywajac je z
abstrakcyjnych generalizacji. Ale
autor — powtorzmy to jeszcze raz —
unika wszystkiego, co mogloby
oznaczac pochwale osobistg).

W Drodze oddany zostaje takze zapat
patriotyczny przepeiniajacy Burgos
w owych dniach - flagi, mundury i
entuzjazm — ale z przypomnieniem,
ze Chrystusowi takze potrzeba jego
wojska:

Zapat patriotyczny — godny pochwaty
— sktania wiele 0sob do zmiany swego
zycia w ,stuzbe”. — Nie zapominayj, ze



Chrystus takze ma swoje ,,wojsko” i
ludzi wybranych do Jego ,,stuzby”[80].

kK K

Tytul Drogi, ktory przez tak diugi
czas dojrzewal u swego autora, ma
charakter symboliczny, przepeiniony
ukrytym sensem. Zlewaja sie w nim
powszechne powolanie do swietosci
W zyciu; sposob, by kroczy¢ wiernie
sladami Chrystusa, ktory jest Droga,
Prawdg i Zyciem; program
kierownictwa duchowego, aby
osiggnac ten cel. W tym tytule
zawarta jest takze intencja ksigzki:

Czy chcesz, abym ci powiedzial, co
mysle o ,,twojej drodze”? — A wiec, tak:
jezeli odpowiesz na wezwanie,
bedziesz usilnie pracowat dla
Chrystusa jak najwiecej. Jezeli
Staniesz sie cztowiekiem modlitwy),
odpowiesz na to wezwanie, o ktorym
mowitem uprzednio i spragniony
poswiecenia, zaczniesz szukac
najciezszych prac...



I osiggniesz szczescie tu, na ziemi, a
nastepnie niewymowne szczescie w
zyciu wiecznym|[81].

Droga jest wymagajaca. Na jej
stronach znajduje sie miejsce na to,
co matle, ale nie ma tam sladu tego,
co mierne. W ostatecznym
rozrachunku jest to wezwanie do
Swietosci zycia, klucz nie tylko do
osobistej egzystencji, ale takze
posrednio do catej historii ludzkosci:

Oto sekret. — Oto glosny sekret:
przyczynq kryzysow na swiecie jest
brak swietych.[82]

I jesli ksigzka nie zawiera calego
ducha Opus Dej, to na pewno
zawiera wszystko, co zasadnicze dla
Bozego przestania z 2 pazdziernika
1928 roku: powszechne powotanie do
Swietosci posrod Swiata, poczucie
synostwa Bozego w Chrystusie jako
fundamentu duchowos$ci oraz
uswiecajgca i apostolska funkcja
ludzkiej pracy. Droga ma te zalete, ze



stawia Swietos¢ niejako na
wyciggniecie reki:

» Wielka” swietosc polega na
codziennym wykonywaniu ,matych”
obowigzkow|[83].

Szczegolny styl tej ksiazki, jej
ascetyczna i intelektualna sila, jej
wznioste natchnienie, wszystko to
zostalo juz wyrazone w
Katarzynkach oraz w listach. Z tego
powodu w Drodze, dominuja
elementy autobiograficzne. Lecz nie
tak, jak w pamietnikach dotyczacych
minionych spraw, wyblaklych
niczym platki kwiatu, ktore stracity
dawne zywe barwy, $ciSniete miedzy
kartkami zamknietej ksigzki. Na
pewno nie. Nad jego rozwazaniami
unosi sie bonus odor Christi*, ktory
pochodzi z zywej obecnosci autora,
ktory w miare lektury, raz z pomoca
refleksji, innym razem dialogu,
prowadzi nas za reke droga swego
wlasnego zycia wewnetrznego.



Przez cale swoje zycie don Josemaria
mial niezmienny zwyczaj, by
rozpoczynac swoje listy, polecajac
Bogu swego adresata:

Niech Jezus mi Cie zachowa - pisal do
Pedra Casciaro:

[...] sprawia mi wielkq przyjemnosc,
pisac do syna i rozpoczynac list
Najswietszym Imieniem Pana Jezusa.

Przeczytatem o tym ciezarze, ktory

zrzucites z serca: gaudium cum pace!
Kk

Wszystko utozy sie tak, jak pragniesz.
Zachowaj spokdj. BqdZ radosny. Zdaj
sie na Niego i na mnie. Koricze.

Moje bltogostawieristwo i bardzo
mocne usciski

Mariano|[84].

Sam zainteresowany mogt spokojnie
zdac sie na Boga i owego sSwietego
kaplana, pewien, ze od chwili, gdy



Ojciec zaczal pisac ten list, wspiera
go modlitwg i umartwieniem, jak
nam o tym wspomina w Drodze:

Potega Twego imienia, o Panie! -
Zaczgtem moj list tak, jak czynie to
zazwyczaj: ,Niech Jezus ma Cie w
swej opiece!”.

- A w odpowiedzi czytam: ,,Stowa:
«Niech Jezus ma cie w swej
opiece!»juz mnie ochronity przed
wielkim niebezpieczeristwem. Niechze
ma On w swojej opiece
wszystkich”[85].

Tutaj wlasnie bije Zrodio
skutecznosci duchowej tej ksigzki:
wszystkie jej strony zostaly
przesycone umartwieniami i
nasaczone modlitwa. Jesli cho¢
troche bedziemy wspdlpracowac z
naszej strony, jej lektura zapadnie
nam gleboko w duszy, poniewaz
zawarte w niej mysli sa czyms
duchowo ozywczym i Swiezym, a nie
zmumifikowanymi zdaniami.



Shusznie mowil w przedmowie
biskup Vitorii: «Na tych stronach
odczuwa sie powiew ducha Bozego.
Za kazda mysla kryje sie swiety,
ktory widzi twoje intencje i czeka na
twoje decyzje»[86].

Don Josemaria, zawsze zanim
porozmawiatl z jakas$ osobag,
powierzatl jg jej Aniotowi Strozowi.
Podobnie czynil, piszac do kogos list.
Mozna przyjac za pewnik, ze to samo
uczynil w czasie przygotowywania
Drogi, gdzie mozemy wyczytac taka
oto wiadomos$¢ autobiograficzna:

»,Nie bardzo wiem — powiadasz - jak
mam zapetnic¢ kartke papieru, mowiqc
o rzeczach, ktore mogtyby stac sie
uzyteczne dla przyjaciela. Gdy
zaczynam, zwracam sie do mego
Aniota Stroza, mowiqc mu, ze jezeli
pisze, to po to, Zeby przyniesc jakis
pozytek. I chocbym nawet
powypisywat gtupstwa, nikt nie
odbierze mi — ani Jemu — chwil



spedzonych na proszeniu dla mego
adresata o to wszystko, czego jego
dusza najbardziej potrzebuje”[87].

Juz w bardzo wczesnym oKkresie, od
1931 roku, ciggnelo sie za
zalozycielem Opus Dei pragnienie
napisania kilku ksiqzek petnych
ognia, ktore obiegtyby caty swiat jak
zywy ptomien, rozpalajqc swym
sSwiattem i Zarem ludzi,
przeksztatcajqc biedne serca w
zagwie, aby ofiarowac je Jezusowi
jako rubiny do jego Krolewskiej
korony[88]. W tym duchu zostala
napisana Droga.

Do ksigzek petnych ognia zaliczy¢
trzeba takze Rézaniec Swiety, ktorego
drugie wydanie ukazalo sie w
pierwszych dniach pazdziernika
1939 roku, jak tylko ukonczono druk
Drogi[89].

3. Okolicznosci polityczne



Bezwzgledna i okrutna wojna
domowa postawila Hiszpanie na
krawedzi ruiny. Sytuacja ulegla
catkowitej normalizacji dopiero po
15 latach, przynajmniej jesli chodzi o
straty materialne, poniewaz
odtworzenie narodu nie byto
mozliwe.

W miesiecznym biuletynie ,,Noticias”
z marca 1939 roku don Josemaria
wskazywal na zamkniecie ,,epoki
przejsciowej” oraz powrot do
stabilnego zycia nastepujacymi
stowy: Przechodzimy od stanu
szaleristwa wtasciwego takim czasom
do dobrze wytyczonego koryta, ktore
poprowadzi nas do ostatecznego
podboju[90]. Zostalo to powiedziane
jezykiem duchowym, pelnym
optymizmu, a nie jezykiem polityki.
Ktoz w okresie odbudowy narodu
mogltby nie zauwazy¢ istniejacej
biedy i braku Srodkéw materialnych?
Jednak ton, w jakim utrzymany jest
list okolny z 9 stycznia 1939 roku,



skierowany przez zalozyciela Opus
Dei do jego synow, emanuje silnym,
wynikajgcym z nadprzyrodzonych

przestanek przekonaniem:

Przeszkody? Nie martwiq mnie
przeszkody zewnetrzne. Z tatwosciq je
przezwyciezymy. Nie dostrzegam
niczego wiecej poza jednqg powazngq
przeszkoda: Waszym brakiem
synostwa 1 Waszym brakiem
braterstwa, jesli kiedys miatyby sie
pojawic¢ w naszej rodzinie. Wszystko
inne (niedostatek, dtugi, bieda,
pomowienia, kalumnie, ktamstwo,
niewdziecznosc, sprzeciw ze strony
»dobrych”, niezrozumienie, a nawet
przesladowania ze strony wtadz),
wszystko to jest bez znaczenia, kiedy
mozna liczy¢ na Ojca i braci,
zjednoczonych zupetnie przez
Chrystusa, z Chrystusem i w
Chrystusie. Nie bedzie takiej goryczy,
ktora mogtaby zaktocic stodycz naszej
btogostawionej Mitosci[91].



Zniszczenia zwigzane z wojna
domowa nietatwo bylo naprawic.
Potencjat ludzki doznal powaznego
uszczuplenia. W pamieci kazdego
Hiszpana pozostawali zmarli, polegli
na froncie i pomordowani, ktorych
byto w sumie okoto 300.000. Zostali
jeszcze nie policzeni wiezniowie i
wygnancy. Z drugiej strony mosty i
drogi, domy i fabryki byly
uszkodzone lub catkowicie
zniszczone. Brakowalo pojazdow,
statkow i wszelkiego typu maszyn.
Brakowalo tez dobr domowego
uzytku, ubran i zywnosci.
Reorganizacja tego, co zostato
zdezorganizowane, wymagata czasu,
rak do pracy i importu dobr. Na
domiar zlego rezerwy zlota z Banku
Hiszpanii zostaly spozytkowane na
zakup broni lub zostaly
zdeponowane w innych krajach*.
Ostatnig krople goryczy stanowil tez
znaczacy spadek produkcji rolne;j.
Dhugie lata suszy wpedzilty narod w
glod i spowodowaly, ze racjonowanie



niewystarczajgcej ilosci zywnosci
trwatlo az do 1951 roku[92].

Niestety koniec wojny nie oznaczat
pokojowego zakonczenia dawnych
nienawisci. Atmosfere przenikal zal i
pragnienie rewanzu. W ciggu dwu
tygodni od zakonczenia wojny, w
oredziu radiowym z 16 kwietnia
1939 roku, papiez Pius XII zwrdcit sie
do wiernych i hierarchii
hiszpanskiej, by wyrazi¢ swoje
»ojcowskie gratulacje z powodu
otrzymania daru pokoju i
zwyciestwa”. W tym wystapieniu
radiowym niejeden raz apelowal do
szlachetnosci i wielkodusznosci
ducha hiszpanskiego, z ktérymi
wigzal nadzieje na odnowienie zycia
narodowego zgodnie z zasadami
»swiary, poboznosci i cywilizacji
katolickiej”. ,Dlatego napominamy
rzadzacych i pasterzy Katolickiej
Hiszpanii - mowil dalej — by oSwiecili
umysty oszukanych, ukazujac im z
miloscig korzenie materializmu i



laicyzmu, i skad wziely sie ich bledy 1
nieszczescia [...]. I nie watpimy, zZe ci
drudzy, ktérzy niczym synowie
marnotrawni staraja sie wrocic¢ do
domu Ojca, zostang przyjeci z dobra
wola i mitoscig. Na Was spoczywa,
Czcigodni Bracia w Episkopacie,
obowiazek, by doradzac i jednym i
drugim, by w swej polityce
przywrocenia pokoju wszyscy
podazali zgodnie z pryncypiami
wpajanymi przez Kosciol i
proklamowanymi z tak wielka
szlachetnos$cia przez
Generalissimusa: sprawiedliwosci
dla zbrodni i pelnej dobrej woli
wielkodusznos$ci wobec
bladzacych»[93].

Kryteria, jakie zastosowano
wzgledem pokonanych, byly jednak
zupelnie inne. Poza represjami
wojskowymi stosowanymi w czasie
wojny, w 1939 roku zaczely
funkcjonowac trybunaly zajmujace
sie czystkami politycznymi. Ten



aparat represyjny dzialal na
podstawie réznych ustaw: ustawy o
odpowiedzialnos$ci politycznej z 9
lutego 1939 r., dzialajgcej wstecz w
stosunku do rewolucji z pazdziernika
1934 r.; ustawy o weryfikacji
funkcjonariuszy publicznych z 10
lutego 1939 r. oraz ustawy z 1 marca
0 zwalczaniu masonerii i
komunizmu[94].

Wielu obywateli przebywalo w
wiezieniach przez diugie lata, badz
odbywalo swoja kare wykonujac
prace przymusowe. Inni byli
upos$ledzeni ekonomicznie lub
stracili prace i musieli udac sie na
emigracje. W takich warunkach
SposOb postepowania realizowany
przez don Josemarie zawsze opierat
sie na wybaczeniu: przebaczyc¢ i
zapomniec. Tak jak w okresie, gdy
by} uchodzca w rewolucyjnym
Madrycie, zadoS¢uczynit za wszystko,
starajac sie nie dzielic¢ ludzi na
dobrych i ztych, tak teraz staratl sie



naprostowac uczucia tych, ktorzy
jeszcze zyli zadza zemsty. Podczas
jednej ze swych podrdzy, w kwietniu
1938 roku, jadac z Utrery do
Salamanki spotkat w pociggu oficera
przepeinionego checig rewanzu.
Kaplan opowiada o rozmowie, jaka z
nim przeprowadzit:

Pewien podporucznik, ktory
poniost ogromne straty, tak
rodzinne, jak i materialne w
trakcie przesladowan
prowadzonych przez czerwonych,
prorokowat zblizajqcy sie czas
wlasnego rewanzu. Powiedziatem
mu, Ze cierpiatem podobnie jak on,
wraz z rodzing, i Ze stracitem
dobytek, ale pragne, zeby czerwoni
zyli i sie nawrocili. Te
chrzescijanskie stowa wstrzqgsnety
gleboko jego szlachetnq duszaq,
przepelniong tymi gwattownymi
uczuciami i widac byto, ze
zrozumiat.



Skupitem sie jak moglem i, jak to
mam w zwyczaju, wzywatem
wszystkich Aniotow Strozow[95].

Z niektdrych az buchala chorobliwa
nienawis$¢ do wroga. Pewnego razu
do don Josemarii przyszed! pewien
cztowiek, ktoremu komunisci
zamordowali kilku krewnych na
srodku pola, na rozstaju drog.
Chciala on wznie$¢ dokladnie w
miejscu zamordowania cztonkow
swojej rodziny wielki krzyz. Nie
powinienes tego robi¢ — powiedzial
mu kaplan - bo to, co Tobq kieruje, to
nienawisc: to nie bedzie Krzyz
Chrystusa, tylko krzyz diabelski[96].
Ostatecznie krzyza nie wzniesiono, a
ta osoba przebaczyla. Nie wszyscy to
potrafili. Minelo juz wiele miesiecy
od zakonczenia wojny, gdy pewnego
dnia ksigdz musial skorzystac z
taksowki w Madrycie. Jak to miat w
zwyczaju, natychmiast wdatl sie w
rozmowe z kierowca, méwigc mu o
Bogu, o uSwiecaniu pracy i zycia, o



zapomnieniu o nieszczesciach, jakich
doznala Hiszpania. Taksdwkarz
stuchal go i nie mowitl ani stowa. Gdy
dojechali na miejsce i don Josemaria
wysiadl, ten czlowiek zapytat go:

— A gdzie ksigdz byl podczas wojny?

— W Madrycie — odpowiedzial mu
ksigdz.

—Jaka szkoda, ze ksiedza nie
zamordowali! — odpowiedzial mu
taksowkarz.

Don Josemaria nie powiedzial ani
stowa. Nie uczynil tez najmniejszego
gestu znamionujacego obraze. Wrecz
przeciwnie, bardzo spokojnie zapytat
kierowce:

— Czy ma pan dzieci? — a gdy tamten
przytaknal, dodat do zaplaty spory
napiwek:

— Prosze wziac i kupic stodycze zonie
1 dzieciom[97].



Hiszpania wyszla z wojny silnie
zmilitaryzowana, z wladza
panstwowa skupiong w osobie Szefa
Panstwa, ktory pelnil takze funkcje
Szefa Rzadu, naczelnego wodza i
przywodcy Ruchu Narodowego[98].
Krolowal w kraju rozbuchany
nacjonalizm, ze szkoda dla wolnosci
indywidualnych: swobody pogladow,
opinii i stowarzyszen. Wraz z tym
kierunkiem, identyfikujacym sie z
panstwem autorytarnym,
wspolistnialy inne kierunki
dawniejsze: monarchisci,
republikanie, tradycjonalisci i
demokraci. Porzadek polityczny,
powstaly w wyniku wojny domowej
z czasem zaczeto nazywac mianem
»frankizmu”. By} to porzadek trudny
do zakwalifikowania, poniewaz jego
spojnos¢ i sita wewnetrzna opieraty
sie na osobie samego Franco i na
zasadzie osobistego i autorytarnego
sprawowania przezen wiadzy,
utrzymujacego sie dzieki
umiejetnemu odnawianiu rzadow.



Partycypacja polityczna w rzadzie
przedstawicieli rozmaitych grup dla
zycia narodowego pozwolila mu na
zachowanie ciaglosci. Jego polityka
miata charakter zdecydowanie
pragmatyczny, szczegolnie w
pierwszych latach istnienia, gdy
Franco musial zmierzy¢ sie¢ z
niebezpieczenstwami zwigzanymi z
wybuchem IT wojny Swiatowej i gdy
zdolal utrzymac niezaleznosc
kraju[99].

Zapal katolikow, ktorzy przezyli te
lata walki, bdlu i przesladowan jako
prawdziwag Krucjate (za takg uznala
walke religijng hierarchia Kosciola
hiszpanskiego), ozywil wszedzie
wiare i entuzjazm ludowy[100]. I
podobnie jak przesladowania
religijne staly sie cecha
charakterystyczng rezimu
republikanskiego, tak ochrona
Kosciotla stala sie znakiem
rozpoznawczym Hiszpanii Franco. W
ciggu diugich lat dyktatury



frankistowskiej zdarzaly sie okresy
zblizenia i wspolpracy lub dystansu i
tar¢ pomiedzy KoSciotem a
panstwem. Jednak wszystko to
nastepowato w ramach atmosfery
serdecznosci i wiekszej lub mniejszej
wzajemnej autonomii, zaleznie od
okresu. Jak tylko zakonczyla sie
wojna domowa, rozpoczela sie
odbudowa - z pomoca panstwa —
kosciolow i klasztorow zniszczonych
w poprzednich latach. Wzmogla sie
praca duszpasterska i wzrosta liczba
praktykujacych katolikdw. Seminaria
znoOw byly pelne. Jednak, i to byl
pierwszy powod niezgody miedzy
Kos$ciolem a panstwem, nie bylo
mozliwe natychmiastowe obsadzenie
wakujacych siedzib biskupich,
opustoszatych w okresie wojny z
powodu naturalnej Smierci lub
zamordowania biskupow. Doszto do
tego, ze stanowiska biskupie
pozostaty nieobsadzone do czasu
pdzZniejszego porozumienia
pomiedzy rzagdem a Watykanem.



Po zakonczeniu wojny Hiszpania
byla krajem, ktory uwazat sie za
oficjalnie katolicki, podobnie jak jej
wladze. W konsekwencji panstwo
uznalo za obowiazujacy konkordat z
1851 roku, ktory uznata za
nieobowigzujacy Republika, chociaz
oficjalnie go nie wypowiedziala. W
Konkordacie tym potwierdzony
zostal przywilej, ktérym cieszyli sie
krolowie hiszpanscy, by desygnowac
kandydatow na stolice biskupie*.
General Franco, jako Szef Panstwa,
pretendowat do korzystania z tego
przywileju. Tymczasem Stolica
Swieta stala na stanowisku, ze
Konkordat z 1851 roku nie jest juz
wazny z powodu glebokich zmian
stanu rzeczy i okolicznosci w ciggu
calego stulecia. W rzeczywistosci,
motywem dla ktorego papiez Pius XII
byl przeciwny uznaniu prawa
patronatu i prezentacji biskupow,
byly niektdre incydenty i starcia,
jakie mialy miejsce miedzy
Kosciolem a wladzami cywilnymi.



Doszlo do nich miedzy innymi z
powodu zakazu rozpowszechniania
listu pasterskiego i encykliki Mit
brennender Sorge** skierowanej
przeciw nazizmowi; a takze wobec
ingerencji wladz cywilnych w
sprawy koscielne, oraz wobec obawy,
ze zostanie ratyfikowana umowa
kulturalna hiszpansko-niemiecka,
ktora wprowadzataby w Hiszpanii
ideologie antychrzescijaniska. Wazna
role odegrata tu rowniez hiszpanska
polityka wewnetrzna i obawy ze
strony rzadu, Ze nie bedzie w stanie
kontrolowac kwestii nacjonalizmow
baskijskiego i kataloniskiego. Dla
Kosciotla istotne byly trudnosci i
przeszkody stawiane w tych
regionach wobec niektorych wladz
koscielnych, znajdujacych sie w
sporze politycznym z Franco[101].

Rozpoczely sie rozmowy miedzy
Hiszpaniag i Stolica Apostolska i, po
licznych napieciach, udato sie dojsc¢
do porozumienia, zawartego 7 lipca



1941. Poza ogolnymi
postanowieniami, ktore powtarzaty
tekst pierwszych artykulow
Konkordatu z 1851 roku, oraz
zobowigzaniem rzgdu hiszpanskiego
do niepodejmowania jednostronnych
rozstrzygnie¢ prawnych w dziedzinie
materiae mixtae*, w porozumieniu
tym okreslono takze sposob
prezentacji biskupow na wakujace
stolice. Rozwigzanie stanowit
skomplikowany proces,
rozpoczynajacy sie poufnymi
uzgodnieniami miedzy rzadem i
nuncjuszem, w celu przygotowania
listy szeSciu 0sob zdolnych do objecia
danego stanowiska. Sposrod tych
0sOb papiez wybieral trzech
kandydatow, powiadamiajac o tym
rzad za posrednictwem nuncjusza, a
Szef Panstwa w ciggu 30 dni musial
oficjalnie wskazac¢ jednego z tej
trojki[102].

Jesli chodzi o nominacje koscielne
dokonane przez wiadze



republikanskie przed laty, trzeba
bylo je sformalizowac, poniewaz
brakowalo im odpowiedniej sankcji
kanonicznej. Tak tez sie stalo z
nominacja don Josemarii na
stanowisko rektora Krolewskiego
Patronatu Swietej Izabeli. Nominacja
ta zostala podpisana przez
prezydenta Republiki Hiszpanskiej w
1934 roku i uznana de facto przez
wladze koScielne (biskupa diecezji
Madrid-Alcala i arcybiskupa
Saragossy). Teraz, gdy Stolica
Apostolska zaakceptowala
wykonywanie prawa patronatu
przez nowego Szefa Panstwa
hiszpanskiego, don Leopoldo Eijoy
Garay zdecydowatl sformalizowac
obsade stanowiska rektoratu Swietej
Izabeli, ktore don Josemaria
faktycznie i za jego zgoda piastowat
od 1934 roku. Tak wiec 17 stycznia
1942 roku przedstawil Radzie
Dziedzictwa Narodowego (Consejo
del Patrimonio Nacional), organowi,
ktéremu podlegal Patronat Swietej



Izabeli, trzy nazwiska, by Szef
Panstwa wybral jedno z nich. Don
Leopoldo, z jasng intencja, by
powierzono te funkcje obecnie ja
sprawujacemu, to jest don Josemarii,
opatrzyt liste kandydatow
nastepujacym naglowkiem: «Na
pierwszym miejscu proponuje
przykladnego kaplana, ktéry dzis
sprawuje te funkcje, i ktory moim
zdaniem jest w najwyzszym stopniu
godzien polecenia»[103]. Z dniem 3
lutego 1942 roku don Josemaria
zostal po raz drugi nominowany
rektorem, w wyniku rewizji obsady
stanowisk ze strony nowych wiadz
cywilnych. Dzieki temu zostala
ponowiona i umocniona jego
inkardynacja do diecezji
madryckiej[104].

kK K

Wiele lat wczesniej zalozyciel Opus
Dei napisal, ze Dzieto Boze nie zostato
wymyslone przez cztowieka po to, aby



rozwiqzac godnq pozatowania
sytuacje Kosciota panujgcq od 1931 w
Hiszpanii[105]. Nie bylo tez jego
zadaniem uczestniczenie w tarciach,
jakie zachodzily pomiedzy
tradycjonalistycznym katolicyzmem
hiszpanskim i pojawiajacymi sie
nowymi pradami kulturalnymi.
Skoncentrowany na swoim celu,
zalozyciel zajal sie w pelni skuteczna
i cicha praca kaplanska. Przede
wszystkim chcial napeini¢ duchowa
zywotnos$cig hiszpanski kler
diecezjalny. Nastepnie, wykonywac z
catkowitym samozaparciem swoja
postuge w tym trudnym, z
politycznego punktu widzenia,
okresie. Kaptan zajmowat sie
potrzebujacymi ponad wszystkimi
podzialami ludzkimi i partyjnymi,
bez réznicy stanowisk i postaw
ideologicznych. Pralat Javier
Echevarria pamieta, ze po Smierci
pewnego cztowieka, zaszczutego i
przesladowanego po zakonczeniu
wojny domowej, mog} przeczytac list



od wdowy po nim, wyrazajacej don
Josemarii swa wdziecznos$¢ z powodu
wspierania wowczas jej meza. Bylo
to, pisala, «w latach, gdy nawet
najblizsi przyjaciele obawiali sie
okazywac mu przywigzanie,
poniewaz przebywal w wiezieniu
pod zarzutem przynaleznosci do
masonerii»[106].

Kaplan podjal heroiczng decyzje -1
heroiczne bylo to, ze wyciggnat z niej
najdalej idace konsekwencje — by
uniknac jakiejkolwiek etykiety
przynaleznosci do takiego czy innego
srodowiska politycznego. Tak wiec,
na przyklad przyjetym wowczas
zwyczajem bylo uzywanie
pozdrowienia rzymskiego, na modie
faszystowskaq, z wzniesiong reka i
otwarta dionig. (Wiekszosc¢ ludzi
traktowalo je jako przeciwienstwo
pozdrowienia komunistycznego, z
zamknieta piescig). Don Josemaria
nigdy nie wykonywat tego gestu,
uwazajac go za manifestacje



polityczng. Podczas ceremonii
oficjalnych, lub gdy grano hymn
narodowy, stat zachowujgc postawe
peina szacunku[107].

Dzieki tak ciezkiemu wysitkowi, by
zachowac niezaleznosc¢ i pozostac z
dala od wszelkiej partyjnosci,
zalozyciel Opus Dei nie tylko zdolat
uchroni¢ Dzieto od wszelkich tego
rodzaju niebezpieczenstw, grozacych
jego uniwersalnosci, lecz takze bronit
chrzescijanskiej wolnosci tych,
ktorzy zblizali sie do apostolstwa
prowadzonego przez Opus Dei, by
kazdy z nich mogt pozostac przy
swoich przekonaniach i odczuciach
osobistych co do zagadnien
politycznych, spolecznych,
naukowych czy patriotycznych.
Dowodem tego rodzaju szacunku dla
rozmaitych opinii jest anegdota
opowiedziana przez Juana Bautiste
Torello, cztonka Dziela. Byl rok 1941,
okres silnej egzaltacji
nacjonalistycznej w szeregach



Falangi. Byly to dni, gdy mury
Barcelony zapeklione byly napisami
patriotycznymi: ,,Jesli jestes
Hiszpanem, méw po hiszpansku!”
lub innymi w rodzaju: ,,Hiszpanie,
mow w jezyku Imperium!”. Podczas
dlugiej rozmowy, ktdra Juan Bautista
przeprowadzil z don Josemaria,
zwierzyl mu sie, ze nalezal do
organizacji zajmujacej sie obrong
kultury katalonskiej, uznawanej
przez policje za podziemna i
antyfrankistowska. Uzywanie jezyka
katalonskiego bylo wowczas
zakazane. Zalozyciel Opus Dei
uswiadomil mu, Ze pod tym
wzgledem cieszy sie peina swobod3.
Byla to jego wlasna sprawa i nikt w
Dziele nie bedzie go o to pytal. Ale
skoro mi juz o tym powiedziates —
dodat kaptan - chciatbym Ci da¢
pewngq rade. Staraj sie, Zeby cie nie
ztapali, bo skoro jest nas niewielu, nie
mozemy pozwolic sobie na to, by
jeden z nas siedziat w wiezieniu[108].
W tym okresie w Barcelonie



cztonkdw Dziela nie bylo wiecej niz
pot tuzina.

Co sie tyczy rezimu frankistowskiego,
zalozyciel Opus Dei zachowywat
postawe niezaleznos$ci. Docenit
przywrocenie pokoju po latach
anarchii i przesladowan religijnych,
jednak nie podzielal postawy tych,
ktorzy starali sie zawlaszczyc¢ dla
siebie caly wysilek poswiecenia i
heroizmu w obronie praw Kosciola i
osoby ludzkiej albo przypisywali go
tylko jednej osobie, bez wzgledu na
to, jak wielka role odegrala w czasie
wojny domowej[109].

Aby nie zosta¢ uwiklanym w
zmienne koleje polityki, a takze by
nie zostata wykorzystana politycznie
dziatlalnos¢ apostolska Dziela, w
kontaktach z wladzami cywilnymi
zalozyciel byl w najwyzszym stopniu
ostrozny. Mimo to byli i tacy, ktorzy
nie pozwalali mu zachowac
odpowiedniego dystansu, dlatego tez



po przeprowadzce do Rzymu
zdecydowat sie pojawiac bardzo
rzadko w Hiszpanii. Byt to -
wyznawat — jeden z powodow, ktore
sktonity mnie od 1946 roku do
zamieszkania poza Hiszpaniq, do
ktorej odtqd nie wracatem, poza
bardzo nielicznymi przypadkami i na
bardzo krotki czas[110].

K ok Sk

Jeszcze nie zakonczyla sie wojna
domowa w Hiszpanii, gdy Niemcy
Hitlera rozpoczely swa polityke
rewindykacji i aneksji terytorialnych
w Europie, ktora doprowadzita do
wojny europejskiej, a nastepnie
Swiatowej. Hiszpanie mogli ze
zdumieniem obserwowac, jak nazisci
1 Sowieci, ktorzy jeszcze kilka
miesiecy wczesniej Scierali sie na
ziemi hiszpanskiej, cynicznie paktuja
nad podziatem Polski. Po inwazji na
Polske we wrze$niu 1939 roku
nastgpily agresje na inne panstwa. W



maju 1940 roku oddzialy niemieckie
okupowaly Belgie i Holandie, aby
dostac sie do Francji, ktorg zaczeli
zajmowad, idac z poinocy na
poludnie, az w czerwcu dotarli do
granicy hiszpanskiej w okolicy
Hendayi.

Rzad hiszpanski prowadzit
poczatkowo polityke neutralnosci. W
czerwcu 1940 roku zmienit swoja
weczesniejszg postawe i przeszedl w
stan ,strony niewojujacej”, ktora
mimo zawirowan i lat
spektakularnych zwyciestw i
sukcesow niemieckich utrzymat az
do roku 1943. W tym okresie
Hiszpania musiala negocjowac ze
swymi dawnymi sojusznikami,
panstwami Osi (nastapily spotkania
Franco z Hitlerem w Hendayi 23
pazdziernika 1940 r. oraz z
Mussolinim w Bordighera 12 lutego
1941 r.). Kraj przeszed! przez
powazne zagrozenia, ktore
znajdowaly odzwierciedlenie w



hiszpanskiej polityce zagranicznej.
Od wiosny 1943 roku rzad hiszpanski
zmienil ponownie kierunek i zajal
pozycje Scistej neutralnosci, zblizajac
sie coraz bardziej do aliantow.
Hiszpania ostatecznie nie
uczestniczyla w wojnie[111].

Znaczna cze$c¢ Falangi, wraz z
roznymi ministrami w rzadzie,
starala sie popierac strone niemiecka
i przeciggnac kraj na strone
prawdopodobnego zwyciezcy. Wobec
tego w pierwszych latach wojny
Franco balansowal na krawedzi
konfliktu. Po okupowaniu Francji
naciski niemieckie na umozliwienie
im przejscia przez Hiszpanie,
zdobycia Gibraltaru i ladowania w
Afryce byly tak silne, ze oparcie im
sie wydawalo sie niemozliwe (to
samo powtorzylo sie w konicu 1942
roku w zwigzku z ladowaniem
aliantow w Afryce Polnocnej).
Widzac calg powage sytuacji, don
Josemaria martwit sie o swoich



synow, ktorzy niemal wszyscy byli w
wieku poborowym. Obawiat sie, ze
ujrzy ich po raz wtory rozproszonych
po wszystkich frontach, i ze rozwdj
Dziela ponownie zostanie
sparalizowany. Tak wiec, na kilka
tygodni przed spotkaniem Franco z
Hitlerem, 1 pazdziernika 1940 roku,
zadal tym sposrod swoich synow,
ktorzy zgromadzili sie w Madrycie w
przeddzien dwunastej rocznicy
zalozenia Dziela, to samo pytanie,
ktore juz postawit przed wybuchem
wojny domowej: jesli ja umre, czy
bedziesz nadal czynil Dzielo?[112]

W 1936 roku hiszpanska wojna
domowa rozwiala nadzieje na
rozpoczecie pracy w Paryzu. Teraz, w
roku 1940, wojna Swiatowa przeciela
plany wyjazdu za granice mtodych
ludzi z Opus Deli, ktorzy pragneli
studiowac na europejskich
uniwersytetach. W duchu otwartosci
1 katolicyzmu, jako pierwsza swoja
Ojczyzne uznawali Hiszpanie, jako



druga - Swiat. To hojne otwarcie sie,
ktorego korzenie znajdowaly sie w
duchu Dziela i w przykladzie
dawanym przez zatozyciela Opus
Dei, przelozylo sie na mentalnosc
zrozumienia w stosunku do tych,
ktorzy zajmowali przeciwne
stanowisko w sprawach
politycznych.

W tym czasie ideologia nazistowska
szerzyla sie szybko wsrod mlodziezy
uniwersyteckiej, ktdra — nie majac
doswiadczenia i bedac pelna
milodzienczego zapatu, popadata w
nietolerancje. Z tego powodu
niektorzy nie rozumieli, ze
cztonkowie Opus Dei odmawiali
zbiorowego podporzadkowania sie
rozkazom i wskazéwkom
wydawanym przez falangistow,
ktorzy w tym czasie mieli decydujacy
wplyw na wiadze[113].

Jesli chodzi o opinie don Josemarii na
temat nazizmu, istnieje pewna



ttumaczaca jg anegdota: w sierpniu
1941 roku Ojciec spotkal w pociggu
relacji de Madryt-Avila rodzine Diaz-
Ambrona. Ani kaplan, ani Diaz-
Ambronowie nie widzieli sie od
czasu wojny domowej. Przechodzac
obok przedzialu, w ktorym
znajdowala sie ta rodzina, patrzac na
dziewczynke, poruszony naglym
impulsem don Josemaria zwracil sie
w strone rodzicow i wykrzyknat: , Te
dziewczynke to przeciez ja
ochrzcitem”[114].

Z rozmowy z Ojcem,
przeprowadzonej w pociggu, don
Domingo powzig! o nim jak najlepsze
zdanie. Jego uwage zwraocito
szczegoOlnie to, jak dokladne
informacje zatozyciel Opus Dei miatl
na temat sytuacji Kosciola i
katolikow pod rzadami Hitlera, a
takze jego umilowanie i szacunek dla
wolnosci. W 6wczesnej Hiszpanii, jak
wspomina Diaz-Ambrona, nie byto
fatwo spotkac ludzi



wypowiadajacych sie z taka
jasnoscig. On sam wilasnie wracit z
podrozy po Niemczech i mogt odczuc
strach niektdrych katolikow przed
manifestowaniem swoich uczu¢
religijnych. To doprowadzilo go do
odrzucenia nazizmu i checi
dokladniejszego dowiedzenia sie, co
sie dzieje w Niemczech. Przed nim,
podobnie jak przed wiekszoscia
Hiszpandw, ukrywano dotychczas zle
strony systemu i filozofii
nazistowskiej, kreslac propagandowy
wizerunek Niemiec jako sily
zwalczajacej komunizm[115].
Natomiast don Josemaria byt
Swietnie poinformowany w tych
kwestiach. Don Domingo podkresla,
ze w 0wczesnej Hiszpanii niewiele
bylo 0sdb, ktore tak jasno mowity o
antychrzescijanskich korzeniach
filozofii nazistowskiej[116].

Poczawszy od 1943 roku losy wojny
dokonaly gwaltownego zwrotu, a
wraz z nimi zmienila sie tez



radykalnie polityka hiszpanska.
Alianci przeszli do ofensywy, a
wojska panstw Osi do odwrotu. Na
wiosne 1945 roku, w chwile przed
podpisaniem przez Niemcy
nazistowskie kapitulacji, opinia
miedzynarodowa zwrdcita swe oczy
na Hiszpanie frankistowska,
pamietajac obecnos¢ wojsk wloskich
1 niemieckich podczas wojny
domowej oraz jej niepewna
neutralno$¢ w ostatnich latach. Nie
do przewidzenia byly przede
wszystkim skutki, jakie mogly
przyniesc silne naciski wywierane
przez komunistow i emigrantow w
celu wyrownania porachunkow z
rezimem dyktatorskim Franco[117].

W tym czasie praca apostolska Opus
Dei rozszerzala sie gwaltownie po
calej Hiszpanii, a zalozyciel Dziela
klad} podstawy do jej rozwoju, gdy
tylko byto to mozliwe, we Wloszech i
w Portugalii. Wobec powagi sytuacji,
obawiajgc sie opoznien przysziej



ekspansji apostolskiej, don Josemaria
ucieki sie do modlitwy. Podczas
modlitwy zobaczyl jasno, ze ,,bedzie,
co bedzie”, a niewzruszonym
zrodlem nadziei powinien byc¢ Bog.
Byt 19 kwietnia 1945 roku, na krotko
przed zakonczeniem wojny, gdy
polecit wprowadzic¢ do Preces Dziela
wezwanie z psalmu:

— Dominus illuminatio mea et salus
mea: quem timebo?

— Si consistant adversum me castra,
non timebit cor meum; si exurgat
adversum me proelium, in hoc ego
sperabo

Pan $wiatlem i zbawieniem moim:
kogdz mam sie lekac?

Chociazby stangl naprzeciw mnie
ob0z, moje serce bac sie nie bedzie;
choc¢by wybuchla przeciw mnie
wojna, nawet wtedy bede pelen
ufnosci[118].



4. Akademik przy Jenner

Kiedy w 1938 roku zatozyciel Opus
Dei chodzil po Burgos i powtarzat
Panu, Ze potrzebuje piecdziesieciu
ludzi, ktorzy by ukochali Jezusa
Chrystusa ponad wszystko, byt juz
myslami w Madrycie. Dla niego
zakonczenie wojny i rozpoczecie
pracy w stolicy bylo jednym i tym
samym. Korespondencja Isidora,
ktora stanowila tube trosk Ojca,
przekazuje naglace pragnienia don
Josemartii, aby jak najszybciej
uruchomic¢ akademik, ktory
zastgpiltby ten przy Ferraz. Jednak
Dzielo nie mialo jeszcze tych
piecdziesieciu ludzi i poza tym, za
wyjatkiem Isidora, ci nieliczni, ktorzy
nalezeli, znajdowali sie poza
Madrytem. José Maria Gonzalez
Barredo, chociaz skierowany na
stanowisko wykladowcy do Instytutu
Swietego Izydora w Madrycie,
zajmowat sie innymi sprawami na
poéinocy kraju. José Maria Albareda



podrozowat bardzo czesto z
powodéw zawodowych. Alvaro,
Vicente i Eduardo znajdowali sie w
Olot (w prowincji Gerona), pelniac
stuzbe wojskowa. Chiqui byt w San
Sebastian. Rafael Calvo Serer, w
Walencji. Pozostali, odbywajac
jeszcze stuzbe w wojsku, rozproszeni
byli po calym Polwyspie Iberyjskim.

List Isidora z konca kwietnia 1939
roku daje wyobrazenie o ruchach ich
wszystkich:

«Po pierwsze doszedi list od
Chiquiego. Wyobraz sobie, ze zjawil
sie wlasnie w San Sebastian. Juan
spedza wilasnie tydzien przepustki
razem z nami, ale zostawia nas juz
jutro. Barredo jest w Vitorii z
Albareda w sprawach zawodowych.
Ricardo nadal jest w Alcoy; nawet
Paco nas opuscil. Nie jest latwo!
Wilasnie dziadek przypomnial nam o
koniecznosci zalozenia domu, bySmy
mogli kontynuowac jego



przedsiewziecie, ale jesli jego krewni
wyjada, to si¢ jeszcze opdzni.
Dziadek jest jak zawsze bardzo
zajety, a my zajmujemy sie
porzadkowaniem papierow z tego
okresu »[119].

Przy braku ludzi, ktorzy mogliby sie
zajac szukaniem domu
odpowiedniego na akademik
dodatkowym problemem by} brak
mozliwosci finansowych. Don
Josemaria nie madgl nie przejmowac
sie kwestiami pienieznymi, gdyz od
ponad roku chodzit po prosbie. Z
comiesiecznego biuletynu , Noticias”
z kwietnia 1938 roku, kiedy juz
osobiscie rozpoczal starania o
zabezpieczenie materialne, pochodzi
ten apel do wszystkich znajomych:
czy robicie co tylko jest mozliwe, aby
pan dal nam dwa miliony peset,
ktorych nam potrzeba?[120]. Isidoro,
ktory pozostal jedynym czlowiekiem
w pelni dyspozycyjnym, by pomaoc
zalozycielowi Opus Dei w jego



zajeciach, od pierwszego maja zaczat
prace w kolejach zachodnich na
stacji Delicias de Madrid. Pracujac
osiem godzin dziennie w biurze, miat
niewiele czasu, aby zajmowac sie
innymi sprawami. Na don Josemarii
spoczat w koncu caly ciezar Dziela.
(Warto zauwazyc, zZe sprawy
ukladaly sie w taki sposob, ze
zalozyciel Opus Dei zostawal niemal
zawsze sam wtedy, gdy najbardziej
potrzebowal wspélpracownikow).

W czerwcu mial bardzo napiety
terminarz. W pierwszej potowie
miesigca musial poprowadzi¢ dwie
serie rekolekcji w Walencji; a w
ostatnim tygodniu rekolekcje w
Vergarze dla ksiezy z diecezji Vitoria.
Naciskajcie na Pana, a wszystko ruszy
z miejsca — pisal z Walencji do
pozostalych w Madrycie. — Tak samo,
jak musi ruszyc¢ z miejsca sprawa
domu[121]. Jednak konczyt sie
czerwiec, a domu, ktorego szukali,



wcigz nie bylo. Don Josemaria zaczat
sie niepokoi¢, gdyz z Vergary pisak:

Moze myslami jestem bardziej w
Madrycie — i w innych miejscach — niz
w Vergarze. Czuje, jezeli to mozliwe,
nieco zalu, zZe zostawitem odtogiem
tyle spraw[122].

(Chcial im powiedzie¢, ze w jego
mysli i w modlitwach stale byly
obecne sprawy domu i ludzi). I nagle,
ku zaskoczeniu wszystkich, trudnosci
zaczely sie rozwigzywac. Ojciec
prowadzit rekolekcje dla profesoréw
uniwersyteckich w Vitorii, gdy trafit
do jego rak list od Isidora, datowany
1 lipca, ktory konczyt! sie upragniona
wiadomoscia: «Mamy nadzieje, ze
kiedy ksiadz wroci, bedziemy juz
urzadzeni w nowym domu»[123].
Dom, o ktorym mowa to
nieruchomos$c¢ przy ulicy Jenner 6,
gdzie wynajeli dwa mieszkania na
czwartym pietrze. Natychmiast
wkroczyli tam murarze i malarze.



Podlogi zostaly wycyklinowane.
Uporzadkowano i wyczyszczono
kilka pomieszczen, a takze
przeniesiono meble ze Swietej
Izabeli. Byla potowa lipca, gdy wsrod
najgoretszej przeprowadzki Ojciec
zaczal zdradzac oznaki fizycznego
wyczerpania. Jego synowie
przekonali go, by udat sie na kilka
dni popracowac i odpocza¢ do Avili.
Gdy tylko tam dotarl, napisat do
Walencji:

Tych z Madrytu jest zbyt mato do
pracy przy przeprowadzce. Nie
pozwolili mi, bym im pomogt, a skoro
czeka mnie jeszcze jakies siedem
cyklow rekolekcji (dwa dla ksiezy — w
Madrycie i w Avili), zrozumialtem, ze
potrzebuje troche odpoczynku. Ale...
dosc¢ doskwiera mi sumienie[124].

Towarzystwo biskupa Avili, don
Santosa Moro oraz spokdj tego
kastylijskiego miasteczka byly



niczym uspokajajacy balsam dla
duszy don Josemarii.

Avila de los Santos, dzien SwiQtej
Marii Magdaleny, 22 lipca 1939 -
notowatl w luznej Katarzynce -
spedzam na odpoczynku kilka dni z
tutejszym swietym biskupem.
Uciektem od zamieszania
wywotanego przeprowadzkq. Wydaje
sie to egoistyczne. By¢ moze to jest
egoizm, ale sqdze, Ze nie. Chiopcy nie
pozwolili mi pracowac ze sobq przy
przeprowadzce. Z drugiej strony
jestem bardzo zmeczony i zostato mi
jeszcze szesc albo siedem cyklow
rekolekcji do poprowadzenia.

Jestem bardzo zadowolony z pobytu w
tym Patacu Biskupim.

Omnes cum Petro ad I[esum] p[er]
M[ariam]*[125].

Dopdki robotnicy nie skonczyli
swoich prac w jednym z mieszkan,
nowi mieszkancy koczowali wsrad



zmagazynowanych mebli. Don
Josemaria chcial, by stolarze i
malarze, a nawet wiasciciel domu
lepiej zrozumieli jego pospiech.
Zdecydowany, by dac ostateczny
bodziec pracom, 10 sierpnia
poblogostawil dom. Mozna
przypuscic, ze potem sprawy
potoczyly sie szybciej, ale ksigdz nie
miatl takiego wrazenia: Sprawy domu
toczq sie powoli, bo malarze i stolarze
sie nie spieszq. Wszystko jeszcze jest
na kupie. To opozZnia sprawe kaplicy,
rekolekcji i wszystkiego innego. Bog
wie wiecej![126].

Ten szczegdlny stan ducha don
Josemartii brat sie nie tyle ze
zniecierpliwienia, co stanowit
rezultat glebokiego kryzysu, jaki
przechodzila jego dusza. Nowe
oczyszczenie bierne zaczelo sie od
niezadowolenia z samego siebie. Czul
sie zaniepokojony, zirytowany,
niezadowolony. Placit straszliwg



cene, by nie straci¢ panowania nad
soba:

12 sierpnia 1939: jestem bardzo
zmartwiony, bo nie dziatam tak, jak
powinienem. Wszystko mnie meczy.
Wrog robi, co moze, Zeby moj zty
charakter dat sie odczuc na zewnqtrz.
Jestem bardzo upokorzony.

Wzigwszy pod uwage jego
temperament, na pewno nie chodzito
o jakies lekkie cierpienie, lecz o
prawdziwe wewnetrzne pekniecie, z
ktorym musiat walczy¢ pelen bolu:
Od kilku straszliwych dni przechodze
kryzys wewnetrzny. Nikomu takich
dni nie zycze — zanotowal w swoich
Zapiskach[127]. I podobnie jak
wczesniej przy okazji przechodzenia
przez takie straszliwe proby wyrwato
mu sie z piersi wolanie o pomoc:

Tu scis, Domine, quia amo te*!
Matko!! Swiety Jozefie, Ojcze i Panie;
Zegarmistrzuniu: wstawcie sie za
mnq[128].



W sierpniu przyszio do akademika
kilka podan z prosbha o miejsce na
najblizszy rok akademicki. Widzac
to, zrobili rachunki i zdecydowali sie
wynajac jeszcze jedno mieszkanie na
drugim pietrze, gdzie mogly znalez¢
sie pokoje donii Dolores, Carmen i
Santiago, pomieszczenia
gospodarcze, jadalnia dla
rezydentow oraz gabinet don
Josemartii. Potem Isidoro i Pedro
udali sie do Albacete po meble
rodziny Casciaro (Isidoro okreslil je
mianem «porzadnych i szacownych»)
i przewiezli je na ulice Jenner[129].

W czasie, gdy starali sie ukonczyc
urzadzanie akademika, don
Josemaria wyjechat do Walencji,
gdzie zostawil w czerwcu pot tuzina
miodych ludzi, ktorzy poczuli
powolanie do Opus Dei. W sierpniu
wynajeli oni w Walencji mieszkanko,
zlozone z dwoch pokojow 1
niewielkiego korytarza. Bylo to na
polpietrze na ulicy Samaniego 9. Ze



wzgledu na ciasnote tego miejsca
nazywali je ,Klitkg”. Jak to bylo
przewidziane, od 10 do 16 wrze$nia
1939 roku don Josemaria
poprowadzil w Burjasot drugi cykl
rekolekcji dla studentow z
Walencji[130]. Narodzilo sie wtedy
kolejnych kilka powotlan i Ojciec
skionit ich, by pomysleli o
stworzeniu akademika dla
studentéw w przysztym roku. Tak
wiele zapalu wlozyl w
poprowadzenie medytacji w trakcie
tych rekolekeji, ze zaraz po ich
zakonczeniu ogarneto go glebokie
wyczerpanie. Nastepnego dnia, 17
wrzesnia, don Josemaria zaczat
odprawiac¢ msze w kaplicy
Najswietszej Trojcy w katedrze w
Walencji, gdy poczul sie niedobrze.
Zaprowadzono go do zakrystii, a
stamtad na ulice Samaniego. ,Klitka”
nie byla najwlasciwszym miejscem,
ale chory nalegal, by wraocic do
domu. W tym mieszkaniu nie bylo
167ka, jedynie prycza, jak w



koszarach: cztery pozbijane deski na
zelaznych nogach. Nie bylo ani kapy,
ani materaca. Don Josemaria przez
kilka godzin mial wysoka goraczke,
lezal zawiniety w kilka starych
zaston i wstrzgsany dreszczami[131].

Po powrocie do Madrytu zajat sie
ukonczeniem prac w kaplicy
akademika. Podobnie, jak to bylo w
przypadku domu przy Ferraz 50,
pragnal miec jak najszybciej Pana w
tabernakulum. Na kaplice
przeznaczyli najbardziej eleganckie
pomieszczenie w domu, na czwartym
pietrze, obok salonu. Odnowili
Sciany, od gory do dotu pokrywajac je
marszczonym piétnem, aby
wyghuszy¢ halasy. Drewniana listwa
biegnaca pod sufitem miala
wypisane na sobie zdanie z Dziejow
Apostolskich: Erant autem
perseverantes in doctrina
Apostolorum*... oraz inne stowa z
liturgicznego hymnu: Congregavit
nos in unum Christi amor**... Stowa



te zostaly wyzlobione diutkiem i
wymalowane czerwonym tuszem
przez chlopcow, ktorzy pomagali
przy przygotowywaniu kaplicy.
Pomiedzy stowami umieszczone
zostaly tradycyjne symbole
chrzescijanskie: krzyz, kosz z
chlebem, winorosl oraz golebica.

W poblizu wejscia, wsparty o sciane
po prawej stronie stat bejcowany
drewniany krzyz. Na Scianie z lewej
strony, obok okna wychodzacego na
ulice, znajdowat sie wystep z
wizerunkiem Najswietszej Maryi
Panny. Byla tylko jedna lawka, oparta
o Sciane z tylu. W sumie, w tym
pokoiku, urzadzonym w sposdb
prosty, skromny i przytulny, cata
uwaga skupiala sie na oltarzu.

Wykonanie mesy oltarzowej oraz
tabernakulum zostalo powierzone
stolarzowi artystycznemu,
mieszkajagcemu na przedmiesciach
Madrytu, we Fuente del Berro,



znajdujacym sie wowczas w
szczerym polu. Nie byt to zly
rzemieslnik, ale powolny i
matoduszny. Nie mialo sensu
popedzanie go, bo wowczas sie
obrazal. Tabernakulum bylo
drewniang skrzynka w ksztalcie
kasetki, przykryta zastong. Ojciec
poleci}, by wyscieli¢ skrzynke od
wewnatrz ztota tkaning, gdyz miata
surowy wyglad. Klej, ktorego uzyt
rzemieslnik, aby sklei¢ materiat
zostawil trwaly, specyficzny
zapaszek i na polecenie ksiedza
kiadli do Srodka od czasu do czasu
waciki nasaczone perfumami. Olttarz
by} skromny, zmieniano mu tylko
antepedium, dekorujac je
adamaszkiem stosownie do
liturgicznego koloru dnia. Obrusy,
ktorymi byt przykryty, zwieszaly sie
z obu stron niemal dotykajac ziemi.
Swieczniki, po trzy z kazdej strony
krucyfiksu umieszczonego posrodku
oltarza, zostaly wykonane z
najtanszego znalezionego materiatu:



pretow chromowanej stali, pocietych
1 zespawanych ze sobg[132]. Ten opis
nie jest bez znaczenia, jak sie
wKkrotce przekonamy.

Na pierwszy rzut oka w kaplicy
dominowaly krzyze: centralny
krucyfiks, drewniany krzyz, krzyze
znajdujace sie w podstawach 1
przekrojach Sswiecznikow, krzyze na
fryzie, a oprocz tego czternascie z via
crucis™.

Po uplywie wielu lat zalozyciel Opus
Dei opowie w jednym ze swoich
listow:

Zrobilismy w kaplicy — malerikim
pomieszczeniu, mimo ze najlepszym w
domu — w ktorej nie mielismy nawet
tawki, Droge Krzyzowq.
Powiedziatem moim synom: synowie
moi, jestesmy bardzo odwazni!
Umiescilismy tutaj tak wiele krzyzy:
czy jestescie gotowi je wszystkie
poniesc?[133]



kK K

Donia Dolores i jej dzieci — Carmen,
Santiago i don Josemaria —
zamieszkali na drugim pietrze domu,
w mieszkaniu po lewej stronie, gdzie
znajdowala sie takze jadalnia dla
mieszkancow akademika, kuchnia
oraz pomieszczenia stuzgce pracom
domowym. Wazne bylo, ze po tak
wielu i tak ryzykownych zmianach
mieszkania, znowu wszyscy, cala
rodzing, byli razem. Na pewno bylo
to zrzadzenie Opatrznosci, ale
niemalg role odegralo tez smutne
doswiadczenie, jakie mial don
Josemaria ze stuzba domowa w
pierwszych oSrodkach Dziela. Staral
sie stworzy¢ prawdziwe ognisko
domowe, jak to w dawnym
akademiku przy ulicy Ferraz 50:
wszyscy skupieni, na czele z Ojcem,
wokdt tabernakulum. I wobec
licznych brakéw domowych, ktére
dezorganizowaly zycie rodzinne,



dojrzat koniecznos$¢ obecnosci kobiet
w zarzadzaniu domem.

W czasach istnienia akademika przy
Ferraz konsultowal sprawy domowe
z matka 1 siostra, ale to nie bylo
wyjscie z sytuacji. Przebywajac w
azylu w konsulacie Hondurasu i
zastanawiajac sie nad dzialaniem
swojego nadprzyrodzonego
przedsiewziecia, stwierdzil, ze nie
ma innego wyjscia na przysztosc niz
uzyskanie wspolpracy ze strony
Babci. Jeszcze z ukrycia przynaglal
wiec swoich synow, aby prosili Boga
0 pozytywna odpowiedz donii
Dolores. Zycie rodzinne w czasie
niewielu tygodni wspolnego zycia w
rektoracie Swietej Izabeli bylo
pomyslnym doswiadczeniem. Donia
Dolores i Carmen opiekowaly sie
tymi, ktorzy mieszkali tam
przejazdem i chcieli porozmawiac z
don Josemaria. Zajmowaly sie ich
ubraniami i przygotowywatly im
positki. Trwalo to kilka tygodni, ktore



minely blyskawicznie. W sierpniu
bowiem augustianki ze Swietej
Izabeli wprowadzity sie do rektoratu,
tak, jak sie z nimi umowit rektor,
odstepujac im swoje mieszKkanie. I,
jakby to byla rzecz najnaturalniejsza
w Swiecie, Escrivowie
przeprowadzili sie do akademika
przy Jenner.

Czy donia Dolores rzeczywiscie
wiedziala, dokad sie przeprowadza?
Don Josemaria bez zadnych
komentarzy podarowat jej ksiazke o
zyciu Swietego Jana Bosco, w
chwalebnym celu, by podobnie jak
matka ksiedza Bosco
wspolpracowala ze swym synem.

Nie uplynelo duzo czasu, gdy donia
Dolores, zdajac sobie sprawe ze
spisku, zapytala go:

— Chcialbys, zebym postgpila jak
matka ksiedza Bosco? Tak naprawde
nie jestem na to gotowa.



— Ale, mamo, ty juz to robisz —
probowat jej wytlumaczyc syn. A
donia Dolores, ktora juz podjela
decyzje, dobrodusznie zaczela sie
$Smiac: — I bede to robic¢ nadal z
wielka przyjemnoscig[134].

Donig Dolores kierowatla jej
matczyna mitos¢, byla gotowa na to,
poniewaz nie chciala w niczym
zawie$¢ nadziei pokladanych w niej
przez don Josemarie. Pokochala
takze przedsiewziecie, o ktérym
wiedziala, ze pochodzi od Boga.
Przyjela tytul Babci, a obecnos¢
wnukéw wzmacniata inne wiezi
mitosci ludzkiej i nadprzyrodzone;j.
Podobnie byto w przypadku
Carmen[135]. Ale te dwie pelne
hojnosci kobiety prawdopodobnie
nie zdawaly sobie sprawy, jak
ogromna praca przed nimi staneta.

Akademik nie byl mieszkaniem
rodzinnym, wiec mieszkaty
zamkniete w wewnetrznej strefie



domu. Nie widywaly don Josemarii
zbyt czesto, pomimo Ze jego pokoj
znajdowatl sie na tym samym
korytarzu, co ich wlasne. Tak
naprawde spedzal on polowe czasu
poza Madrytem, a gdy nawet byl w
stolicy, dla niego doba miala za mato
godzin, aby by}l w stanie wypenic
obowiazki rektora, prowadzic
kierownictwo duchowe mnostwa
miodych ludzi, mezczyzn i kobiet,
Swieckich pracujacych zawodowo i
ksiezy, prowadzic¢ codziennie kilka
wykladow formacyjnych i kilka
wieczoréw w tygodniu poswiecac na
wieczorne spotkania z mieszkancami
akademika, tuz przed pdjsSciem spac.
Aby nie zakldcac funkcjonowania
akademika, Carmen i Babcia zwykle
chadzaly na msze do pobliskiego
kosciota[136].

Kiedy zacza! sie rok akademicki
1939/1940, w nowym akademiku
mieszkalo okolo dwudziestu
studentdw, niektdrzy byli dawnymi



rezydentami przy Ferraz. W
nastepnym roku ich liczba niemal sie
podwoila. Zmiany, jakie nastgpily w
ciggu pozniejszych lat w zwigzku z
wprowadzeniem Sprzetow
gospodarstwa domowego:
odkurzaczy, pralek, lodowek,
kuchenek elektrycznych oraz wielu
innych, sprawily, ze niemal nie
sposob sobie wyobrazié, co oznaczalo
dla tych dwu kobiet nagle wzigc¢ na
swoje barki caly ten ciezar. Na
poczatku mogly liczyc jedynie na
pomoc Eusebii, pomocy domowej,
ktéra zabrali ze sobg ze Swietej
Izabeli. Potem Carmen musiata zajac
sie szukaniem i szkoleniem
personelu zenskiego, jaki zatrudnita.
Tylko dobra wola i wytrwalos$¢ obu
kobiet ttumacza, ze potrafilty wyjsc z
tej proby zwyciesko. Trzeba bowiem
wspomniec jeszcze o najbardziej
dramatycznej z okolicznosci: o catym
mnadstwie mtodych zoladkow, ktore
oczekiwaly trzech obfitych positkow
dziennie, bez innej pomocy, jak



wlasne kartki zywnoSciowe, w
samym Srodku ogolnonarodowego
glodu.

Donia Dolores i Carmen nie
oczekiwaly zadnej zaplaty za swoja
troskliwo$¢. W akademiku jedynymi
osobami, ktore zarabialy, byly
zatrudnione stuzgce. Akademik przy
Jenner 6 zawsze tongt w dtugach, jak
stwierdza jedno ze Swiadectw
rezydenta. Gdy zjawil sie ten mlody
cztowiek z prosba o zakwaterowanie,
poproszono go o zaliczke, nie
mowigc mu naturalnie, Ze jest ona
potrzebna, aby kupic dla niego 16zko
i materac, na ktérym miatby
spac[137].

Obecnosc¢ kobiet miata zbawienny
wplyw na czystosc i porzadek
panujacy w domu, przygotowywanie
positkow, prasowanie odziezy, widac
ja bylo w dbalosci, z jaka traktowano
przedmioty liturgiczne i przybranie
oltarza. Wszystko to tworzyto



atmosfere porzadku i dbatosci, do
ktorej dostosowywalo sie
zachowanie rezydentow: grzecznosc,
poprawnos$¢ ubioru, punktualnosé,
dbalosc¢ o to, by nie przeszkadzac
Innym w nauce...

Wraz z poczatkiem roku
akademickiego 1939/1940 Ojciec, aby
moc nadac osobisty i bezposredni
bodziec rozwojowi dzialalnos$ci
apostolskich, powierzyl czes¢ swojej
pracy Alvarowi del Portillo oraz
Isidorowi Zorzano. Pierwszego
mianowal Sekretarzem Generalnym,
za$ drugiego Administratorem
Generalnym Dziela[138]. Akademik
zapelnil sie wkrotce odwiedzajgcymi.
Jedni przyjaciele przyprowadzali
drugich. W polowie pazdziernika do
akademika trafil miedzy innymi
pewien student inzynierii, Fernando
Valenciano. Don Josemaria
natychmiast powiedzial mu o pracy
formacyjnej, jaka jest prowadzona w
akademiku. «Traktowal mnie bardzo



serdecznie — opowiada Fernando —1i
powiedzial mi, Ze to jest takze mgj
dom, do ktorego moge przychodzic¢
kiedy zechce, ze jest tam kaplica. I
pozegnalismy sie. To byla bardzo
krotka wizyta. Zrobila na mnie
ogromne wrazenie radosc i
nadprzyrodzony ton jego stdw, jego
sympatia oraz zalety ludzkie»[139].
W nastepnym tygodniu zadzwonili
do niego. Powiedzieli mu, ze 0 6smej
wieczorem odbywa sie wyklad
formacyjny, prowadzony przez don
Josemarie. Bralo w nim udzial oSmiu
czy dziewieciu studentow. Nauczanie
ksiedza mialo gleboki sens duchowy.
W sposob jasny, prosty, wymagajacy,
a jednoczesnie pelen humoru
zachecal obecnych, aby wprowadzali
W czyn to, o czym ustyszeli. Chodzito
0 bardzo konkretne sprawy:
modlitwe, zZycie wewnetrzne, nauke,
Swieta czystosc, braterstwo... W
soboty po poludniu don Josemaria
prowadzit medytacje w kaplicy,
udzielal blogostawienstwa



Najswietszym Sakramentem, po
ktorym Spiewalo sie Salve
Regina*[140]. W niewiele tygodni
pozniej, 23 grudnia, Fernando prosit
0 przyjecie do Opus Dei.

Innij, jak José Luis Muzquiz, mysleli o
tym od bardzo dawna. José Luis po
raz pierwszy spotkal sie z
zatozycielem Dzieta w 1935 roku,
kiedy konczyl studia na inzynierii
drogowej, uczestniczyt w kregach
formacyjnych w akademiku przy
Ferraz. Poczatek wojny zaskoczyl go
w trakcie podrozy naukowej po
Europie. W 1938 roku spotkat sie
ponownie z don Josemarig w Burgos,
dokad przyjezdzal przy roznych
okazjach z linii frontu pod
Guadalajarg, gdzie stacjonowala jego
jednostka. W 1939 roku kontynuowat
swoje kierownictwo duchowe u
ksiedza; najpierw w Swietej Izabeli, a
nastepnie w akademiku. W konicu, w
trakcie dnia skupienia, po
wyshuchaniu prowadzonej przez don



Josemarie medytacji — jak opowiada
José Luis — «chociaz wyraznie mnie
do tego nie zachecal, wyrazilem wole
wstgpienia do Dziela. A on po prostu
mi powiedzial: — Niech Cie Bog
btogostawi, to sprawa Ducha
Swietego. Stalo sie to 21 stycznia 1940
roku»[141].

Wieksza czes$¢ powolan pojawiala sie
stopniowo wznoszac sie ku gorze, jak
sie wyrazil zalozyciel Opus Dei.
Mlodzi ludzie po przejsciu etapow
intensyfikacji zycia wewnetrznego
stopniowo zyskiwali ducha Dziela.
Taki byl przypadek Francisco Ponza,
dawnego ucznia José Marii Albaredy
z Instytutu w Huesce. W 1939 roku
Albareda powiedzial mu o
wykladach formacyjnych w
akademiku przy Jenner. Student
przychodzil na nie co tydzien przez
caly pierwszy semestr roku
akademickiego. A gdy powrdcit do
Madrytu po feriach
bozonarodzeniowych, zaproszono go



do wziecia udziatu w dniu skupienia
w akademiku. Byla niedziela 21
stycznia 1940 roku. O 6smej rano po
raz pierwszy ustyszal medytacje,
prowadzong przez don Josemarie. Jej
stowa sprawily, zZe dzien ten stal sie
dla niego data niezapomniana.
Potem don Josemaria przebrat sie, by
odprawi¢ msze. «Sposob, w jaki
Ojciec odprawial Msze Swietg —
wspomina Ponz - szczery i pelen
uwagi, pozbawiony cienia afektacji
ton, ktérym odczytywal teksty
roznych modlitw, sposob, w jaki
przyklekal i wykonywat pozostale
gesty liturgiczne, zrobily na mnie
bardzo glebokie wrazenie: Bog byt
tam naprawde obecny»[142].

Tego samego dnia Paco Botella, za
rada Ojca, wytlumaczyl mu
obszernie, czym jest Dzielo.
Francisco Ponz kupit Droge i przez
krotki okres poswiecal wiele
wolnych chwil na jej lekture, niemal
zawsze w najspokojniejszej porze



dnia, przed snem. W ten sposob
nadszed! 10 lutego, kiedy Francisco
udal sie w droge do akademika,
«jadac tramwajem — mowi —
zdecydowalem sie juz nad tym nie
myslec wiecej i zawierzyc siebie
Bogu i Ojcu, oddajac sie na zawsze
Bogu w Opus Dei»[143]. Ojciec
przyjat go w swoim gabinecie na
parterze domu przy Jenner, maltym
pokoikuy, liczacym jakie$ 3,5 na 3,5
metra, ktory stuzyl mu takze za
sypialnie. Na stole, ktory by} bardzo
prosty, stat krucyfiks. «Ojciec, tonem
bardzo ojcowskim i zarazem
nadprzyrodzonym, zechcial wyjasni¢
mi kilka punktéw [...]. Pozwolil mi
zobaczy¢, ze powolanie, jakie zestal
mi Bog ma charakter
nadprzyrodzony, jest sprawg od
Boga, a nie od ludzi [...]. By¢ w Dziele
oznaczalo zobowiazac sie do walki
przez cale zycie o poglebianie swoich
cnot chrzescijanskich, aby osiggnac
SwietoSc zgodnie z duchem, ktory
Bog nadal Dzietu [...]. Od tego



momentu poczulem sie serdecznie i
osobiscie zwigzany na cate zycie z
moja nowa rodzing — Opus Dei»[144].

Poniewaz nowi mlodzi ludzie
przychodzili, by uczestniczy¢ w
dzialalnosci apostolskiej Dziela,
trzeba bylo da¢ im poznac ducha
Opus Dei, aby mogli nim zy¢. W
dluzszej perspektywie najbardziej
prawdopodobne bylo, jak zauwazyt
Ojciec w rozmowie z Francisco
Ponzem w dniu, gdy poprosit o
przyjecie do Dziela, ze minie im
poczatkowy entuzjazm i beda mieli
pokusy, by zawrdcic z drogi, na ktora
wlasnie wstgpili[145]. Aby wiec
przyspieszyc¢ dojrzatosc¢ tych
Swiezych powolan zorganizowal w
1940 roku dwa tygodnie intensywnej
formacji: jeden podczas Wielkiego
Tygodnia i drugi latem. W tym
czasie, gdy mieszkancy akademika
byli na wakacjach w swoich domach,
czlonkowie Dziela mogli zy¢ swa
rodzinng bliskoscig. Ojciec prowadzit



dla nich medytacje, towarzyszyl im
w czasie spotkan wieczornych i
nocnych; wskazywat im Kkryteria
pozwalajace na dokonywanie
wilasnych ocen i zarazal radosnym
optymizmem. Ci, ktorzy byli juz
dtuzej w Dziele zajmowali sie
prowadzeniem pogadanek na temat
rozmaitych aspektow zycia i
zwyczajow Opus Dei. Mieli takze
mozliwos¢ przeczytania Instrukcji i
Listow Zalozyciela lub zapoznania
sie z komentarzami zawartymi w
dzienniku przejscia przez Pireneje
lub w innych pismach[146].

Drugi taki , Tydzien Studiow” —
potem zalozyciel Opus Dei bedzie je
nazywatl ,, Tygodniami Pracy” lub
Konwiwencjami (Convivencias) —
odbyt sie w sierpniu. W tym miesigcu
w Madrycie panowaty upaly nie do
wytrzymania, zwlaszcza dla Babci,
ktorej pokdj byl wystawiony na
dzialanie stonica i wieczorami byt
nagrzany jak piec. Donia Dolores



(pod tym wzgledem don Josemaria
wrodzit sie w matke) stabo znosila
upaty, jednak juz wkrotce miata
opuscic to mieszkanie. Dzielo w tych
dniach rosto tak blyskawicznie, ze
zalozyciel, ktory zawsze wykraczal
poza to, co z ludzkiego punktu
widzenia bylo przewidywalne i
mozliwe do zrobienia, marzy} o
powiekszeniu liczby oSrodkow. W
styczniu 1940 roku, kiedy akademik
przy Jenner dopiero co zaczat
dziatac¢, informowat z Madrytu
swoich synéw w Walencji: Tutaj
staramy sie zdoby¢ jakqs wille, wielki
dom. Jest nam potrzebny i bedziemy
go miec[147]. Szukali takze
mieszkania, w ktorym mogliby
zamieszkac ci, ktorzy skonczyli
studia i przygotowywali prace
doktorskie albo juz zajmowali sie
praca zawodowa. W ten sposob
Jenner zyskataby wiekszg mozliwos¢
przyjmowania studentow na rok
1940/1941.



Pod koniec lipca Isidoro informowat
0 przebiegu staran o znalezienie
domu: «znalezliSmy takie
mieszkanie, jakie chcieliSmy i mamy
nadzieje, ze nie potrwa diuzej
znalezienie takze odpowiedniego
domu»[148]. W sierpniu mogli zajgc
sie rozpoczeciem prac remontowych
w domu na ulicy Diego de Leon, na
rogu ulicy Lagasca, ktory wygladat
na wille i byt w catkiem dobrym
stanie. Do tego domu w listopadzie
przeniedli sie Ojciec, Alvaro del
Portillo, Babcia, Carmen i Santiago,
oraz niektore inne osoby z Dziela,
niczym awangarda mtodych
powolan, na jakie czekali w
nastepnych latach[149].

5. Sluzy¢ Kosciolowi

Zaledwie skonczyla sie wojna
domowa, don Josemaria
zaangazowal sie w przedsiewziecie
duchowe, ktore bylo bardzo bliskie
jego sercu. Po trzech latach



przesladowan Kosciota odzywala
wiara i hojnos¢ ludu
chrzescijanskiego. Seminaria
zapelnialy sie klerykami.
Zgromadzenia zakonne miaty
mnadstwo powolan. Biskupi,
poczawszy od tych z Walencji i
Vitorii, prosili don Josemarie, by
poprowadzil rekolekcje dla
przygotowujacych sie do Swiecen i
kleru diecezjalnego. Jakze mogltby
odmoéwic takim prosbhom? Bardzo
szybko zaczal by¢ zapraszany niemal
w najdalsze katy Hiszpanii: do
Navarry, Madrytu, Leonu, Hueski,
Avili, Léridy... Od lata 1939 roku do
Bozego Narodzenia roku 1942
poprowadzit az dwadziescia cyklow
rekolekcji po siedem dni[150]. Byl to
okres krytyczny dla odbudowy
duchowej Hiszpanii. «zaufanie, jakie
miatem do ducha kaptanskiego don
Josemarii i pewnos$¢, ze jego stowa
wyjda na dobre kaplanom z Avili -
wspomina biskup tej diecezji -
popchnely mnie do tego, ze



powierzylem mu, wraz z innym
ksiedzem, prowadzenie cyklow
rekolekcji dla kleru, ktore
zorganizowaliSmy po zakonczeniu
wojny domowej. Byly to chwile
bardzo istotne, by zreorganizowac
diecezje, skupic jej kler wokot
biskupa i zjednoczy¢ go w
prawdziwym braterstwie. Trzeba
bylo stow, ktére mogloby
ukierunkowac i natchnac¢ zycie
duchowe moich kaplanow z
Avili»[151].

Od wczesnej mlodosci don Josemaria
marzy! o ideale kaplana. Miat
nadzieje, Ze nowe seminaria, ktére w
tamtym okresie, okoto roku 1930,
powstawaly w Hiszpanii, beda
rozsadnikami przykladnych
kaplanow[152]. Najpierw w
seminarium Swietego Franciszka de
Paula w Saragossie, a potem w
Madrycie pelnymi garsciami dzielil
sie z seminarzystami i ksiezmi
nadzwyczajnym duchem swego zycia



wewnetrznego. Chociaz - jak
wspomina ksigdz Pedro Cantero -
«kiedy mowit do kaptanow albo
musiat sprawowac ich kierownictwo
duchowe, zwyk! byl skromnie i po
prostu twierdzic, zZe to jest tak, jakby
»Sprzedawac miod pszczelarzowi”,
ale go sprzedawat i to z wielkim
pozytkiem dla tych, ktorzy go
stuchali»[153].

W latach wojny wiekszos¢ klerykow
nie mogla kontynuowac swojej nauki
w seminariach lub, jesli byli juz
kaplanami, nie mogta odbywac
rekolekcji od chwili rozpoczecia
wojny. Jedni i drudzy potrzebowali
przewodnika duchowego, czasu, aby
zastanowic sie nad godnoscia swego
powolania i postugi. Zajmujac sie tg
pracg, don Josemaria nie miat innego
pragnienia, niz to, by pomoc
biskupom i rozpali¢ dusze swoich
braci:



Prowadze wlasnie jeden z tych
licznych cyklow rekolekcji dla
kaptanow, ktore powierzyta mi
hierarchia - pisatl 1 lipca 1940. -
Jakaz to rados¢ moc stuzyc¢
Kosciotowi! Chciatbym, aby to zawsze
byto naszym staraniem: stuzyc[154].

Tym czestym cyklom rekolekcji dla
kleru diecezjalnego towarzyszyly
odczyty, medytacje oraz dni
skupienia dla zakonnikow i
Swieckich, dla pracujacych
zawodowo 1 dla studentow, jak
wspomina w jednym z akapitow tego
samego listu:

W dzien swietego Piotra prowadzitem
dzien skupienia dla studentow z Akcji
Katolickiej w Valladolid. W
poprzedniq niedziele takze studenci z
diecezji madryckiej mieli swoj dzien
skupienia. Prowadzitem go w
Chamartin. Wczesniej w Alacuds,
miasteczku niedaleko stolicy
[prowingji], prowadzitem inny dzien



skupienia dla studentow z Akcji
Katolickiej z Walencji[155].

Gdy don Josemaria skonczyt
prowadzic¢ rekolekcje dla kaptandw,
jakie glosit w 1940 roku w Avili,
wrocit do Madrytu, by zajac sie
ludzmi z Dziela i wyglosi¢ pod koniec
lipca jeszcze jedng serie rekolekcji
dla studentow w akademiku Orti, a
potem pojechal do Lednu. Don
Carmelo Ballester, biskup Leonu,
czlowiek przewidujacy, poprosit z
trzymiesiecznym wyprzedzeniem, by
don Josemaria zajal sie
poprowadzeniem tych
rekolekcji[156].

Don Rufino Aldabalde, z
optymizmem, ktérego nie znatl
przepeiniony terminarz don
Josemarii, pisal don 7 czerwca 1940
roku z Seminarium Soborowego
Diecezji Vitorii:

«Juz wiem, ze jeste$ bardzo zajety.
Tacy wlasnie Bozy ludzie podobaja



mi sie. Nie majg czasu nawet
odetchnac. Nie wydaje ci sie? Mowisz
mi, ze ,prawie” cale lato masz juz
zajete. I tym razem mi sie nie
wymkniesz. To ,prawie” zajme ci ja.

Tego lata mamy w naszym
Seminarium Diecezjalnym SZESC
cyklow rekolekcji dla kaptanow. W
kazdym z nich bierze udzial
DWUSTU ksiezy. [...]. Wybierz cykl,
ktory ci pasuje, ale jakis wybierz.
Umowa stoi? Juz wiez, ze czas mnie
goni, i ze chcialbym miec twoja
zgode jak najszybciej»[157].

(Nie ma pewnosci, czy don Josemaria
mogt sie podjac¢ poprowadzenia
ktoregos z tych cykli).

W pierwszym tygodniu sierpnia 1940
roku znajdowat sie w Leonie i
stamtad pisal do swoich synow w
Madrycie: Mam na tych rekolekcjach
stu dwudziestu ksiezy. Wielkie
wyzwanie, ale poniewaz sq wspaniali,
ledwie mozna zauwazyc¢



zmeczenie[158]. (Na pewno bardzo
dawalo sie je zauwazy¢, skoro don
Guillermo Marafion, duchowny z
Kurii z Vitorii, ktory brat udziat w
rekolekcjach prowadzonych przez
don Josemarie, napisat: «Widze, ze
Ksiadz rozwigzal w praktyce
problem ruchu cigglego. Bardzo
piekne wydaje mi sie, ze Ksigdz
pracuje, gdy tak bardzo potrzeba
glebokiej pracy kaptanskiej, jaka
realizuje Ksiadz, ale powinien Ksiadz
takze zadbac o swoje zdrowie,
~wprawdzie zdrowie to nie wszystko,
ale stuzy do wszystkiego”. Prosze mi
wybaczyd, ze sie mieszam i udzielam
Ksiedzu rad, ale uczucie, jakim
Ksiedza darze, sklonilo mnie do tego
1 wiem, ze Ksigdz nie wezmie mi tego
za zle. Prawda, ze Ksigdz sie nie
obrazi?»)[159].

Czul co$ o wiele gorszego niz zwykle
zmeczenie, bo w niedziele 4 sierpnia
1940 roku w Palacu Biskupim w
Leon, zmeczony kilkoma dniami



rekolekcji, napisal nastepujaca
notatke: Nie czuje sie dobrze, chociaz
nie jest to nic konkretnego: boli mnie
gardto i czuje bole w plecach,
musiatem potozyc sie na pot godziny
w ubraniu[160].

Jasno przeczuwal, ze znajduje sie na
skraju wyczerpania i ze powinien
poswiecac wiecej czasu formacji
swoich synow:

Rozumiem, Ze powinienem odmowic
w przysztosci wszelkiej pracy poza
Dzietem, gdyby nie byto formalnego
polecenia ze strony Hierarchii.
Otrzymuje swiatta na temat
najblizszej pracy w Opus Dei, pomimo
tylu moich nedz. Jakze dobry jest
Jezus![161].

Tej samej niedzieli, 4 sierpnia, pisat
takze do swoich synow
przebywajacych w Madrycie kilka
linijek, ktore potwierdzaly jego silne
postanowienie, by poswiecac¢ im
wiecej czasu:



Nie wiem, co Wam powiedziec: moze,
zZe w przysztosci sprobuje unikngc¢
zobowiqzarn poza naszq pracq.
Chociaz ta postuga dla Kosciota
Swietego w postaci Jego kaptanéw
napetnia mnie radosciq, mam bardziej
naglgce obowiqzki wobec Was[162].

Heroicznie laczac postuge wobec
kaplandw diecezjalnych ze stuzba
Kosciolowi w Dziele, kontynuowat
sSwe zajecia, starajac sie nie
zmniejszac¢ swojej dzialalnosci
kaznodziejskiej. Wszystko to
powodowalo u niego straszliwy
wydatek energii. Zmeczenie i oznaki
powaznej choroby dawaly serie
niepokojacych objawéw. Mimo
wszystko niewiele jest sladow tych
dolegliwosci, poniewaz don
Josemaria nie byl czlowiekiem, ktory
by sie skarzyl. Wyjezdzajac z
rekolekcji w Leonie, podsumowuje:
Jestem... jeszcze grubszy!... i jeszcze
bardziej zmeczony. Ale bardzo
zadowolony[163]. I dokladnie rok



pozniej, w sierpniu 1941 roku, kiedy
konczy!t prowadzenie rekolekcji dla
studentéw w Walencji i
przygotowywat sie do wyjazdu do
Jaki (w prowincji Huesca), pisal co$ o
swych dolegliwosciach: Rano, pod
prad, jak niemal zawsze! Wyjezdzam
do Jaki [...]. Zrobili mi jakies
paskudztwa w ustach, az do kosci.
Mam bardzo spuchnietq twarz, ale
trzeba jechac do Jaki, i jade[164].

Taki tryb zycia wyczerpywat jego
sily, ale nie przerywatl swego
heroicznego oddania swoim braciom
w kaplanstwie. Przez caly rok 1941
odzyskiwal wage, ktora stracit
podczas wojny domowej. Wygladatl
teraz, przynajmniej z zewnatrz, na
czlowieka zdrowego i silnego, lecz
tylko pozornie, bo cierpial z powodu
silnego pragnienia i zmeczenia.
Trzeba bylo usuna¢ mu migdaty i
okresowo pojawialy sie u niego ataki
reumatyzmu w wielu stawach.



Z tego, co pisal w jednej z
Katarzynek, pisanej w Madrycie 21
czerwca 1940 roku, mozna sobie
wyobrazic zapal, z jakim glosit
kazania:

W ostatnim czasie poprowadzitem
sporo rekolekcji dla kaptanow. Mowili
mi: ,,mowi ksiqdz z catej duszy... i
catym ciatem”. — Jaka by to byta
radosc, gdyby tak byto naprawde!
[165].

O tym wlasnie opowiadaja kaplani,
ktorzy brali udziat w jego
medytacjach i naukach: «Mito$¢
objawiala sie w kazdym jego stowie —
powiada don Pedro Cantero,
arcybiskup Saragossy. — Jego
elokwencja sprawiala, ze ukazywal
silny i zywy wizerunek Pana za
pomoca stow odpowiednio
dobranych, goracych i gorliwych.
Mial wielka sile perswazji,
przyciagania, ktora byta owocem
prawdziwosci jego wiary. Potrafil



uchwycic i przekazac gleboki sens
scen ewangelicznych i nabieraly
aktualnosci: byly zywa
rzeczywistoscig, na ktora koniecznie
trzeba bylo zareagowac. Ci, ktérzy go
stuchali czuli sie sklonieni do aktéw
mitosci i zados¢éuczynienia, do
sformulowania konkretnych
postanowien, by poprawic swoje
zycie. Mozna powiedzie¢, ze jego
stowa pochodzily z serca i
przemawiaty do serca»[166].

Jego sposob wyrazania sie, opowiada
inny ksigdz, wydal mu sie
«najbardziej szczery, pelen zapalu,
przekonany i przekonujacy, jakiego
dotychczas stuchalem. Styszec, jak
mowi ten cztowiek, znaczylto widziec
jasno na pierwszy rzut oka, ze to, co
mowil pochodzilo z najgtebszych
pokiladow jego jestestwa. Jego wiara
stawala sie widoczna. Jego mitosc do
Chrystusa az buzowala mu w oczach.
Czystosc¢ i Swietosc jego zycia
ukazywaly sie w oczywisty sposob.



Mowil o tym, czym zyl. Nie bylo to
powtarzanie formulek»[167].

Don Josemaria nie ograniczatl sie do
wyglaszania kazan do uczestnikow
rekolekcji. Starat sie ze wszystkimi
porozmawiac, aby moc im udzieli¢
osobistych rad, pomodc rozwiazac ich
problemy albo utwierdzi¢ w
powotlaniu. Umacnial jednos¢
pomiedzy nimi, aby nikt nie cierpiat
chlodu osamotnienia ani pogardy lub
obojetnosci. W niektorych latach
spotykal sie az z ponad tysigcem
ksiezy, a mimo to dobrze ich poznal.
Nie wiem o zZadnym ztym kaplanie -
zapewnial — poniewaz dotartem do
serca kazdego z nich sam na sam i
zawsze kazde mi odpowiadato
dZwiekiem czystego ztota[168].

Don Josemaria robi}, co mdgl, aby
porozmawiac ze wszystkimi
uczestnikami rekolekcji i, jesli nie
przychodzili do jego pokoju, bo nie
mieli w zwyczaju rozmawiac z



prowadzacym rekolekcje, wychodzit
w ich poszukiwaniu.

Pamietam, Ze pewnego razu jeden z
nich nie przyszedt. Poszedtem go
poszukac do jego pokoju i
powiedziatem mu: — No dobrze,
bracie, co sie z tobg dzieje...
Rozmawiatem juz ze wszystkimi poza
ksiedzem. I opowiedziat mi wtedy o
prawdziwej tragedii,o straszliwym
pomowieniu. Powiedziatem mu: — A
nast bracia, ktorzy sq blisko, nie
towarzyszq ksiedzu? A on
odpowiedziat: — Sam sobie
towarzysze. Zabolat mnie ten chiod.
Bytem mtody. Schwycitem jego dtonie i
ucatowatem. Rozptakat sie. Ale mysle,
ze nie byt juz sam[169].

Wielu uczestnikow tamtych
rekolekcji zachowalo, jak prawdziwy
skarb, notatki i1 zapisy jego
pogadanek i rad. Czytali je ponownie
i modlili sie czesto za ich pomoca,
nawet na starosc. «Aby ponownie



przezyc¢ laske i by ponownie
zobaczy¢ sprawy w tym samym
jasnym Swietle» — jak stwierdzil
jeden z nich[170].

Biskupi zbierali owoc tej pracy
kaptanskiej i z duszy mu byli
wdzieczni: «Nie chce, aby minat
chocby jeszcze jeden dzien bez
powiedzenia ksiedzu jeszcze raz:
,Dzieki, tysigckrotne dzieki” za
dobro, jakie ksiadz uczynil naszym
kaplanom. Tak, uczynit im ksigdz
wiele dobra, z czego sie z calej duszy
ciesze. Bogu niech beda
dzieki!»[171]. Tak pisat do don
Josemarii biskup Leonu, kiedy
jeszcze nie minely dwie doby od
zakonczenia rekolekcji w tym
miescie[172].

Don Marcelino, biskup Pampeluny,
wiedzac jak bardzo niechetnie
zalozyciel Opus Dei przyjmuje
pochwaly pod swoim adresem, wolat
wyrazi¢ swoje uczucia poprzez list do



Alvara del Portillo, wéwczas
Sekretarza Generalnego Dziela:

«Pampeluna, 22 listopada 1941 roku
Kochany Alvaro!

Moj najdrozszy przyjaciel Don José
Maria, ten wspaniaty Ojciec, ktorego
dat Wam Bog, poprowadzit
rekolekcje dla wszystkich nowych
proboszczow tej Swietej diecezji
pampelunskiej, ktérego duchowni sg
doskonali. Mowie, ze dla wszystkich,
bo cho¢ brakuje jeszcze ostatniego
cyklu, mamy nadzieje, ze to rGwniez
on je poprowadzi.

Nie bede pisat o moich osobistych
wrazeniach. Wystarczy jedna rzecz:
,Zaden z uczestnikow nie powiedzial
ani jednego stowa, ktore nie bytoby
stowami wielkiej wdziecznosci i
zbudowania z powodu pracy
dokonanej przez niego”.



Niech Bog go nam zachowa przez
dlugie lata, dla wiekszej chwaly Jego
Swietego Kosciota. A Wy dbajcie
dobrze o ten skarb.

Usciski
Marcelino»[173].

Biskupi byli mu podwojnie
wdzieczni, poniewaz nie przyjmowat
zadnego wynagrodzenia za Swoja
postuge, poza zakwaterowaniem i
positkami. Don Josemaria ttumaczyt
im, ze taki ma zwyczaj, chociaz nie
zawsze udawato mu sie sttumic
protesty. W tych przypadkach nie
brakowato mu nigdy zartobliwej
wymowKki albo znanej anegdoty:

Byt pewien kaznodzieja, ktory na
wszystkich wielkich swietach na
wsiach wygtaszat kazania i
wprowadzat ludzi w stan euforii. Byt
bardzo wymowny, lecz brat za to tylko
jedngq pesete. Ale biskup sie
zorientowat, wezwat go i powiedziat



mu: — Prosze ksiedza, co to ma
znaczyc: stowo Boze za pesete?! Duch
Swiety za pesete? Czy ksiedzu nie
wstyd? — Nie, ksieze biskupie —
odpowiedziat kaptan — przeciez moje
stowo nie jest warte ani jednej pesety!
[174].

6. Ekspansja w calym kraju[175]

Gdy juz Alvaro del Portillo zostal
mianowany Sekretarzem
Generalnym Opus Deli, zalozyciel
zostal odcigzony z czesci pracy,
polegajacej na prowadzeniu
korespondencji i niektorych innych
obowiazkach. Stopniowo Sekretarz
Generalny zaczal przyjmowac wizyty
w imieniu Ojca, rozmawiac z
osobami $wiezo wstepujacymi do
Dziela i doradzac, gdy don Josemaria
znajdowat sie w podrdzy. W ten
sposob, w ciggu kilku tygodni,
osobiscie zaczal prowadzi¢ formacje
i kierownictwo duchowe wielu ludzi
w Dziele.



W zamian za to Ojciec dysponowat
wiekszym zasobem czasu i mogt
spelniac prosby biskupow, by
prowadzi¢ dzialalnos¢ duszpasterska
w ich diecezjach. Na nim spoczelo w
okresie miedzy 1939 a 1944 rokiem
wyczerpujace zadanie, by podniesc
poziom duchowy znacznej czesci
duchowienstwa hiszpanskiego. I
mimo Ze zdecydowatl sie ograniczy¢
ten hojny wklad duszpasterski,
prawda jest, ze nadal przystawal na
prosby biskupow. Nie tylko pracowat
z klerem diecezjalnym, ale takze z
roznymi wspolnotami zakonnikow i
zakonnic oraz z cztonkami Akcji
Katolickiej, ktorej «wyswiadczyt
ogromna pomoc, prowadzac
nieskonczona liczbe rekolekcji,
zawsze gratis, a przede wszystkim
bedac spowiednikiem i
kierownikiem duchowym tych
Swieckich, ktdrzy wniesli najwiekszy
wklad w rozwoj tej organizacji w
Hiszpanii»[176].



Jego mitos$¢ do Dziela byl
nierozerwalng czastka jego mitosci
do Kosciola, stanowila jej integralng i
niepodwazalna czes¢. Tak wiec, gdy
jednego ze swoich synow duchowych
pytak: — Synu moyj, czy bardzo kochasz
Dzieto? — natychmiast ttumaczyl mu
sens tego pytania: — Ta mitosc daje
pewnosc, ze kochasz Jezusa Chrystusa
i Jego Kosciot[177].

W trakcie pracy z duszami swoich
braci w kaplanstwie zalozyciel czut
sie bardzo blisko Chrystusa.
Wiedzial, ze wypeinia Wole Boza.
Namacalnie doswiadczal, ze
prowadzi go Duch Swiety. Wasz
Ojciec ,dotyka” Ducha Swietego —
mowil swoim synom, thumaczac im
swoje odczucia. Jak to pomaga, jak
popycha, jak nagli! Pomdzcie mi by¢
Swietym[178].

Juz wczes$niej, chociaz nie w tym
ksztalcie 1 intensywnosci, jakiej
doswiadczal teraz, don Josemaria



dostrzegal prace apostolska, ktora go
czekala po zakonczeniu wojny, tak,
jak to pisal w jednej z Katarzynek:

W Burgos, jeszcze przed zdobyciem
Madrytu, widziatem w szczegotach to,
co tam zastaniemy. To byto jakby sen
na jawie. Stqd ,,wiedziatem”, Ze bede
prowadzit tyle rekolekcji dla
kaptanow, jak to rzeczywiscie miato
miejsce[179].

Ta wiedza, otrzymana droga
nadprzyrodzong, byla czyms wiecej
niz zwyklym przewidywaniem
wydarzen. Oznaczala przede
wszystkim wsparcie dla optymizmu i
nadziei zalozyciela Opus Dei.
Stanowila takze Boza odpowiedz na
catkowite oddanie kaptana w
ramiona Boga. Tylko w ten sposéb
mozna zrozumiec¢ postepowanie
ksiedza, ktory prowadzony przez
Ducha Swietego przejezdzal wzdhuz i
wszerz diecezje w catym kraju,
pozostawiajac swoich synow niejako



opuszczonych. Naprawde jednak tak
nie bylo. Ojciec wspominatl o nich
wielokrotnie kazdego dnia. Byl stale
Swiadom ich biezacych potrzeb
duchowych i utrzymywat staty
kontakt z ich duszami dzieki
Komunii Swietych. Pisat do nich
czesto. Tych, ktorzy mieszkali poza
Madrytem odwiedzal od czasu do
czasu. Ojciec byl spokojny dzieki
temu, ze wiedzial, Ze ostatnie
powolania znalazty sie w dobrych
rekach, jak mozna wywnioskowac z
polecen, jakie z Avili wydawat
Alvarowi del Portillo:

Niech Jezus zachowa moich synow!

Mam przed soba Twdj list, Alvaro, i
odpowiem na niego punkt po
punkcie. Popraw sobie date urodzin
biskupa Santosa Moro, ktore
przypadaja na pierwszego czerwca.
Napisze do Ksiedza Biskupa z
Barcelony w dniu jego Swieta.



Ci malcy - batalion dzieciecy, jak
nazywa ich Ignacy — sq moim oczkiem
w gtowie. Kiedy o nich mysle, widze w
szczegolny sposob ojcowskq reke
Boga, ktory nam btogostawi. Poswiec
im caty Twoj zapat![180].

Byt sierpien 1940 roku, Ojciec
prowadzit kurs rekolekcyjny dla
ksiezy z Leonu, gdy otrzymat
widzenie na temat najblizszej pracy
Dziela[181]. Byla to jasna wiadomos¢
od Boga na temat rozwoju Opus Dei.
Don Josemaria starat sie wiec
zmniejszy¢ swoje zaangazowania
diecezjalne, ale nie zawsze byto
mozliwe zerwanie wczesniej
zawartych zobowiazan. To nam
ttumaczy fakt, ze latem 1941 roku by}
rownie zapracowany, jak rok
wczesniej. Niekiedy udawalo mu sie
odmowic prosbom biskupow, ale
tylko dzieki temu, Ze nie mogt
znajdowac sie jednoczes$nie w dwu
miejscach. Nie bylo wtedy innego
wyjscia, jak udzieli¢ obszernych



wyjasnien. 1 pazdziernika 1941 roku
odpowiadal w ten sposéb
wikariuszowi diecezji w Huesce:

Wielebny Ksieze, Drogi Przyjacielu!
Otrzymatem dzisiaj Ksiedza list i
bardzo serdecznie dziekuje za
propozycje. Jednak tego lata
prowadze juz jedenascie cykli
rekolekcji. Otrzymatem tez ojcowskie
zalecenie (jestem bardzo gruby i
stabego zdrowia) zakazujqgce mi
przyjmowac jakiekolwiek prace
kaznodziejskie zanim nie odpoczne
troche po rekolekcjach, ktore
powinienem poprowadzic dla
duchownych jego diecezji.

Szczerze zatuje, Ze nie bede mogt
wziqc¢ udziatu w tych trzydniowych
rekolekcjach, w ktorych tak wiele
chwaty dozna Chrystus Krol. Wiele
mnie to kosztuje, ale wiem, Ze bedqc
postusznym, sprawie Mu radosc[182].

Na koniec nie pozostato mu nic
innego niz zastaniac sie autorytetem



don Leopoldo, zapisat to sobie jako
mocne zobowigzanie: Powinienem
zrezygnowac z wszelkiej pracy poza
Dzietem. W tym celu musze poprosic o
pomoc Ksiedza Biskupa Madrytu. W
ten sposob jego autorytet ochroni
mnie, gdy odmawiac bede
prowadzenia takiej liczby rekolekcji
etc.[183].

K ok Sk

Gdy tylko zaczal funkcjonowac
akademik przy Jenner, don
Josemaria zmobilizowal swoich
podopiecznych, by prowadzili
dziatalnos¢ apostolskga w weekendy
poza Madrytem. (W pozostale dni
prowadzili apostolstwo wsrod
swoich kolegow ze studiow lub
pracy). Byly to sporadyczne wyjazdy,
ale w Boze Narodzenie ostatecznie
skrystalizowat sie pomyst, by jezdzic¢
do miast uniwersyteckich w poblizu
Madrytu oraz do niektorych stolic
prowincji, aby poznawac i spotykac



osoby, ktore moglyby miec
powolanie Boze do Dziela. W
Walencji, dzieki wizytom, jakie don
Josemaria zlozyt tam w czerwcu i
wrzesniu 1939 roku oraz dzieki
rekolekcjom, jakie poprowadzit dla
kilku grup studentow w Burjasot,
praca apostolska zostala
zainicjowana i rozrastala sie. Ojciec
naturalnie nie chcial poprzestac na
tym, by walencjanie korzystali tylko
z dwu pokoikow w Klitce.
Wystarczajacym dowodem bytlo to,
ze jak tylko przeprowadzili sie do
tego skromniutkiego mieszkanka
przy ulicy Samaniego, tam, gdzie
przeszedt atak gorgczki na okropnej
pryczy, juz wymagal od nich
znalezienia nowej siedziby. Przed
rozpoczeciem roku akademickiego
1940/1941 powinien zosta¢ otwarty
akademik.

Wyrazna oznakg wysitku, jaki
zalozyciel Opus Dei wkladal w
popychanie naprzdod swojego



sinteresu” duchowego byly
ponaglenia, jakich udzielal swemu
otoczeniu. Po oszacowaniu srodkow
ludzkich i finansow, jakimi
dysponowal, przedsiewziecie to
wydawalo sie jakims$ szalonym
awanturnictwem, z gory skazanym
na kleske. Jednak tak wielka byla
pewnosc i optymizm, ktore
zaszczepial swoim
wspollpracownikom, ze nikt nie tracit
czasu na myslenie o mozliwych
niepowodzeniach. I mozna bylo
powiedzied, ze raczej galopuja, niz
idg Spiesznie naprzod. Latem 1939
roku zalozyciel Opus Dei udzielit
walencjanom nastepujacej rady co
do sposobu zarzadzania: istniejq trzy
rzeczy, ktore stajq na przeszkodzie, i
ktorych nie mogtbym sobie u Was
wyobrazié: wqtpliwosci, chwiejnosc,
niestatosc[184]. Zalozyciel zawsze
pokladal zaufanie w swoich synach,
to znaczy w ich duchu modlitwy,
umartwienia i pracy. Jednak znow
przynaglat tych z Walencji: Nie wolno



odktadac spraw na potem ani na
jutro. ,Potem” i ,jutro” sq to dwa
meczqce stowa, symptomy pesymizmu
i porazki, ktore wraz z jeszcze jednym
stowem - ,,niemozliwe” raz na zawsze
wykreslilismy z naszego jezyka. Dzis i
teraz ![185].

Wyjazdy na prowincje odbywaly sie
w tym samym czasie, gdy toczyla sie
praca apostolska, prowadzona w
Madrycie. Weekendy wtedy byly
krotkie, poniewaz w soboty rano i
wczesnym popoludniem wszedzie sie
pracowato. Dlatego nie mogli
wyjezdzac ze stolicy wczesniej niz po
obiedzie. Zwykle wsiadali do
wieczornych pociagow, jadacych do
Salamanki, Valladolid, Saragossy,
Bilbao czy Walencji. Owczesne
pociagi juz dawno przekroczyly
dopuszczalny okres swojej
eksploatacji. Wagony byly stare i
rozklekotane. Lokomotywy ciagnely
stabo, gdyz napedzane byly weglem
kiepskiej jakosci. Z tego tez powodu



nierzadko spedzali calga nocw
podrazy.

Niedziele przeznaczali na
odwiedziny 1 rozmowy ze swymi
dawnymi przyjaciotmi oraz z ich
przyjacioimi, ktorych im
przedstawiono. Poznym wieczorem
w niedziele, czesto nawet noca,
wracali do Madrytu, by dotrzec¢ do
domu w poniedzialek nad ranem
[186].

PoInoc Hiszpanii ci weekendowi
podrodznicy poznali jak wlasng
kieszen. Czasem na stacjach
przesiadkowych w Venta de Bafios,
Valladolid lub Medina del Campo
spotykali sie z uczestnikami innej
apostolskiej ekspedycji. W Medina
del Campo, jak opowiada Paco
Botella, spotykali sie czesto z tymi,
ktorzy wracali z Salamanki. Nie
zapomnial nigdy tamtych diugich
godzin oczekiwania w dworcowej
kantynie, trwajgcego do trzeciej nad



ranem. Prosili wtedy o co$ do picia i
w ten sposob usprawiedliwiali to, ze
zajmowali jeden ze stolikow, by przy
stabym Swietle zarowki wykorzystac
ten czas na nauke, przy nietknietym
kieliszku stojacym przed nimi[187].
(Aby moc przystgpi¢ do Komunii po
przyjezdzie do Madrytu, musieli
wowczas zaczynac post o péinocy
poprzedniego dnia).

Po swoich odwiedzinach w Walencji
don Josemaria zdecydowat sie
uderzy¢ na Valladolid. W czwartek,
30 listopada 1939 roku, pojechal tam
pociggiem w towarzystwie Alvara del
Portillo oraz Ricarda Fernandeza
Vallespina. Wyjechali o czwartej po
potudniu i do Valladolid dotarli
dopiero bardzo péznym wieczorem.
Noca, w przejmujacym zimnie i
gestej mgle tulali sie z walizkami,
pOki nie znalezli hotelu. Zatrzymali
sie w ,Hotelu Hiszpanskim”.
Nastepnego ranka Ojciec
poprowadzil medytacje dla swoich



towarzyszy: Znajdujemy sie w
Valladolid po to, by pracowac dla
Chrystusa. Jesli nawet na nikogo nie
trafimy, nie powinnismy przez to czuc
sie pokonanymi — powiedziat im[188].

W oczywisty sposob by} przekonany,
ze znajduje sie tu, by realizowac
przedsiewziecie Boze, nie swoje. Z
Madrytu przywiezli ze soba calg liste
nazwisk i adresow studentow. Tego
samego ranka przestali im
wiadomos¢ na adresy domowe,
zapraszajac ich na spotkanie
wieczorem do hotelu. Don Josemaria
rozmawiat z nimi wszystkimi,
zarazajac ich swoim entuzjazmem i
zapatem apostolskim i pozwalajgc im
odkry¢ idealy Swietosci rodzace sie w
ich sercach. Byli pod takim
wrazeniem stow ksiedza, ze nikt sie
nie ruszyl az do poznej nocy. Kiedy
sie zegnali, don Josemaria obiecatl
przyjechac kolejny raz. Tym razem
oczekiwal, ze przedstawia mu tych ze
swoich przyjacidl, ktorzy mogliby



zrozumiec apostolstwo
charakterystyczne dla Opus Dei. W
sobote, 2 grudnia, wrocili z
Valladolid.

Od czasu do czasu Ojciec nie czutl sie
dobrze. Trudno dowiedziec sie o tym
czegos$ dokladnego, poniewaz sie nie
skarzyl. Cierpial na bole
reumatyczne. Aby wiec unikng¢
nocnych podrozy w nieogrzewanych
pociagach, bez mozliwosci
zmruzenia oka, kupili uzywany
samochod. Byt to stary Citroén, dla
ktorego w normalnych czasach
wlasciwym miejscem bylaby
skladnica ztomu. 26 grudnia 1939
roku, w $wiezo naprawionym
samochodzie, oddawszy sie w opieke
Swietemu Rafalowi i Aniolom
Strozom, Ojciec, Alvaro del Portillo i
José Maria Albareda wyjechali z
Madrytu szosg w kierunku
Saragossy. Po kilku kilometrach
awaria zmusita ich do powrotu do
stolicy. Ojciec, ktdry jeszcze przed



wyjazdem mial silng goraczke,
polozyt sie do 16zka[189]. Dwa dni
pdzniej ponownie podjat podrdz do
Saragossy; tym razem pociggiem w
towarzystwie Alvara. Spedzili jeden
dzien w Saragossie i jeszcze jeden w
Barcelonie; a pierwsze dni nowego
roku w Walencji.

Jeszcze w tym samym miesigcu, 31
stycznia 1940 roku, Ojciec wraz z
Pedrem Casciaro oraz Ricardem
Fernandezem Vallespinem za
kierownica starego Citroéna opuscili
Madryt, aby odwiedzi¢ tych, ktérzy
przebywali w Walencji. Wyjechali z
opoOznieniem i nie mieli
nadmiernego zaufania do swego
pojazdu, skoro przed wyjazdem ze
stolicy na wszelki wypadek kupili
line holowniczg. Samochod
sprawowatl sie Swietnie az do 70
kilometra glownej szosy do Walencji.
Tam odmowit dalszej jazdy. Jedna z
czesci pekla, gdy starali sie odkrecic
inna. Zapalila sie benzyna. «Ojciec —



opowiada Pedro Casciaro — ktory
odmawial brewiarz od samego
wyjazdu, podtrzymywatl nas na
duchu, mowiac, ze trzeba si¢ jako$
dostac¢ do Walencji, poniewaz jasno
bylo widac, ze nasz pobyt w tym
miescie miat by¢ bardzo owocny,
skoro diabetl staratl sie uniemozliwic
to, by doszed} on do skutku»[190].

Po dwu dniach awarii i rozmaitych
perypetii udalo im sie przybyc¢ do
Walencji, gdzie oczekiwala ich spora
grupa miodziezy. Trudnosci nie
przestraszyly Ojca, ktory, wedlug
jego wilasnych stow, dotykat Ducha
Swietego. Czul niemal namacalnie
dzialanie laski oraz to, jak jego stowa
prowadza ludzi do zupelnego
oddania sie Bogu, nagle porzucajac
plany, jakie snuli od lat. Wszystkie
Swiadectwa potwierdzaja, ze
oczywista Swietos$¢ kaptana
przyciggala dusze. Poniewaz don
Josemaria byl Swiadom Bozych
inspiracji, pozwalal sie prowadzi¢



lasce, aby by¢ skutecznym
narzedziem w reku Pana.

Pewnego dnia zalozyciel Opus Dei
ujrzal swoj wysiltek apostolski w
postaci alegorycznego obrazu:

W 1940 roku na plazy w Walencji -
wspominatl — widziatem, jak jacys
rybacy — krzepcy i poteznie
zbudowani — wyciqgali na piasek siec.
Maty chiopiec zaplqtat sie miedzy
nich i starajqc sie ich nasladowac
ciggnaqt sieci. Byt dla nich przeszkodg,
ale zauwazytem, ze nieokrzesanie
tych mezczyzn ztagodniato i nie
odpedzili oni malca, pozwalajgc mu
sie cieszyc¢ ztudzeniem, Ze pomaga w
ich wysitku.

Opowiadatem Wam wielokrotnie te
anegdote, poniewaz poruszajgca jest
dla mnie mysl, Ze Bog Nasz Pan
pozwala nam takze przytozyc reke do
Jego dziet i czule patrzy na nas, gdy
widzi nasz wysitek, by wspotpracowac
z Nim[191].



Czy logicznym bytlo, zeby ci mlodzi
studenci i absolwenci oddali sie
catkowicie przedsiewzieciu, w
ktorym nie widzieli zupelnie nic
namacalnego, procz osoby
zalozyciela i tych, ktorzy go otaczali?
Czesto na podstawie kilku rozmow
przeprowadzonych w pokoju
hotelowym lub podczas spaceru po
miescie lub na wsi doznawali
radykalnej przemiany zycia. Jasne
bylo, ze Jezus hojnie obdarzal laska.
Bylo oczywiste, ze Pan przekiadat
swoje taski na rece peine roboty.
Swiadom tego, biorac pod uwage
nadzwyczajny charakter tego czasu,
Ojciec naznaczy} do przewodzenia i
uczestniczenia w formacji
pierwszych powolan osoby bardzo
milode 1 znajdujace sie w Dziele
bardzo krétko, ale takie, ktore
«okazywaly dojrzalos¢ kryteriow i
zmyst nadprzyrodzony, na ktore
wowczas by¢ moze nie zwracaliSmy
tak wielkiej uwagi — opowiada jeden



z nich - co jednak byto naprawde
niezwykle»[192].

Efektem podrozy apostolskich byt
wzrost liczby powolani-w
konsekwencji — pojawienie sie
nowych problemow. «Czy nasza
rodzina bardzo sie rozros$nie? — pytat
Isidoro na wiosne 1940 roku. -
Wrazenia z wszystkich stron sg
wspaniale. Trzeba wiec nalegac i
starac sie o dom. To jest podstawowa
sprawa dla pracy apostolskiej. Co
moze sie stac z rodzing, gdy nie
bedzie miala gdzie sie podzia¢? Nie
mozna stworzyc¢ rodzinnej atmosfery
bez domu»[193].

Juz od ponad trzech miesiecy
zalozyciel Opus Dei nie napisatl
zadnej Katarzynki, gdy w koncu
wzigl do reki pidro:

Sroda, 8 maja 1940: Minelo kilka

miesiecy bez pisania Katarzynek. Nic
w tym dziwnego, poniewaz prowadze
zycie zalatane, gdzie nie ma juz czasu



na nic. Ale zatuje, ze tak jest. —
Nowosci? Wiele. Nie sposob wybrac
cos do zanotowania. Tylko cos z zycia
zewnetrznego. Sq domy w Walencji, w
Valladolid, w Barcelonie (dom w
Barcelonie jeszcze nie funkcjonuje,
poniewaz nie moglismy podpisac
umowy najmu), a wkrotce w
Saragossie[194].

W poprzednim miesigcu zostalo
umeblowane mieszkanie w
Valladolid, ktore nazwali Zakatkiem
(ELRincon). W Walencji znaleziono
dom przy ulicy Samaniego 16.
Przystosowano go przez latoiw
pazdzierniku juz dziatal w nim
akademik[195]. Nie bylo mieszkania
w Saragossie, ale w Barcelonie
owszem, na ulicy Balmes 62.
Poinformowali o tym zalozyciela
Opus Dei 1 lipca, a tego samego dnia
pisal on z Avili do Barcelony
stowami, ktore w bardzo krotkim
czasie okazg sie prorocze:



Niech Jezus zachowa moich synow.

Mamy juz dom w Barcelonie! Nie
wiecie nawet, jak wielkq rados¢
sprawita mi ta wiadomosc. Byto, bez
wqtpienia, btogostawieristwo ze
strony Ksiedza Biskupa -
»,Blogostawie Wam z catej duszy i
btogostawie dom!” — powiedziat D.
Miguel Diaz Gomara ostatnim razem,
gdy tam u Was bytem. Wiasnie to
btogostawienistwo byto przyczyng, ze
Wasze wysitki by znaleZ¢ ,,el Palau™
zakoriczylty sie sukcesem. Droga jest
bardzo bezpieczna, jesli nie oddalimy
sie nigdy — taki jest nasz duch — od
zwyczajnej wltadzy koscielnej.

Czuje, Ze Palau, po cichu, odda wielkq
chwate Bogu[196].

Jesienig 1940, to jest nieco wiecej niz
poéttora roku po przyjezdzie do
Madrytu, zalozyciel Opus Dei marzy}
o rozwoju Dziela. Miat do dyspozycji
trzy osrodki poza stolicg 1 trzy w
Madrycie: akademik przy Jenner,



mieszkanie dla ludzi pracujacych
zawodowo przy ulicy Martinez
Campos oraz dom na ulicy Diego de
Leon, w ktérym dzialalo Centrum
Studiow.

7.Jak ,upchna¢” Opus Dei

W lipcu 1940 roku wynajeli
mieszkanie na ulicy Martinez
Campos, niedaleko od akademika
przy Jenner. Tam przeniesli sie
najstarsi cztonkowie Dziela, ktorzy
tworzyli niewielkg grupe
intelektualistow. Jedni skonczyli
studia, inni przygotowywali sie do
kariery nauczycieli akademickich. W
nich don Josemaria pokiadat
nadzieje na rozpoczecie dzialalnosci,
ktora nazywat apostolstwem
intelektualnym[197]. Sadzac z jego
pelnych nadziei planéw i z
pospiechu, jaki nadawat ich
wysitkom, potrzebowat pilnie
przywodcow apostolskich na polu
uniwersyteckim. Doktoraty!



Potrzebuje dwoch tuzinow doktorow —
przypominal swoim
najblizszym[198].

Dopiero skonczyto sie lato 1940 roku,
kiedy don Josemaria juz zdotat
uruchomic¢ swoj ukochany projekt.
Prosha o doktoraty, to znaczy o
dyplomowanych doktoréw, ktorzy
poswieciliby sie nauczaniu
uniwersyteckiemu, nie byla
wymaganiem przedwczesnym.
Przeciwnie, odpowiadato ono
jednemu z jego licznych planodw,
pomyslanych z zapalem, i z
wytrwaloscia podtrzymywanych. Od
czasu gdy po przybyciu do w
Madrytu, w pensjonacie dla ksiezy
Larra w czasie poobiednich rozmow
mowit o intelektualistach, byt coraz
bardziej przekonany, ze na tym polu
ogromna praca apostolska lezala
odlogiem. Jako entuzjastycznie
nastawiony miody kaplan, don
Josemaria przyrownywat dzialalnosé¢
wielkich umystéw do dobroczynnych



wad, ktore w czasie roztopow
spltywaja z gor i pozwalaja kwitnac i
owocowac dolinom. Bez watpienia te
idee apostolstwa inteligencji wpajat
wszystkim, ktdrzy go stuchali, skoro
Isidoro, udzielajgc osobom trzecim
informacji na temat mieszkania przy
ulicy Martinez Campos, pisal:
«Przygotowywane jest kilka
doktoratow, a kilka 0sob szykuje sie
takze do konkurséw na katedry.
Takze te sprawy powinny by¢
przedmiotem troski dla wszystkich,
stanowig bowiem jeden z
fundamentow naszego
przedsiewziecia»[199].

Miedzy intelektualistami
rzeczywiscie znajduja sie przywodcy
catego spoleczenstwa. Jakikolwiek
powazny wysilek na rzecz
rechrystianizacji struktur
spotecznych powinien by¢ kierowany
ku nim, jes$li rzeczywisScie chce sie
dotrzec do wszystkich. W ten sposob
zalozyciel Opus Dei sformulowal te



idee, zwracajac sie do 0sdb, ktore
wraz z uptywem czasu mialy zajac
sie tym apostolstwem:

Stuzy¢ wszystkim ludziom: jako pole
naszego apostolstwa mamy wszystkie
stworzenia, nalezqce do wszystkich
ras i wszystkich warstw spotecznych.
Dlatego, aby dotrzec¢ do wszystkich,
po pierwsze kierujemy sie — w kazdym
srodowisku — do intelektualistow,
wiedzqc, ze tylko za ich
posrednictwem jest mozliwa
jakakolwiek proba przenikniecia
spoteczeristwa. Poniewaz to wtasnie
intelektualisci majq wizje catosci, sq
tymi, ktorzy inicjujq wszelki spojny
ruch, nadajq forme i organizacje
rozwojowi kulturalnemu,
technicznemu i artystycznemu
spoteczeristwa ludzkiego[200].

Przy wielu okazjach, w trakcie
prywatnych rozmow lub gloszac
kazanie dla jakiej$ grupy zawodowej,
don Josemaria niestrudzenie



objasnial, w jaki sposéb oddawac te
zdolnosci, ktérymi Bog obdarzyt
cztowieka, w jaki sposob tworzy¢
godziwy prestiz, uSwiecajac prace i
uswiecajgc innych za pomoca pracy.
Thumaczyl, ze nie nalezy czynic z
wysitkdw zawodowych stopnia na
drodze do wywyzszenia samego
siebie, lecz podwyzszenia stuzacego
wychwalaniu Pana wszelkiego
stworzenia. Zawsze trzeba kierowac
sie przy wyborze kierunkdéw badan
w sposob wolny, bedac osobiscie
odpowiedzialnym za swoje
decyzje[201]. Niektore z tych myslj,
jakie mozna bylo ustyszec z ust
zalozyciela Opus Dei zainspirowaly
roznych specjalistow: m.in. José
Marie Albarede, do przedstawienia
projektu ustawy, na mocy ktorej
powstata w listopadzie 1939 roku
Najwyzsza Rada ds. Badan
Naukowych (Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas)[202].



Ojciec nie moglby jednak wymagac
od swoich synow, by trudzili sie nad
zakonczeniem prac doktorskich, nie
dajac im odpowiedniego przykladu,
tak jak to czynil zawsze takze na
innych polach swego nauczania.
Swiadom, co bedzie oznaczaé ten
wysilek, jesienig 1939 roku zakonczyt
badania w klasztorze Las Huelgas w
Burgos oraz w archiwach
madryckich. Byl to wyczyn nie lada,
jesli wezmie sie pod uwage brak
czasu i zwigzane z tym poswiecenie.
Ostatecznie 18 grudnia zlozytl
egzamin doktorski, przedstawiajac
prace ,,Studium historyczno-
kanoniczne na temat jurysdykcji
koscielnej Nullius dioecesis*
przeoryszy Las Huelgas w Burgos”,
ktora zostala oceniona jako
celujacal203].

Jesli zas chodzi o prowadzenie
wlasnego nauczania, don Josemaria
peinil funkcje wykladowcy na
kursach prowadzonych przez



Ministerstwo Spraw Wewnetrznych
(Ministerio de la Gobernacion), z
ktorych w nastepnym roku powstala
Panstwowa Szkota Dziennikarstwa.
Dyrektor Generalny Prasy i biskup
Madrytu niemal go zmusili, by
wykladal przedmiot etyki ogolnej i
zawodowej[204]. Jego kariera
wykladowcy nie trwata diugo,
poniewaz pod koniec 1941 roku
kompetencje dotyczace prasy zostaty
przekazane Wicesekretariatowi
Oswiaty Powszechnej. Wraz z ta
zmiang dokonala sie zmiana planu
studiow, ktore nie uwzglednialy juz
etyki jako osobnego przedmiotu. Na
skutek tego don Josemaria nie
prowadzit juz dalej wykladow.

kK K

Dzieki podrozom apostolskim
podejmowanym podczas weekendow
powoli powstawala gesta siec
apostolska w PéInocnej i Srodkowej
Hiszpanii. Widac¢ bylo, ze don



Josemaria chcial jak najszybciej
zakorzenic¢ Dzielo w wielu innych
miejscach kraju. Nie poprzestawal na
ogolnikowych zyczeniach,
przeciwnie, cala jego dziatalnos¢
skupiala sie na wykonaniu planu
przemyslanego na modlitwie,
projektu ambitnego i realistycznego.
O szybkosci realizacji programu
ekspans;ji terytorialnej informuja
obiektywne dane. Na poczatku roku
1940, dziewie¢ miesiecy od momentu
wejscia do zdezorganizowanego i
zniszczonego Madrytu, Dzielo
prowadzilo juz rozwinieta
dzialalnos¢ w Walencji, Valladolid,
Barcelonie i Saragossie. Bardzo
niewiele brakowalo, by spekily sie
przewidywania don Josemarii z
czasu wojny — przeciez w liscie z 27
stycznia 1940 roku czytamy: Bardzo
niedtugo dotrzemy do Sewilli,
Granady i Santiago. Wtedy dostownie
zostanie spetniony plan pracy[205].



W tych dniach ksiadz byt
wyposazony w odpowiednie listy
uwierzytelniajgce dla wiadz
koscielnych tych miast. Nie zawsze te
postania utrzymane byly w tonie
powaznym i uroczystym. List z 14
stycznia 1940 roku, podpisany przez
biskupa Pampeluny i skierowany do
arcybiskupa Santiago odzwierciedla
cos$ jeszcze niz tylko jowialny humor
don Marcelina:

«Wielebny Ksiadz José Maria Escriva,
posiadacz niniejszego listu, jest
istnym szelma, mogacym zmierzy¢
sie z diablem. Idzie za nim wielu
mlodych ludzi wspaniale
uzdolnionych, prawdziwych
apostotow. Znam ducha, ktory ich
ozywia; na mnie podzialali w sposob
tak budujacy, ze uwazam sie za
cztonka ich rodziny»[206].

List biskupa Vitorii, skierowany 31
stycznia do arcybiskupa Granady,
napisany jest w podobnym tonie: «W



tym liScie przedstawiam D. José
Marie Escrive, kaptana Chrystusa i
prawdziwego apostola w pelnym
tego slowa znaczeniu. Nie prosze, by
sie nim zajmowac, poniewaz wkrotce
zda sobie Ksigdz Biskup sprawe, kim
on jest»[207].

W tych listach, gdzie wymogi
administracyjne mieszajg sie
uwagami spontanicznymi,
nakreslona zostala w kilku zdaniach
osobowos¢ zalozyciela Opus Dei,
widziana oczami biskupow. (Z calg
pewnoscia samemu kaplanowi nie
przeszkadzalo, ze zyskat epitet
«istnego szelmy, ktory moze mierzyc
sie z diablem». Wystarczy bowiem
przeczytac jego Katarzynki, by
przekonac sie, ze on sam swoj3a
dzialalnos¢, przeniknieta
spojrzeniem nadprzyrodzonym,
wyzbytym wszelkich wzgledow
ludzkich, okresla jako swietq i
apostolskq bezczelnosc)[208]. Z
drugiej strony, wybitna osobowos¢



don Josemarii byla otoczona rosngca
opinia Swietosci dzieki temu, ze z ust
do ust przekazywano sobie zachwyty
biskupow. Jednak w zaden sposob
nie znaczylo to, ze kiedy don
Josemaria mowil im o Opus Dei i
swojej dziatalnosci apostolskiej,
wszyscy biskupi rozumieli
szczegolne miejsce w Kosciele
zajmowane przez Opus Dei[209].

By¢ moze biskup Leopoldo Eijoy
Garay bardziej niz ktokolwiek inny
zdawal sobie sprawe z niezmiernej
nowosci eklezjalnej, jaka stanowilo
pojawienie sie Opus Dei w pelni
wieku XX. 2 wrze$nia 1939 roku
zalozyciel Dziela przeprowadzit z
nim rozmowe trwajaca piec¢ godzin.
W czasie tej rozmowy, diugiej i
intensywnej, don Leopoldo
wytlumaczyl, ze jego zdaniem
nadszed! czas, aby nadac¢ Opus Dei
forme prawng. Mozna wiec bylo
oczekiwad, Ze po tej rozmowie don
Josemaria bedzie az podskakiwatl z



rados$ci. Tak jednak nie bylo. Przyjat
to stosunkowo chiodno i nastepnego
dnia, najnaturalniej na swiecie,
zapisal ten fakt w krociutkiej
Katarzynce:

3 wrzesnia 1939. Bytem wczoraj u
Ksiedza Biskupa Madrytu na
rozmowie przez okoto piec godzin.
Wspaniale. Widad, ze Bog wszystko
utatwia. Szkoda, zZe ja jestem
przeszkodq! D. Leopoldo okazuje
prawdziwg troske[210]. (Zalozyciel
Opus Dei uwazat siebie za
przeszkode, gdyz z glebin swojej
pokory sadzil, ze nie staje na
wysokosci zadania).

Don Josemaria jak zawsze zajety byt
swoimi sprawami i zapomniat o tej
kwestii do chwili, gdy otrzymat
informacje od Wikariusza
Generalnego (prawdopodobnie don
Leopoldo interweniowat po raz
drugi), z poleceniem przygotowania
wszystkiego, co jest konieczne dla



uzyskania oficjalnej aprobaty dla
Dziela. Pelen ducha postuszenstwa,
don Josemaria sporzadzit
nastepujaca notatke w Zapiskach:
Laus Deo!* Zrobie to. Jednak wydaje
mi sie, ze nie musze sie z tym
spieszyc[211].

Takze z tej notatki nie przebija wielki
entuzjazm. Jednak teraz, wobec
drugiej informacji, i idacej za nia
opinii jego spowiednika, 0. Sancheza,
don Josemaria nie mogt juz diuzej
nie zajmowac sie tg sprawg.
Przygotowal podanie o aprobate,
zdajac sobie sprawe z przyczyn
swojej wczesniejszej niecheci, a
nawet braku zainteresowania dla
czegos, co uwazal za zwykly zabieg
administracyjny. Don Josemaria
zapisal swoje refleksje w Zapiskach:

Ttumacze sobie nieched, jakq
odczutem wobec przygotowywania
regulaminow, ktore musze zaniesc do
biskupstwa, jako jeszcze jeden dowod



na Bozy charakter Dzieta. Gdyby to
byto ludzkie przedsiewziecie, sam bym
naciskat, Zeby ,,wepchnqc” te papiery
— teraz, gdy wszystko mi utatwiono — i
zyskac oficjalng aprobate. Ale
poniewaz wszystko to jest sprawa
Boga i On pragnie, by sie to toczyto az
do korica, nie ma zZadnego pospiechu.
Dzieto powstato w 1928 roku, w dzieni
Swietych Aniotéw Strézow i bedzie
istnie¢ wiecznie. Dopoki bedq istnie¢
na tej ziemi ludzie-pielgrzymi, bedzie
istniec i Dzieto![212].

Don Josemaria zabrat sie do pracy i
po sporzadzeniu spisu zagadnien,
rozpisal zawarto$¢ dokumentow na
fiszkach. Do uporzadkowania ich
zatrudnit kilku swoich synow —
Alvara, Juana Jiméneza Vargasa,
Ricarda Fernandeza Vallespina i
Chiquiego[213]. Prace byly bardzo
zaawansowane, gdy pod koniec
czerwca 1940 roku pokazat
prokuratorowi koscielnemu diecezji,
don José Marii Bueno Monrealowi,



przygotowane dokumenty:
Regulamin, Statut, Przepisy
porzadkowe, Zwyczaje, Ducha oraz
Ceremonial Dziela. Studiujgc
wspolnie dokumenty, ktore mieli
przed sobg, obaj musieli przyznac, ze
nie bylo odpowiedniej formuly
prawnej, by w niej umiescic te zywa
rzeczywistos$c koscielng[214]. Byla to
sytuacja pelna zaklopotania, ktora
zalozyciel opisuje krotko: Stoimy
wobec powaznego problemu, w jaki
Sposob ,upchnqgc” Opus Dei w ramach
prawa kanonicznego[215].

Natkniecie sie na przeszkody w
chwili, gdy trzeba bylo zdefiniowac i
nadac¢ odpowiedni ksztalt prawny
Opus Dei nie bylo dla don Josemarii
zaskoczeniem. Bylo to cos, co
przeczuwatl od pierwszych chwil. I
tak juz wkrotce po narodzinach Opus
Dei, przewidujac, ze pewnego dnia
bedzie musialo zostac¢ poddane
procedurze uzyskania akceptacji ze
strony wiladz koscielnych, uznal za



konieczne wyznaczyc jasno pola
dziatania jego cztonkow[216]. Ten
miody kaplan obdarzony
uniwersalng misjg byl Swiadkiem,
jak pod poteznym tchnieniem Ducha
Swietego padaja przed nim bariery,
ktore teolodzy i kanonisci wznosili,
by rozgraniczyc tereny apostolstwa
przez prawie dwa tysiagclecia historii
Kosciola. Don Josemaria, uzbrojony
w zapat apostolski, juz w 1930 roku
poczul, Ze musi napisac, jak gdyby
proszac o wybaczenie: Rozumiem, zZe
zapat, pragnienie chwaty BozZej, jak
cyklon unosi nas, bysmy chcieli by¢
dzieki Niemu i dla Niego
wszedzie[217].

Od chwili zalozenia Dziela
postusznie opisywat Boze inspiracje
w swoich Zapiskach, ktore sa
jawnym dowodem na dziatanie
Ducha Swietego. Gdy je ponownie
odczytal, zdziwila go wlasna
szeroko$c¢ spojrzenia, poniewaz z
poczatkowego uniwersalnego



charakteru Dziela zrodzily sie
nieskonczone pola aktywnosci,
obiecujace 1 pozbawione granic.
Zalozyciel Opus Dei staral sie ujac je
W ramy synoptyczne,
wyszczegolniajac rozmaitosc
apostolstw i zapelnial kolejne fiszki:

Kiedy przejrzatem te karteczki — pisal
— zadziwitem sie, widzqc, co czyni
Bog: ja sam nigdy nie myslatem o tych
Dzietach, ktore inspiruje Pan, w
formie, w jakiej nabierajq one
realnych ksztattow. Na poczqtku
widac¢ wyrazZnie jakgs ogolna idee,
potem jest On, ktory czyni z tych
zamazanych cieni cos konkretnego,
okreslonego i wykonalnego. On! Dla
Jego petnej chwaty![218].

Wraz z uptywem lat te
skomplikowane schematy, w ktérych
prébowal z trudem zmiescic¢ misje
apostolska, ulegaly
usystematyzowaniu.



Jasne jest, ze nowos$c¢ przestania
Dziela, Swiecki charakter, jaki
zachowywato, wymagaty
szczegoOlnego porzadku prawnego.
Jakakolwiek z jego niedajacych sie
przewidziec rzeczywistosci
apostolskich okazalaby sie nie do
pogodzenia z proba podyktowania z
gory norm i regul oraz zamkniecia w
ciasnej literze prawa wymykajgce sie
jej bogactwo zycia. Gdzieniegdzie w
swoich Zapiskach zalozyciel Opus Dei
pozostawia $Slad tego, ze zdawal sobie
z tego sprawe. W jednej z Katarzynek
napisak:

W tym roku 1936 zaczelismy zy¢
ubostwem z wiekszq doskonatosciq.
Widac to, o czym tyle razy mowitem:
Ze bezuzyteczne jest spisywanie regut,
poniewaz to samo Zycie naszego
apostolstwa w swoim czasie
wyznaczy nam ramy[219].

I dokladnie tego samego dnia, gdy to
zanotowal, zastanawiatl sie



ponownie, czy jest konieczne, czy nie
prosic o aprobate dla Dziela:

Bez wqtpienia — pisal — wszystkie
oznaki zewnetrzne wskazujq, ze jesli
poprosze Ksiedza Biskupa o pierwszq
aprobate koscielnq dla Dzieta, udzieli
mi jej [...]. Ale (to niezwykle wazna
sprawa) musi to bardzo dojrzec.
Dzieto Boze musi mie¢ nowq forme, a
tatwo mozna by zboczyc z wtasciwej
drogi[220].

Potem nadeszla hiszpanska wojna
domowa. Po jej zakonczeniu don
Josemaria, zajety gloszeniem
wielko$ci powotania kaplanskiego
duchowienstwu diecezjalnemu oraz
wymagan zwigzanych ze Swieckim
powolaniem chrzescijaniskim, zostat
nagle zaskoczony poleceniem
biskupa Madrytu, aby przygotowac
aprobate dla Dziela. Na prozno
szukal odpowiedniego wyjscia
prawnego. Nie znajdowat go z tej
prostej przyczyny, Ze ono nie istniato.



Sprawa utknela w miejscu, a czas
uplywal.

8. Zmiana spowiednika

Jeszcze trwaly prace nad
wyposazeniem akademika przy
Jenner, gdy juz funkcjonowatl on na
peinych obrotach. Bylo to wéwczas
jedyne miejsce, ktorym Opus Dei
dysponowato dla prowadzenia swego
apostolstwa. W czytelniach i
pokojach, w hallu oraz w kaplicy
zawsze byl jaki$ mieszkaniec albo
jacys studenci zaproszeni na zajecia
formacyjne. Drzwi akademika staly
otworem dla wszystkich. Studencka
atmosfera byla radosna, a ludzie,
ktorzy tam trafiali z checig zapraszali
swoich przyjaciol.

Jednak szybko mozna bylo zauwazyc¢
— ze strony niektorych osob — pewien
opor przed uczestnictwem w
zajeciach formacyjnych. Daly sie
styszec pojedyncze stowa krytyki,
stabe i niekonkretne. W pewnych



kregach studenckich na
uniwersytecie i na innych uczelniach
krazyla opinia, Ze robi sie tam jakie$
dziwne rzeczy, ze kaplica przy Jenner
jest udekorowana symbolami
masonskimi i kabalistycznymi, ze
komunii udziela sie
uperfumowanymi hostiami, ze sg
tam krzyze bez Ukrzyzowanego...
[221].

Nie po raz pierwszy don Josemaria
byl wystawiony na obmowe[222].
Tym razem zrodiem absurdalnych
pomowien byla jedynie rozbudzona i
sklonna do pochopnych wnioskéw
wyobraznia studentow. Nie mialy
one innych podstaw niz symbole
liturgiczne wyryte na fryzie kaplicy
wraz z tekstami lacinskiego hymnu,
prosty krzyz albo delikatny aromat,
ktory unosil sie nad tabernakulum w
celu zabicia odoru kleju stolarskiego.
W kazdym razie, zdecydowany, by
ukraci¢ plotki, don Josemaria
poprosit biskupa Madrytu o



udzielenie odpustow, ktore postuza
za wyjasnienie dla tych, ktorzy nie
chcieli dostrzec chrzes$cijanskiego
znaczenia tego wielkiego krzyza z
kaplicy, czarnego i samotnego. Na
mocy dekretu z 28 marca 1940 roku
don Leopoldo udzielal
piecdziesieciodniowego odpustu —
jak to woéwczas bylo powszechnie
stosowane — kazdemu, kto «<naboznie
ucaluje drewniany Krzyz w
Akademiku studenckim»[223].

Na tym sprawa sie nie skonczyta. Do
uszu zalozyciela dotarty kolejne
oszczerstwa skierowane przeciwko
Dzietu oraz bardzo nieprzyjemne
pomowienia. Pochodzily juz nie od
studentdw, lecz od os6b dojrzatych i
odpowiedzialnych. Poczgtkowo don
Josemaria nie mdglt uwierzy¢ w to, co
mowili mu jego przyjaciele 1 duchowi
synowie. Darl na strzepy notatki na
ten temat, ktore docieraty do jego
rak. Nie wierzyl, by miedzy
chrzescijanami byla by¢ mozliwa



taka obmowa. Przed wojng domowa,
w czasach dzialalnosci Akademii DYA
oraz rezydencji przy Ferraz, istnialo
sSrodowisko rozsiewajace potwarze,
jakoby on sam byl szalencem i
heretykiem, a Dzielo sektg i biala
masoneria. Mial wiec nadzieje, ze i
tym razem nowe pomowienia
znikng, napotkawszy brak reakcji.
Ksiadz nie chcial przywiazywac do
calej sprawy wiekszego znaczenia,
jednak plotki narastaty. Kilku
studentow rozglaszalo swoje
wymysty, opowiesci catkiem wyssane
z palca. Twierdzili, ze przy pomocy
gry Swiatel don Josemaria udawat w
kaplicy lewitacje albo ze
hipnotyzowal swoich
asystentow[224].

Nie mamy zbyt wielu notatek na ten
temat z pierwszych miesiecy 1940
roku. Te, ktorych don Josemaria nie
podarl, przestat do don Leopoldo.
Potem, juz wiosng, nie mogl nie
dostrzegac¢ oczywistych faktow.



Chcial w koncu pozbyc¢ sie
watpliwosci i stwierdzit ostatecznie,
ze grupka studentow,
rozpowszechniajaca pomowienia
wsrod swoich kolegow, uczeszczala
do akademika, nie uczestniczac w
srodkach formacyjnych, nalezala w
calosci do Sodalicji Marianskiej z
Madrytu.

Nie byl to jednak koniec pomowien,
ktore zaczely wychodzic z wielu
innych miejsc. Kaplan czul, ze za jego
plecami jest rozsnuwana
niewidzialna i lepka sie¢. Kalumnie
bolesnie ranily jego dusze. W koncu
uciek} sie w poszukiwaniu
pocieszenia do don Leopolda, aby
otworzy¢ przed nim swoje serce i
opowiedzie¢ mu wszystko o tych
wydarzeniach:



Madryt - 23 IV 940

Ojcze, mam wielkq potrzebe, by w
spokoju porozmawiac z Wlaszq]
E[minencjq] [...].

Wysytam notatke, ktora trafita do
mnie kilka miesiecy temu, poniewaz,
choc pewnie nie mowie Waszej
Wielebnosci nic nowego, jest to jednak
wciqz aktualne. Wrog nie spi! [...].

Niech Ojciec nie zapomina o moich
ludziach — tak mitujgcych Ojca
synach! — ani o nizej podpisanym
grzeszniku.

Josemaria[225].

Z powodu ciaglych podrozy po
roznych czesciach kraju w celu
poprowadzenia rekolekcji dla
duchowienstwa don Josemaria nie
znalaz} czasu, by zobaczy¢ sie ze
swoim spowiednikiem. Tlumaczy to
w zwiezlej notatce:



22 maja 1940. Spowiadatem sie dzis u
0. Sancheza i rozmawiatem z nim
dtuzej. Uzgodnilismy, Ze nawet gdyby
z powodu moich podrozy miato sie to
odwlec przez caty miesiqc, bede sie
spowiadat tylko u niego[226].

Znajac szczerosc don Josemarii
wobec swojego spowiednika, nie
mozna mie¢ watpliwosci, ze w
trakcie tej dluzszej rozmowy, musieli
wspomniec szczegotowo o plotkach i
kalumniach, jakie pojawily sie w
ostatnim czasie. W tym momencie
jednak na kilka tygodni tracimy z
oczu te sprawe. Don Josemaria w
SposOb oczywisty wolat o tym
zapomniec i nie chcial zostawic
najmniejszego Sladu tych potwarzy,
poza kilkoma bardzo ogoélnikowymi
wzmiankami[227]. Skape Slady, ktore
gdzieniegdzie znajdujemy, pozwalaja
sadzic, ze pogtoski byly coraz
bardziej zloSliwe i dotyczyly Dziela i
jego wlasnej osoby.



Ojcze - pisat do biskupa Madrytu -
bardzo sie za Ojca modle, i prosze
Boga, by nadal Wasza Eminencja miat
wzglgd na Dzieto, ktore On ztozyt na
moje ramiona, jako na sprawe Bozq i
wtasnq[228].

Nieco pozniej, 23 sierpnia, pojechal
do Segovii, aby odby¢ rekolekcje w
klasztorze karmelitow bosych, gdzie
znajdowaly sie relikwie Swietego
Jana od Krzyza. Zamieszkal w celi 36,
na ktorej drzwiach znajdowat sie
nastepujacy napis: ,Pax. Declinabo
super eam quasi fluvium pacis. Isai.
66 v. 12”* Zastosowal stwierdzenie o
pokoju do siebie samego i zanotowal
nastepnego dnia, co nastepuje:

Bardzo brakowalo mi tych rekolekgc;ji.
To konieczno$¢, by grzesznik
Josemaria stal sie Swietym. Poza tym
ostatnio nie brakowalo mi utrapien,
chociaz nic o tym nie wspominatem
w Katarzynkach, wyjasnia sie



nadprzyrodzona wizja, abym znosit
je dobrze.

Nie zamierzam prowadzic¢ notatek w
czasie tych rekolekcji[229].

28 sierpnia wrocit do Madrytu, gdzie
juz na niego czekaly nowe
pomowienia i kalumnie. Nie trzeba
udowadniad, jak wielkie udreki
cierpial w tym czasie. Wystarczy na
dowdd tego wspomniec to, co 15
wrzesnia 1940 roku pisal do biskupa
Murecii:

Czcigodny i umitowany Ksieze
Biskupie! Nie chciatem nic mowic o tej
sprawie do czasu, gdy bede miat
przyjemnosc spotkac osobiscie
Wlaszq] E[kscelencje] w Barcelonie,
ale skonsultowatem sie z D. Casimiro
Morcillo, ktory powiedziat mi, ze
trzeba, abym o tym powiedziat
zawczasu Ksiedzu Biskupowi.

Mam wiarygodne informacje, ze
Ksiqdz Konsyliariusz meskiej



Mtodziezy Alkcji] K[atolickiej] w
Murcii powiedziat dostownie: ,ze
praca (ktorq prowadze od dwunastu
lat, w zupetnej tqcznosci z moim
ordynariuszem i z ordynariuszami
miejsc, w ktorych pracuje) jest
zagrozona ekskomunikq ze strony
papieza, ze on (Konsyliariusz) jest
znakomicie zorientowany w tej
sprawie, ale ze biskupom
opowiadamy tylko to, co uznamy za
stosowne, etc.”.

Wszystko to sq czyste kalumnie, i o
ich powadze zadecyduje moj Ksiqdz
Biskup[230].

Poza tym nie uzewnetrznial swoich
krzywd. Zatrzymywal je dla siebie,
zachowujac na ich temat milczenie.
Niech Ksiqdz Biskup nie przestaje sie
za nas modli¢ — pisal w tym czasie do
biskupa Pampeluny - zwtaszcza za
mnie, zawsze niosqcego Krzyz na
swoich barkach[231].



Jest bardzo prawdopodobne, chociaz
to tylko przypuszczenie, ze don
Josemaria postanowil po przyjezdzie
do Madrytu zajac sie sprawg udrek,
ktore znosit przed wyjazdem do
Segovii. Faktem jest, ze w pierwszych
dniach wrzesnia udat sie na
rozmowe z Wikariuszem
Generalnym, don Casimirem
Morcillo, zanim odwiedzit dwie albo
trzy osoby zwigzane z
pomowieniami i kalumniami.
Zdecydowat sie takze poprosic o rade
swego spowiednika, o. Sdncheza, w
sprawie pewnego jezuity[232]. Jego
zamiarem bylo polozyc raz na
zawsze kres kalumniom, ukrocic
klamstwa 1 zamet spowodowane w
ciggu ostatnich miesiecy przez diabla
Z pomocg 0s0b, ktore nie miaty ztych
intencji, jednak dzialaly
nieodpowiedzialnie.

Koniec koncow, don Josemaria
porozmawial ze swoim
spowiednikiem na temat jezuity



zajmujacego sie Sodalicja Marianska,
o. Carrillo de Albornoza[233].
Powiedzial mu, ze ma dowody na to,
ze jezuita rozpowszechnial wsrod
miodych czlonkow Sodalicji
informacje, ze Dzielo jest
stowarzyszeniem tajnym,
heretyckim, o proweniencji
masonskiej. Spowiednik poradzit mu,
zeby omowil te sprawe w cztery oczy
z samym zainteresowanym. Don
Josemaria podziekowat za rade i od
razu wcielil ja w zycie. Natychmiast
spotkal sie z o. Carrillo de
Albornozem. Grzecznie i caltkiem
otwarcie powiedzial mu o
przypisywanych mu dziataniach i
stowach, wyjasniajgc mu, jak tylko
mog! najlepiej, na czym polega praca,
jaka prowadzi ze studentami w
akademiku przy Jenner. P4zniej don
Josemaria zaproponowat delikatnie
pewne honorowe wyjscie z sytuacji.
Wysunatl propozycje, by zawarli
rodzaj paktu, aby wzajemnie
informowac sie na temat kazdej



krytyki, jaka do nich dotrze na temat
zarowno Dziela, jak i Sodalicji
Marianskiej[234].

Pomodwienia pochodzily jednak nie
tylko ze Srodowisk zakonnych. Z dnia
na dzien dobre imie kaptana zostalo
bez jego wiedzy wmieszane w intrygi
polityczne. Don Josemaria musiat
zlozy¢ wizyte w Ministerstwie Spraw
Wewnetrznych (Gobernacion), aby
wyjasni¢ swoja postawe: Nie
mieszam si¢ w najmniejszym nawet
stopniu do spraw, ktore nie sq
sprawami ksiezy. Jestem kaptanem i
tylko kaptanem. — Starajq sie mnie
zamieszac w sprawy o charakterze
politycznym i zawodowym. Niech Bog
mnie od tego broni! — pisal w swoich
Zapiskach[235].

Po sporzadzeniu tej notatki udat sie
do Wikariusza Generalnego, aby
powiadomic go o nowych udrekach i
—chociaz o tym nie wspomina - takze
w poszukiwaniu pocieszenia,



poniewaz nie byl ze stali i odczuwat
bdl. (Wizyta ta miata miejsce 15
wrzes$nia, sporzadzajac w Zapiskach
notatke na ten temat, pisat peten
wdziecznosci: Casimiro podtrzymat
mnie na duchu)[236].

Nastepnie pojechal do Walencji, aby
uruchomic tam akademik dla
studentow. Tam spedzit okres od 17
do 23 wrzesnia, po czym powrdcit do
Madrytu. Nastepnego dnia, w
towarzystwie Alvara del Portillo, don
Josemaria spotkal sie ponownie z o.
Sanchezem w klasztorze jezuitow
przy ulicy Zorrilla. Zawiozt woweczas
swemu spowiednikowi kopie
dokumentdow, ktére mial przedstawic
dla uzyskania aprobaty dla Dziela.
Postgpil tak, poniewaz zapisane tam
kwestie ascetyczne i normy
poboznosci, miaty wiele wspodlnego z
jego wlasnym zyciem wewnetrznym.
By¢ moze byl to dowod
zaufania[237].



Opowiedzial nastepnie o.
Sanchezowi o kilku kolejnych
udrekach. «Jest ktos, kto ma
watpliwosci, czy Ksigdz znajduje sie
w dobrych relacjach z Kuria
Biskupig» — dodal jego spowiednik.
Nie byla to dla niego nowa
informacja, ale don Josemarie
zdziwil ton, jakim zostaly
wypowiedziane te stowa.

Pojawil sie tez w rozmowie temat
dyskrecji, z jaka cztonkowie Opus Dei
prowadzili apostolstwo od 1930 roku,
w czasie dojrzewania Dzieta oraz
przesladowan religijnych. Podobna
roztropnos¢ okazywali takze nowi
czlonkowie Dziela w kwestii ich
kierownictwa duchowego. W wyniku
wolnej osobistej decyzji nie otwierali
swej duszy na osciez przed
przypadkowymi ludzmi, lecz tylko
przed tymi, ktorzy mogli im
doradzac, znajac calg sprawe, czyli
ci, ktorzy znali Dzielo i jego ducha. O.
Sanchez doskonale wiedzial, ze tego



rodzaju postepowanie byto jedynym
rozsadnym i roztropnym w tych
warunkach. Poza tym on sam przez
caly czas je doradzal. Stad wynikio
zaklopotanie don Josemarii, gdy
uslyszal od niego, ze sprawy
powolania do Dziela powinny byc¢
omawiane bez najmniejszych
przeszkadd z jakimkolwiek
spowiednikiem. Jak to mozliwe, ze
jezuita zajal teraz nowe stanowisko,
skoro faktycznie od lat doradzal,
zeby czlonkowie Dziela mieli jako
kierownikow duchowych tylko tych
kaplandw, ktérzy znaja i kochaja
Dzielo?

Z przenikliwo$cig wlaSciwa
kierownikowi dusz zalozyciel Opus
Dei natychmiast zdat sobie sprawe z
powaznych konsekwencji, jakie
niosta ze soba ta zmiana postawy.
Wiele do mys$lenia dal mu fakt, ze
jego spowiednik w ciqgu kilku godzin
zmienit zdanie, ktore miat przez cate
lata[238].



Wydarzenia toczyly sie tak szybko,
ze don Josemaria pojechal prosto do
biskupa Madrytu, ktory wtasnie
odpoczywal w Alhama de Aragon. 27
wrzesnia jedli razem obiad i az do
odjazdu pociggu do Saragossy
przeprowadzili dlugg rozmowe na
temat spraw Dziela:

Bytem wczoraj w Alhama de Aragon,
u mojego Ksiedza Biskupa Madrytu —
czytamy w notatce z 28 wrzesnia. —
Jakiegoz Ojca w nim mamy! Jakze on
rozumie i zyje Dzietem Bozym!
Opowiedziatem mu o ostatnich
udrekach. Poruszyto go to. Widzi za
tym wszystkim reke Bozq. Ale
dostrzega takze matosc punktu
widzenia niektorych osob. W skrdcie
mi powiedzial, Ze chce wydac dekret o
erygowaniu i aprobacie (sic) Opus
Dei, jak tylko wroci do Madrytu[239].

Rozmawiali o wizytach i
spotkaniach, ktore odbyly sie w



ostatnich tygodniach oraz o o.
Carrillo:

O jezuitach mysli tak samo, jak ja -
pisze don Josemaria — Ze nie trzeba
myli¢ jednego zakonnika z catym
Towarzystwem. Ksiqdz Biskup,
podobnie jak i ja, kocha i naprawde
szanuje Towarzystwo Jezusowe[240].

Nastepne spotkanie zatozyciela Opus
Dei z 0. Sdnchezem mialo miejsce w
dwa tygodnie pdzniej. Podobnie jak
poprzednim razem towarzyszyl mu
Alvaro del Portillo. Bez ogrédek
wylozyl swemu spowiednikowi, ze z
wielka przykroscig zauwazyt
radykalng zmiane jego postawy
wzgledem Dziela. Po dokladnym
przemysleniu tej sprawy doszed} do
wniosku, ze zgodnie z wlasnym
sumieniem nie moze juz
kontynuowac u niego kierownictwa
duchowego, raz straciwszy
poprzednio pokladane w swym
spowiedniku zaufanie.



0. Sanchez, wzburzony, oswiadczyt
raptownie, Ze Stolica Swieta nigdy
nie zaaprobuje Dziela, cytujac mu z
marszu jakis$ kanon, ktory mialby to
potwierdzic. Ten nieoczekiwany
obrot sprawy stanowit ciezki cios dla
don Josemarii, ktdry nie tracac
rownowagi, odpowiedzial mu, ze
skoro Dzielo nalezy do Boga, to On
sam zajmie sie doprowadzeniem go
na wilasciwe miejsce[241].

Konczac spotkanie, 0. Sanchez
zwrocil mu papiery na temat Dziela,
ktore przekazal mu zalozyciel Opus
Dei przy poprzednim spotkaniu. W
drodze powrotnej do domu w glowie
don Josemarii uparcie kolatalo
niepokojace pytanie: dlaczego teraz
watpil w Opus Dei ten, ktory tyle
razy zapewniatl o jego Bozym
pochodzeniu? Po przyjezdzie na
Jenner, pierwsze co zrobil, to
sprawdzil kanon zacytowany przez
0. Sadncheza, ktory zanotowat Alvaro
del Portillo. Uspokoil sie. Nie mial nic



wspolnego z aprobata. Ale
otworzywszy Koperte z papierami
zwrocong przez spowiednika, znalaz}
tam kartke z piecioma czy szeScioma
nazwiskami. Byla to lista chlopcow,
ktorzy pozostawali w kontakcie z o.
Carrillo i uczeszczali do akademika
przy Jenner, aby go poufnie
informowac. Czy to ojcu Sdnchezowi
zawieruszyla sie lista pomiedzy
dokumentami, czy tez przeciwnie,
byl to przyjacielski gest majacy by¢
rodzajem zamierzonych przeprosin?
[242]

Minal, mniej lub bardziej spokojnie,
pazdziernik. Don Josemaria
pamietal, co powiedzial mu na
pozegnanie don Leopoldo w dniu,
gdy jedli wspolnie obiad w Alhama
de Aragon:

«Niech Ksigdz postucha: do tej pory
Pan chcial, by mial Ksiadz za wzor
dobrego lotra, aby powiedziec
sprawiedliwie: jestem na krzyzu! Od



tego momentu, jedynym wzorem
Ksiedza jest Jezus na Krzyzu, a wiec
niech przyjda cierpienia, bez zadnej
przyczyny!»[243].

Naprawde Pan przygotowywal go na
nadchodzgca gorycz z kilkoma
kroplami miodu, wkiladajac mu
uprzednio w usta stodkie zdanie
Boze:

W ostatnim czasie — mowi o
pazdzierniku 1940 roku - czesto
przytapywatem sie na recytowaniu
zdania: ,aquae multae non potuerunt
extinguere charitatem!*”. Tlumacze
sobie te stowa na dwa sposoby: po
pierwsze, ze mnostwo moich dawnych
grzechow nie oddala mnie od Mitosci
do mego Boga, po drugie, Ze wody
przesladowania, ktorego
doswiadczamy nie przerwq pracy,
ktorq Dzieto rozwija[244].

Jego odczucia podczas tych cierpien
przeszty w trakcie tego 1940 roku
calg skale — pod wzgledem ludzkim i



nadprzyrodzonym. Po pierwsze, z
powodu jego oporu przed
uwierzeniem w ztosliwos¢ ludzi.
Potem, gdy musial przyjac do
wiadomosci wymowe faktow,
poniewaz staratl sie nie dopatrywac
zlych intencji. (Rozumiem, Ze nie ma
w tym ztych intencji, jednak nie
pojmuje nic z naszego ducha i
wszystko to mu sie myli i plgcze -
powiada o jednym z tych, ktorzy
rozsiewali plotki)[245]. Ostatecznie,
wobec nieodpartej oczywistosci, nie
pozostato w sercu ksiedza nic poza
przebaczeniem i zapomnieniem:

Chociaz nie chce o tym mowic — pisal,
nie wyjasniajagc w zaden sposaéb, o
czym mowa — moge tylko powiedziec,
ze wiele kosztuje, by wierzy¢ w dobrgq
wole tych, ktorzy systematycznie
obmawiajq. Przebaczam im z catego
sercal246].

W polowie listopada prowadzit
rekolekcje w Seminarium w



Madrycie. Pewnego dnia wyszed}, by
odwiedzic¢ Podsekretarza Stanu w
Ministerstwie Spraw Wewnetrznych
1w drzwiach ministerstwa spotkat
ojca Carrillo de Albornoza[247]
(zakonnika — powiada - ktory
rozpoczql te ostatniq udreke, ktora
trwa tak dtugo). Wowczas bez urazy,
W sposob naturalny, nie muszac
uciekac sie do mitosierdzia i dobrego
wychowania, przywitat sie z nim,
podajac mu reke:

— Bardzo mito widzie¢ Ojca. Niech Bog
Ojca btogostawti!

(O. Carrillo juz przedtem ztamat
pakt, w mysl ktorego zobowiazywat
sie zawiadamiac o wszelkiej krytyce,
gdyz w tych dniach na podstawie
jego informacji, nazywano don
Josemarie ,,szalencem lub
zloSliwym?”).

— Pamieta ksiqdz, ze zawarlismy
rodzaj paktu? — przypomnial mu.



— Na ten temat wczoraj wieczorem — 0
dziewiqtej — rozmawiatem z ksiedzem
wikariuszem — odpowiedzial z
trudem o. Carrillo, unikajac
spojrzenia rozmowcy.

Nastepnego dnia zalozyciel Opus Dei
napisat w seminarium Katarzynke,
ktora stanie sie ostatnig notatka w
Zapiskach w tym roku:

15 listopada, Madryt: [...]Wieczorem
poczutem ogromnq wewnetrznq
radosc z powodu tych cierpien. I czuje
wiekszq mitos¢ do btogostawionego
Towarzystwa Jezusowego oraz
sympatie i nawet mitos¢ wzgledem
zakonnika, ktory sprowokowat to cate
zamieszanie. Poza tym przypuszczam,
Ze ten ksiqdz jest bardzo sympatyczny
i na pewno jest bardzo dobrym
cztowiekiem. Niech Bog mu
btogostawi i obdarzy powodzeniem! —
Opowiedziatem te szczegoly tego
ranka memu ojcu duchowemu José
Marlii Garcii Lahiguerze[248].



kK K

0. Sanchez i don Josemaria nie
spotkali sie az do 22 listopada 1948
roku. Wéweczas to Stolica Swieta
udzielita Decretum laudis Opus Dei
oraz papieskiej aprobaty jego
statutom. Zalozyciel odbyl podroz z
Rzymu do Hiszpanii i odwiedzit
wszystkich przelozonych
Towarzystwa Jezusowego, z
wyjatkiem Sewilli, gdzie nie chciano
go przyjac. W Madrycie za
zezwoleniem prowincjata udai sie na
spotkanie z 0. Sdnchezem, ktory
okazal wielka radosc. Rozmawiali o
dawnych czasach i zakonczyli,
dotykajac w nieunikniony sposob
drazliwego punktu. Don Josemaria,
ktory sporzadzil notatke z tej
rozmowy, opowiada nam o tym:

Byt bardzo zadowolony z informacji
na temat rozwoju Dziela, ktére mu
podatem. Wyprobowalem go nieco,
mowiac: ,Naprawde cierpialem,



Ojcze. Widzac, jak bardzo gnebia
mnie osoby tak dobre..., pomys$lalem
sobie kiedys: Czyzbym sie pomylit... i
to nie jest od Boga... 1 oszukuje
dusze?”

Wtedy gorqco zaprotestowat: ,Nie,
nie: to jest od Boga, to wszystko jest
od Boga”[249].

0. Valentin Sdnchez Ruiz zmart w
Madrycie 30 listopada 1963 roku.
Gdy tylko ta wiadomos¢ dotarta do
Rzymu, zatlozyciel Opus Dei odprawil
Msze Swietg w intencji jego duszy i
napisat do Konsyliariusza Opus Dei
w Hiszpanii. List zostal napisany pod
silnym wrazeniem wywolanym przez
te wiadomosc i jest przepojony
rodzajem Bozej melancholii,
poniewaz ten czcigodny zakonnik nie
miat nic wspolnego z Dzietem, ale
miat cos wspolnego z mojq duszq,
ktorej nie mozna oddzielic¢ od Opus
Dei - pisal zalozyciel. Przywolajmy
ostatnie zdania tego listu:



Niech spoczywa w pokoju, poniewaz
byt dobry i apostolski! Do niego sie
zwracatem, zwlaszcza wtedy, gdy Pan
albo Jego Przenajswietsza Matka
robili z tym biednym grzesznikiem
sjednq z tych swoich rzeczy”, i ja po
tym, jak sie przerazitem, bo ,tego” nie
chciatem, czutem jasno i mocno, bez
stow, na dnie duszy: ,,Ne timeas!*To
jestem Ja”. Dobry jezuita,
wystuchawszy mnie w kilka godzin
poZniej, za kazdym razem, w kazdym
przypadku mowit mi z usmiechem i po
ojcowsku: ,BqdZ spokojny, to jest od
Boga”.

Wybaczcie. Jestem biednym
cztowiekiem. Modlcie sie za mnie,
abym byt dobry, wierny i radosny.
Odczutem koniecznosc, aby Ci to
wszystko opowiedziec, abyscie takze
modlili sie za te dusze, ktora, jak
przypuszczam, byta mu bardzo
mita[250].




[1] List do Juana Jiméneza Vargasa z
Vitorii, w: EF-390213-7.

[2] List do Ricarda Fernandeza
Vallespina z Burgos, w: EF-390224-5.

[3] List do Pedro Casciaro Ramirez z
Burgos, w: EF-390224-3.

[4] List do Francisca Botelli Raduana
z Vitoria, w: EF-390213-2.

* (fac., dost.) Mamy papieza [okrzyk
wznoszony w chwili ogloszenia
0osoby nowo wybranego papieza z
okna wychodzgcego na Plac Swietego
Piotra w Rzymie] — przyp. thum.

[5] List do Juana Jiméneza Vargasa z
Burgos, w: EF-390303-2.

[6] Apuntes, nr 220 z 10 VIII 1931.

[7] List do ks. bpa Francisca Xaviera
Lauzurica Torralba z Burgos, w:
EF-390310-3.



[8] List okolny do jego synow z
Burgos, w: EF-390324-1.

* (tac.) Chcemy, by Chrystus krolowat
— przyp. thum.

[9] Ibidem. W ten sposob zostatl
zapoczatkowany kolejny zwyczaj
Dziela.

[10] Ibidem.

[11] List do José Marii Albaredy
Herrery z Burgos, w: EF-390323-2.

[12] Na temat tych wydarzen por.
Pilar Angela Hernando Carretero,
RHF, T-05250, s. 2; Ricardo Fernandez
Vallespin, RHF, T-00162, s. 41;
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, s. 87.

Justo Marti Gilabert, student
przychodzacy na Ferraz w roku
akademickim 1935/1936, opisuje
przybycie don Josemarii do Madrytu



wraz z pierwszymi oddzialami
wojska:

«Znalazlem sie na Plaza de Espaiia, u
wylotu ulicy Bailén, tam gdzie
zaczyna sie ulica Ferraz,
naprzeciwko Paseo de S. Vicente. W
tych okolicznoS$ciach, przy
wszystkich emocjach, ktore wtedy
odczuwalem, zobaczylem z
zaskoczeniem, ze w pierwszej
ciezarowce, ktora skrecala na Cuesta,
w szoferce obok kierowcy jechal nasz
Ojciec. Wtedy nie nalezalem do
Dziela, ale jako mieszkaniec domu
przy ulicy Ferraz 50 znalem i
zwyklem spowiadac sie u Ojca od
pazdziernika, moze listopada 1935
roku.

Poniewaz ciezaréwka zwolnita na
podjezdzie Paseo de S. Vicente i
dlatego, ze musiata skreci¢ w ulice
Ferraz, praktycznie Ojca nie mozna
bylo nie zauwazy¢, zwlaszcza ze byla
to plerwsza sutanna, jaka widziatem



od lipca 1936 roku. Gdy go
zobaczylem, nie moglem sie
powstrzymac, by nie krzyknac z
catych sik: ,,Ojcze!”. Ojciec
odpowiedziatl: ,Justo, synu magj!”,
poprosit kierowce, by sie zatrzymat i
by zechcial wpusci¢ mnie na
trzeciego do szoferki. Stracilem
panowanie nad soba wobec tak
wielkiej niespodzianki, rzucitem sie
na niego, catujac go i obejmujac. Po
zaledwie dwu minutach znalezliSmy
sie przed akademikiem przy Ferraz
16».

Tutaj ciezarowka zatrzymatla sie na
kilka chwil. «Ojciec tylko przyjrzal
sie, by na wlasne oczy zobaczyc, ze
dom zostal zniszczony. Stata tylko
fasada, podziurawiona pociskami,
ktore narodowcy wystrzeliwali z
Cerro Garabitas iz Casa de Campo na
te cze$S¢ Madrytu, ktéra praktycznie
znajdowala sie na linii frontu.
Wydaje mi sie, ze nasz Ojciec
przygladal sie tej kupie gruzow nie



dluzej niz dwie minuty i zaraz wracit
do ciezarowki; polecit kierowcy, by
pojechal na ulice Caracas, do domu,
gdzie jedno z mieszkan nalezalo do
rodzicow José Marii Barredo» (Justo
Marti Gilabert, RHF, T-06358, s. 31i4).

[13] Apuntes, nr 1595 z 13 IV 1939.

[14] Por. Catalogo — IV Centenario de
la Real Fundacion del Convento de
Santa Isabel de Madrid, Editorial
Patrimonio Nacional, Madrid 1990.
Najbardziej wartosciowym dzielem
sztuki sposrod bezpowrotnie
straconych byl obraz Niepokalanego
Poczecia NMP Ribery [José Ribera,
zwany Lo Spagnoletto (1591-1652) -
wybitny barokowy malarz
hiszpanski dzialajacy w Neapolu,
tworzacy prace o tematyce religijnej
— przyp. thum.], ktéry znajdowat sie
w Srodkowej czesci ottarza gtownego
(por. ibidem, s. 44 1 122). Obraz zostal
podarowany przez Filipa IV. Twarz
Maryi na obrazie, do ktérego



pozowatla corka Ribery, zostala
przemalowana przez Claudio Coello.
Na temat tej tradycji: por. Antonio
Ponz, Viaje por Esparia, Madrid 1788;
reprint dokonany przez M. Aguilara,
Madrid 1947, s. 426.

[15] List okdlny do jego synow w
Burgos, w: EF-390109-1.

* (fac.) Przykazanie nowe daje wam,
abyscie sie wzajemnie milowali tak,
jak Ja was umilowalem; zebyscie i wy
tak sie milowali wzajemnie. Po tym
WSZYSCy poznajg, zescie uczniami
moimi, jesli bedziecie sie wzajemnie
milowali - przyp. ttum.

[16] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
929; Apuntes, nr 815 z 23 VIII 1932;
List z 24 X 1942, nr 30; Ricardo
Fernandez Vallespin, RHF, T-00162, s.
42.

[17] Po konsultacjach z Dyrektorem
Generalnym do spraw Koscielnych,
don Josemaria zyskatl jego



pozwolenie, by zatrzymac skromne
umeblowanie, jako male
zados$¢uczynienie za wszystko to, co
utracit przy Ferraz 16. Por. Francisco
Botella Raduan, RHF, T-00159/1, s. 89.
Prace przy odbudowie przeciggnely
sie do 1947 roku.

[18] Por. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, s. 90.

[19] Don Josemaria, jako rektor,
natychmiast zajat sie opieka
duchowa nad obiema wspdélnotami
zakonnic, aby mogly zorganizowac
swoje zycie wspolnotowe,
odbudowac zburzone budynki, a
nawet zaspokoi¢ ich potrzeby
materialne, zywnosciowe, etc. Por.
Cecilia Gomez Jiménez, Sum. 6512
oraz Consolacion Mariana Casas,
RHF, T-05039, s. 2.

[20] Oryginal umowy znajduje sie w
Archiwum Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madryckiego, zespot
Patronato de Santa Isabel. Pod



umowaq figuruja podpisy rektora oraz
matki przelozonej, a takze
zatwierdzenie Wikariusza
Generalnego. W trzeciej klauzuli
umownej ustalone zostato
odszkodowanie w wysokosci 250
peset miesiecznie ze strony
zgromadzenia na rzecz rektora. Jak
tam zaznaczono, don Josemaria
zrzek! sie pobierania tej sumy,
pozostawiajac prawo swoim
nastepcom do przyjecia tego
odszkodowania: «Aktualny rektor,
podpisujacy niniejsza umowe,
osobiscie i wylgcznie, bez uszczerbku
dla praw swoich nastepcow na tym
stanowisku, dobrowolnie zrzeka sie
na rzecz zgromadzenia
odszkodowania na caly okres
sprawowania przez siebie tej
funkcji».

[21] Por. Santiago Escriva de
Balaguer, RHF, T-07921, s. 30.



[22] Por. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, s. 91.

[23] Por. list okolny do jego synow z
Burgos, w: EF-390109-1.

* (fac.) Doskonale sa dzieta Boze -
przyp. thum.

[24] Apuntes, nr 1595 z 13 IV 1939.
[25] Ibidem.

[26] List Isidora do Francisca Botelli
Raduana z Madrytu z 26 IV 1939, w:
1ZL, D-1213, 422.

[27] List do Ricarda Fernandeza
Vallespina z Madrytu, w:
EF-390427-2.

[28] List do José Marii Hernandeza
Garniki z Madrytu, w: EF-390427-3.

[29] Na temat dziatan
podejmowanych w tym okresie przez
zalozyciela Opus Dei por. czastkowg
relacje w Aneksie XXI.



[30] List do bpa Santosa Moro Briza z
Madrytu, w: EF-390518-6. Wkrotce
potem, 2 czerwca, listownie
zakomunikowal Wikariuszowi
Generalnemu diecezji madryckiej,
jaki ma plan pracy na lato, podajac
go do aprobaty biskupa (por. list do
bpa Casimiro Morcillo Gonzaleza z
Madrytu, w: EF-390602-1).

[31] List do swoich synéw w
Madrycie z Burjasot, w: EF-390606-3.

[32] Por. Amadeo de Fuenmayor
Champin, RHF, T-02769, s. 1. Mons.
Antonio Rodilla Zanon po raz
pierwszy rozmawiat z don Josemaria
w Madrycie w 1934 r. Por. Antonio
Rodilla Zanon, Sum. 5576. Zatozyciel
Opus Dei wspomina o don Antonio w
swej korespondencji kilkakrotnie:
por. m.in. listy do Ricarda
Fernandeza Vallespina oraz do
Fernando Diaza de Gelo, oba z
Burgos, w: EF-380327-2 1 EF-380412-1.



W ostatnim z tych listow opisuje go
jako kaptana swietego i mqdrego.

[33] W marcu 1938 roku, gdy
zalozyciel Opus Dei byl w Burgos,
don Antonio Rodilla napisal do niego
z Kadyksu, zapowiadajac rychla
wizyte w Burgos: «chcialbym, zeby$
mnie zarazil swym szalenstwem —
mowil mu - tak, zebym byl gotow
popeiniac wielkie i liczne
szalenstwa» (list pisany w Kadyksie,
13 III 1938: por. RHF, D-15392-2).

Przydomek ,ksigdz od cudéw”
upowszechnit sie predko wsrod
ksiezy zaprzyjaznionych i
podlegajacych jego kierownictwu
duchowemu. «Nie chcial, by go
nazywano ksiedzem od cudow: Jestem
biednym, grubym ksiedzem, ktory
pokornie stara sie zrobic tyle dobrego,
ile jest w stanie» (José Lopez Ortiz, w:
Testimonios..., S. 223).

[34] List z 9 1 1959, nr 35; por. Alvaro
del Portillo, PR, s. 1689; Amadeo de



Fuenmayor Champin, RHF, T-02769,
s. 1; Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, s. 93; Carlos Verdu
Moscardo, RHF, T-07805; Roberto
Moroder Molina, RHF, D-12799 oraz
Francisco Gomez Martinez, RHF,
T-12942. Na temat tej anegdoty:
Alfonso Méndiz Noguero, «Cada
Caminante siga su camino». Historia
y significado de un lema poético en la
vida del fundador del Opus Dei, w:
«Anuario de Historia de la Iglesia»,
Pamplona, 9(2000), s. 741-769.

[35] Por. AGP, P01 1975, s. 789.
* (fac.) Skala — przyp. thum.

[36] List do Alvaro del Portillo z
Burjasot, w: EF-390606-1; por. list do
jego synow w Madrycie z Alacuas, w:
EF-390613-2. Ten ostatni datuje
wyjazd Alvara del Portillo do Olot na
13 czerwca rano.

[37] List do jego syndw w Madrycie z
Burjasot, w: EF-390606-3.



[38] List do jego synow w Madrycie z
Alacuas, w: EF-390613-2.

[39] List do Alvaro del Portillo,
Vicente Rodrigueza Casado i Eduarda

Alastrué Castillo z Alacuas, w:
EF-390615-1.

[40] List do José Manuela Casas
Torres z Madrytu, w: EF-390716-1.

[41] Chociaz w jego korespondencji
wspomina sie o Rozwazaniach
duchowych, myslat takze o napisaniu
innej ksigzki. Dlatego zawiadamiat
biskupa Avili: Kiedy ujrzq swiatto
dzienne, pojade do D[on] Santosa,
zeby napisac trzeciq (List do bpa
Santosa Moro Briza z Burgos, w:
EF-380400-1).

Kompletne i szczegétowe informacje
na temat historii i zawartosci
Rozwazan duchowych oraz Drogi
zawiera ksigzka: Camino, Edicion
critico-historica preparada por Pedro
Rodriguez, Rialp, Madrid 2002.



[42] Na temat tego sposobu pracy
Ojca wypowiada sie Pedro Casciaro:
«Gdy chodzilo po prostu o notatki na
jakimkolwiek kawalku papieru,
Ojciec nazywalt je ,papierkami”;
kiedy jednak je juz przepisal na
regularne fiszki, nazywat je
»,Kobzami”. W kazdym razie chodzilo
zawsze o zdania bardzo skape [...]. W
wykladach przytaczat wiele cytatow
z Ewangelii Swietej, uzywajac jako
zakladek wybranych fragmentow,
dwu albo trzech takich , kobz”.
Opierajac na tym materiale,
prowadzil wspaniale medytacje i
pogadanki. Mysle, ze dlatego
nazywat je ,kobzami”, ze ich nie
czytal, lecz rozwijal, pozwalal im
,<rozbrzmiewac¢”» (Pedro Casciaro
Ramirez, RHF, T-04197, s. 144).

[43] List do Pedra Casciaro Ramireza
z Burgos, w: EF-390111-1. «Jestem
szczesliwy, ze ksiadz powierzyl mi
troske o wydanie swojej ksiazki» —
odpowiadal mu z Calatayud Pedro



Casciaro (list z 16 1 1939: por. RHF,
D-15717).

[44] List do José Marii Albaredy
Herrery z Burgos, w: EF-390117-1.

[45] Por. List do jego synow w Burgos
z Kordoby, w: EF-380419-2 oraz
Apuntes, nr 1550 z 22 11 1938.

[46] List do Pedra Casciaro Ramireza
z Vitorii, w: EF-390213-3.

[47] List do Pedra Casciaro Ramireza
z Vitorii, w: EF-390218-1.

[48] List od Pedra Casciaro Ramireza
do Francisco Botelli Radudna z 19 11
1939: por. RHF, D-15718.

[49] Ibidem, list z 24 11 1939.

[50] Droga, wstep [por. wyd. siodme
polskie, Katowice 1997, s. 11-12].

* (fac.) W sercu - przyp. ttum.

* (fac.) Skala — przyp. thum.



[51] List do Alvara del Portillo z
Madrytu, w: EF-390518-5. Por. takze:
Apuntes, nr 1141 z 24 11 1934, nr 1160
Z 16 111 1934, nr 1304 z 12 XII 1935
oraz nr 1596 z 13 IV 1939.

[52] List Francisca Botelli Raduana
do pozostalych w Walencji, z Burgos,
2 VI 1939; por. RHF, D-15393. Bardzo
mozliwe, ze don Josemaria juz
wowczas powiedzial Pedrowi,
zajmujacemu sie okladka i projektem
graficznym ksigzki, ze bedzie
zatytulowana Droga. Ostatecznie
Miguel Fisac, a nie Pedro Casciaro
byt autorem projektu okladki Drogi.

[53] List do jego syndw w Madrycie z
Burjasot, w: EF-390606-3.

[54] O tym, ze zdanie z plakatu stalo
sie tematem medytacji, wspomina
Paco Botella, ktory byl w tych dniach
w Walencji i bral udzial w niektorych
medytacjach w Burjasot (por.
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, s. 93; por. takze: Carlos



Verdu Moscardd, RHF, T-07805 oraz
Roberto Moroder Molina, RHF,
D-12799). O zdaniu tym mowi tez
Amadeo de Fuenmayor, ze «zajelo
znaczng czes$¢ nauczania». W czasie
tych rekolekcji Amadeo przedstawit
sprawe swojego powolania Ojcu,
ktory bardzo uspokoil jego sumienie.
Gdy Amadeo zdecydowat sie
poprosic o przyjecie do Opus Dei,
ustyszal stowa kpalana, ktore
zapamietal: Pan dziata suaviter et
fortiter [(ac.) mile i stanowczo -
przyp. thum.]... pamieta o
okolicznosciach twego zycia i
zobaczysz, jak caly czas
przygotowuje dla ciebie droge
(Amadeo de Fuenmayor Champin,
RHF, T-02769, s. 1-2).

[55] Wydrukowana przez ,,Graficas
Turia”, w formacie 18 cm x 26 cm,
miala 336 stron. To pierwszewydanie
mialo nakiad 2.500 egzemplarzy.
Cena zmieniala sie stosownie do cen
podobnych publikacji. Mysle, Ze cene



ksigzki — pisat autor do Walencji -
powinniscie wyznaczyc takq, jaka
teraz jest przecietna: ani za wysokq,
ani za niskq (List do jego synow w
Walencji z Vergary, w: EF-390628-1).
W 1939 cena w sprzedazy hurtowej
wynosita 8 peset, a w 1940, 10 peset.
W ksiegarniach cena detaliczna
wynosita 14 peset. (W liséie do
Manuela Péreza Sancheza, ktory
przebywal w Gijon, don Josemaria
pisak: bede Ci wdzieczny, gdybys mogt
zajrzec do jakiejs ksiegarni w Gijon,
czy nie bedq chcieli sprzedawac moich
ksiqzek: jesli tak, podaj im adres, aby
napisali, gdybys sam nie chciat by¢
posrednikiem. Jak bedzie wygodniej.
DROGA jest sprzedawana po 14 peset
za egzemplarz, a dla ksiegarzy jest
znizka od 20 do 25%; ROZANIEC
SWIETY, po 30 peset za sto
egzemplarzy, aby sprzedawac je po
0,50 za egzemplarz (list z Madrytu, w:
EF-400122-5).



[56] Rozmyslania liczyty 438
punktow, ktore znalazty sie w
Drodze, wielokrotnie z drobnymi
zmianami tekstu. Ponad dwadziescia
nowych rozdzialow pojawia sie w
Drodze, np.: Serce, Rachunek
sumienia, Letnios¢, Msza Swieta, Male
rzeczy, Powotanie, Wytrwatosc etc.
Jeden z rozdzialéw Rozmyslan —
Dzieciectwo duchowe — rozbudowany
zostal do dwoch: Dzieciectwo
duchowe oraz Zycie dzieciece.

Pdzniej w 1950, w szdstym wydaniu,
zostaje wprowadzony punkt 381,
ktory zastapit tekst bedacy
powtdrzeniem punktu 940.

[57] Wiele punktow Drogi pochodzi z
jego korespondencji, chociaz
wykorzystywanej na rozne sposoby.
Niekiedy sa to wyjatki z listow, w
ktorych udziela porad lub rozwigzuje
problemy, postawione przed nim —
np. punkty 160, 161, 162, 163, 164 itd.
(trzeba je porownac z tekstami listow



do Miguela Sotomayora Muro z
Burgos, w: EF-380408-7 oraz
EF-380502-7, itd.).

W innych przypadkach, po
zacytowaniu zdania zaczerpnietego z
czyjegos listu, np.: «Stracilem
entuzjazm» pidra Alvara del Portillo,
dodaje do niego komentarz:
Powinienes pracowac powodowany
nie entuzjazmem, lecz Mitosciq,
swiadom obowiqzku, ktory polega na
zaparciu sie samego siebie (Droga, nr
994).

Zdarza sie tez, ze cytujac akapit albo
kilka linjjek listu, w rzeczywistosci
powtarza mysl, ktéra wypowiedzial
juz wczes$niej. Tak jest komentowana
obecnos¢ pustego drewnianego
Krzyza, bez Ukrzyzowanego, ktory
znajdowat sie w pierwszych
osrodkach Dziela przed wojna
domowa. W Drodze pod numerem
277 czytamy:



Pytasz mnie: ,,Dlaczego ten drewniany
Krzyz?” — Wiec przepisze dla Ciebie
stowa pewnego listu:

,Gdy odrywam oczy od mikroskopu...”

List, do ktorego odnosi sie ten punkt
Drogi jest jednym z tych, ktore
napisat do Ojca Juan Jiménez Vargas
4 maja 1938 r. na froncie pod
Teruelem, w Albarracin. Jest w nim
mowa, ze znalazt pomalowane na
czarno piyty z krzyzem. Dalej odnosi
sie do swoich wspomnien z
republikanskiego Madrytu. Akapit
ten, tylko lekko przeredagowany,
trafil do Drogi.

Innym wreszcie razem, za pomoca
calej anegdoty wyjetej z listu, buduje
pelen punkt medytacji. Tak stalo sie z
listem, ktory Ricardo Fernandez
Vallespin napisal do Ojca 18 grudnia
1938 r. Opisuje w nim, jak to 8
grudnia, w dzien Niepokalanego
Poczecia NMP, Patronki Piechoty,
oficerowie tej broni zaprosili go na



obiad. «Przy obiedzie - suto
zakrapianym winem - $piewano
piosenki najrozmaitszej melodii i
charakteru, zapamietalem miedzy
innymi jedna z nich:

Nie chce serc, w ktorych/ zbyt wielu
gosci./

Gdy serce daje/ to juz w calosci.

Jakze trudno oddac swoje serce w
calosci»(Porownaj: Droga, nr 145).

[58] Droga, nr 532.
[59] Droga, nr 626.
[60] Droga, nr 208.
[61] Droga, nr 933.

* (fac.) Woda toruje sobie droge
wsrod gor (Ps 104, 10) [ttum. dost. —
przyp. thum.].

[62] Droga, nr 12. Zostalo tu opisane
objawienie z 12 grudnia 1931 r. (por.



Apuntes, nr 476 z 13 XII 1931).
Natomiast w drugim akapicie tego
punktu z Drogi przywolana zostala
sytuacja, w jakiej znajdowali sie
uchodzcy podczas wojny w
Madrycie, bez mozliwos$ci
prowadzenia apostolstwa, a takze
zamkniecie w 1935 roku lokalu
Akademi DYA przy ulicy Ferraz.

[63] Apuntes, nr 1441.

[64] Droga, nr 438.

[65] Por. wstep do Rozwazan.
[66] Przedmowa do Drogi.
[67] Droga, nr 1.

[68] Droga, nr 983.

[69] Droga, nr 998. Por. Eliodoro Gil
Rivera, Sum. 7766.

Jesli chcemy poznac idee, $ledzic
wyobrazenia i wspomnienia
przebiegajace przez umyst



zalozyciela Opus Dei, nie bedziemy
mieli po temu lepszej okazji niz
przyjrzenie sie jednemu punktowi z
Drogi, poréwnanie tego, co sie mowi
w Instrukcji z 911935 r.; a takze w:
Apuntes, nr 7031704z 221V 1932 z
756. punktem Drogi. Wspoibrzmienie
tekstow pomiedzy Zapiskami a Drogq
znajduje wytlumaczenie w
cytowanej Instrukcji z 1935 r., gdzie
powiada sie, ze konieczne jest
nauczenie mlodych ludzi, by nie
lekcewazyli drobnych rzeczy:

Niech przyjrzq sie, w jaki sposob
WZznosi sie majestatyczne budynki:
monotonng pracq trwajqcq dzien po
dniu. Mate sprawy: jedna cegta i
nastepna, i kamien, ktory - pomimo
swoich nadzwyczajnych rozmiarow
nie daje sie porownac z rozmiarem
catosci, rozpoczynac i koniczy¢ dzien
pracy o tej samej godzinie, i wytrwac.
Zadna wielka sprawa nie powstaje z
dnia na dzien. A zwtaszcza swietosc:



ile byscie im mogli powiedziec o
Swietosci w rzeczach matych!

Niech bedzie btogostawiona
wytrwatosc, petna owocnosci
wtasciwej pracy biednego osiotka z
kieratu! Zawsze to samo, monotonnie,
w ukryciu i pogardzie, stawiajqc
pokornie krok za krokiem... i nie chce
nawet wiedziec, Ze to jego pot
pozwala kwiatom pachnqgc, pieknym
owocom dojrzewac, drzewom rzucac
ozywczy cien latem, ze jest Zrodtem
catej bujnosci ogrodu i jego catego
piekna (Instrukcja z 9 1 1935, nr 220 i
221).

Mozna podac wiele przykladow
takich komentarzy, ktore z r6znych
punktow widzenia rozpatruja jeden
konkretny obrazek.

[70] Droga, nr 999.

[71] Droga, nr 778. Ta rada, jak
niemal wszystkie w calej ksigzce, ma
charakter autobiograficzny, w tym



sensie, ze autor ukazuje nam swoje
wlasne praktyki zycia
wewnetrznego. W Katarzynce z
pazdziernika 1932 roku czytamy na
przykiad: Nie podejmuj decyzji, nie
zatrzymawszy sie, by rozwazy¢
sprawe w obliczu Boga (Apuntes, nr
853 z 27 X 1932). Srodkowa cze$é
rozdziaty, z jej tematycznymi
wariacjami wokdt woli Bozej wobec
nas, spietrzona jest w stopnie
prowadzace od akceptacji wbhrew
wlasnej woli, az po zatracenie sie w
Woli Boga, co jest sekretem
szczesliwosci na ziemi (Droga, nr
766).

* (fac.) Ten wejdzie do krdlestwa
niebieskiego, (...) kto spelnia wole
mojego Ojca, ktory jest w niebie (Mt.
7, 21).

[72] Droga, nr 754.

[73] Droga, nr 755.



[74] Por. List do Manuela Sainza de
los Terreros Villacampa z Burgos, w:
EF-380117-3.

[75] Droga, nr 756.

[76] Apuntes, nn. 7031704 z 22-
IV-1932.

[77] Droga, nr 811.

[78] List do Juana Jiméneza Vargasa z
Burgos, w: EF-380327-3. Linijki te z
niewielkimi zmianami znalazly sie w
Drodze, nr 826.

[79] Droga, nr 197; por. Pedro
Casciaro Ramirez, op. cit., s. 151.

[80] Droga, nr 905.

[81] Droga, nr 255. Zalozyciel Opus
Dei staratl sie prowadzic¢ kazdg dusze
wlasciwa jej droga, jak wyjasnial w
wywiadzie udzielonym Jacquesowi
Guillemé-Brilon, opublikowanym 16
maja 1966 roku w ,,Le Figaro”: W
1934 roku, sumujgc moje kaptariskie



doswiadczenia napisatem znaczng
czesc tej ksiqzki dla wszystkich dusz,
z ktorymi obcowatem — zarowno dla
tych z Opus Dei, jak i spoza Dzieta. -
Nie przypuszczatem, ze w trzydziesci
lat pdzZniej zdobedzie ona tak wielkq
popularnosc i bedzie wydawana w
milionach egzemplarzy, w tylu
jezykach. Nie jest to ksiqzka jedynie
dla cztonkow Opus Dei; jest dla
wszystkich, nawet dla niechrzescijan.
Wsrod osob, ktore z wtasnej
inicjatywy jq ttumaczyty, sq
prawostawni, protestanci i
niechrzescijanie. Droge mozna czytac
majgc minimum ducha
nadprzyrodzonego, zZycia
wewnetrznego i apostolskiego zapatu.
Nie jest to kodeks cztowieka czynu.
Pretenduje do tego, by byc ksiqzkq,
ktora prowadzi do obcowania z
Bogiem i stuzenia wszystkim. Do
bycia narzedziem - takie byto Pana
pytanie — jak Apostot Pawet pragnagt
by¢ narzedziem Chrystusa.
Narzedziem wolnym i



odpowiedzialnym: ci, ktorzy pragng
zobaczyc na jej stronach cel doczesny,
oszukujq samych siebie. Prosze nie
zapominac, ze zazwyczaj autorzy
duchowi wszystkich czasow widzq
dusze jako narzedzia w rekach Boga
(Rozmowy z pratatem Escrivq,
Katowice 1993, s. 101, nr 36).

[82] Droga, nr 301. Cala ksigzka
przepeiniona jest wymaganiami
zycia chrzescijanskiego, aspiracjami
do osiggniecia Swietosci,
zdecydowaniem, stawianiem czota
wyzwaniom wilasnego sumienia.
Ukazuje to np. punkt 902:

Dlaczego nie oddasz si¢ Bogu raz na
zawsze... ale tak naprawde... teraz!?

Takie pytanie don Josemaria
wielokrotnie sam sobie stawial.

[83] Droga, nr 817.

* (fac.) Mila won Chrystusa — przyp.
thum.



** (fac.) Radosc i pokoj — przyp. thum.

[84] List do Pedra Casciaro Ramireza,
w: EF-390200-1.

[85] Droga, nr 312.

[86] Pedro Casciaro, ktory stuchat,
jak zalozyciel Opus Dei ,gral na
kobzach”, wyjasniajgc mu i
Franciscowi Botelli notatki, ktore
przygotowywal, i ktéry by}t obecny w
trakcie pracochlonnego procesu
przepisywania na czysto na
maszynie poszczegolnych punktow
Drogi, pisze w czterdziesci lat
pozniej: «w ciggu wszystkich lat
mego kaplanstwa, niezliczone osoby
wyznawaly mi, ze po raz pierwszy
poczuli, ze Pan dotyka ich duszy i ze
ich serce sie otwiera na wiare
wlasnie wtedy, gdy wpadl im w rece
egzemplarz Drogi» (Pedro Casciaro
Ramirez, s. RHF, T-04197, s. 146).

W kilka lat po ukazaniu sie Drogi
pratat Montini — przyszly papiez



Pawel VI, woéwczas zastepca
Sekretarza Stanu — w ten sposob
wyrazal w liscie z 2 lutego 1945 roku
efekt, jaki wywarla na nim lektura:
«Nie chce kry¢ [...] satysfakcji, jaka
wywolala u mnie jej lektura. Jej
strony wypeinia przejmujace i
potezne wolanie skierowane do
hojnego serca mlodziezy.
Odkrywajac przed mlodzieza
wznioste idealy, ukazuja jej Sciezke
refleksji i powagi postepowania,
ktora pozwoli jej w pelnym tego
stowa znaczeniu zyc¢ zyciem
nadprzyrodzonym. Dzielo, ktorego
drugie wydanie mamy przed soba,
nie potrzebuje zadnego wsparcia, by
odniesc¢ sukces, ukazuje bowiem
pocieszajgca rzeczywistosc licznych
owocow, jakie przyniosta w
srodowisku studenckim» (List bpa
Giovanniego Battisty Montiniego do
José Orlandisa Roviry z 2 IT 1945, w:
RHF, D-15086).



[87] Droga, nr 976. Por. takze: Pedro
Casciaro Ramirez, op. cit., s. 167.

[88] Apuntes, nr 218 z 7 VIII 1931.

[89] Pierwsze wydanie Rozarica
Swietego zostalo dokonane w
Madrycie w 1934 roku jako ,,R0Zaniec
Swiety”, autorstwa José Marii, za
zezwoleniem koScielnym. Druk: Juan
Bravo 3, Madrid. Drugie wydanie:
,»,J0sé Maria Escriva: RoZaniec Swigty
— za zezwoleniem koscielnym, s.a.
Graficas Turia. — Valencia”, pojawilo
sie w pierwszych dniach
pazdziernika, gdyz podanie o
nadanie imprimatur nosi date 2
pazdziernika 1939 r. Na to wydanie
skladalo sie 16 stron formatu A5. Na
ostatniej stronie umieszczono
informacje o innych publikacjach
tego samego autora:

Droga, (prolog J. E. Biskupa Vitorii)

Devociones liturgicas (prolog J. E.
Biskupa Tortosy) — w druku.



Do tej ksigzki (Devociones Liturgicas)
odnosit sie prawdopodobnie don
Josemaria we wspomnianym juz
liscie do biskupa Avili, gdy w 1938 r.
pisal, ze przygotowuje dwie ksiqzki
(por. list do bpa Santosa Moro Briza z
Burgos, w: EF-380400-1). Podobnie
jak w przypadku Drogi, nie ma
pisemnej wzmianki na temat tej
ksigzki. Istnieje tylko wzmianka u
Francisca Botelli, ktory twierdzi, ze
Isidoro Zorzano zajmowat sie
«uporzadkowaniem materiatu, ktéry
powierzyl mu Ojciec, aby powstala z
tego ksigzka poswiecona
nabozenstwom liturgicznym. Zaczat
te prace juz gdy mieszkal na ulicy
Santa Isabel» (Francisco Botella
Radudn, RHF, T-00159/1, s. 102).

[90] RHF, D-03691.

[91] List okdlny z Burgos, w:
EF-390109-1.

* Rezerwy zlota Banku Hiszpanii
zostaly zagarniete przez Zwigzek



Sowiecki, gdzie rzad republikanski je
zdeponowal, jako zabezpieczenie
swych naleznosci za pomoc wojenng
ZSRS. Nie zodtaly one nigdy
zwrocone Hiszpanii. Por. Juan
Velarde Fuentes, Apectos economicos
de la guerra civil (1936-1939), w: La
guerra civil espafiola (sesenta arios
después), Madrid 1999, s. 390 — przyp.
thum.

[92] Wojna zniszczyla 30% tonazu
morskiej floty handlowej oraz
potowe lokomotyw, 8% domow
mieszkalnych i jedna trzecig
pogtowia bydia. W 1939 r. produkcja
przemystowa byla o 31% nizsza niz
w ostatnim roku przed wojna,
produkcja rolna spadta o 21%, sila
robocza zostala zredukowana o pot
miliona, a dochod na glowe spadi o
okolo 28%. Okres powojenny byt
takze bardzo trudny: w ciggu pieciu
lat po zakonczeniu konfliktu
niedozywienie i choroby
spowodowaly co najmniej 200.000



ZgonoOw powyzej poziomu
Smiertelnosci w okresie
przedwojennym. Por. Ramodn Salas
Larrazabal, Pérdidas de la guerra,
Barcelona 1977 oraz Los datos
exactos de la guerra civil, Madrid
1980; a takze Stanley G. Payne, El
régimen..., s. 260 i 267.

[93] Acta Apostolicae Sedis, vol. XXXI
(1939), pp. 151-154.

[94] Roczniki statystyczne z lat
powojennych podaja nastepujace
dane dotyczace liczby wiezniow: w
momencie kapitulacji w strefie
narodowej znajdowato sie 100.292
wieznioéw, w konicu 1939 r.: 270.719;
w 1940: 233.373; w 1941: 159.392; w
1942:124.423; w 1943: 74.095; w
1944: 54.072; w 1945: 43.812; aw
1946: 36.379.

Ramon Salas Larrazabal ocenia
liczbe egzekucji dokonanych z
powodu ,,zbrodni politycznych”
miedzy rokiem 1939 a 1945 na okolo



28.000. Od tego momentu staty sie
one zjawiskiem odosobnionym. (Por.
«Tiempo de silencio, carcel y muerte»,
w: Diario 16, Historia del franquismo,
Madrid 1985, s. 18-19). Pdzniejsze
badania staraly sie weryfikowac te
liczby, niekiedy powiekszajac je do
rzedu ponad 35.000 egzekucji. Nie
ma jednak pewnych danych na temat
tego tragicznego epizodu
hiszpanskiej wojny domowej. Mozna
porownac z podsumowaniem tego
zagadnienia dokonanym przez
Josepa Marie Solé i Sabaté w: «Las
represiones», w: Stanley G. Payne y
Javier Tusell (red.), op. cit., s.
598-604. Por. takze, Angel David
Martin Rubio, «Las pérdidas
humanas (la consecuencia de la
Guerra Civil espariola)», w: Miguel
Alonso Baquer (red.), op. cit., s.
321-365; Gonzalo Redondo, Politica,
Cultura y Sociedad en la Espafia de
Franco (1939-1975), Tomo I, La
configuracion del Estado espaniol,



nacional y catolico (1939-1947),
Pamplona 1999, s. 105-108.

[95] List do jego synow w Burgos z
Kordoby, w: EF-380419-2.

[96] Por. Droga Krzyzowa, stacja VIII,
3 [Por. wydanie polskie: RoZaniec
Swiety. Droga Krzyzowa, Katowice-
Zabki 2002, s. 203].

[97] Por. Javier Echevarria, Sum.
2945.

[98] Ruch Narodowy to jedyna partia
stworzona ustawowo przez Franco
dla zjednoczenia wszystkich tych,
ktorzy wspierali ruch powstanczy
wojskowych. Zjednoczenie
polityczne mialo miejsce w kwietniu
1937 roku i spowodowato
niezadowolenie, a nawet gwaltowne
incydenty, ktore zostaty
bezwzglednie zdlawione. Do 1943
roku nalezy mowic raczej o
,Falandze” — Falange Espariola
Tradicionalista y de las J[untas] de



Olfensiva] N[acional] S[indicalista] -
niz o Ruchu, poniewaz to
ugrupowanie polityczne
zdominowatlo niemal wylgcznie
aktywnos¢ polityczng w pierwszych
latach istnienia rezimu. Por. Stanley
G. Payne, Elrégimen..., s. 180-191.

Franco pragnal zawsze
zintegrowania wszystkich
Hiszpandéw w ramach Ruchu
Narodowego. Innym zagadnieniem
jest to, czy udalo sie mu to osiagnac,
gdyz znaczna czesSc spoteczenstwa
hiszpanskiego miala inne
wyobrazenie o ustroju politycznym
niz rezim ,jednosci narodowej”,
ktory wspieral Franco. Na temat
koncepcji Franco w tej dziedzinie,
por. np. mowy wygloszone przezen
191V 1937,3V 1939 oraz 4 V 1939, w
Walencji, 20 V 1939 do mieszkancow
Madrytu, 22 V 1939 w Leonie oraz 22
VI 1939 w La Coruiii w: Palabras del
Caudillo, Editora Nacional, Madrid



1943, s.16-17,104-107, 118-122,
127-128 oraz 153-157.

[99] Bibliografia na temat rezimu
Franco jest juz bardzo obszerna, ale
nadal jest on przedmiotem polemik,
a historycy bardziej obiektywni wolg
mowic o otwartej jeszcze debacie,
ktorej — co oczywiste — nie
zamierzamy tutaj rozstrzygac.
Ograniczymy sie do przytoczenia
tych opinii na temat tej sprawy, ktore
wydajq sie najbardziej mozliwe do
zaakceptowania. Aby zapoznac sie z
podsumowaniem rezultatow badan
nad interesujagcym nas okresem por.
Glicerio Sanchez Recio, «Lineas de
investigacion y debate
historiogrdfico», w: El primer
franquismo (1936-1959), Madrid 1999,
s. 17-40; Ricardo Chueca, El Fascismo
en los comienzos del régimen de
Franco. Un estudio sobre FET-JONS,
Madrid 1983 oraz Gonzalo Redondo,
Politica..., s. 27-115.



[100] Biskupi hiszpanscy nie uzyli
terminu ,Krucjata” w liscie
zbiorowym z 1 VII 1937 r. W tym
dokumencie mowi sie o walce z
przyczyn religijnych. Indywidualnie
wiekszo$¢ biskupéw mowito o
Krucjacie, a biskup Pampeluny,
Marcelino Olaechea, jako pierwszy
uzyl tego terminu - 23 VIII 1936 r.
(por. rozdzial «Las primeras
formulaciones de la Cruzada», w:
Gonzalo Redondo, Historia de la..., t.
I1, s. 69-83; por. takze list pasterski
«Las dos ciudades», Enrique Pla y
Deniela, biskupa Salamanki z 30 IX
1936, w: Antonio Montero, op. cit., s.
688-708).

* Uprawnienie to nazywano prawem
patronatu krolewskiego i prezentacji
biskupich - przyp. ttum.

** (niem.) Z braterskim
pozdrowieniem [Chodzi o encyklike
Piusa XI o polozeniu KoS$ciota w



Rzeszy niemieckiej, wydana 14
marca 1937 - przyp. ttum.].

[101] Kwestia ta, nietatwa do oceny,
obrosta juz obszerna literatura,
ktora, jak mozna przypuszczac,
bedzie sie nadal rozrastac. Tytulem
przykladu mozna zapoznac sie z
nastepujacymi pozycjami,
zawierajacymi bibliografie
specjalistyczng: Gonzalo Redondo,
Historia de la..., t. I, s. 69 1 n.;tenze,
Politica..., s. 229 i n.; Antonio
Marquina Barrio, La diplomacia
vaticana y la Espafia de Franco,
1936-1945, Madrid 1983; José Andrés-
Gallego, ZFascismo o Estado Catdlico?
Ideologia, religion y censura en la
Esparia de Franco. 1937-1941, Madrid
1999; tenze i Anton Pazos, La Iglesia
en la Espafia contemporanea, t. 2,
1936-1999, Madrid 1999, s. 34-88;
Stanley G. Payne, El régimen..., s.
209-220.



* (lac.) Materie mieszane. [Termin
okreslajacy zagadnienia prawne
nalezace zarowno do kompetencji
panstwa, jak i Kosciola — przyp.
thum.].

[102] Na temat negocjacji: por.
Antonio Marquina, op. cit.; Gonzalo
Redondo, Politica..., s. 407-413; na
temat porozumienia: por. Acta
Apostolicae Sedis, vol. XXXIII (1941),
s. 480-481.

[103] Na temat tych spraw por.:
Archiwum Sekretariatu Generalnego
Archidiecezji Madryckiej — Patronat
Swietej Izabeli oraz Patrimonio
Nacional. — Patronatos Reales — Santa
Isabel, pudlo 182/21.

Na podstawie ustawy z 7 marca 1940
r. utworzono Dziedzictwo Narodowe
(Patrimonio Nacional), ktoremu
podlegaly wszystkie dobra nalezace
do dawnego majatku Korony. Ustawa
te przewidywala powstanie Rady
Administracyjnej, ktorej cztonkowie



podobnie, jak caly personel
Patrimonio Nacional, byli
desygnowani przez Szefa Panstwa.
Ponadto, wszystkie nominacje
urzednikow i funkcjonariuszy,
dokonane w czasie istnienia
Republiki, musialy zostac
zweryfikowane na podstawie ustawy
z101I1939r.

[104] Gdy tylko powiadomiono don
Josemarie o nominacji,
poinformowal on o tym arcybiskupa
Saragossy, ktoremu podlegal przed
1934 rokiem. Por. list do bpa
Rigoberto Doménecha y Valls z
Madrytu, w: EF-420205-1 oraz RHF,
D-15514, 2.

Nominacje kanoniczng otrzymat z
rak biskupa Madrid-Alcala 11 lutego
(por. Benito Badrinas Amat,
Josemaria Escriva de Balaguer.
Sacerdote de la didcesis de Madrid, w:
«Anuario de Historia de la Iglesia»,
Pamplona, 8(1999), s. 605-634).



[105] Instrukcja 19 IIT 1934, nr 6.
[106] Javier Echevarria, Sum. 2946.

[107] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
647.

[108] Juan Bautista Torello Barenys,
PR, s. 2437.

[109] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
654.

[110] Por. ibidem, Sum. 656.

Jednym z przykladow takiego
rozsadnego zachowania sie,
trzymania sie z dala od wszelkiej
dzialalnosci politycznej bylo
sprawowanie przez niego funkcji
czlonka Rady Narodowej ds. Edukacji
[Consejo Nacional de Educacion],
chociaz chodzito w tym przypadku
jedynie o cialo o charakterze
oswiatowym i akademickim. Kiedy
zostala ona powotana do zycia w
1941 roku, ministrem byl José Ibafiez



Martin, ktorego zatozyciel Opus Dei
poznal i z ktérym sie spotykat trzy
lata wczesSniej w Burgos. Ministrowi
zalezalo, by mogt liczy¢ na don
Josemarie, ktory pod naciskiem
biskupa Madrytu przyjat propozycje,
majac na wzgledzie przede
wszystkim mozliwosci apostolskie,
jakie stwarzala ta funkcja. Jego
nominacja na jednego z pieciu
radnych z prawem glosu (consejeros
vocales), reprezentujacych oswiate
prywatng ostata opublikowana w
Biuletynie Oficjalnym z 3 IT 1941 r.
Jednak szybko zdal sobie sprawe, ze
jego mozliwosci apostolskie sa
bardzo ograniczone. Z tej, a takze z
innych przyczyn, starat sie¢ unikac
wszelkich osobistych kontaktow z
ministrem (por. Alvaro del Portillo,
Sum. 384). Minister bardzo tego
zalowal i kiedy zaczely pojawiac sie
na forum publicznym kalumnie
skierowane przeciwko cztonkom
Opus Dei a propos ich rzekomego
zamachu na Uniwersytet poprzez



masowe obsadzanie katedr
profesorskich, mogt zaswiadczyc¢ o
niesprawiedliwosci tych oskarzen.

[111] Por. Javier Tusell, Franco,
Esparia y la II Guerra Mundial. Entre
el Ejey la neutralidad, Madrid 1995.

[112] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
937. W tym czasie zalozyciel Opus
Dei z uporem zaczgt sie modli¢ w
intencji pokoju, pokladajac zaufanie
w Bogu, wypowiadajac stowa
psalmisty: ,Pan Swiatlem i
zbawieniem moim, kogdz mam sie
lekac¢?” (Ps 27(26), 1); por. takze RHF,
D-15428.

[113] Do czerwca 1941 roku trwata
wspolpraca miedzy Niemcami
nazistowskimi i Zwigzkiem
Sowieckim, ku niezadowoleniu tych
Hiszpanow, ktorzy pragneli widziec
w konflikcie europejskim
przedtuzenie ,hiszpanskiej krucjaty
przeciw komunizmowi”, jak
woOwczas €zgsto nazywano wojne



domowa. Kiedy Niemcy zwrdcili sie
przeciw Sowietom, powstat stan
niezaprzeczalnej powszechnej
euforii, podtrzymywanej przez
niektore sektory Falangi i ostabiany
przez inne grupy, znajdujace sie w
armii i w rzadzie. Dla zwolennikow
radykalizacji faszystowskiej rezimu
wybila godzina, by policzy¢ sie z
sletnimi”. Nastgpily silne napiecia
pomiedzy najbardziej aktywnymi
grupami w polityce wewnetrznej: byl
to moment wykorzystany przez
radykalnych falangistow dla
zaostrzenia kampanii, rozpoczetej
kilka tygodni wczesniej, w wyniku
ktorej starano sie podporzadkowac
armie rozkazom wydawanym przez
tychze falangistow z opanowanych
przez nich organow administracji.
Kwestia stworzenia, sposob
rekrutacji i sprawa dowodztwa
Hiszpanskiej Dywizji Ochotniczej,
ktora miataby walczy¢ u boku armii
niemieckiej przeciwko Sowietom
znajdzie sie w najblizszych



tygodniach w samym centrum tych
napie¢. Echa tych napiec¢ docieraly
do 0so0b mniej zorientowanych
politycznie jako zapowiedz czystki.
Por. Javier Tusell, Franco, Esparia...,
S. 268-273; Gonzalo Redondo,
Politica..., s. 389-406 oraz 414-417, a
takze Gerald R. Kleinfeld i Lewis A.
Tambs, La Division esparfiola de
Hitler. La Division Azul en Rusia,
Madrid 1983, s. 17-32.

[114] Rzeczywiscie na poczatku
wrzesnia 1937 roku don Josemaria
mieszkal w pokoju na ulicy Ayala, w
poblizu Sanatorio Riesgo, gdzie zona
Domingo Diaza-Ambrony wiasnie
urodzila coreczke. Kapian nie
odwiedzi} juz rodziny po tym, jak
udzielit chrztu matej, ktorej nadano
imie Guadalupe. Mimo to poznatl ja w
chwili, gdy ja ponownie zobaczyl po
uplywie czterech lat.

[115] Na pewno wsrod katolikow
hiszpanskich panowala elementarna



niewiedza o negatywnych aspektach
systemu i filozofii nazistowskiej.
Jedna z przyczyn, zwigzana z
sytuacja polityczna i wojennag, byty
trudnosci w rozpowszechnianiu
encykliki Piusa XI Mit brennender
Sorge, wydanej 14 marca 1937 roku.
Zostala ona jedynie opublikowana w
Biuletynach diecezjalnych
wydawanych w Calahorra oraz w
Vitorii, odpowiednio w lutym i maju
1938 roku, oraz w czasopiSmie Razon
y Fe w maju 1938 roku. Podobny los
spotkal zbiorowy list pasterski
episkopatu niemieckiego, wydany w
Fuldzie 19 sierpnia 1938 roku. Zostat
on jedynie opublikowany w
Biuletynach diecezjalnych w
Calahorrze i w Toledo. Por. Gonzalo
Redondo, Historia de la..., t. 11, s.
208-210.

[116] Por. Alvaro del Portillo,
Entrevista..., s. 35-37.



[117] Trzeba zwrdci¢ uwage, ze
komunisci hiszpanscy mieli jak
najgorsze stosunki z resztg
emigrantow, a zwlaszcza z
socjalistami.

[118] Por. Ps 27,11 3; por. takze RHF,
D-15428.

[119] List Isidora do Enrique
Espindsa Raduana z 26 IV 1939, w:
IZ1, D-1213, 428.

[120] RHF, D-03691. Uwage, z jaka
Sledzit sprawy materialne, pokazuje
list do przyjaciela z Bilbao, w ktorym
staratl sie uzyskac pozyczke zwrotng
na okreslony czas. Gnebiqg mnie tutaj
problemy materialne (list do Emiliano
Amanna Amanna z Madrytu, w:
EF-390518-2).

[121] List do jego synow w Madrycie
z Burjasot, w: EF-390606-3.

[122] List do jego synow w Madrycie
z Vergary, w: EF-390626-2. To samo



mowit swojej matce i
rodzenstwu:Prawdgq jest, ze mam
ochote skoriczyc z tym. Przede
wszystkim dlatego, Zze pamietam, ze
tutaj wszystko jest jeszcze do
zrobienia (List z Vergary, w:
EF-390626-1).

[123] List od Isidora do Zalozyciela, 1-
VII-1939, w: IZL, D-1213, 436.

[124] List do jego synow w Walencji z
Avili, w: EF-390720-1.

* (fac.) Wszyscy z Piotrem do Jezusa
przez Maryje — przyp. ttum.

[125] Apuntes, nr 1602.

[126] List do Eduarda Alastrué
Castillo z Alacuas, w: EF-390813-1.

[127] Apuntes, nr 1603-1604 z 12 VIII
1939.

* (lac.) Panie, Ty wiesz, ze Cie
kocham! [] 21, 15] - przyp. thum.



[128] Ibidem.

[129] Na ten temat por.: Francisco
Botella Raduan, RHF, T-00159/1, s. 95
oraz list Isidoro do Eduarda Alastrué
Castillo z 22 IX 1939, w: IZL, D-1213,
447.

[130] Na temat tego dnia skupienia
por.: José Orlandis Rovira, Afios de
juventud en el Opus Dei, Madrid 1993,
S. 35-48

[131] Na temat choroby i pobytu
zalozyciela Opus Dei w Walencji por.:
Antonio Rodilla Zanén, RHF, T-01234;
Alvaro del Portillo, Sum. 867. Por.
takze José Orlandis Rovira, op. cit., s.
50-52.

* (fac.) Trwali oni w nauce Apostotow
[Dz 2, 42] - przyp. thum.

** (lac.) Zjednoczyla nas mitosc
Chrystusa (z hymnu Ubi caritas) -
przyp. thum.



[132] Na temat kaplicy i jej
urzadzenia por.: Francisco Botella
Radudn, RHF, T-00159/1, s. 95-96;
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 30. Jesli chodzi o ornaty,
Isidoro opowiada w liscie, ze
zaprojektowatl je i wykroil Pedro
Casciaro — «ornaty, ktore wzbudzaja
podziw swoimi barwami i

forma» (por. list Isidora do José
Orlandisa Roviry z 28 XI 1939; w: IZL,
D-1213, 451), chociaz prawde
powiedziawszy, byly przez Isidora
nadto chwalone, by¢ moze ze
wzgledu na tkanine, z ktdrej zostaly
wykonane lub poprzez kontrast z
ubostwem kaplicy. Reszta Swiadkow
mowi po prostu o zdobnosci i
schludnosci szat liturgicznych.

Do erygowania kaplicy w akademiku,
ktore wigzalo sie po prostu z
przeniesieniem z osrodka przy ulicy
Ferraz na ulice Jenner, nie byla
potrzebna nowa zgoda ordynariusza.
Don Josemaria ograniczyt sie do



wystosowania prosby o pisemne
potwierdzenie poprzednio wydanego
zezwolenia (por. RHF, D-15107).

* (fac.) Droga Krzyzowa — przyp.
thum.

[133] List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr
45. Ten list, podobnie, jak inne jego
najobszerniejsze listy, pozostal w
archiwum, niewyslany do cztonkow
Dziela. Podwojna data wynika stad,
ze w 1966 tekst z 1947 zostatl
powtdrnie przejrzany i
dopracowany.

[134] Alvaro del Portillo, Sum. 512.

[135] Co oznaczalo naprawde
wyrzeczenie Carmen i do jakiego
stopnia poswiecila sie ona w stuzbie
Dzietu, pokazuje anegdota,
opowiedziana przez Franciska
Botelle. Kiedy pewnego dnia wraz z
Pedrem Casciaro, zeszli we dwojke
na parter, aby dotrzymac
towarzystwa Babci: «gdy pokazywala



nam zdjecia, powiedziala: ,Carmen
nie wyszla za maz dla nas — dla
Josemarii i dla was — aby by¢ z
nami: miala bardzo dobre

partie”» (por. Francisco Botella
Raduan, RHF, T-00159/1, s. 99).

[136] Por. Santiago Escriva de
Balaguer, RHF, T-07921, s. 21.

[137] Por. Miguel Alvarez Morales,
Vicente Mortes, Madrid 1995, s. 65-66.

[138] Por. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, s. 97.

[139] Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7070.

* (fac.) Witaj Krolowo — przyp. thum.
[140] Ibidem.

[141] José Luis Muzquiz de Miguel,
Sum. 5791.

[142] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 10.



[143] Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con el Fundador del Opus
Dei. Madrid, 1939-1944, Pamplona
2000, s. 38.

[144] Ibidem, s. 39.
[145] Por. ibidem.

[146] Por. ibidem, s. 47-50; Francisco
Botella Raduan, RHF, T-00159/1, s.
114.

[147] List do José Orlandisa Roviry z
Madrytu, w: EF-400127-1.

[148] List od Isidora do Francisca
Javiera de Ayala Delgado z 22 VII
1940, w: IZL, D-1213, 463.

[149] Por. List od Isidora do José
Ramona Madurgi Lacalle z 18 IX
1940, w: IZL, D-1213, 467.

[150] Por. RHF, D-15013, D-15014,
D-15015 i D-05212.



[151] Santos Moro Briz, w:
Testimonios..., s. 251 [Na temat
dzialalnosci rekolekcyjnej sw.
Josemarii por.: ks. J. O’'Dogherty,
Rekolekcje z bt. Josemaria Escrivd,
Krakow 2001, s. 9-11].

[152] Por. Apuntes, nr 55 z 16 VI 1930.
Mowigc tutaj w Zapiskach
wewnetrznych o rozsadnikach
dzentelmenow w sutannach, don
Josemaria myslat o tym, by przyszie
seminaria byly nie tylko szkotami
Swietosci, ale takze doskonaltych cnot
ludzkich.

[153] Pedro Cantero Cuadrado, w:
Testimonios..., s. 89.

[154] List z Avili do Alvara del
Portillo oraz do synow w Madrycie,
w: EF-400701-1.

[155] Ibidem.



[156] Por. list od bpa Carmelo
Ballestera Nieto do zalozyciela Opus
Dei z 3V 1940; w: RHF, D-15289/1.

[157] Por. list Rufina Aldabalde-Trecu
Urbiety z 7 VI 1940; w: RHF, D-15715.

[158] List do jego synow w Madrycie
z Leonu, w: EF-400800-1; por. takze
Apuntes, nr 1617, z 4 VIII 1940.

[159] List Guillerma Maranona
Medrano z Vitorii, 30 V 1940, w: RHF,
D-15716.

[160] Apuntes, nr 1617.
[161] Ibidem, nr 1618, 4 VIII 1940.

[162] List do jego synow w Madrycie
z Leonu, w: EF-400804-1.

[163] List do jego synow w Madrycie
z Leonu, w: EF-400807-1.

[164] List do Alvara del Portillo z
Walencji, w: EF-410820-1.



[165] Apuntes, nr 1612.

[166] Pedro Cantero Cuadrado, w:
Testimonios..., S. 75.

[167] Joaquin Mestre Palacio, RHF,
T-00181, s. 15.

[168] Por. Alvaro del Portillo, PR, s.
406.

[169] Ibidem.

[170] Joaquin Mestre Palacio, RHF,
T-00181, s. 15; por. takze Vicente
Moreno Boria, list do Ojca Swietego z
12 11 1976.

[171] List bpa Carmelo Ballestera
Nieto do zalozyciela Opus Dei z 11
VIIT 1940; w: RHF, D-15289.

[172] List don Carmela Ballestera jest
datowany na 11 sierpnia 1940 r.
Zalozyciel Opus Dei byl tam 8
sierpnia, spowiadajac ponad setke
kaptanow, dla ktorych poprowadzit
weczesniej rekolekcje; por. list do jego



synow w Madrycie z Leonu, w:
EF-400808-1.

[173] List bpa Marcelino Olaechei
Loizagi do Alvara del Portillo z 22 XI
1941, w: RHF, D-15224.

[174] Por. Alvaro del Portillo, PR, s.
667. Don Eliodoro Gil podkres$la, jako
osoba, ktora go dobrze znala, ze
«nigdy nie chcial przyjac¢ zadnego
wynagrodzenia materialnego za te
swoja prace dla kleru

diecezjalnego» (por. Eliodoro Gil
Rivera, RHF, T-07987, s. 5).

[175] Relacja z podrozy apostolskich
zatozyciela Opus Dei po Pélwyspie
Iberyjskim od 1939 do 1946 roku, w
Aneksie XXII.

[176] José Lopez Ortiz, w:
Testimonios..., s. 227; por. takze:
Alfredo Lopez Martinez, Sum. 5739.
Ws$rdd zgromadzen, dla ktorych
prowadzit rekolekcje znajdowali sie:
hieronimici z Parral (prowincja



Segovia), augustianie z Eskorialu,
pijarzy z Colegio Calasancio w
Madrycie etc.

[177] List do José Orlandisa Roviry z
Madrytu, w: EF-400127-1.

[178] List do Alvara del Portillo oraz
do swoich synéw w Madrycie z Avili,
w: EF-400701-2.

[179] Apuntes, nr 1598 z 17 VII 1939.

[180] List do Alvara del Portillo oraz
synéw w Madrycie, z Avili, w:
EF-400701-2.

[181] Apuntes, nr 1618 z 4 VIII 1940.

[182] List do don Amadeo Colom
Freixa z Madrytu, w: EF-411001-1.

[183] Apuntes, nr 1854 z 9 XI 1941.

[184] List do José Manuela Casas
Torres z Madrytu, w: EF-390716-4.



[185] List do jego synow w Walencji z
Madrytu, w: EF-400127-2.

[186] Por. Francisco Ponz Piedrafita,
Mi encuentro con..., s. 57-60.

[187] Por. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, s. 101.

[188] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
861.

[189] Ibidem, Sum. 859.

[190] Pedro Casciaro Ramirez: ,,Viaje
a Valencia”, 31 stycznia — 2 lutego
1940 (RHF, D-15204). Dzieki wielu
nieprzyjemnym doswiadczeniom z
Citroénem w koncu dowiedzial sie
czego$ o motorach, przynajmniej
poznal nazwy czesci psujacych sie w
czasie podrozy. Nie uwierzycie — pisal
w miesiac pdzniej do walencjan -
samochad sie naprawil. JeZdzi dobrze
i poza tym, dzieki jego poprzednim
diabelstwom dowiedziatem sie, Ze ma
koputke rozdzielacza, przewod



paliwowy i tozysko kulkowe (List do
jego synow w Walencji z Vitorii, w:
EF-400227-1).

[191] List z 29 IX 1957, nr 65.

[192] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 27; por. takze: Alvaro del
Portillo, Sum. 626. Na dyrektora
Zakatka (w Valladolid) mianowat
Javiera de Silio Gomez-Carcedo,
niemal chlopca; zas dyrektorem El
Palau (w Barcelonie) zostal Rafael
Termes Carrerd. Obaj nie mieli
weczesniej doswiadczenia w
rzadzeniu i bardzo krotko byli w
Dziele.

[193] List od Isidora do Ignacio de la
Concha Martineza, 17 IV 1940 (IZL,
D-1213, 455).

[194] Apuntes, nr 1610.

[195] Zalozyciel Opus Dei odwiedzal
Walencje przy roznych okazjach w
roku 1940, aby ozywic¢ tam



apostolstwo i zalozy¢ akademik. 31
lipca opuscili Klitke, aby
przeprowadzic sie do domu pod
numerem 16 na ulicy Samaniego,
ktory zostal przez Ojca
poblogostawiony 20 wrzesnia. Por.
Alvaro del Portillo, Sum. 626;
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, s. 97; Amadeo de
Fuenmayor Champin, RHF, T-02769,
s. 3.

[196] List do jego synow w
Barcelonie, z Avili, w: EF-400701-1.
Don Miguel de los Santos Diaz
Gomara znat don Josemarie od kiedy
by} Przewodniczgacym Krolewskiego
Seminarium Kaplanskiego Swietego
Karola i biskupem pomocniczym
kardynata Soldevili. To on wiasnie
wyswiecit go na kaplana.

[197] Por. Droga, nr 978.

[198] List do Alvara del Portillo oraz
do synow w Madrycie z Avili, w:
EF-400704-1.



[199] List Isidora do José Ramona
Madurgi Lacalle, 18 IX 1940, w: IZL,
D-1213,467. Na temat apostolstwa na
polu edukacji zalozyciel napisatl list
do swoich synow, ktory rozpoczynat
sie od rozwazan na temat praw i
misji KoSciola w sferze nauczania
oraz obowigzkéw chrzescijan w tym
zakresie:

Dlatego chce Wam, najukocharisi
corki i synowie, dzisiaj powiedziec o
pilnej potrzebie, by mezczyzni i
kobiety — w duchu naszego Dzieta -
stali sie obecni na swieckim polu
edukacji, ktora jest bardzo
szlachetnym zajeciem o najwiekszym
znaczeniu dla dobra Kosciota, ktorego
zasadniczym wrogiem byta zawsze
ignorancja; a takze dla dobra
spoteczeristwa swieckiego, poniewaz
sprawiedliwo$¢ wywyzsza narod, a
czyn haniebny pomniejsza narody
(Prz 14, 34); poniewaz
blogostawienstwo prawych wznosi



miasto, usta wystepnych je burza
(Prz 11, 11).

Pilnie trzeba, powiadam, ksztatcic¢
nauczycieli i profesorow o dogtebnym
przygotowaniu: w dziedzinie nauki
ludzkiej, umiejetnosci
pedagogicznych, doktrynie katolickiej
i cnot osobistych. Oni witasnie, dzieki
swoim wtasnym zastugom, dzieki
swemu zawodowemu wysitkowi
znajdq sie w najbardziej prestizowych
miejscach nauczania (List z 2 X 1939,
nry 31i4).

[200] List z 911932, nr 87.

[201] Por. Pedro Casciaro Ramirez,
op. cit., s. 172.

[202] C.S.I.C. zostala utworzona
ustawa z 24 listopada 1939 . Jej
pierwszym Sekretarzem Generalnym
zostal Albareda. Na temat rozmow,
jakie toczyly sie w 1938 pomiedzy
zalozycielem Opus Dei i Albareds,
dotyczacych wsparcia badan



naukowych por.: Enrique Gutiérrez
Rios, op. cit., s. 147-174; Pedro
Casciaro Ramirez, op. cit., s. 172 oraz
Alvaro del Portillo, Sum. 590. Por.
takze Apuntes, nr 57 z 16 VI 1930.

* (fac.) Poza diecezja - przyp. thum.

[203] Por. teczka osobowa,
Archiwum Wydzialu Prawa
Uniwersytetu Complutense, Madryt.

Jednym z cztonkow komisji
recenzujacej prace doktorska byl José
Lopez Ortiz, profesor historii prawa
na Uniwersytecie w Madrycie, ktory
wspomina, ze «byla przygotowana
doglebnie, do tego stopnia, ze data
obrony pracy zostata wyznaczona na
koniec grudnia, co stalo sie za mojej
bytnosci w skladzie komisji
egzaminacyjnej. Temat brzmial
Przeorysza Las Huelgas: byla to
praca prawnicza, napisana pod
wzgledem merytorycznym i
stylowym w sposdb niezwykty, ktory
zwrocit uwage wszystkich cztonkow



komisji, ktorzy zdecydowali, ze
zostanie ona oceniona celujaco» (José
Lopez Ortiz, w: Testimonios..., s. 210).
Na poczatku kwietnia 1944 roku don
Josemaria znalaz! sie w Burgos,
szukajac kilku informacji do
rozszerzenia swego studium i
poglebienia jego aspektu
teologicznego: Przychodzi mi na mysl
to swiete mitosierdzie okazane w
Contador Alto, z jakim W[asza]
Wlielebnosc] - pisal do przeoryszy —
znostta przykrosci ze strony tego
nieszczesnego badacza. Bardzo sie
utrudzity te dwie sympatyczne
mniszki, ktore fatygowalismy tym, ze
kazalismy im to wchodzic to schodzic,
abym mogt przejrzec cate archiwum.
Niech Bog to wynagrodzi! (List do M.
Esperanza de Mallagaray SOCist z
Madrytu, w: EF-440405-1).

W kilka dni pdzniej, gdy praca juz
byla w druku, prosit przeorysze o
kilka dodatkowych danych (por. list z
Madrytu, w: EF-440419-1).



[204] W liscie do Enrique Giméneza-
Arnau Gran pisat: Kochany Enrique,
otrzymatem nominacje na profesora
w Szkole Dziennikarstwa. Dziekuje Ci
za to, a poniewaz moj biskup Madrytu
jest szczegolnie zainteresowany, bym
podjqt sie tych zajec, zrobie to z
wielkq radosciq, i mam nadzieje, ze
wykonam te prace dla Boga i
Hiszpanii (list z Madrytu, w:
EF-401025-1). W kilka miesiecy
pdzniej zawiadamial biskupa
Madrytu: Rozpoczgtem prace w
Szkole Dziennikarstwa, z catq
radosciq postuszenstwa. Juz
przestatem Waszej Ekscelencji za
posrednictwem don Casimira
program zajec i przekaze swoje
wrazenia ustnie (list do bpa Leopoldo
Eijo y Garay z Walencji, w:
EF-410122-1).

Sekretarzem , Kursow
specjalistycznych dla dziennikarzy?,
zorganizowanych na mocy uchwaty z
24 sierpnia 1940 r. (B.O. z 13 IX 1940)



byt Pedro Gomez Aparicio, ktory na
lamach madryckiej gazety Hoja del
Lunes, 14 lipca 1975 roku,
podsumowywal swe wspomnienia
na temat nauczania don Josemarii.
Panstwowa Szkola Dziennikarstwa
zostala utworzona w nastepnym
roku, 17 XI 1941 r. Jej dyrektorem
zostal Juan Aparicio Lopez.
Funkcjonowata ona do roku 1975,
gdy zostala zastgpiona przez Wydzial
Nauk o Informacji.

[205] List do jego synow w Walencji z
Madrytu, w: EF-400127-2.

[206] List bpa Marcelino Olaechei
Loizagi, 14 1 1940; w: RHF, D-15719.

[207] List bpa Javiera Lauzuriki
Torralby z 31 I 1940; w: RHF,
D-15720.

[208] Por. Apuntes, nr 178 z 28 111
1931.



[209] Zobacz np. to, co zanotowat 25
listopada 1939 roku na temat
zrozumienia Opus Dei przez jednego
z zaprzyjaznionych biskupow:
Hierarchia kocha Dzietlo, chociaz zna
je potowicznie, bo nie chwyta, o co w
nim chodzi (Apuntes, nr 1606).

[210] Ibidem, nr 1605.
* (fac.) Chwala Bogu! - przyp. tlum.

[211] Ibidem, nr 1607 z 25 XI 1939.
Notatka ta, z listopada 1939 r.,
zaczyna sie od nastepujacych stow:
Moj spowiednik i Wikariusz
Generalny Madrytu, z polecenia,
mowiq mi, Zzebym przygotowat
wszystko, co jest konieczne dla
uzyskania przez Dzieto Boze oficjalnej
aprobaty.

[212] Ibidem, nr 1609 z 5 II 1940.

[213] Por. ibidem, nr 1615 z 21 VI
1940.



[214] Por. José Maria Bueno Monreal,
w: Testimonios..., S. 39.

[215] Apuntes, nr 1613 z 21 VI 1940.
Por. Amadeo de Fuenmayor, Valentin
Gomez Iglesias, José Luis Illanes, El
itinerario juridico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, s. 78-90.

[216] Apuntes, nr 42, z VI 1930.
[217] Ibidem.
[218] Ibidem, nr 65 z 16 VI 1930.

[219] Ibidem, nr 1307 z 251 1936.
Kiedy w roku 1935 nadszed! czas
rozpoczecia pracy Swietego Gabriela,
to znaczy apostolstwa z osobami
wszystkich stanow i pozycji
spolecznych - kawalerami, zonatymi,
wdowcami etc. — zalozyciel Opus Dei
zanotowat w swoich Zapiskach: Bogu
dzieki, rosniemy. Ubrania sq na nas za
mate, dajac do zrozumienia, ze jest
juz odpowiedni moment, by



opracowac narzedzia prawne, ktore
obejma tego rodzaju apostolstwo
(por. ibidem, nr 1290 z 14 X 1935).

[220] Ibidem, nr 1309z 2511936. W
liscie do swoich synéw zatozyciel
Opus Dei wracatl do tego pomystu:
Kiedy Niebo uzna, ze nadszedt
odpowiedni czas, bedziemy musieli
otworzy¢ w organizacji apostolstwa
w Kosciele koryto, ktorym poptynie
wezbrana rzeka, jakq jest Dzieto,
ktore w obecnej sytuacji nie ma dla
siebie odpowiedniego miejsca: bedzie
to zadanie uciqzliwe, mozolne i
ciezkie. Bedzie trzeba przezwyciezyc¢
wiele przeszkod, ale Pan nam pomoze,
poniewaz wszystko w jego Dziele jest
Jego Wolg (List z 11 11T 1940, nr 46).

To zjawisko braku odpowiedniej
formuly dla Opus Dei, zgodnej z jego
naturg i rodzajem dzialalnos$ci
apostolskich ma ten sam charakter,
co wysilek, ktory zalozyciel Dziela
wkladal, by nowos$¢ koncepcji uja¢ w



ramy tradycyjnej terminologii. Po
pierwsze brak bylo odpowiednich
terminow na okreslenie nowych
faktow, po drugie historyczne ich
znaczenie nie odpowiadato nowym
sytuacjom. (Na ten temat poczynione
zostaly uwagi przy opisie Zapisek
wewnetrznych czyli Katarzynek). By
wyrazic to co chce, uzywam stow,
ktore bedq musiaty byc zastgpione
przez nowq terminologie. Jeslija jq
wymysle, nie bedzie to zrozumiate. W
swoim czasie bedziemy musieli zaczq¢
uzywac tej nowej terminologii — pisat
(List z 29 XII 1947/14 1 1966, nr 14).

[221] Krazace informacje byly nieraz
zupelnymi niedorzecznosciami, jak
ta, ze kiedy klekamy, zaktadamy rece
z tytu, jakby w jakiejs dziwacznej
ceremonii. Prawda byta taka, zZe -
opowiada zatozyciel Opus Dei —
poniewaz nie mielismy klecznikow,
klekalismy na podtodze i niektorzy
instynktownie zaktadali rece za plecy
(List z 29 XII 1947/14 11 1966, nr 61).



Na ten temat por. takze list biskupa
Madrytu, don Leopoldo Eijo y Garaya
z 21 VI 1941, do Opata Koadjutora
Montserrat, don Aurelio Marii
Escarré Jané OSB, RHF, D-03545/3
oraz Alvaro del Portillo, Sum. 414;
José Luis Muzquiz de Miguel, Sum.
5800; Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6327.

[222] Por. Apuntes, nr 751 z 15 VI
1932, nr 1240 z 10 111 1935, nr 1267 z
7V 1935,nr 1290 z 14 X 1935, nr 1292
Z 28 X 1935, etc.

[223] Dekret w: RHF, D-15074.

[224] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
414; Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6327.

[225] List z Madrytu, w: EF-400423-1.
[226] Apuntes, nr 1611.

[227] Por. list do Alvara del Portillo
oraz do synéw w Madrycie, z Avili,



w: EF-400701-2, ze wzmianka do
owego Judaszka; oraz Apuntes, nr
1614 z 21 VI 1940.

[228] List z Le6nu, w: EF-400806-2.

* (fac.) Pokoj. Ja skieruje do niej
pokoj jak rzeke (Iz 66, 12) — przyp.
thum.

[229] Apuntes, nr 1619 z 24 VIII 1940.

[230] List do bpa Miguela de los
Santos Diaza Gomary z Madrytu, w:
EF-400915-1. Bp Miguel de los Santos
zostal mianowany biskupem
Cartageny (prow. Murcia) w 1935 r.;
nastepnie byt administratorem
apostolskim Barcelony do 1942 r.
Stad w chwili pisania listu wziela sie
watpliwos¢, czy wystac¢ go do Murcii,
czy do Barcelony.

[231] List do bpa Marcelino Olaechei
Loizagi z Madrytu, w: EF-400910-1.



[232] Por. Apuntes, nr 1622, z IX 1940.
Na temat chronologii: por. RHF,
D-15200 i D-15204.

[233] Na temat ksiedza Carrillo i
Sodalicji Marianskiej w Madrycie
por. Carlos Lopez Pego, La
Congregacion de ,,Los Luises” de
Madrid. Apuntes para la Historia de
una Congregacion Mariana
Universitaria de Madrid, Madrid
1999.

[234] Por. Apuntes, nr 1626 z 15 XI
1940.

[235] Ibidem, nr 1623 z 14 IX 1940.

[236] Por. ibidem, nr 1624 z 15 IX
1940. Casimiro Morcillo byt
Wikariuszem Generalnym.

[237] Por. Alvaro del Portillo, Sum.
329.

[238] RHF, D-15713. Dyskretna
dziatlalno$c¢ apostolska ze strony



cztonkow Opus Dei byla wymuszona
przez okolicznosci polityczne w
Hiszpanii panujace pomiedzy 1931 i
1939 rokiem oraz przez niedawne
powstanie Dziela. Aby uniknag¢
rozruchow i przesladowan,
zalozyciel Dziela pilnowal - a jego
kierownik duchowy wspierat te
postawe — by dziala¢ ze swietq
dyskrecjq (por. Apuntes, nr 486 z 16
XI11931; nr 734z 24 V 1932, nr 799 z
5 VIII 1932 oraz nr 1216 z 10 I 1935).

[239] RHF, D-15713.
[240] Ibidem.
[241] Alvaro del Portillo, Sum. 330.

[242] Por. ibidem. Zalozyciel Opus
Dei zinterpretowal to jako ostatni
dowdd zyczliwosci ze strony swego
spowiednika, jak napisal w jednym z
pism: Alvaro towarzyszyl mi i byt
przy dwu ostatnich rozmowach, ktore
odbytem z tym czcigodnym ojcem
jezuitq. Podczas ostatniej sktonitem



go, by mi zwraocit Codex, jak
nazywalismy wowczas nasze statuty.
Zwraocit mi go — zostawitem mu go ze
wzgledu na to, co ma zwiqzek z mojq
duszq. A on — ks. Sanchez — jakby w
ostatnim odruchu zyczliwosci, wtozyt
pomiedzy karty papierek z
nazwiskami tych osob, ktore wraz z
ojcem C. de A. rozpuszczali
pomowienia, plotki i domysty, ktore
staty sie fatszywym fundamentem, nie
okazjq, dla tej kampanii, ktora trwa
jeszcze (List z 29 XII 1947/14 11 1966,
nr 20).

[243] RHF, D-15713.

* (fac.) Wody wielkie nie zdolaja

ugasi¢ mitosci [Pnp 8, 7] — przyp.
thum.

[244] RHF, D-15713.

[245] Apuntes, nr 1622, z IX 1940.

[246] Ibidem, nr 1625 z 4 XI 1940.



[247] Angel Carrillo de Albornoz
urodzit sie w 1905 roku, wstapit do
Towarzystwa Jezusowego 15 VII 1925
r.izlozyl profesje 15 VIII 1941 r. W
roku 1940 zostal mianowany
dyrektorem Hiszpanskiej
Konfederacji Sodalicji Marianskich; 5
IV 1948 r. zostal dyrektorem
Sekretariatu Centralnego Sodalicji
Marianskich, przenoszac sie do
Rzymu do Kurii Generalskiej na
Borgo Santo Spirito. Opuscit
Towarzystwo w roku 1951 (por. R.
Mendizabal, Elenchus Scriptorum qui,
in restitutam Societatem Iesu
cooptati, eam deseruerunt, w:
Catalogus defunctorum in Renata
Societate Iesu ab a. 1814 ad a. 1970,
Roma 1972, s. 605).

[248] Apuntes, nr 1626. José Maria
Garcia Lahiguera urodzit sie w 1903
roku w Fitero (prow. Navarra), zostal
wysSwiecony na kaplana w 1926 r. w
Madrycie i zmart w 1989 roku. Po
wojnie domowej byl profesorem,



przelozonym i kierownikiem
duchowym seminarium w Madrycie,
w latach, gdy (az do 1944 r.)
spowiadat sie u niego zalozyciel Opus
Dei. Potem byl biskupem
pomocniczym Madrytu,
konsekrowanym w 1950 r.; biskupem
Huelvy od 1964 do 1969 r., gdy zostal
nominowany na arcybiskupa
Walencji. Byl wspolzalozycielem
pewnego zenskiego zgromadzenia
kontemplacyjnego, ktore uzyskato
aprobate papieska w 1967 r. (oblatki
Chrystusa Kaptana). Pierwszy szkic
biograficzny: Salvador Munoz
Iglesias: José Maria Garcia Lahiguera
— un carisma — una vida, Madrid 1991.
Por. takze: Vicente Carcel Orti, Pasion
por el sacerdocio. Biografia del Siervo
de Dios José Maria Garcla Lahiguera,
Madrid 1997. [Jest Stuga Bozym, jego
proces beatyfikacyjny zostal otwarty
— przyp. thum.]

[249] Apuntes, nr 1873 z 22 XI 1948.



*(fac.) Nie lekaj sie! — przyp thum.

[250] List do Florencia Sancheza Belli
z Rzymu, w: EF-631206-2.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-
rzeczywistosci/ (01-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-rzeczywistosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-rzeczywistosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-rzeczywistosci/

	Rozdział 12: Od marzeń do rzeczywistości
	Madryt – 23 IV 940


