
opusdei.org

Rozdział 12: Od
marzeń do
rzeczywistości

1. Powrót do Madrytu. 2.
„Droga”. 3. Okoliczności
polityczne. 4. Akademik przy
Jener. 5. Służyć Kościołowi. 6.
Ekspansja w całym kraju. 7. Jak
„upchnąć” Opus Dei. 8. Zmiana
spowiednika.

28-08-2018

Od marzeń do rzeczywistości

1. Powrót do Madrytu



Wraz z upływem czasu wzrastała
radosna niecierpliwość założyciela
Opus Dei, z jaką oczekiwał powrotu
do Madrytu. Był świadomy tego, że
warunki w stolicy nie sprzyjały
ponownemu podjęciu pracy, a mimo
to od lutego 1939 roku w jego
korespondencji odbija się poczucie
wewnętrznej radości. Ale zajęcie
Madrytu stało się ostatecznym
sygnałem, że wojna się skończyła i że
rozpoczyna się nowa epoka dla
Dzieła.

To się kończy – pisał don Josemaría
do Juana Jiméneza Vargasa. Ta myśl
systematycznie powraca w wielu
listach. To się kończy, a to co będzie,
pozostanie już na zawsze – powtarza
z apostolskim zapałem Ricardowi
Fernándezowi Vallespínowi. Dla
naszej rodziny rozpocznie się epoka
intensywnej gorliwości – dodaje w
liście do Juana[1]. To się kończy –
powtarza po raz kolejny Ricardowi – 



i trzeba będzie pracować ze
wszystkich sił duszy[2].

Nadeszły dni radosnego oczekiwania,
w trakcie których don Josemaría
rozbudził swój zapał apostolski,
przeczuwając szybką ekspansję
Dzieła. Marzył, by znaleźć się już w
stolicy: Madryt! Niewiadoma, na
którą spoglądam z optymizmem,
ponieważ wszystkim rządzi mój
Ojciec-Bóg. – pisał do Pedra
Casciaro[3]. Z wyprzedzeniem
wybiegał myślą do jednego z
poważnych problemów, które miały
przed nimi stanąć i które musiał
rozwiązać. Chodziło o współpracę,
jakiej oczekiwał ze strony donii
Dolores. Pisząc do Paco Botelli,
przedstawił to następująco: Myślę o
wszystkich, zwłaszcza o tych w
czerwonej strefie. Kiedy będziesz pisał
do pozostałych – do wszystkich,
powiedz im, żeby prosili Pana, by nam
zachował babcię: widzę bardzo jasno,
że jej potrzebujemy [4].



W tym czasie nadeszła wiadomość o
śmierci papieża Piusa XI. Kiedy w
trzy tygodnie później ksiądz, w liście
z 3 marca 1939 roku, zawiadamiał
Juana Jiméneza Vargasa o wyborze
papieża Piusa XII, dało się wyczuć
światło uniwersalizmu ukryte w
Opus Dei: Papam habemus!*
Następnym razem będziemy tam
blisko, Ty, ja i inni. Ja to wiem[5]. (Od
1931 roku wciąż marzył o tej chwili,
coraz bliższej: Marzę – pisał w jednej
z Katarzynek – o założeniu w Rzymie,
kiedy już Dz[ieło] B[oże] będzie
dobrze rozwinięte, domu, który stanie
się mózgiem całej organizacji[6]).

W tych dniach obiecał poprowadzić
rekolekcje dla seminarzystów z
diecezji Vitoria, bo cieszyła go myśl o
pracy nad tymi duszami niemal
kapłańskimi. Musiał więc wyjaśnić
biskupowi przyczyny, które skłoniły
go do przełożenia tego kursu
rekolekcyjnego:



1. Konieczność pozostania w Burgos
w dzień Świętego Józefa, z przyczyn,
które Ksiądz Biskup zna. Będzie wielu,
którzy przyjadą na nadzwyczajną
przepustkę na 24 godziny, nie mając
po prostu czasu na to, aby dojechać
do Vergary.

2. Możliwość, że zostanie zdobyty
Madryt, w czasie gdy ja będę
prowadził rekolekcje.

3. W przypadku, gdyby Madryt został
zdobyty, a ja nie pojechałbym tam
natychmiast, zaniedbałbym swój
bezpośredni obowiązek odzyskania
Świętej Izabeli, jako rektor tego
patronatu (co na pewno niektóre
osoby by mi wytknęły), oraz nie
spełniłbym dwóch obowiązków,
pierwszego, bardzo
nadprzyrodzonego, a drugiego
wynikającego z pokrewieństwa, to
znaczy obowiązku wobec ludzi z
Dzieła i wobec mojej matki. Wszyscy
oni oczekują mnie niezwłocznie[7].



W tym stanie ducha, pełen
entuzjazmu, stąpając już po ziemi
obiecanej, napisał do swoich synów
list okólny, rozpoczynający się od
słów:

W imię Ojca, i Syna, i Ducha Świętego
oraz Najświętszej Maryi Panny.

Niech Jezus błogosławi moim synom i
mi ich zachowa.

Czuję przynaglenie od Boga, by do
Was napisać w przeddzień tego
zwycięskiego zdobycia Madrytu.

Bliski jest już dzień powrotu do
naszego domu i trzeba, żebyśmy
pomyśleli o odtworzeniu naszych
działań apostolskich[8].

Był to dosłownie list okólny, trzeba
było bowiem przekazywać go sobie z
rąk do rąk, z miasta do miasta, aż do
chwili, gdy wszyscy adresaci go
przeczytają, ponieważ nie miał on
kopii. List ten, niczym wygrywana na



trąbce pobudka, miał rozbudzić w
jego synach zapał apostolski. Po
zakończeniu wojny miała nabrać
rozmachu kampania, którą Ojciec
tylekroć już zapowiadał:
umieszczenie Chrystusa na szczycie
wszystkich działalności ludzkich.
Chodziło o powszechną mobilizację
pod hasłem: Regnare Christum
volumus*.

Pragnę, abyście się przygotowywali –
mówił im – do starej walki, która jest
zarazem służbą wojskową i służbą
Kościołowi Jednemu, Rzymskiemu,
Katolickiemu i Apostolskiemu,
odmawiając w duchu mnicha i
wojownika, taka bowiem ma być
gorliwość naszego powołania, Psalm
Królewskiej Godności Chrystusa:

W każdy wtorek, po wezwaniu swego
Anioła Stróża z prośbą, by mu
towarzyszył w modlitwie, każdy z
Was ucałuje różaniec, na dowód
miłości do Matki Bożej i na znak że



modlitwa jest naszą najskuteczniejszą
bronią. A następnie odmówi po łacinie
Psalm 2[9].

Mówię o walce i wojnie – zwracał im
uwagę – a na wojnę potrzeba
żołnierzy. Dlatego było konieczne
prowadzenie prozelityzmu:

Nigdy nasza młodzież nie była tak
szlachetnie pobudzona jak teraz.
Byłoby powodem ciężkich wyrzutów
sumienia nie wykorzystać tej okazji i
nie doprowadzić do wzrostu naszej
rodziny, nie wykorzystać zapału i
poświęcenia, które bez wątpienia
widać (oprócz tylu innych rzeczy,
które wolę przemilczeć) w sercach i
czynach Waszych kolegów ze studiów
i z okopów.

Siejcie więc, a ja Was zapewniam w
imieniu Pana, że to żniwo będzie.

Ale siejcie hojnie... I na cały świat!
[10].



Dla Ojca list ten bez wątpienia był
sposobem, by się wyładować.
Przenosił na swoich synów zapał
apostolski, który miał w sobie, a
który nie był mały. Zanim napisał ten
list, 23 marca zawiadamiał Albaredę:

Paco napisze Ci szczegółowo: ja ci
tylko powiem, że myślę, że już
wkrótce ruszę w drogę do domu, aby
być bliziutko, gdy otworzą się bramy.
Zabiorę ze sobą jedzenie, które mamy
przygotowane. Ty będziesz musiał
jakoś przywieźć kartotekę i maszynę
do pisania.

Mam jeszcze drugi list okólny, który
sam nie wiem, kiedy zacznie krążyć:
jak przyjedziesz, to go sobie
przeczytasz.

Może byś przyjechał w najbliższą
niedzielę? Ja chyba wyjadę w
poniedziałek[11].

W Madrycie i Burgos trwały
pertraktacje o warunkach kapitulacji



sił republikańskich. Don Josemaría
śledził z bliska przebieg wypadków.
W poniedziałek 27 marca wyjechał w
kierunku Madrytu ciężarówką
zaopatrzenia wojskowego, siedząc w
kabinie obok kierowcy. Miał ze sobą
odpowiednie dokumenty: przepustkę
na przejazd oraz zezwolenie
kościelne. Noc spędził w Cantalejo,
miasteczku koło Segowii oddalonym
o ponad sto kilometrów od stolicy.
Następnego dnia poddały się wojska
republikańskie. Rankiem 28 marca
armia zaczęła wkraczać do Madrytu,
między żołnierzami był też ubrany w
sutannę don Josemaría. Wzruszenie
mieszkańców było nieopisane.
Możliwe, że był to pierwszy kapłan w
sutannie, którego widzieli na ulicy od
lipca 1936 roku. Ludzie rzucali się,
by całować go po rękach, a don
Josemaría podsuwał im
krucyfiks[12].

Przejechał przez ulicę Ferraz i mógł
na własne oczy zobaczyć, w jak



opłakanym stanie znajdował się
akademik, którego przecież nigdy nie
otwarto. Potem skierował się na ulicę
Caracas, aby przywitać się z matką i
rodzeństwem. Zabrał stamtąd
kuferek, w którym przechowywano
dokumenty i papiery, składające się
na archiwum Dzieła[13]. Ale jeszcze
bardziej niż spotkać się z rodziną,
chciał zgromadzić swoich synów
duchowych. Natychmiast spotkał się
z Isidorem Zorzano i José Maríą
Gonzálezem Barredo, którzy
przebywali w Madrycie. Potem
zjawili się inni. Najpierw Ricardo
Fernández Vallespín i Álvaro del
Portillo, którzy przyjechali na
przepustkę z wojska. 29 marca
rankiem wszyscy udali się, by
obejrzeć stan rezydencji przy Ferraz
16. Mogli się namacalnie przekonać o
jej opłakanym stanie. Zniszczenia
spowodowane przez pociski były
poważniejsze niż Ojciec
przypuszczał, gdy przed rokiem
przez lornetkę artyleryjską



przyglądał się domowi z pozycji
zajmowanych przez baterię z
Carabanchel. Dom został
obrabowany. Ściany były
podziurawione przez odłamki
pocisków. Podłoga została zniszczona
i zapadła się. Tak naprawdę jedyne,
co pozostało z całego budynku to
fasada i ściany nośne.

Paco Botella, który przyjechał z
Burgos po południu odnalazł ich w
Świętej Izabeli, dokąd wszyscy się
udali, żeby sprawdzić, w jakim stanie
znajduje się klasztor. Kościół był
smutnym dowodem na wandalizm
podpalaczy. 20 lipca 1936 roku, tuż
po wybuchu wojny, rewolucjoniści
podłożyli pod niego ogień. Spaliła się
posadzka, ławki, ołtarze; płomienie
pochłonęły wartościowe dzieła
sztuki.[14]

* * *

Nie będzie dla Was przeszkód nie do
pokonania – pisał założyciel Opus Dei



do swoich synów – zwłaszcza wtedy,
gdy stale będziecie się czuli
zjednoczeni, dzięki szczególnej
Komunii Świętych, ze wszystkimi
wchodzącymi w skład Waszej
nadprzyrodzonej rodziny[15]. Myśl ta
podtrzymywała jego optymizm w
chwili, gdy stanął przed
zrujnowanym domem. I nie jest to
czysty przypadek, że gdy don
Josemaría znowu odwiedził ulicę
Ferraz 21 kwietnia, znalazł
pocieszające świadectwo ducha
braterstwa, którym tam się żyło.
Wśród pozostałości podłogi znalazł
pergamin, który kiedyś polecił
powiesić. Znajdował się na nim
ewangeliczny tekst: Mandatum
novum do vobis: ut diligatis invicem,
sicut dilexi vos, ut et vos diligatis
invicem. In hoc cognoscent omnes
quia discipuli mei estis, si dilectionem
habueritis ad invicem* (J 13, 34-35)
[16].



Już następnego dnia po wkroczeniu
armii do Madrytu spotkała się w
stolicy niewielka grupa członków
Dzieła, a ponieważ nie mieli gdzie się
zatrzymać, don Josemaría zaprosił
ich, by zanocowali w rektoracie
Świętej Izabeli. Wieczorem 29 marca
zajęli się sprzątaniem tego
mieszkania, które było w lepszym
stanie niż to przeznaczone dla
kapelanów, zajmowane kiedyś przez
rodzinę Escrivów. W czasie wojny
było tam biuro użytkowane przez
komisarzy politycznych, natomiast
budynek przyległy, kolegium
dziewcząt, służył za koszary
saperów. Wszędzie panował bałagan:
walające się papiery, rozrzucone
kartoteki, połamane stoły i krzesła,
rozwalone łóżka i opróżnione szafy.
Chociaż meble były w nie najlepszym
stanie, zebrali niektóre z nich, by
umeblować dom rektora, z zamiarem
odmalowania i naprawienia ich w
przyszłości[17].



Już wkrótce nadawało się ono do
zamieszkania. Don Josemaría
porozmawiał ze swoją matką i
rodzeństwem, uzgadniając, że
wszyscy powinni się przeprowadzić
do Świętej Izabeli. Faktycznie
właśnie w domu rektorskim zaczęła
się bezpośrednia współpraca Carmen
i donii Dolores w funkcjonowaniu
ośrodków Dzieła, ponieważ przez
kilka miesięcy rektorat był jedynym
mieszkaniem, które mieli w
Madrycie. Przestrzeń, jaka
pozostawała do ich dyspozycji, była
dość skromna. Na jednym końcu
mieszkania przygotowali pokój dla
donii Dolores i jej córki. Na drugim
końcu rektoratu, w niewielkim
pokoiku z jednym tapczanem don
Josemaría umieścił siebie samego.
Natomiast w największym pokoju,
nazywanym „wielkim rancho”,
umieszczono cztery łóżka[18].

Już niedługo potem pojawiła się w
Świętej Izabeli matka przełożona



augustianek w towarzystwie jednej
nowicjuszki z zamiarem zajęcia
mieszkania kapelanów, ponieważ
reszta klasztoru po pożarze leżała w
ruinach. Rektor poszukał dla nich
wyjścia bardziej stosownego, by
mogły prowadzić życie wspólne z
resztą konwentu mniszek, które
wówczas znajdowały się poza
Madrytem, na czas gdy jeszcze nie
odbudowano spalonego kościoła i
przyległych budynków[19]. Mając na
względzie to, że sąsiedni klasztor
Wniebowzięcia NMP nie doznał
żadnego uszczerbku, wspólnota ta
czasowo odstąpiła augustyniankom
kilka pomieszczeń kolegium
żeńskiego. To prowizoryczne
rozwiązanie utrzymało się aż do
sierpnia, gdy don Josemaría za zgodą
Wikariusza Generalnego diecezji
madryckiej, don Casimiro Morcillo,
dobrowolnie odstąpił mniszkom
swoje mieszkanie. Zgodnie z
postanowieniami umowy podpisanej
5 sierpnia 1939 roku pomiędzy



Rektorem Patronatu Świętej Izabeli a
Matką Przełożoną, siostrą Vicentą
Maríą od Najświętszego Sakramentu,
rektor cedował na Wspólnotę
Augustianek Pustelniczek «prawo do
przysługującego mu mieszkania w
Domu Rektorskim przy ulicy Santa
Isabel 48». W umowie cesji zostały
ustanowione ponadto pewne
klauzule, mające zabezpieczyć prawa
przyszłych rektorów do mieszkania
przeznaczonego dla nich przy
Świętej Izabeli[20].

Do rektoratu przenieśli także meble z
domu donii Dolores. Nie było tego
dużo, jednak nadały pewien
charakter rodzinnej elegancji w tym
opuszczonym mieszkaniu w
rektoracie Świętej Izabeli. Od dnia
ich zamieszkania w nowym miejscu,
9 kwietnia, rozpoczyna się okres,
który Santiago Escrivá de Balaguer
nazywa „etapem przejściowym”, gdy
jego matka i siostra pełniły
tymczasową posługę w ośrodkach



Dzieła, do momentu, gdy kobiety z
Opus Dei zajęły się zadaniami
związanymi z gospodarstwem
domowym[21]. Bardzie trafne byłoby
stwierdzenie, że zarówno w
przypadku Carmen, jak i donii
Dolores, zgoda na apostolską pomoc
miała charakter bezwarunkowy i
trwała do końca życia. Podczas tego
„etapu przejściowego” życie babci,
nadszarpnięte przez znoszone w
milczeniu cierpienia fizyczne i
moralne, gasło powoli, ale ona sama
nie miała nigdy czasu na
odpoczynek. Carmen, której aktywna
praca prowadzona rok po roku zajęła
młodość i gros sił, pozostawała
zawsze w gotowości, zawsze do
dyspozycji, nie rozgłaszając swojego
ukrytego poświęcenia.

Doprowadzenie do czystości i
uporządkowanie domu rektorskiego
zajęło sporo czasu. Nie tylko z
powodu nagromadzonego brudu, ale
także dlatego, że trzeba było zgłosić



odpowiednim władzom znalezienie
magazynu broni oraz fakt
straszliwych profanacji
popełnionych w znajdujących się w
krypcie grobowcach, gdzie
fragmenty wywleczonych ciał
złączyły się ze sobą w
przygnębiającym nieładzie.
Konieczne było także wyczyszczenie
studni ogrodowej, do której zostały
wrzucone ciała kilku osób
zamordowanych w czasie wojny[22].

* * *

Rozpoczęły się dla don Josemaríi dni
największej aktywności. Jak pisał do
swoich synów w liście z 9 stycznia
1939 roku, Dzieło, przedsięwzięcie
nadprzyrodzone, w okresie wojny
zostało sparaliżowane. Było to
zatrzymanie „pozorne”, ponieważ
rzeczywistość była zupełnie inna.
Wszyscy byli teraz lepiej
przygotowani do „odnowy” zwykłej
działalności apostolskiej[23]. (Słowo



„odnowa” było wówczas często
używane, ponieważ szczupłość dóbr
materialnych zmuszała do
doprowadzenia do stanu
używalności tych, które uznano już
za stare i niezdatne do użytku. Don
Josemaría nadał temu słowu
szlachetny odcień ponaglenia:
chodziło też o nadrobienie czasu
straconego dla działalności
apostolskiej w poprzednich latach).

Podjął na nowo to, co przerwał,
poczynając od swoich Zapisek
wewnętrznych. Pierwsza Katarzynka
po wojnie przypada na 13 kwietnia
1939 roku i wspomina o pewnym
wyrażeniu pochodzącym od Boga:

Przyłapałem się na tym, podobnie jak
przed laty, że powtarzam – zdając
sobie z tego sprawę dopiero później –
„Dei perfecta sunt opera*”.
Równocześnie zyskałem zupełną
pewność, bez żadnych wątpliwości, że
taka jest odpowiedź mego Boga dla



swego grzesznego, choć kochającego,
stworzenia. Wszystkiego się
spodziewam z Jego strony! Niech
będzie błogosławiony![24].

Poprzedniego dnia odnalazł swego
dawnego spowiednika i natychmiast
udał się, by go odwiedzić: Byłem
wczoraj u o. Sáncheza na ulicy
Velázquez 28. Jakąż okazał radość!
Uściskał mnie mocno i nadal – to
widać – wierzyw Dzieło[25].

Kolejna wiadomość na temat don
Josemaríi, jaką mamy, pochodzi z
listu Isidora do Paco Botelli. Jest
bardzo krótka. «Dziadek jest zajęty
przez 24 godziny na dobę z powodu
wizyt». (Nadawca musiał mieć myśli
zajęte poważnymi problemami
domowymi, poza pilnymi zajęciami
apostolskimi: «Od chwili, gdy
uporaliśmy się z bałaganem w domu
– opisuje dalej Isidoro – zajmujemy
się już wcześniej rozpoczętą robotą z
listami. Znowu mamy problem z



bezpiecznikami. Tym razem problem
stanowią myszy, codziennie nam je
niszczą. Pamiętasz, w jaki sposób
napadliśmy na ich nory? Na nic się to
nie zdało. Hodujemy dwa koty, żeby
się rozprawiały z tymi bestiami»)
[26].

Dzięki kartotece, którą niemal
całkowicie odtworzyli w Burgos,
mogli w Madrycie kontynuować
pracę Świętego Rafała. Ojciec
przyjmował odwiedzających.
Rozmawiał z nimi. Udzielał
wykładów formacyjnych członkom
Dzieła, którzy zjawiali się w
Madrycie na przepustkach.
Zajmował się zakonnicami u Świętej
Izabeli. Nie ustawała jego stała
korespondencja, mobilizował
wszystkich, by do niego pisali. Pisał
do Ricarda Fernándeza Vallespína:

Kochany Ricardo! Nie wiesz nawet,
jak bardzo będę Ci wdzięczny, jeśli nie



będziesz się ociągał i pisał do nas
bardzo często [...].

Myślę, że jeszcze będziemy
błogosławić tę wojnę. Wiele oczekuję
dla Kościoła i dla Hiszpanii!

Zacząłem pracować i jestem
zadowolony. Na początku po
powrocie do Madrytu myślałem, że
wdrożenie się będzie mnie wiele
kosztować. Ale nie. Tak samo jak w
roku 1936, dzięki Bogu.

Mocne uściski i błogosławieństwo dla
Ciebie,

Mariano[27].

Don Josemaría miał własny sposób
na rozważanie znaczenia wojny i
tych licznych blizn, które
pozostawiła u wszystkich. Wiedziony
swoim nadprzyrodzonym
optymizmem, nie poprzestawał na
kontemplowaniu minionych
nieszczęść, ale także zastanawiał się



nad pozytywnym faktem, że wojna z
wszystkimi jej ewidentnymi
okrucieństwami przyczyniła się do
zahartowania dusz. Założyciel Opus
Dei z nadzieją patrzył w przyszłość,
tak jak pisał do Chiquiego:

Zapewniam Cię, że jeśli będziesz
wypełniał plan życia, który Ci dałem,
będziesz jeszcze błogosławił wojnę,
bowiem będziesz miał większe
doświadczenie i moc, aby dalej
pracować[28].

W połowie maja niektórzy biskupi
umówili się z don Josemaríą, że ten
poprowadzi rekolekcje dla kapłanów
i zakonnic[29]. Pierwsze rekolekcje
rozpoczął w czerwcu w Walencji i –
zgodnie ze swoim zwyczajem – z
wielotygodniowym wyprzedzeniem
zaczął polecać Bogu tę pracę
apostolską, prosząc o owoce dla
uczestników rekolekcji, jak pisał do
biskupa Avili Santosa Moro:



Umiłowany Księże Biskupie! Niech
Jezus zachowa Księdza Biskupa!

Ten grzesznik zawsze ucieka się do
Księdza Biskupa z wyciągniętą ręką.
Ojcze, mam zlecone kilka cyklów
rekolekcji, niektóre (w Walencji i
Madrycie) dla księży... Potrzebuję
modlitw Waszej Ekscelencji i Jego
błogosławieństwa, jako Ojca i
Pasterza.

Z góry dziękuję. Ksiądz Biskup już
wie, jak bardzo kocha Go Jego
dłużnik

Josemaría[30].

Rafael Calvo Serer i don Antonio
Rodilla, Wikariusz Generalny
archidiecezji Walencji, a także rektor
kolegium Błogosławionego Juana de
Ribery, w bardzo krótkim czasie
zdołali zebrać grupę uczestników
rekolekcji spośród studentów. Tak
więc początek rekolekcji przesunął
się na 5 czerwca. Wówczas do



Burjasot, miejscowości położonej
niedaleko Walencji, gdzie znajdowała
się siedziba kolegium, przybył don
Josemaría. Ksiądz przyjechał gotów
„zakasać rękawy”, to znaczy
poświęcić się całkowicie zadaniom
kapłańskim, prosząc Archanioła
Rafała, by jego słowa okazały się
skutecznymi. Przy okazji postanowił
wykorzystać także dla siebie te dni
rekolekcji: Korzystam z tego
szorowania dusz, aby wyczyścić także
moją, której tego bardzo potrzeba[31]
– powiedział swoim synom.

Studenci przechadzali się małymi
grupkami po ogrodzie kolegium,
oczekując na przyjazd don Josemaríi,
kiedy zobaczyli, jak zbliża się młody,
roześmiany ksiądz, wyglądający na
zmęczonego długą podróżą. Gdy był
już na miejscu, don Antonio Rodilla,
który miał u boku kilku studentów,
powiedział im, nie owijając w
bawełnę: – Ten człowiek czyni cuda...
[32]. Don Josemaría usłyszał to i



podszedł natychmiast, by
serdecznym gestem dać do
zrozumienia, że ten komentarz wcale
mu się nie spodobał. Ale wikariusz
generalny nie rzucał słów na wiatr.
Wiedział dokładnie, co mówi.
Przecież don Josemaría otworzył
przed nim duszę w Burgos[33].

Oglądając kolegium przed
rozpoczęciem rekolekcji, don
Josemaría odkrył wewnątrz domu
plakat z wypisanym następującym
zdaniem: „Każdy wędrowiec podąża
własną drogą”. Zapytał o jego
pochodzenie. Widać było, że
budynek został zarekwirowany
przez wojsko republikańskie i sporo
było jeszcze śladów jego obecności.
Chciał, by nie zdejmowano tego
plakatu:

– Zostawcie to, podoba mi się: to rada
od wroga[34].

Zdanie to posłużyło mu za motyw
przewodni jego medytacji.



Sporządziwszy różne glosy i
komentarze do niego, mówił o
powołaniu chrześcijańskim, o
wierności indywidualnemu
powołaniu każdego człowieka, o
drodze, która wiedzie do ideału
ledwie majaczącego w oddali.

Wiedząc, że Ojca można będzie
spotkać w Walencji, gdy będzie
prowadził rekolekcje najpierw dla
studentów, a potem dla księży,
Álvaro del Portillo zadzwonił do
niego, a potem postarał się o
przepustkę i ruszył w podróż, by się z
nim zobaczyć. Stacjonował teraz w
Olot, w Pirenejach. Dopóki sam tego
nie doświadczył, nie wiedział, jak
pełna przygód będzie jego podróż.
Oddziały republikańskie podczas
odwrotu wysadziły mosty w
Katalonii oraz na Ebro, szosy były
zniszczone, a pociągi kursowały od
przypadku do przypadku... Dotarcie
do Burjasot zajęło Álvarowi trzy dni.
Ostatniego dnia rekolekcji, ku



wielkiemu zdumieniu uczestników,
do kaplicy wkroczył podporucznik
saperów, który udał się do pierwszej
ławki, aby wysłuchać medytacji.
Podczas poprzedzających nocy
Álvaro miał sen, że już za chwilę
zaśnie snem błogosławionych[35].
Ten sen w obliczu Boga stawał się
modlitwą, komentował Ojciec.
Modlitwą zmęczenia, zmienionego w
pragnienie wykorzystania tej
odrobiny, która pozostała z
rekolekcji.

Podporucznik spędził w Walencji
niewiele czasu. Po dwu dniach udał
się w drogę powrotną do Olot, gdzie
czekał na niego list Ojca datowany na
6 czerwca w Burjasot, to jest zanim
jeszcze wyjechał z Olot do Walencji.
W tym liście bardzo jasno została
wyrażona najbardziej śmiała forma
ojcostwa duchowego, jaka
kiedykolwiek wyszła spod pióra
założyciela Opus Dei:



Saxum*! – pisał do Álvara – wiele od
Ciebie oczekuje Twój Ojciec Niebieski
(Bóg) i Twój ziemski i niebieski
zarazem ojciec (ja)[36].

W kilku zaledwie słowach zostało
ujęte synostwo chrześcijanina
względem naszego Ojca – Boga.
Jednocześnie wyrażona została
nadprzyrodzona rzeczywistość
Boskiego powołania do Opus Dei
oraz związane z nią ojcostwo
założyciela względem swoich synów,
które przekracza granice czasu i
śmierci.

W rekolekcjach w Burjasot
uczestniczyło czternastu chłopaków.
Musieli być bardzo otwarci, skoro
Ojciec następnego dnia po
przyjeździe z entuzjazmem napisze
do Madrytu:

Jestem bardzo zadowolony:
naciskajcie na naszego Pana, a
wszystko zadziała. Tak samo, jak
musi ruszyć z miejsca kwestia domu.



Nie brakuje niczego więcej! Z każdą
chwilą przepełnia mnie coraz większy
optymizm[37].

Prosił także inne osoby o pilne
wsparcie modlitewne. I rzeczywiście,
don Josemaría w końcu zyskał tak
oczekiwaną prawdziwą kopalnię
powołań do Opus Dei. To działa! –
pisał na zakończenie rekolekcji w
Burjasot. – Wczoraj zesłał nam Pan
kolejnego: w sumie czterech. I to z
ulepionych z dobrej gliny. Mam
nadzieję, że wytrwają[38].

Nie chodziło wyłącznie o tę czwórkę.
Po zakończeniu rekolekcji rozmawiał
z don Josemaríą młody człowiek,
który nie mógł w nich uczestniczyć, a
który poznawszy Dzieło był
zdecydowany wstąpić do niego: 
próbuje nawet wyważyć drzwi[39] –
opowiada założyciel Dzieła. I po
miesiącu drzwi puściły:

Niech Jezus mi Cię zachowa.



Co mam Ci powiedzieć, jeśli nie: tak i
naprzód! Zdumiewaj się i podziękuj
Mu za to, że Cię chce do tak wielkich
rzeczy.

Jeśli wytrwacie... Tak dojrzałe i
wspaniałe są owoce tej gorącej ziemi
walencjańskiej.

Kocham Cię i błogosławię, Twój Ojciec

Mariano[40].

José Manuel Casas Torres był na
razie ostatnim z tej grupki powołań z
Walencji, zainicjowanych przez
powołanie Amadeo de Fuenmayora.
Don Josemaría, pewien, że nie
wyczerpał tej prawdziwej żyły złota,
zdecydował się wrócić do Walencji,
jak tylko to będzie możliwe, aby
urzeczywistnić sen przerwany w
1936 roku, gdy wojna domowa
przerwała początki
rozprzestrzeniania się pracy
apostolskiej po całym kraju.



2. Droga

Wkrótce po sprowadzeniu się do
Burgos i zetknięciu z młodymi
ludźmi służącymi w wojsku, którzy w
korzystali z jego kierownictwa
duchowego, don Josemaría zaczął
dostrzegać, jak wiele będzie miał
trudności w regularnym zajmowaniu
się nimi. Byli odizolowani w różnych
miejscach frontu. Przemieszczanie
się księdza było utrudnione.
Transport był przypadkowy. Nie
starczało mu czasu. W każdym
przypadku trzeba było zabiegać o
mocno reglamentowane przepustki. I
wreszcie – nie zawsze było można
dojechać do pierwszej linii frontu.

Niełatwe też było prowadzenie
korespondencji. Jeśli don Josemaríi
nie było w Burgos, nierzadko po
powrocie zastawał na biurku cały
stos listów. Zwykle jednak działo się
coś wręcz przeciwnego, odpowiedzi
się opóźniały. Przy założeniu, że



poczta wojskowa funkcjonowała
normalnie, działo się tak dlatego, że z
powodu przeniesień jednostek często
łączność pocztowa bywała
przerywana.

Kiedy ksiądz pisał do swoich synów,
przypominał im nieustannie, by
wypełniali normy pobożności i,
przede wszystkim, żeby nie
zaniedbywali codziennej modlitwy.
Lektura comiesięcznych Noticias
pomagała otrzymującym je ożywić
zwyczaje niemal zapomniane, a
mogli znaleźć tam kilka punktów do
medytacji. Ale to przedsięwzięcie
apostolskie, mające na celu, by na
linię frontu dotarło tchnienie życia
wewnętrznego, było
niewystarczające ze względu na swój
sporadyczny charakter. Aby znaleźć
jakiś środek zaradczy, don Josemaría
rozesłał swoim synom Rozważania
duchowe, opublikowane w Cuence w
1934 roku, i polecił przekazywać je
dalej. Pierwotnym jego pomysłem



było ponowne wydanie książki w
zmniejszonym formacie, który
zmieściłby się do kieszeni
wojskowych spodni noszonych przez
żołnierzy na froncie. Nie miał jednak
wystarczających środków na druk,
był więc się zmuszony odłożyć na
kilka tygodni zrealizowanie tego
pomysłu[41].

Mieszkał już w Hotelu „Sabadell”,
kiedy zajął się powiększaniem liczby
rozważań w stosunku do wydania z
1934 roku. W tym celu postępował
według tej samej metody, którą
zastosował w Madrycie, pracując nad
Katarzynkami. Kiedy przychodził mu
na myśl jakiś pomysł, sugestia
apostolska albo olśnienie,
natychmiast zapisywał je na kawałku
papieru, schematycznie, z zamiarem
przepisania potem na czysto. A gdy
późno wieczorem Pedro i Paco
wracali z pracy, Ojciec nieraz witał
ich z całymi garściami karteczek i
papierków w rękach. Potem je



odczytywał – były to lakoniczne
zdania – rozbudowując i opatrując
odpowiednimi komentarzami. Te
krótkie notatki nazywał kobzami,
zawierała się w nich jakaś zwięzła
myśl albo zarys jakiejś anegdoty.
Były to zdania pełne treści. Gdy je
potem wyjaśniał, sprawiał, że
zaczynały brzmieć jak kobza, gdy
ktoś wydobywa z niej długi wysoki
dźwięk, naciskając jej miechy[42].

Pewnego dnia po powrocie z
koszarów na obydwu wojskowych
czekała niespodzianka. Kobzy,
pracowicie przepisane przez Ojca na
maszynie, zostały starannie
porozkładane na kupki. Fiszki,
uporządkowane tematycznie,
zaścielały wszystkie trzy łóżka w
pokoju. Musiało jednak jeszcze
minąć kilka miesięcy, zanim książka
była gotowa do wydania. Najpierw
kampania nad Ebro, a następnie
kampania w Katalonii (a także braki
papieru w czasie wojny oraz nadzieje



na szybkie zajęcie Madrytu),
odwlekły jej publikację. Na początku
roku 1939 roku Pedro Casciaro
przebywał w Calatayud, kiedy dostał
list z Burgos, w którym Ojciec mu
pisał: Chciałbym, żebyś się zajął
drukiem mojej książki. Czy są tam
jakieś nadające się do tego drukarnie?
Brakuje mi tylko osiemdziesięciu
rozważań: to kwestia dni[43].
(Wszyscy, a przynajmniej ci, którzy
przejeżdżali przez Burgos, zostali
włączeni w przygotowanie książki, w
tydzień później bowiem, tym razem
w liście do José Maríi Albaredy,
założyciel dodał takie oto lakoniczne
postscriptum: Brakuje 27.)[44].

Taka dokładność co do liczby
rozważań do napisania wskazuje, że
autor z góry ustalił sobie cel, który
znajdował się już na wyciągnięcie
ręki. Chodziło – jak się później okaże
– o liczbę 999. Ta elegancka i
rozbudowana liczba nie została
wybrana w sposób przypadkowy.



Autor książki miał głęboko wyryte w
umyśle duchowe znaczenie liczb,
które prowadziło go do „teologii
matematyki”[45]. „9” była liczbą,
która go „napełniała entuzjazmem”.
Decyzja o umieszczeniu w Drodze
999 punktów nie była więc czystym
matematycznym kaprysem, ale
sposobem na wyrażenie jego
nabożeństwa do Trójcy
Przenajświętszej.

Podczas jednej ze swych podróży w
lutym 1939 roku don Josemaría
zabrał ze sobą maszynopis książki,
przepisanej na czysto i odpowiednio
uporządkowanej, z zamiarem
pokazania jej biskupowi. Biskupowi
Lauzurice tak spodobała się jej
lektura, że następnego dnia don
Josemaría pisał do Pedra Casciaro: 
Jak idzie przygotowanie okładki do
książki? To pilne. Księdzu biskupowi
się podoba. Wczoraj powiedział mi, że
trzeba wydać to w wielkim
nakładzie[46].



Wobec takiego pośpiechu jeszcze w
tym samym tygodniu Pedro wysłał
projekt książki do Burgos.
Obejrzawszy go, Ojciec odpowiadał: 
Okładka książki mi się podoba: dam ci
kilka wskazówek, kiedy będziemy
znali format, żebyś narysował wersję
ostateczną[47]. Naturalnie Pedro, jak
każdy dobry artysta, nie był
usatysfakcjonowany i natychmiast
zabrał się za przygotowanie
kolejnych rysunków. Otwarcie mówił
o tym w liście do Paco Botelli:
«Wysłałem projekt okładki do
rozważań. Nie bardzo mi się podoba.
Dlatego przygotuję jeszcze jeden czy
dwa. Jeśli Mariano uzna to za dobry
pomysł, może wysłać mi tytuł: 
„Rozważania”, napisany
własnoręcznie, żeby można było go
odtworzyć na obwolucie, na czarno
albo na czerwono»[48]. Minęło pięć
dni bez odpowiedzi, dlatego Pedro
znowu nalegał: «Czekam na słowo 
„Rozważania”»[49]. To ponaglenie
także trafiło w próżnię. Odpowiedź



nigdy nie nadeszła. Czyżby autor
stracił zainteresowanie dla książki?
A może sprawa jej wydania została
odsunięta na dalszy plan? I co może
jest najdziwniejsze, jak to się mogło
stać, że don Josemaría, który nigdy
nie zaniedbywał odpowiedzi na listy,
nie napisał do Pedra ani słowa,
uprzednio tak go przynaglając?

Autor nie porzucił myśli o jak
najszybszym ukazaniu się książki.
Znajdujemy tego pisemne
potwierdzenie w naglącej prośbie do
biskupa Vitorii, tak jakby dziełko
było już gotowe do druku: Niech
ksiądz biskup napisze mi przedmowę
do mojej książki, jak najszybciej! –
don Josemaría popędzał dostojnika.
W kilka dni później don Javier wysłał
przedmowę, datowaną na
«uroczystość Świętego Józefa 1939
roku», dając tym samym do
zrozumienia, że jest to prezent dla
don Josemaríi z okazji imienin. Z
owego prologu pochodzą te zdania,



będą miały wielkie znaczenie
biograficzne: «Na tych stronach
odczuwa się powiew ducha Bożego.
Za każdą myślą kryje się święty,
który widzi Twoje intencje i czeka na
Twoje decyzje. Zdania bywają
urwane, abyś mógł je uzupełnić
swoim postępowaniem»[50].

Książka była więc ukończona, gdy
nadszedł koniec wojny. Powrót do
Madrytu oraz inne pilniejsze
obowiązki zepchnęły na dalszy plan
starania o jej druk. Dziwnym jednak
się wydaje, że w ciągu całego
długiego procesu przygotowawczego
nie ma najmniejszej nawet wzmianki
na temat tytułu dzieła. Niewątpliwie
don Josemaría strzegł go zazdrośnie 
in pectore*, ponieważ biskup
Lauzurica, w przedmowie napisanej
na prośbę don Josemaríi, musi
uciekać się do niewiarygodnych
omówień: «te przenikliwe zdania, te
lakoniczne myśli», «na tych
stronach», na których «zdania



bywają urwane» oraz «za każdą
myślą»... Zdania, myśli, strony... ale
jakiej książki? Wszystko to domaga
się tytułu. Autor przedmowy nie
mógł nawet użyć słowa „książka”,
ponieważ bez tytułu zniszczyłoby
ono nastrój intymności, w który stara
się wprowadzić czytelnika.

Po kilkumiesięcznym,
przedłużającym się milczeniu, bez
jakiejkolwiek wzmianki na temat
tytułu, w liście z 18 maja 1939 roku
czytamy następujące zdania
skierowane przez założyciela Opus
Dei do jego syna Álvaro:

Saxum*! Jakże czystą widzę Twoją –
długą – drogę, którą masz przed sobą
do przejścia! Czystą i płodną, niczym
gotowe do żniw pole. Błogosławiona
owocność apostoła, piękniejsza niż
całe piękno tej ziemi! Saxum![51].

Słowo „droga”, pojawiające się w
owym liście, jest tym przebłyskiem
światła, który prowadzi nas wprost



do tytułu książki, ponieważ po raz
pierwszy w swoich pismach
założyciel Opus Dei używa go
przypisując mu pewne atrybuty
duchowe. W efekcie, gdy 1 czerwca
Ojciec poprosił niektórych ze swoich
synów w Madrycie, by mu pomogli
zrobić indeks do „kobz”, jednym z
przygotowujących ten indeks był
Paco Botella, który spędzał weekend
w Madrycie i który następnego dnia,
już z Burgos, pisał do Pedra Casciaro,
zawiadamiając go, z odcieniem
zaskoczenia i nowości, że książka już
nie nazywa się „Rozważania”, lecz 
„Droga”[52].

Don Josemaría pojechał do Walencji
5 czerwca, by poprowadzić
rekolekcje dla studentów i
natychmiast przekazał oryginał
książki do druku. 6 czerwca
zawiadamiał pozostałych w
Madrycie, że książka jest już w
drukarni[53]. Jego zetknięcie się,
wkrótce po przyjeździe do Burjasot, z



plakatem głoszącym, że „każdy
wędrowiec podąża swoją drogą”,
rozbudziło jego zapał apostolski.
Było to, wiedział o tym dobrze, coś
więcej niż prosty zbieg okoliczności.
Polecił więc, by nie zdejmowano
plakatu. Posłuży mu jako stałe
przypomnienie. Zgodność plakatu z
tytułem książki, przedmiotu długich
rozmyślań, rozbudziła jego zdolności
egzegetyczne i komentatorskie. Na
tysiąc sposobów wskazywał
uczestnikom rekolekcji „drogę”, na
którą mogli wprowadzić swoje
życie[54].

Ostatecznie druk książki został
ukończony dopiero 29 września 1939
roku[55].

* * *

W zasadniczym stopniu na Drogę
składają się Rozważania duchowe, do
których jednak dodano ponad pół
tysiąca punktów, aż do liczby
999[56]. Tłem historycznym 



Rozważań były lata 1928 –1934,
podczas gdy w Drodze okres ten
zostaje wydłużony aż do roku 1939.
Jednak oba te okresy połączone
zostają tym samym źródłem
inspiracji, gdyż myśli
odzwierciedlają nie tyle wydarzenia
ze społecznego życia Hiszpanii, co
wydarzenia z życia
kontemplacyjnego autora i codzienne
okoliczności jego wysiłków
apostolskich.

Pierwszym źródłem Rozważań
duchowych opublikowanych w 1934
były Katarzynki, w przeciwieństwie
do Drogi, gdzie wiele punktów
dodanych w Burgos pochodzi z
korespondencji z osobami, których
kierownictwem duchowym
zajmował się autor. Jednak w obu
przypadkach, zarówno jeśli chodzi o
fragmenty pochodzące z Zapisków
wewnętrznych, jak i z listów, do
osobistych inspiracji dodawana jest
spora dawka komentarzy



ewangelicznych oraz refleksji
moralnych[57]. W wyniku tego
zawsze przeważa element
autobiograficzny, odzwierciedlając
na kartach książki wewnętrzne
doświadczenia autora.

Przed oczyma czytelnika, bez
zachowania jakiegokolwiek
porządku chronologicznego
przewijają się osoby i wydarzenia
związane z młodym założycielem
Opus Dei. Takie jak np. Somoano,
kapelan Szpitala Królewskiego, dusza
o wielkiej subtelności i wrażliwości:

Jak gorzko zapłakał u stóp ołtarza ten
młody święty kapłan, godzien
męczeństwa, gdy przypomniał sobie
człowieka, który przystąpił, aby
przyjąć Chrystusa, będąc w stanie
grzechu śmiertelnego.[58].

Pojawia się także Luis Gordon,
posłuszny i uległy, który musząc
opróżnić basen chorego, starał się
przezwyciężyć swoją naturalną



odrazę i pod nosem: mówił cichutko:
Panie Jezu, żebym przynajmniej miał
dobrą minę![59].

Oraz ta chora, w swoim czasie
„koszarowa dziewka”, a w godzinę
śmierci Maria Magdalena, której don
Josemaría pomagał umrzeć z
uleczoną duszą, powtarzając wraz z
nią litanię bólu, który rozpala i
oczyszcza:

Błogosławione niech będzie cierpienie.
– Umiłowane niech będzie cierpienie. 
Uświęcone niech będzie cierpienie.
Pochwalone niech będzie cierpienie!
[60].

Jednak jeśli główny bohater i autor to
ta sama osoba, a wydarzenie ma
charakter nadprzyrodzony,
informacje te zostają odpowiednio
zatarte, odpersonalizowane, jak to
ma miejsce w przypadku głosu, jaki
usłyszał założyciel Opus Dei podczas
rozdawania komunii mniszkom od
Świętej Izabeli:



Mówią, że gdy ktoś w czasie modlitwy
powiedział Panu: „Jezu, miłuję Cię”,
usłyszał z nieba taką odpowiedź:
„Miłość przejawia się poprzez czyn, a
nie gadanie”[61].

Zdarzają się też przypadki, gdy autor
pozbawia głosy lub widzenia Boże
ich pierwotnego nadprzyrodzonego
charakteru, i wplata je w tekst, jak w
poniższym wypadku:

Wzrastaj w męstwie w obliczu
przeszkód. – Łaski Pańskiej Ci nie
zabraknie: „inter medium montium
pertransibunt aquae*!” – przeprawisz
się przez góry![62].

Wiele z punktów Drogi to
autentyczne obrazki z jego życia.
Zdarzenia te zostały dyskretnie
opowiedziane w drugiej lub trzeciej
osobie, aby zatrzeć w nich ślady
autobiograficzne. Tytułem przykładu
spójrzmy, jak zanotował to, co
wydarzyło się 22 grudnia 1937 roku



w kaplicy pałacu biskupiego w
Pampelunie:

Wikariusz Generalny konsekrował
kielichy i pateny. Zostałem na moment
sam w kaplicy i złożyłem na każdym
kielichu i na każdej patenie
pocałunek, by Pan je znalazł, gdy po
raz pierwszy „zejdzie” do tych
świętych naczyń. Było ich dwadzieścia
pięć, diecezja w Pampelunie
podarowała je na front.[63].

Opis ten przeszedł do odpowiedniego
punktu w Drodze, ale eksponuje
jedynie wątek nabożeństwa
eucharystycznego:

Szaleńcze! – Sądziłeś, że jesteś w
kaplicy sam jeden. Widziałem, jak
składałeś pocałunki na każdym
kielichu i na każdej patenie
poświęconej przed chwilą, aby On
znalazł twe pocałunki, gdy po raz
pierwszy zejdzie do tych naczyń
eucharystycznych[64].



Różnica pomiędzy Rozważaniami i 
Drogą nie polega tylko na kwestii ich
dat wydania i liczby punktów, to jest
na większej objętości książki, tak
jakby chodziło tylko o strumień
zamieniający się w większą rzekę.
Różnice są bez wątpienia
zdecydowanie bardziej głębokie. Już
w nocie wstępnej do Rozważań autor
ogłosił, że owe zapiski zostały
sporządzone bez żadnych pretensji
literackich ani bez zamiaru ich
ogłoszenia drukiem. (W zasadzie
składały się na nie myśli podzielone
wedle tematów i rozdziałów).
Natomiast u źródeł powstania Drogi
leżało pragnienie stworzenia i
opublikowania książki. Od pierwszej
do ostatniej strony praca nad Drogą
(która zrodziła się z pomysłu
rozszerzenia Rozważań) była
prowadzona pod znakiem ścisłego
poczucia jedności ducha i intencji.

W miarę upływu roku 1938 autor 
Rozważań był coraz bardziej



przekonany, że materiał, którym
dysponował jako podstawą – to
znaczy 438 punktów – wprost prosi
się o rozwinięcie niektórych
zagadnień. U genezy Drogi autor
zwiększył liczbę rozdziałów, a w
konsekwencji podjął większy
wachlarz zagadnień. Następnie
powtórnie rozmieścił myśli.
Wreszcie musiał nadać
poszczególnym rozdziałom większą
zwartość[65].

Tego rodzaju operacja wymagała o
wiele większej dyscypliny pracy niż
się na pierwszy rzut oka może
wydawać. Już na początku autor
wskazał cel, do którego będzie dążył: 
Dotknę twoich wspomnień, aby
wywołać jakąś myśl, która cię
poruszy; a wówczas poprawisz swoje
życie i wejdziesz na drogę modlitwy i
Miłości. I w końcu staniesz się duszą
wartościową[66].



Ten cel wymaga metody odnowy
intelektualnej i wolicjonalnej. Biskup
Vitorii wskazuje, na czym polega ta
całkowita przemiana, gdy z wielką
przenikliwością zauważa w
przedmowie, że myśli tej książki
domagają się określonej decyzji ze
strony czytelnika. Ta metoda
pobudzania sumień zostaje
odzwierciedlona także w stylu Drogi.
Jej stronice pełne są zawołań i pytań,
argumentów perswazyjnych wraz z
licznymi danymi odwołującymi się
do zdrowego rozsądku, odwołań do
ironii i zachęty, form rozkazujących i
zawieszających myśl wielokropków.
Jest to wartościowy materiał, którego
celem w ostatecznym rozrachunku
nie jest nic innego, niż wywołanie
zmiany wewnętrznej i polepszenia
życia. Z tego powodu lektura Drogi
wywołuje pewien niepokój. Książka
rozpoczyna się od rozdziału pt.: 
„Charakter”, a już pierwszy jego
punkt – bez owijania w bawełnę –
jest zaproszeniem do zmiany



kierunku i zabrania się w życiu za
coś użytecznego i wzniosłego:

Niech twoje życie nie będzie
bezowocne. – Bądź pożyteczny. – 
Zostaw ślad po sobie. Świeć światłem
swojej wiary i miłości[67].

WDrodze istnieje oczywiście
uporządkowana jedność. Wśród
dodatkowych dziewięciu rozdziałów
powstałych w wyniku rozszerzenia
książki znalazł się także jeden
zatytułowany „Wytrwałość”, który
stanowi zwieńczenie całej książki. Z
wyjątkiem jednej myśli, cały ten
rozdział został napisany na nowo.
Wystarczy zbadać dwie ostatnie
myśli (numer 998 oraz 999), aby
przekonać się o ich precyzyjnej
konstrukcji, która wznosi się
spiralnie od podstaw aż do szczytu.
Wszystko to stosownie do
wspomnianej metody wewnętrznego
poruszenia człowieka.



Jednak, gdy czytelnik raz osiągnie
szczyt medytacji, należy utwierdzić
go w jego postanowieniach. Z tego
powodu wprowadzony został nowy
rozdział, dotyczący „Wytrwałości”,
gdyż:

Zaczynać może każdy, wytrwać mogą
tylko święci[68].

Kończąc ten rozdział, autor sięga po
porównanie z owym osiołkiem,
drepcącym w koło w kieracie na
nizinie Órbigo, którego widział w
lipcu 1938 roku, w dniu, gdy spóźnił
się na pociąg na stacji w León. W tej
wiejskiej scenie ukazała się – poza
posłuszeństwem – codzienna praca,
pokorna, monotonna i ukryta,
składająca się z małych
powtarzających się wysiłków, jednak
przynosząca wspaniałe skutki, gdy
chodzi o żyzność i posługę:

Błogosławiona wytrwałość osiołka w
kieracie! – Zawsze tym samym
krokiem. Zawsze jednakowe



okrążenia. Jeden dzień za drugim, a
wszystkie identyczne.

Ale bez tego nie będzie dojrzałych
owoców ani zielonej gęstwiny w
sadzie, ani kwietnej woni w ogrodzie.

Niech ta myśl przeniknie do twego
życia wewnętrznego[69].

Nie pozostaje nic innego, jak
podtrzymywać tę błogosławioną
wytrwałość poprzez decyzję podjętą
przy lekturze pierwszej linijki
książki, by nasze życie nie było
bezowocne. A gdzie znaleźć tę pewną
pomoc, jeśli nie w bliskości z
Bogiem?:

Gdzie kryje się sekret wytrwałości? W
Miłości. – Zakochaj się, a nie opuścisz
Go[70].

Pochodzenie i proces
przygotowywania każdego z
punktów pokazują nam wyraźnie cel,
który autor starał się osiągnąć:



poprowadzić czytelnika drogami
modlitwy i Miłości, za pomocą
przemyślanej medytacji zawartych
tu rozważań, jak to jest powiedziane
w przedmowie. Droga nie jest więc
usystematyzowanym traktatem, ale
dziełem zmuszającym do refleksji, po
które można sięgnąć w każdej chwili,
po którego stronach czytelnik może
się poruszać bez zachowania ścisłego
porządku. Nie oznacza to, że dziełu
brak zwartości. Gdy zaczniemy
bowiem przyglądać mu się bliżej,
okaże się, że każdy z rozdziałów 
Drogi ma staranną konstrukcję
wewnętrzną i dopasowanyjest do
architektury całości. Tak jest z
rozdziałem „Wola Boża”. W wydaniu
z 1939 roku pojawiają się radykalne
zmiany dotyczące jego kształtu,
liczby, a nawet porządku
poszczególnych myśli. Dzięki temu
autor starał się ułatwić bieg
medytacji, tworząc szlak prowadzący
pragnienia duszy.



Krótko mówiąc, rozdział ostatecznie
zatytułowany „Wola Boża” składa się
z następujących części: wstępnego
nagłówka; zasadniczej części
złożonej z tematycznych wariacji
wokół uwertury, a na koniec z kilku
praktycznych rozważań, które
można sprowadzić do następującej
rady:

Jest to kwestia kilku chwil... Przed
rozpoczęciem jakiejś sprawy
zastanów się: czego w tym przypadku
chce ode mnie Bóg?

A potem, z łaską Bożą – działaj![71].

Na rozważaniach rozpoczynających
rozdział autor opiera siłę
wszystkiego, co następuje potem. Już
w pierwszym punkcie ogłasza
ewangeliczną prawdę:

Oto jest klucz, który otwiera bramy
Królestwa Niebieskiego: qui facit
voluntatem Patris mei qui in coelis
est, ipse intrabit in regnum



coelorum* – kto spełnia wolę mego
Ojca... ten wejdzie![72].

W drugim punkcie, wykonawszy
niespodziewany przeskok, stawia
czytelnika niespodziewanie wobec
kwestii zarządzania własną
wolnością. Czyni go bezpośrednio
odpowiedzialnym za skutki jego
postępowania dla jego własnej
egzystencji, dla tej cząstki historii, w
której oczekuje na niego Bóg: Od
tego, czy Ty i ja postępujemy zgodnie z
wolą Bożą – nie zapominaj o tym –
zależy wiele istotnych rzeczy[73].

(Tekst pochodzi z listu założyciela
Opus Dei do jednej z osób, których
kierownictwo duchowe sprawował w
1938 roku)[74].

Trzecia myśl pochodzi z Katarzynki z
1932 roku. W niej odkrywają się
przed nami żałosne konsekwencje
buntu lub odrzucenia zamiaru, jaki
Bóg wskazuje duszy. Mówi on tak:



Jesteśmy jak kamienie, głazy, które się
poruszają, które czują, które są
obdarzone wolną wolą.

Bóg jest jak kamieniarz, który za
pomocą młota i dłuta usuwa nasze
ostre kanty, kształtując nas,
zmieniając wedle swego upodobania.

Nie usiłujmy odsuwać się ani
wymykać Jego woli, gdyż i tak w
żaden sposób nie potrafimy uciec
przed uderzeniami młota. – Cierpienie
nasze będzie większe i daremne, a
zamiast stać się wygładzonymi
kamieniami, nadającymi się do
budowy, zamienimy się w
bezkształtną kupę żwiru, którą ludzie
będą deptać z pogardą[75].

(To rozważanie jest ukoronowaniem
myśli, rozwiniętej w Zapiskach
wewnętrznych, na temat tego, czego
Bóg oczekuje od pierwszych, którzy
powinni wznosić Dzieło:



Gdyby chodziło o jarmarczną budę,
sprawa byłaby krótka i prosta. Wbić
cztery pale w ziemię, wziąć kilka
metrów perkalu, zbić kilka desek ze
skrzynki... i gotowe. Ale gmach O[pus]
D[ei] jest budynkiem, który ma
przetrwać wieki – będzie trwał aż do
Końca – a jego architektem jest Duch
Święty...

My jesteśmy głazami, a Jezus chce, by
zostały wkopane u fundamentów.
Głazami, które się ruszają, które czują
[...])[76].

W ten sposób autor zwracał uwagę
na różne aspekty ludzkiej
egzystencji. Tak więc: życie wieczne,
które nas czeka w Królestwie
Niebieskim; szlachetne uczestnictwo
w zadaniach historycznych; smutne
konsekwencje buntu przeciwko
zaproszeniu skierowanemu przez
Boga do człowieka. W ten sposób
odwołując się do wiary, rozumu,
wyobraźni i uczuć, stara się



zaangażować wolę i uczynić ją
odpowiedzialną za podążanie drogą
ku własnej poprawie.

* * *

Na stronach Drogi gdzieniegdzie
pojawia się delikatna sugestia lub
jakiś drobny fragment anegdoty,
które umożliwiają rozpoznanie
kontekstu rozważań. Czasem kilka
słów pozwala na zarysowanie całego
tła:

Czy pamiętasz? – Zapadał wieczór,
gdy rozpoczęliśmy wspólną modlitwę.
Z bliskiej odległości dobiegał nas
szmer wody. – I w ciszy owego
kastylijskiego miasta...[77].

Jest to wspomnienie szemrzących
wód rzeki Arlanzón, po której
brzegach spacerował Ojciec ze
swymi synami albo w towarzystwie
jakiegoś żołnierza, który przyjechał
do Burgos na przepustkę.



Burgos łączy się z pamięcią o Rodrigu
de Vivar, Cydzie, bohaterze poematu
rycerskiego, którego bohaterską
wielkość – jak powiada Droga –
trzeba stawiać na równi z
codziennymi domowymi
trudnościami:

W poematach rycerskich – w naszej
„Pieśni o Cydzie” – opowiadają
zawsze o nadzwyczajnych
przygodach, ale przeplatają się one ze
szczegółami z powszedniego życia
bohatera. Obyś cenił rzeczy małe – 
tędy droga![78].

W alkowie hotelu „Sabadell”, która
była oddzielona zasłonką od
wspólnego pokoju, kapłan izolował
się, by przyjmować dyscypliny aż do
krwi. Nie miał innej możliwości, a
gdy pewnego dnia weszli jego
synowie, Ojciec usprawiedliwił swoje
postępowanie słowami
przywołanymi w Drodze:



Jeżeli byli świadkami twoich błędów i
słabości, czemuż nie mają być
świadkami twojej pokuty?[79].

(W niektórych przypadkach – jak to
ma miejsce w tym rozważaniu o
pokucie – okoliczności, których
dotyczą, zostają dyskretnie
przemilczane. Jest oczywiste, że
szczegóły osobiste podkreśliłyby z
większą wyrazistością żywotność
nauczania, wydobywając je z
abstrakcyjnych generalizacji. Ale
autor – powtórzmy to jeszcze raz –
unika wszystkiego, co mogłoby
oznaczać pochwałę osobistą).

W Drodze oddany zostaje także zapał
patriotyczny przepełniający Burgos
w owych dniach – flagi, mundury i
entuzjazm – ale z przypomnieniem,
że Chrystusowi także potrzeba jego
wojska:

Zapał patriotyczny – godny pochwały
– skłania wiele osób do zmiany swego
życia w „służbę”. – Nie zapominaj, że



Chrystus także ma swoje „wojsko” i
ludzi wybranych do Jego „służby”[80].

* * *

Tytuł Drogi, który przez tak długi
czas dojrzewał u swego autora, ma
charakter symboliczny, przepełniony
ukrytym sensem. Zlewają się w nim
powszechne powołanie do świętości
w życiu; sposób, by kroczyć wiernie
śladami Chrystusa, który jest Drogą,
Prawdą i Życiem; program
kierownictwa duchowego, aby
osiągnąć ten cel. W tym tytule
zawarta jest także intencja książki:

Czy chcesz, abym ci powiedział, co
myślę o „twojej drodze”? – A więc, tak:
jeżeli odpowiesz na wezwanie,
będziesz usilnie pracował dla
Chrystusa jak najwięcej. Jeżeli
staniesz się człowiekiem modlitwy,
odpowiesz na to wezwanie, o którym
mówiłem uprzednio i spragniony
poświęcenia, zaczniesz szukać
najcięższych prac...



I osiągniesz szczęście tu, na ziemi, a
następnie niewymowne szczęście w
życiu wiecznym[81].

Droga jest wymagająca. Na jej
stronach znajduje się miejsce na to,
co małe, ale nie ma tam śladu tego,
co mierne. W ostatecznym
rozrachunku jest to wezwanie do
świętości życia, klucz nie tylko do
osobistej egzystencji, ale także
pośrednio do całej historii ludzkości:

Oto sekret. – Oto głośny sekret:
przyczyną kryzysów na świecie jest
brak świętych.[82]

I jeśli książka nie zawiera całego
ducha Opus Dei, to na pewno
zawiera wszystko, co zasadnicze dla
Bożego przesłania z 2 października
1928 roku: powszechne powołanie do
świętości pośród świata, poczucie
synostwa Bożego w Chrystusie jako
fundamentu duchowości oraz
uświęcająca i apostolska funkcja
ludzkiej pracy. Droga ma tę zaletę, że



stawia świętość niejako na
wyciągnięcie ręki:

„Wielka” świętość polega na
codziennym wykonywaniu „małych”
obowiązków[83].

Szczególny styl tej książki, jej
ascetyczna i intelektualna siła, jej
wzniosłe natchnienie, wszystko to
zostało już wyrażone w
Katarzynkach oraz w listach. Z tego
powodu w Drodze, dominują
elementy autobiograficzne. Lecz nie
tak, jak w pamiętnikach dotyczących
minionych spraw, wyblakłych
niczym płatki kwiatu, które straciły
dawne żywe barwy, ściśnięte między
kartkami zamkniętej książki. Na
pewno nie. Nad jego rozważaniami
unosi się bonus odor Christi*, który
pochodzi z żywej obecności autora,
który w miarę lektury, raz z pomocą
refleksji, innym razem dialogu,
prowadzi nas za rękę drogą swego
własnego życia wewnętrznego.



Przez całe swoje życie don Josemaría
miał niezmienny zwyczaj, by
rozpoczynać swoje listy, polecając
Bogu swego adresata:

Niech Jezus mi Cię zachowa – pisał do
Pedra Casciaro:

[...] sprawia mi wielką przyjemność,
pisać do syna i rozpoczynać list
Najświętszym Imieniem Pana Jezusa.

Przeczytałem o tym ciężarze, który
zrzuciłeś z serca: gaudium cum pace!
**

Wszystko ułoży się tak, jak pragniesz.
Zachowaj spokój. Bądź radosny. Zdaj
się na Niego i na mnie. Kończę.

Moje błogosławieństwo i bardzo
mocne uściski

Mariano[84].

Sam zainteresowany mógł spokojnie
zdać się na Boga i owego świętego
kapłana, pewien, że od chwili, gdy



Ojciec zaczął pisać ten list, wspiera
go modlitwą i umartwieniem, jak
nam o tym wspomina w Drodze:

Potęga Twego imienia, o Panie! – 
Zacząłem mój list tak, jak czynię to
zazwyczaj: „Niech Jezus ma Cię w
swej opiece!”.

– A w odpowiedzi czytam: „Słowa:
«Niech Jezus ma cię w swej
opiece!»już mnie ochroniły przed
wielkim niebezpieczeństwem. Niechże
ma On w swojej opiece
wszystkich”[85].

Tutaj właśnie bije źródło
skuteczności duchowej tej książki:
wszystkie jej strony zostały
przesycone umartwieniami i
nasączone modlitwą. Jeśli choć
trochę będziemy współpracować z
naszej strony, jej lektura zapadnie
nam głęboko w duszy, ponieważ
zawarte w niej myśli są czymś
duchowo ożywczym i świeżym, a nie
zmumifikowanymi zdaniami.



Słusznie mówił w przedmowie
biskup Vitorii: «Na tych stronach
odczuwa się powiew ducha Bożego.
Za każdą myślą kryje się święty,
który widzi twoje intencje i czeka na
twoje decyzje»[86].

Don Josemaría, zawsze zanim
porozmawiał z jakąś osobą,
powierzał ją jej Aniołowi Stróżowi.
Podobnie czynił, pisząc do kogoś list.
Można przyjąć za pewnik, że to samo
uczynił w czasie przygotowywania 
Drogi, gdzie możemy wyczytać taką
oto wiadomość autobiograficzną:

„Nie bardzo wiem – powiadasz – jak
mam zapełnić kartkę papieru, mówiąc
o rzeczach, które mogłyby stać się
użyteczne dla przyjaciela. Gdy
zaczynam, zwracam się do mego
Anioła Stróża, mówiąc mu, że jeżeli
piszę, to po to, żeby przynieść jakiś
pożytek. I choćbym nawet
powypisywał głupstwa, nikt nie
odbierze mi – ani Jemu – chwil



spędzonych na proszeniu dla mego
adresata o to wszystko, czego jego
dusza najbardziej potrzebuje”[87].

Już w bardzo wczesnym okresie, od
1931 roku, ciągnęło się za
założycielem Opus Dei pragnienie 
napisania kilku książek pełnych
ognia, które obiegłyby cały świat jak
żywy płomień, rozpalając swym
światłem i żarem ludzi,
przekształcając biedne serca w
żagwie, aby ofiarować je Jezusowi
jako rubiny do jego Królewskiej
korony[88]. W tym duchu została
napisana Droga.

Do książek pełnych ognia zaliczyć
trzeba także Różaniec Święty, którego
drugie wydanie ukazało się w
pierwszych dniach października
1939 roku, jak tylko ukończono druk 
Drogi[89].

3. Okoliczności polityczne



Bezwzględna i okrutna wojna
domowa postawiła Hiszpanię na
krawędzi ruiny. Sytuacja uległa
całkowitej normalizacji dopiero po
15 latach, przynajmniej jeśli chodzi o
straty materialne, ponieważ
odtworzenie narodu nie było
możliwe.

W miesięcznym biuletynie „Noticias”
z marca 1939 roku don Josemaría
wskazywał na zamknięcie „epoki
przejściowej” oraz powrót do
stabilnego życia następującymi
słowy: Przechodzimy od stanu
szaleństwa właściwego takim czasom
do dobrze wytyczonego koryta, które
poprowadzi nas do ostatecznego
podboju[90]. Zostało to powiedziane
językiem duchowym, pełnym
optymizmu, a nie językiem polityki.
Któż w okresie odbudowy narodu
mógłby nie zauważyć istniejącej
biedy i braku środków materialnych?
Jednak ton, w jakim utrzymany jest
list okólny z 9 stycznia 1939 roku,



skierowany przez założyciela Opus
Dei do jego synów, emanuje silnym,
wynikającym z nadprzyrodzonych
przesłanek przekonaniem:

Przeszkody? Nie martwią mnie
przeszkody zewnętrzne. Z łatwością je
przezwyciężymy. Nie dostrzegam
niczego więcej poza jedną poważną
przeszkodą: Waszym brakiem
synostwa i Waszym brakiem
braterstwa, jeśli kiedyś miałyby się
pojawić w naszej rodzinie. Wszystko
inne (niedostatek, długi, bieda,
pomówienia, kalumnie, kłamstwo,
niewdzięczność, sprzeciw ze strony
„dobrych”, niezrozumienie, a nawet
prześladowania ze strony władz),
wszystko to jest bez znaczenia, kiedy
można liczyć na Ojca i braci,
zjednoczonych zupełnie przez
Chrystusa, z Chrystusem i w
Chrystusie. Nie będzie takiej goryczy,
która mogłaby zakłócić słodycz naszej
błogosławionej Miłości[91].



Zniszczenia związane z wojną
domową niełatwo było naprawić.
Potencjał ludzki doznał poważnego
uszczuplenia. W pamięci każdego
Hiszpana pozostawali zmarli, polegli
na froncie i pomordowani, których
było w sumie około 300.000. Zostali
jeszcze nie policzeni więźniowie i
wygnańcy. Z drugiej strony mosty i
drogi, domy i fabryki były
uszkodzone lub całkowicie
zniszczone. Brakowało pojazdów,
statków i wszelkiego typu maszyn.
Brakowało też dóbr domowego
użytku, ubrań i żywności.
Reorganizacja tego, co zostało
zdezorganizowane, wymagała czasu,
rąk do pracy i importu dóbr. Na
domiar złego rezerwy złota z Banku
Hiszpanii zostały spożytkowane na
zakup broni lub zostały
zdeponowane w innych krajach*.
Ostatnią kroplę goryczy stanowił też
znaczący spadek produkcji rolnej.
Długie lata suszy wpędziły naród w
głód i spowodowały, że racjonowanie



niewystarczającej ilości żywności
trwało aż do 1951 roku[92].

Niestety koniec wojny nie oznaczał
pokojowego zakończenia dawnych
nienawiści. Atmosferę przenikał żal i
pragnienie rewanżu. W ciągu dwu
tygodni od zakończenia wojny, w
orędziu radiowym z 16 kwietnia
1939 roku, papież Pius XII zwrócił się
do wiernych i hierarchii
hiszpańskiej, by wyrazić swoje
„ojcowskie gratulacje z powodu
otrzymania daru pokoju i
zwycięstwa”. W tym wystąpieniu
radiowym niejeden raz apelował do
szlachetności i wielkoduszności
ducha hiszpańskiego, z którymi
wiązał nadzieję na odnowienie życia
narodowego zgodnie z zasadami
„wiary, pobożności i cywilizacji
katolickiej”. „Dlatego napominamy
rządzących i pasterzy Katolickiej
Hiszpanii – mówił dalej – by oświecili
umysły oszukanych, ukazując im z
miłością korzenie materializmu i



laicyzmu, i skąd wzięły się ich błędy i
nieszczęścia [...]. I nie wątpimy, że ci
drudzy, którzy niczym synowie
marnotrawni starają się wrócić do
domu Ojca, zostaną przyjęci z dobrą
wolą i miłością. Na Was spoczywa,
Czcigodni Bracia w Episkopacie,
obowiązek, by doradzać i jednym i
drugim, by w swej polityce
przywrócenia pokoju wszyscy
podążali zgodnie z pryncypiami
wpajanymi przez Kościół i
proklamowanymi z tak wielką
szlachetnością przez
Generalissimusa: sprawiedliwości
dla zbrodni i pełnej dobrej woli
wielkoduszności wobec
błądzących»[93].

Kryteria, jakie zastosowano
względem pokonanych, były jednak
zupełnie inne. Poza represjami
wojskowymi stosowanymi w czasie
wojny, w 1939 roku zaczęły
funkcjonować trybunały zajmujące
się czystkami politycznymi. Ten



aparat represyjny działał na
podstawie różnych ustaw: ustawy o
odpowiedzialności politycznej z 9
lutego 1939 r., działającej wstecz w
stosunku do rewolucji z października
1934 r.; ustawy o weryfikacji
funkcjonariuszy publicznych z 10
lutego 1939 r. oraz ustawy z 1 marca
o zwalczaniu masonerii i
komunizmu[94].

Wielu obywateli przebywało w
więzieniach przez długie lata, bądź
odbywało swoją karę wykonując
prace przymusowe. Inni byli
upośledzeni ekonomicznie lub
stracili pracę i musieli udać się na
emigrację. W takich warunkach
sposób postępowania realizowany
przez don Josemaríę zawsze opierał
się na wybaczeniu: przebaczyć i
zapomnieć. Tak jak w okresie, gdy
był uchodźcą w rewolucyjnym
Madrycie, zadośćuczynił za wszystko,
starając się nie dzielić ludzi na
dobrych i złych, tak teraz starał się



naprostować uczucia tych, którzy
jeszcze żyli żądzą zemsty. Podczas
jednej ze swych podróży, w kwietniu
1938 roku, jadąc z Utrery do
Salamanki spotkał w pociągu oficera
przepełnionego chęcią rewanżu.
Kapłan opowiada o rozmowie, jaką z
nim przeprowadził:

Pewien podporucznik, który
poniósł ogromne straty, tak
rodzinne, jak i materialne w
trakcie prześladowań
prowadzonych przez czerwonych,
prorokował zbliżający się czas
własnego rewanżu. Powiedziałem
mu, że cierpiałem podobnie jak on,
wraz z rodziną, i że straciłem
dobytek, ale pragnę, żeby czerwoni
żyli i się nawrócili. Te
chrześcijańskie słowa wstrząsnęły
głęboko jego szlachetną duszą,
przepełnioną tymi gwałtownymi
uczuciami i widać było, że
zrozumiał.



Skupiłem się jak mogłem i, jak to
mam w zwyczaju, wzywałem
wszystkich Aniołów Stróżów[95].

Z niektórych aż buchała chorobliwa
nienawiść do wroga. Pewnego razu
do don Josemaríi przyszedł pewien
człowiek, któremu komuniści
zamordowali kilku krewnych na
środku pola, na rozstaju dróg.
Chciała on wznieść dokładnie w
miejscu zamordowania członków
swojej rodziny wielki krzyż. Nie
powinieneś tego robić – powiedział
mu kapłan – bo to, co Tobą kieruje, to
nienawiść: to nie będzie Krzyż
Chrystusa, tylko krzyż diabelski[96].
Ostatecznie krzyża nie wzniesiono, a
ta osoba przebaczyła. Nie wszyscy to
potrafili. Minęło już wiele miesięcy
od zakończenia wojny, gdy pewnego
dnia ksiądz musiał skorzystać z
taksówki w Madrycie. Jak to miał w
zwyczaju, natychmiast wdał się w
rozmowę z kierowcą, mówiąc mu o
Bogu, o uświęcaniu pracy i życia, o



zapomnieniu o nieszczęściach, jakich
doznała Hiszpania. Taksówkarz
słuchał go i nie mówił ani słowa. Gdy
dojechali na miejsce i don Josemaría
wysiadł, ten człowiek zapytał go:

– A gdzie ksiądz był podczas wojny?

– W Madrycie – odpowiedział mu
ksiądz.

– Jaka szkoda, że księdza nie
zamordowali! – odpowiedział mu
taksówkarz.

Don Josemaría nie powiedział ani
słowa. Nie uczynił też najmniejszego
gestu znamionującego obrazę. Wręcz
przeciwnie, bardzo spokojnie zapytał
kierowcę:

– Czy ma pan dzieci? – a gdy tamten
przytaknął, dodał do zapłaty spory
napiwek:

– Proszę wziąć i kupić słodycze żonie
i dzieciom[97].



Hiszpania wyszła z wojny silnie
zmilitaryzowana, z władzą
państwową skupioną w osobie Szefa
Państwa, który pełnił także funkcje
Szefa Rządu, naczelnego wodza i
przywódcy Ruchu Narodowego[98].
Królował w kraju rozbuchany
nacjonalizm, ze szkodą dla wolności
indywidualnych: swobody poglądów,
opinii i stowarzyszeń. Wraz z tym
kierunkiem, identyfikującym się z
państwem autorytarnym,
współistniały inne kierunki
dawniejsze: monarchiści,
republikanie, tradycjonaliści i
demokraci. Porządek polityczny,
powstały w wyniku wojny domowej
z czasem zaczęto nazywać mianem
„frankizmu”. Był to porządek trudny
do zakwalifikowania, ponieważ jego
spójność i siła wewnętrzna opierały
się na osobie samego Franco i na
zasadzie osobistego i autorytarnego
sprawowania przezeń władzy,
utrzymującego się dzięki
umiejętnemu odnawianiu rządów.



Partycypacja polityczna w rządzie
przedstawicieli rozmaitych grup dla
życia narodowego pozwoliła mu na
zachowanie ciągłości. Jego polityka
miała charakter zdecydowanie
pragmatyczny, szczególnie w
pierwszych latach istnienia, gdy
Franco musiał zmierzyć się z
niebezpieczeństwami związanymi z
wybuchem II wojny światowej i gdy
zdołał utrzymać niezależność
kraju[99].

Zapał katolików, którzy przeżyli te
lata walki, bólu i prześladowań jako
prawdziwą Krucjatę (za taką uznała
walkę religijną hierarchia Kościoła
hiszpańskiego), ożywił wszędzie
wiarę i entuzjazm ludowy[100]. I
podobnie jak prześladowania
religijne stały się cechą
charakterystyczną reżimu
republikańskiego, tak ochrona
Kościoła stała się znakiem
rozpoznawczym Hiszpanii Franco. W
ciągu długich lat dyktatury



frankistowskiej zdarzały się okresy
zbliżenia i współpracy lub dystansu i
tarć pomiędzy Kościołem a
państwem. Jednak wszystko to
następowało w ramach atmosfery
serdeczności i większej lub mniejszej
wzajemnej autonomii, zależnie od
okresu. Jak tylko zakończyła się
wojna domowa, rozpoczęła się
odbudowa – z pomocą państwa –
kościołów i klasztorów zniszczonych
w poprzednich latach. Wzmogła się
praca duszpasterska i wzrosła liczba
praktykujących katolików. Seminaria
znów były pełne. Jednak, i to był
pierwszy powód niezgody między
Kościołem a państwem, nie było
możliwe natychmiastowe obsadzenie
wakujących siedzib biskupich,
opustoszałych w okresie wojny z
powodu naturalnej śmierci lub
zamordowania biskupów. Doszło do
tego, że stanowiska biskupie
pozostały nieobsadzone do czasu
późniejszego porozumienia
pomiędzy rządem a Watykanem.



Po zakończeniu wojny Hiszpania
była krajem, który uważał się za
oficjalnie katolicki, podobnie jak jej
władze. W konsekwencji państwo
uznało za obowiązujący konkordat z
1851 roku, który uznała za
nieobowiązujący Republika, chociaż
oficjalnie go nie wypowiedziała. W
Konkordacie tym potwierdzony
został przywilej, którym cieszyli się
królowie hiszpańscy, by desygnować
kandydatów na stolice biskupie*.
Generał Franco, jako Szef Państwa,
pretendował do korzystania z tego
przywileju. Tymczasem Stolica
Święta stała na stanowisku, że
Konkordat z 1851 roku nie jest już
ważny z powodu głębokich zmian
stanu rzeczy i okoliczności w ciągu
całego stulecia. W rzeczywistości,
motywem dla którego papież Pius XII
był przeciwny uznaniu prawa
patronatu i prezentacji biskupów,
były niektóre incydenty i starcia,
jakie miały miejsce między
Kościołem a władzami cywilnymi.



Doszło do nich między innymi z
powodu zakazu rozpowszechniania
listu pasterskiego i encykliki Mit
brennender Sorge**, skierowanej
przeciw nazizmowi; a także wobec
ingerencji władz cywilnych w
sprawy kościelne, oraz wobec obawy,
że zostanie ratyfikowana umowa
kulturalna hiszpańsko–niemiecka,
która wprowadzałaby w Hiszpanii
ideologię antychrześcijańską. Ważną
rolę odegrała tu również hiszpańska
polityka wewnętrzna i obawy ze
strony rządu, że nie będzie w stanie
kontrolować kwestii nacjonalizmów
baskijskiego i katalońskiego. Dla
Kościoła istotne były trudności i
przeszkody stawiane w tych
regionach wobec niektórych władz
kościelnych, znajdujących się w
sporze politycznym z Franco[101].

Rozpoczęły się rozmowy między
Hiszpanią i Stolicą Apostolską i, po
licznych napięciach, udało się dojść
do porozumienia, zawartego 7 lipca



1941. Poza ogólnymi
postanowieniami, które powtarzały
tekst pierwszych artykułów
Konkordatu z 1851 roku, oraz
zobowiązaniem rządu hiszpańskiego
do niepodejmowania jednostronnych
rozstrzygnięć prawnych w dziedzinie
materiae mixtae*, w porozumieniu
tym określono także sposób
prezentacji biskupów na wakujące
stolice. Rozwiązanie stanowił
skomplikowany proces,
rozpoczynający się poufnymi
uzgodnieniami między rządem i
nuncjuszem, w celu przygotowania
listy sześciu osób zdolnych do objęcia
danego stanowiska. Spośród tych
osób papież wybierał trzech
kandydatów, powiadamiając o tym
rząd za pośrednictwem nuncjusza, a
Szef Państwa w ciągu 30 dni musiał
oficjalnie wskazać jednego z tej
trójki[102].

Jeśli chodzi o nominacje kościelne
dokonane przez władze



republikańskie przed laty, trzeba
było je sformalizować, ponieważ
brakowało im odpowiedniej sankcji
kanonicznej. Tak też się stało z
nominacją don Josemaríi na
stanowisko rektora Królewskiego
Patronatu Świętej Izabeli. Nominacja
ta została podpisana przez
prezydenta Republiki Hiszpańskiej w
1934 roku i uznana de facto przez
władze kościelne (biskupa diecezji
Madrid–Alcalá i arcybiskupa
Saragossy). Teraz, gdy Stolica
Apostolska zaakceptowała
wykonywanie prawa patronatu
przez nowego Szefa Państwa
hiszpańskiego, don Leopoldo Eijo y
Garay zdecydował sformalizować
obsadę stanowiska rektoratu Świętej
Izabeli, które don Josemaría
faktycznie i za jego zgodą piastował
od 1934 roku. Tak więc 17 stycznia
1942 roku przedstawił Radzie
Dziedzictwa Narodowego (Consejo
del Patrimonio Nacional), organowi,
któremu podlegał Patronat Świętej



Izabeli, trzy nazwiska, by Szef
Państwa wybrał jedno z nich. Don
Leopoldo, z jasną intencją, by
powierzono tę funkcję obecnie ją
sprawującemu, to jest don Josemaríi,
opatrzył listę kandydatów
następującym nagłówkiem: «Na
pierwszym miejscu proponuję
przykładnego kapłana, który dziś
sprawuje tę funkcję, i który moim
zdaniem jest w najwyższym stopniu
godzien polecenia»[103]. Z dniem 3
lutego 1942 roku don Josemaría
został po raz drugi nominowany
rektorem, w wyniku rewizji obsady
stanowisk ze strony nowych władz
cywilnych. Dzięki temu została
ponowiona i umocniona jego
inkardynacja do diecezji
madryckiej[104].

* * *

Wiele lat wcześniej założyciel Opus
Dei napisał, że Dzieło Boże nie zostało
wymyślone przez człowieka po to, aby



rozwiązać godną pożałowania
sytuację Kościoła panującą od 1931 w
Hiszpanii[105]. Nie było też jego
zadaniem uczestniczenie w tarciach,
jakie zachodziły pomiędzy
tradycjonalistycznym katolicyzmem
hiszpańskim i pojawiającymi się
nowymi prądami kulturalnymi.
Skoncentrowany na swoim celu,
założyciel zajął się w pełni skuteczną
i cichą pracą kapłańską. Przede
wszystkim chciał napełnić duchową
żywotnością hiszpański kler
diecezjalny. Następnie, wykonywać z
całkowitym samozaparciem swoją
posługę w tym trudnym, z
politycznego punktu widzenia,
okresie. Kapłan zajmował się
potrzebującymi ponad wszystkimi
podziałami ludzkimi i partyjnymi,
bez różnicy stanowisk i postaw
ideologicznych. Prałat Javier
Echevarría pamięta, że po śmierci
pewnego człowieka, zaszczutego i
prześladowanego po zakończeniu
wojny domowej, mógł przeczytać list



od wdowy po nim, wyrażającej don
Josemaríi swą wdzięczność z powodu
wspierania wówczas jej męża. Było
to, pisała, «w latach, gdy nawet
najbliżsi przyjaciele obawiali się
okazywać mu przywiązanie,
ponieważ przebywał w więzieniu
pod zarzutem przynależności do
masonerii»[106].

Kapłan podjął heroiczną decyzję – i
heroiczne było to, że wyciągnął z niej
najdalej idące konsekwencje – by
uniknąć jakiejkolwiek etykiety
przynależności do takiego czy innego
środowiska politycznego. Tak więc,
na przykład przyjętym wówczas
zwyczajem było używanie
pozdrowienia rzymskiego, na modłę
faszystowską, z wzniesioną ręką i
otwartą dłonią. (Większość ludzi
traktowało je jako przeciwieństwo
pozdrowienia komunistycznego, z
zamkniętą pięścią). Don Josemaría
nigdy nie wykonywał tego gestu,
uważając go za manifestację



polityczną. Podczas ceremonii
oficjalnych, lub gdy grano hymn
narodowy, stał zachowując postawę
pełną szacunku[107].

Dzięki tak ciężkiemu wysiłkowi, by
zachować niezależność i pozostać z
dala od wszelkiej partyjności,
założyciel Opus Dei nie tylko zdołał
uchronić Dzieło od wszelkich tego
rodzaju niebezpieczeństw, grożących
jego uniwersalności, lecz także bronił
chrześcijańskiej wolności tych,
którzy zbliżali się do apostolstwa
prowadzonego przez Opus Dei, by
każdy z nich mógł pozostać przy
swoich przekonaniach i odczuciach
osobistych co do zagadnień
politycznych, społecznych,
naukowych czy patriotycznych.
Dowodem tego rodzaju szacunku dla
rozmaitych opinii jest anegdota
opowiedziana przez Juana Bautistę
Torelló, członka Dzieła. Był rok 1941,
okres silnej egzaltacji
nacjonalistycznej w szeregach



Falangi. Były to dni, gdy mury
Barcelony zapełnione były napisami
patriotycznymi: „Jeśli jesteś
Hiszpanem, mów po hiszpańsku!”
lub innymi w rodzaju: „Hiszpanie,
mów w języku Imperium!”. Podczas
długiej rozmowy, którą Juan Bautista
przeprowadził z don Josemaríą,
zwierzył mu się, że należał do
organizacji zajmującej się obroną
kultury katalońskiej, uznawanej
przez policję za podziemną i
antyfrankistowską. Używanie języka
katalońskiego było wówczas
zakazane. Założyciel Opus Dei
uświadomił mu, że pod tym
względem cieszy się pełną swobodą.
Była to jego własna sprawa i nikt w
Dziele nie będzie go o to pytał. Ale
skoro mi już o tym powiedziałeś –
dodał kapłan – chciałbym Ci dać
pewną radę. Staraj się, żeby cię nie
złapali, bo skoro jest nas niewielu, nie
możemy pozwolić sobie na to, by
jeden z nas siedział w więzieniu[108].
W tym okresie w Barcelonie



członków Dzieła nie było więcej niż
pół tuzina.

Co się tyczy reżimu frankistowskiego,
założyciel Opus Dei zachowywał
postawę niezależności. Docenił
przywrócenie pokoju po latach
anarchii i prześladowań religijnych,
jednak nie podzielał postawy tych,
którzy starali się zawłaszczyć dla
siebie cały wysiłek poświęcenia i
heroizmu w obronie praw Kościoła i
osoby ludzkiej albo przypisywali go
tylko jednej osobie, bez względu na
to, jak wielką rolę odegrała w czasie
wojny domowej[109].

Aby nie zostać uwikłanym w
zmienne koleje polityki, a także by
nie została wykorzystana politycznie
działalność apostolska Dzieła, w
kontaktach z władzami cywilnymi
założyciel był w najwyższym stopniu
ostrożny. Mimo to byli i tacy, którzy
nie pozwalali mu zachować
odpowiedniego dystansu, dlatego też



po przeprowadzce do Rzymu
zdecydował się pojawiać bardzo
rzadko w Hiszpanii. Był to –
wyznawał – jeden z powodów, które
skłoniły mnie od 1946 roku do
zamieszkania poza Hiszpanią, do
której odtąd nie wracałem, poza
bardzo nielicznymi przypadkami i na
bardzo krótki czas[110].

* * *

Jeszcze nie zakończyła się wojna
domowa w Hiszpanii, gdy Niemcy
Hitlera rozpoczęły swą politykę
rewindykacji i aneksji terytorialnych
w Europie, która doprowadziła do
wojny europejskiej, a następnie
światowej. Hiszpanie mogli ze
zdumieniem obserwować, jak naziści
i Sowieci, którzy jeszcze kilka
miesięcy wcześniej ścierali się na
ziemi hiszpańskiej, cynicznie paktują
nad podziałem Polski. Po inwazji na
Polskę we wrześniu 1939 roku
nastąpiły agresje na inne państwa. W



maju 1940 roku oddziały niemieckie
okupowały Belgię i Holandię, aby
dostać się do Francji, którą zaczęli
zajmować, idąc z północy na
południe, aż w czerwcu dotarli do
granicy hiszpańskiej w okolicy
Hendayi.

Rząd hiszpański prowadził
początkowo politykę neutralności. W
czerwcu 1940 roku zmienił swoją
wcześniejszą postawę i przeszedł w
stan „strony niewojującej”, którą
mimo zawirowań i lat
spektakularnych zwycięstw i
sukcesów niemieckich utrzymał aż
do roku 1943. W tym okresie
Hiszpania musiała negocjować ze
swymi dawnymi sojusznikami,
państwami Osi (nastąpiły spotkania
Franco z Hitlerem w Hendayi 23
października 1940 r. oraz z
Mussolinim w Bordighera 12 lutego
1941 r.). Kraj przeszedł przez
poważne zagrożenia, które
znajdowały odzwierciedlenie w



hiszpańskiej polityce zagranicznej.
Od wiosny 1943 roku rząd hiszpański
zmienił ponownie kierunek i zajął
pozycję ścisłej neutralności, zbliżając
się coraz bardziej do aliantów.
Hiszpania ostatecznie nie
uczestniczyła w wojnie[111].

Znaczna część Falangi, wraz z
różnymi ministrami w rządzie,
starała się popierać stronę niemiecką
i przeciągnąć kraj na stronę
prawdopodobnego zwycięzcy. Wobec
tego w pierwszych latach wojny
Franco balansował na krawędzi
konfliktu. Po okupowaniu Francji
naciski niemieckie na umożliwienie
im przejścia przez Hiszpanię,
zdobycia Gibraltaru i lądowania w
Afryce były tak silne, że oparcie im
się wydawało się niemożliwe (to
samo powtórzyło się w końcu 1942
roku w związku z lądowaniem
aliantów w Afryce Północnej).
Widząc całą powagę sytuacji, don
Josemaría martwił się o swoich



synów, którzy niemal wszyscy byli w
wieku poborowym. Obawiał się, że
ujrzy ich po raz wtóry rozproszonych
po wszystkich frontach, i że rozwój
Dzieła ponownie zostanie
sparaliżowany. Tak więc, na kilka
tygodni przed spotkaniem Franco z
Hitlerem, 1 października 1940 roku,
zadał tym spośród swoich synów,
którzy zgromadzili się w Madrycie w
przeddzień dwunastej rocznicy
założenia Dzieła, to samo pytanie,
które już postawił przed wybuchem
wojny domowej: jeśli ja umrę, czy
będziesz nadal czynił Dzieło?[112]

W 1936 roku hiszpańska wojna
domowa rozwiała nadzieje na
rozpoczęcie pracy w Paryżu. Teraz, w
roku 1940, wojna światowa przecięła
plany wyjazdu za granicę młodych
ludzi z Opus Dei, którzy pragnęli
studiować na europejskich
uniwersytetach. W duchu otwartości
i katolicyzmu, jako pierwszą swoją
Ojczyznę uznawali Hiszpanię, jako



drugą – świat. To hojne otwarcie się,
którego korzenie znajdowały się w
duchu Dzieła i w przykładzie
dawanym przez założyciela Opus
Dei, przełożyło się na mentalność
zrozumienia w stosunku do tych,
którzy zajmowali przeciwne
stanowisko w sprawach
politycznych.

W tym czasie ideologia nazistowska
szerzyła się szybko wśród młodzieży
uniwersyteckiej, która – nie mając
doświadczenia i będąc pełną
młodzieńczego zapału, popadała w
nietolerancję. Z tego powodu
niektórzy nie rozumieli, że
członkowie Opus Dei odmawiali
zbiorowego podporządkowania się
rozkazom i wskazówkom
wydawanym przez falangistów,
którzy w tym czasie mieli decydujący
wpływ na władzę[113].

Jeśli chodzi o opinię don Josemaríi na
temat nazizmu, istnieje pewna



tłumacząca ją anegdota: w sierpniu
1941 roku Ojciec spotkał w pociągu
relacji de Madryt-Ávila rodzinę Díaz-
Ambrona. Ani kapłan, ani Díaz-
Ambronowie nie widzieli się od
czasu wojny domowej. Przechodząc
obok przedziału, w którym
znajdowała się ta rodzina, patrząc na
dziewczynkę, poruszony nagłym
impulsem don Josemaría zwrócił się
w stronę rodziców i wykrzyknął: „Tę
dziewczynkę to przecież ja
ochrzciłem”[114].

Z rozmowy z Ojcem,
przeprowadzonej w pociągu, don
Domingo powziął o nim jak najlepsze
zdanie. Jego uwagę zwróciło
szczególnie to, jak dokładne
informacje założyciel Opus Dei miał
na temat sytuacji Kościoła i
katolików pod rządami Hitlera, a
także jego umiłowanie i szacunek dla
wolności. W ówczesnej Hiszpanii, jak
wspomina Díaz-Ambrona, nie było
łatwo spotkać ludzi



wypowiadających się z taką
jasnością. On sam właśnie wrócił z
podróży po Niemczech i mógł odczuć
strach niektórych katolików przed
manifestowaniem swoich uczuć
religijnych. To doprowadziło go do
odrzucenia nazizmu i chęci
dokładniejszego dowiedzenia się, co
się dzieje w Niemczech. Przed nim,
podobnie jak przed większością
Hiszpanów, ukrywano dotychczas złe
strony systemu i filozofii
nazistowskiej, kreśląc propagandowy
wizerunek Niemiec jako siły
zwalczającej komunizm[115].
Natomiast don Josemaría był
świetnie poinformowany w tych
kwestiach. Don Domingo podkreśla,
że w ówczesnej Hiszpanii niewiele
było osób, które tak jasno mówiły o
antychrześcijańskich korzeniach
filozofii nazistowskiej[116].

Począwszy od 1943 roku losy wojny
dokonały gwałtownego zwrotu, a
wraz z nimi zmieniła się też



radykalnie polityka hiszpańska.
Alianci przeszli do ofensywy, a
wojska państw Osi do odwrotu. Na
wiosnę 1945 roku, w chwilę przed
podpisaniem przez Niemcy
nazistowskie kapitulacji, opinia
międzynarodowa zwróciła swe oczy
na Hiszpanię frankistowską,
pamiętając obecność wojsk włoskich
i niemieckich podczas wojny
domowej oraz jej niepewną
neutralność w ostatnich latach. Nie
do przewidzenia były przede
wszystkim skutki, jakie mogły
przynieść silne naciski wywierane
przez komunistów i emigrantów w
celu wyrównania porachunków z
reżimem dyktatorskim Franco[117].

W tym czasie praca apostolska Opus
Dei rozszerzała się gwałtownie po
całej Hiszpanii, a założyciel Dzieła
kładł podstawy do jej rozwoju, gdy
tylko było to możliwe, we Włoszech i
w Portugalii. Wobec powagi sytuacji,
obawiając się opóźnień przyszłej



ekspansji apostolskiej, don Josemaría
uciekł się do modlitwy. Podczas
modlitwy zobaczył jasno, że „będzie,
co będzie”, a niewzruszonym
źródłem nadziei powinien być Bóg.
Był 19 kwietnia 1945 roku, na krótko
przed zakończeniem wojny, gdy
polecił wprowadzić do Preces Dzieła
wezwanie z psalmu:

– Dominus illuminatio mea et salus
mea: quem timebo?

– Si consistant adversum me castra,
non timebit cor meum; si exurgat
adversum me proelium, in hoc ego
sperabo

Pan światłem i zbawieniem moim:
kogóż mam się lękać?

Chociażby stanął naprzeciw mnie
obóz, moje serce bać się nie będzie;
choćby wybuchła przeciw mnie
wojna, nawet wtedy będę pełen
ufności[118].



4. Akademik przy Jenner

Kiedy w 1938 roku założyciel Opus
Dei chodził po Burgos i powtarzał
Panu, że potrzebuje pięćdziesięciu
ludzi, którzy by ukochali Jezusa
Chrystusa ponad wszystko, był już
myślami w Madrycie. Dla niego
zakończenie wojny i rozpoczęcie
pracy w stolicy było jednym i tym
samym. Korespondencja Isidora,
która stanowiła tubę trosk Ojca,
przekazuje naglące pragnienia don
Josemaríi, aby jak najszybciej
uruchomić akademik, który
zastąpiłby ten przy Ferraz. Jednak
Dzieło nie miało jeszcze tych
pięćdziesięciu ludzi i poza tym, za
wyjątkiem Isidora, ci nieliczni, którzy
należeli, znajdowali się poza
Madrytem. José María González
Barredo, chociaż skierowany na
stanowisko wykładowcy do Instytutu
Świętego Izydora w Madrycie,
zajmował się innymi sprawami na
północy kraju. José María Albareda



podróżował bardzo często z
powodów zawodowych. Álvaro,
Vicente i Eduardo znajdowali się w
Olot (w prowincji Gerona), pełniąc
służbę wojskową. Chiqui był w San
Sebastián. Rafael Calvo Serer, w
Walencji. Pozostali, odbywając
jeszcze służbę w wojsku, rozproszeni
byli po całym Półwyspie Iberyjskim.

List Isidora z końca kwietnia 1939
roku daje wyobrażenie o ruchach ich
wszystkich:

«Po pierwsze doszedł list od
Chiquiego. Wyobraź sobie, że zjawił
się właśnie w San Sebastian. Juan
spędza właśnie tydzień przepustki
razem z nami, ale zostawia nas już
jutro. Barredo jest w Vitorii z
Albaredą w sprawach zawodowych.
Ricardo nadal jest w Alcoy; nawet
Paco nas opuścił. Nie jest łatwo!
Właśnie dziadek przypomniał nam o
konieczności założenia domu, byśmy
mogli kontynuować jego



przedsięwzięcie, ale jeśli jego krewni
wyjadą, to się jeszcze opóźni.
Dziadek jest jak zawsze bardzo
zajęty, a my zajmujemy się
porządkowaniem papierów z tego
okresu »[119].

Przy braku ludzi, którzy mogliby się
zająć szukaniem domu
odpowiedniego na akademik
dodatkowym problemem był brak
możliwości finansowych. Don
Josemaría nie mógł nie przejmować
się kwestiami pieniężnymi, gdyż od
ponad roku chodził po prośbie. Z
comiesięcznego biuletynu „Noticias”
z kwietnia 1938 roku, kiedy już
osobiście rozpoczął starania o
zabezpieczenie materialne, pochodzi
ten apel do wszystkich znajomych: 
czy robicie co tylko jest możliwe, aby
pan dał nam dwa miliony peset,
których nam potrzeba?[120]. Isidoro,
który pozostał jedynym człowiekiem
w pełni dyspozycyjnym, by pomóc
założycielowi Opus Dei w jego



zajęciach, od pierwszego maja zaczął
pracę w kolejach zachodnich na
stacji Delicias de Madrid. Pracując
osiem godzin dziennie w biurze, miał
niewiele czasu, aby zajmować się
innymi sprawami. Na don Josemaríi
spoczął w końcu cały ciężar Dzieła.
(Warto zauważyć, że sprawy
układały się w taki sposób, że
założyciel Opus Dei zostawał niemal
zawsze sam wtedy, gdy najbardziej
potrzebował współpracowników).

W czerwcu miał bardzo napięty
terminarz. W pierwszej połowie
miesiąca musiał poprowadzić dwie
serie rekolekcji w Walencji; a w
ostatnim tygodniu rekolekcje w
Vergarze dla księży z diecezji Vitoria.
Naciskajcie na Pana, a wszystko ruszy
z miejsca – pisał z Walencji do
pozostałych w Madrycie. – Tak samo,
jak musi ruszyć z miejsca sprawa
domu[121]. Jednak kończył się
czerwiec, a domu, którego szukali,



wciąż nie było. Don Josemaría zaczął
się niepokoić, gdyż z Vergary pisał:

Może myślami jestem bardziej w
Madrycie – i w innych miejscach – niż
w Vergarze. Czuję, jeżeli to możliwe,
nieco żalu, że zostawiłem odłogiem
tyle spraw[122].

(Chciał im powiedzieć, że w jego
myśli i w modlitwach stale były
obecne sprawy domu i ludzi). I nagle,
ku zaskoczeniu wszystkich, trudności
zaczęły się rozwiązywać. Ojciec
prowadził rekolekcje dla profesorów
uniwersyteckich w Vitorii, gdy trafił
do jego rąk list od Isidora, datowany
1 lipca, który kończył się upragnioną
wiadomością: «Mamy nadzieję, że
kiedy ksiądz wróci, będziemy już
urządzeni w nowym domu»[123].
Dom, o którym mowa to
nieruchomość przy ulicy Jenner 6,
gdzie wynajęli dwa mieszkania na
czwartym piętrze. Natychmiast
wkroczyli tam murarze i malarze.



Podłogi zostały wycyklinowane.
Uporządkowano i wyczyszczono
kilka pomieszczeń, a także
przeniesiono meble ze Świętej
Izabeli. Była połowa lipca, gdy wśród
najgorętszej przeprowadzki Ojciec
zaczął zdradzać oznaki fizycznego
wyczerpania. Jego synowie
przekonali go, by udał się na kilka
dni popracować i odpocząć do Ávili.
Gdy tylko tam dotarł, napisał do
Walencji:

Tych z Madrytu jest zbyt mało do
pracy przy przeprowadzce. Nie
pozwolili mi, bym im pomógł, a skoro
czeka mnie jeszcze jakieś siedem
cyklów rekolekcji (dwa dla księży – w
Madrycie i w Ávili), zrozumiałem, że
potrzebuję trochę odpoczynku. Ale... 
dość doskwiera mi sumienie[124].

Towarzystwo biskupa Ávili, don
Santosa Moro oraz spokój tego
kastylijskiego miasteczka były



niczym uspokajający balsam dla
duszy don Josemaríi.

Ávila de los Santos, dzień Świętej
Marii Magdaleny, 22 lipca 1939 –
notował w luźnej Katarzynce – 
spędzam na odpoczynku kilka dni z
tutejszym świętym biskupem. 
Uciekłem od zamieszania
wywołanego przeprowadzką. Wydaje
się to egoistyczne. Być może to jest
egoizm, ale sądzę, że nie. Chłopcy nie
pozwolili mi pracować ze sobą przy
przeprowadzce. Z drugiej strony
jestem bardzo zmęczony i zostało mi
jeszcze sześć albo siedem cyklów
rekolekcji do poprowadzenia.

Jestem bardzo zadowolony z pobytu w
tym Pałacu Biskupim.

Omnes cum Petro ad I[esum] p[er]
M[ariam]*[125].

Dopóki robotnicy nie skończyli
swoich prac w jednym z mieszkań,
nowi mieszkańcy koczowali wśród



zmagazynowanych mebli. Don
Josemaría chciał, by stolarze i
malarze, a nawet właściciel domu
lepiej zrozumieli jego pośpiech.
Zdecydowany, by dać ostateczny
bodziec pracom, 10 sierpnia
pobłogosławił dom. Można
przypuścić, że potem sprawy
potoczyły się szybciej, ale ksiądz nie
miał takiego wrażenia: Sprawy domu
toczą się powoli, bo malarze i stolarze
się nie śpieszą. Wszystko jeszcze jest
na kupie. To opóźnia sprawę kaplicy, 
rekolekcji i wszystkiego innego. Bóg
wie więcej![126].

Ten szczególny stan ducha don
Josemaríi brał się nie tyle ze
zniecierpliwienia, co stanowił
rezultat głębokiego kryzysu, jaki
przechodziła jego dusza. Nowe
oczyszczenie bierne zaczęło się od
niezadowolenia z samego siebie. Czuł
się zaniepokojony, zirytowany,
niezadowolony. Płacił straszliwą



cenę, by nie stracić panowania nad
sobą:

12 sierpnia 1939: jestem bardzo
zmartwiony, bo nie działam tak, jak
powinienem. Wszystko mnie męczy.
Wróg robi, co może, żeby mój zły
charakter dał się odczuć na zewnątrz.
Jestem bardzo upokorzony.

Wziąwszy pod uwagę jego
temperament, na pewno nie chodziło
o jakieś lekkie cierpienie, lecz o
prawdziwe wewnętrzne pęknięcie, z
którym musiał walczyć pełen bólu: 
Od kilku straszliwych dni przechodzę
kryzys wewnętrzny. Nikomu takich
dni nie życzę – zanotował w swoich 
Zapiskach[127]. I podobnie jak
wcześniej przy okazji przechodzenia
przez takie straszliwe próby wyrwało
mu się z piersi wołanie o pomoc:

Tu scis, Domine, quia amo te*!
Matko!! Święty Józefie, Ojcze i Panie;
Zegarmistrzuniu: wstawcie się za
mną[128].



W sierpniu przyszło do akademika
kilka podań z prośbą o miejsce na
najbliższy rok akademicki. Widząc
to, zrobili rachunki i zdecydowali się
wynająć jeszcze jedno mieszkanie na
drugim piętrze, gdzie mogły znaleźć
się pokoje donii Dolores, Carmen i
Santiago, pomieszczenia
gospodarcze, jadalnia dla
rezydentów oraz gabinet don
Josemaríi. Potem Isidoro i Pedro
udali się do Albacete po meble
rodziny Casciaro (Isidoro określił je
mianem «porządnych i szacownych»)
i przewieźli je na ulicę Jenner[129].

W czasie, gdy starali się ukończyć
urządzanie akademika, don
Josemaría wyjechał do Walencji,
gdzie zostawił w czerwcu pół tuzina
młodych ludzi, którzy poczuli
powołanie do Opus Dei. W sierpniu
wynajęli oni w Walencji mieszkanko,
złożone z dwóch pokojów i
niewielkiego korytarza. Było to na
półpiętrze na ulicy Samaniego 9. Ze



względu na ciasnotę tego miejsca
nazywali je „Klitką”. Jak to było
przewidziane, od 10 do 16 września
1939 roku don Josemaría
poprowadził w Burjasot drugi cykl
rekolekcji dla studentów z
Walencji[130]. Narodziło się wtedy
kolejnych kilka powołań i Ojciec
skłonił ich, by pomyśleli o
stworzeniu akademika dla
studentów w przyszłym roku. Tak
wiele zapału włożył w
poprowadzenie medytacji w trakcie
tych rekolekcji, że zaraz po ich
zakończeniu ogarnęło go głębokie
wyczerpanie. Następnego dnia, 17
września, don Josemaría zaczął
odprawiać mszę w kaplicy
Najświętszej Trójcy w katedrze w
Walencji, gdy poczuł się niedobrze.
Zaprowadzono go do zakrystii, a
stamtąd na ulicę Samaniego. „Klitka”
nie była najwłaściwszym miejscem,
ale chory nalegał, by wrócić do
domu. W tym mieszkaniu nie było
łóżka, jedynie prycza, jak w



koszarach: cztery pozbijane deski na
żelaznych nogach. Nie było ani kapy,
ani materaca. Don Josemaría przez
kilka godzin miał wysoką gorączkę,
leżał zawinięty w kilka starych
zasłon i wstrząsany dreszczami[131].

Po powrocie do Madrytu zajął się
ukończeniem prac w kaplicy
akademika. Podobnie, jak to było w
przypadku domu przy Ferraz 50,
pragnął mieć jak najszybciej Pana w
tabernakulum. Na kaplicę
przeznaczyli najbardziej eleganckie
pomieszczenie w domu, na czwartym
piętrze, obok salonu. Odnowili
ściany, od góry do dołu pokrywając je
marszczonym płótnem, aby
wygłuszyć hałasy. Drewniana listwa
biegnąca pod sufitem miała
wypisane na sobie zdanie z Dziejów
Apostolskich: Erant autem
perseverantes in doctrina
Apostolorum*... oraz inne słowa z
liturgicznego hymnu: Congregavit
nos in unum Christi amor**... Słowa



te zostały wyżłobione dłutkiem i
wymalowane czerwonym tuszem
przez chłopców, którzy pomagali
przy przygotowywaniu kaplicy.
Pomiędzy słowami umieszczone
zostały tradycyjne symbole
chrześcijańskie: krzyż, kosz z
chlebem, winorośl oraz gołębica.

W pobliżu wejścia, wsparty o ścianę
po prawej stronie stał bejcowany
drewniany krzyż. Na ścianie z lewej
strony, obok okna wychodzącego na
ulicę, znajdował się występ z
wizerunkiem Najświętszej Maryi
Panny. Była tylko jedna ławka, oparta
o ścianę z tyłu. W sumie, w tym
pokoiku, urządzonym w sposób
prosty, skromny i przytulny, cała
uwaga skupiała się na ołtarzu.

Wykonanie mesy ołtarzowej oraz
tabernakulum zostało powierzone
stolarzowi artystycznemu,
mieszkającemu na przedmieściach
Madrytu, we Fuente del Berro,



znajdującym się wówczas w
szczerym polu. Nie był to zły
rzemieślnik, ale powolny i
małoduszny. Nie miało sensu
popędzanie go, bo wówczas się
obrażał. Tabernakulum było
drewnianą skrzynką w kształcie
kasetki, przykrytą zasłoną. Ojciec
polecił, by wyścielić skrzynkę od
wewnątrz złotą tkaniną, gdyż miała
surowy wygląd. Klej, którego użył
rzemieślnik, aby skleić materiał
zostawił trwały, specyficzny
zapaszek i na polecenie księdza
kładli do środka od czasu do czasu
waciki nasączone perfumami. Ołtarz
był skromny, zmieniano mu tylko
antepedium, dekorując je
adamaszkiem stosownie do
liturgicznego koloru dnia. Obrusy,
którymi był przykryty, zwieszały się
z obu stron niemal dotykając ziemi.
Świeczniki, po trzy z każdej strony
krucyfiksu umieszczonego pośrodku
ołtarza, zostały wykonane z
najtańszego znalezionego materiału:



prętów chromowanej stali, pociętych
i zespawanych ze sobą[132]. Ten opis
nie jest bez znaczenia, jak się
wkrótce przekonamy.

Na pierwszy rzut oka w kaplicy
dominowały krzyże: centralny
krucyfiks, drewniany krzyż, krzyże
znajdujące się w podstawach i
przekrojach świeczników, krzyże na
fryzie, a oprócz tego czternaście z via
crucis*.

Po upływie wielu lat założyciel Opus
Dei opowie w jednym ze swoich
listów:

Zrobiliśmy w kaplicy – maleńkim
pomieszczeniu, mimo że najlepszym w
domu – w której nie mieliśmy nawet
ławki, Drogę Krzyżową. 
Powiedziałem moim synom: synowie
moi, jesteśmy bardzo odważni!
Umieściliśmy tutaj tak wiele krzyży:
czy jesteście gotowi je wszystkie
ponieść?[133]



* * *

Donia Dolores i jej dzieci – Carmen,
Santiago i don Josemaría –
zamieszkali na drugim piętrze domu,
w mieszkaniu po lewej stronie, gdzie
znajdowała się także jadalnia dla
mieszkańców akademika, kuchnia
oraz pomieszczenia służące pracom
domowym. Ważne było, że po tak
wielu i tak ryzykownych zmianach
mieszkania, znowu wszyscy, całą
rodziną, byli razem. Na pewno było
to zrządzenie Opatrzności, ale
niemałą rolę odegrało też smutne
doświadczenie, jakie miał don
Josemaría ze służbą domową w
pierwszych ośrodkach Dzieła. Starał
się stworzyć prawdziwe ognisko
domowe, jak to w dawnym
akademiku przy ulicy Ferraz 50:
wszyscy skupieni, na czele z Ojcem,
wokół tabernakulum. I wobec
licznych braków domowych, które
dezorganizowały życie rodzinne,



dojrzał konieczność obecności kobiet
w zarządzaniu domem.

W czasach istnienia akademika przy
Ferraz konsultował sprawy domowe
z matką i siostrą, ale to nie było
wyjście z sytuacji. Przebywając w
azylu w konsulacie Hondurasu i
zastanawiając się nad działaniem
swojego nadprzyrodzonego
przedsięwzięcia, stwierdził, że nie
ma innego wyjścia na przyszłość niż
uzyskanie współpracy ze strony
Babci. Jeszcze z ukrycia przynaglał
więc swoich synów, aby prosili Boga
o pozytywną odpowiedź donii
Dolores. Życie rodzinne w czasie
niewielu tygodni wspólnego życia w
rektoracie Świętej Izabeli było
pomyślnym doświadczeniem. Donia
Dolores i Carmen opiekowały się
tymi, którzy mieszkali tam
przejazdem i chcieli porozmawiać z
don Josemaríą. Zajmowały się ich
ubraniami i przygotowywały im
posiłki. Trwało to kilka tygodni, które



minęły błyskawicznie. W sierpniu
bowiem augustianki ze Świętej
Izabeli wprowadziły się do rektoratu,
tak, jak się z nimi umówił rektor,
odstępując im swoje mieszkanie. I,
jakby to była rzecz najnaturalniejsza
w świecie, Escrivowie
przeprowadzili się do akademika
przy Jenner.

Czy donia Dolores rzeczywiście
wiedziała, dokąd się przeprowadza?
Don Josemaría bez żadnych
komentarzy podarował jej książkę o
życiu Świętego Jana Bosco, w
chwalebnym celu, by podobnie jak
matka księdza Bosco
współpracowała ze swym synem.

Nie upłynęło dużo czasu, gdy donia
Dolores, zdając sobie sprawę ze
spisku, zapytała go:

– Chciałbyś, żebym postąpiła jak
matka księdza Bosco? Tak naprawdę
nie jestem na to gotowa.



– Ale, mamo, ty już to robisz –
próbował jej wytłumaczyć syn. A
donia Dolores, która już podjęła
decyzję, dobrodusznie zaczęła się
śmiać: – I będę to robić nadal z
wielką przyjemnością[134].

Donią Dolores kierowała jej
matczyna miłość, była gotowa na to,
ponieważ nie chciała w niczym
zawieść nadziei pokładanych w niej
przez don Josemaríę. Pokochała
także przedsięwzięcie, o którym
wiedziała, że pochodzi od Boga.
Przyjęła tytuł Babci, a obecność
wnuków wzmacniała inne więzi
miłości ludzkiej i nadprzyrodzonej.
Podobnie było w przypadku
Carmen[135]. Ale te dwie pełne
hojności kobiety prawdopodobnie
nie zdawały sobie sprawy, jak
ogromna praca przed nimi stanęła.

Akademik nie był mieszkaniem
rodzinnym, więc mieszkały
zamknięte w wewnętrznej strefie



domu. Nie widywały don Josemaríi
zbyt często, pomimo że jego pokój
znajdował się na tym samym
korytarzu, co ich własne. Tak
naprawdę spędzał on połowę czasu
poza Madrytem, a gdy nawet był w
stolicy, dla niego doba miała za mało
godzin, aby był w stanie wypełnić
obowiązki rektora, prowadzić
kierownictwo duchowe mnóstwa
młodych ludzi, mężczyzn i kobiet,
świeckich pracujących zawodowo i
księży, prowadzić codziennie kilka
wykładów formacyjnych i kilka
wieczorów w tygodniu poświęcać na
wieczorne spotkania z mieszkańcami
akademika, tuż przed pójściem spać.
Aby nie zakłócać funkcjonowania
akademika, Carmen i Babcia zwykle
chadzały na mszę do pobliskiego
kościoła[136].

Kiedy zaczął się rok akademicki
1939/1940, w nowym akademiku
mieszkało około dwudziestu
studentów, niektórzy byli dawnymi



rezydentami przy Ferraz. W
następnym roku ich liczba niemal się
podwoiła. Zmiany, jakie nastąpiły w
ciągu późniejszych lat w związku z
wprowadzeniem sprzętów
gospodarstwa domowego:
odkurzaczy, pralek, lodówek,
kuchenek elektrycznych oraz wielu
innych, sprawiły, że niemal nie
sposób sobie wyobrazić, co oznaczało
dla tych dwu kobiet nagle wziąć na
swoje barki cały ten ciężar. Na
początku mogły liczyć jedynie na
pomoc Eusebii, pomocy domowej,
którą zabrali ze sobą ze Świętej
Izabeli. Potem Carmen musiała zająć
się szukaniem i szkoleniem
personelu żeńskiego, jaki zatrudniła.
Tylko dobra wola i wytrwałość obu
kobiet tłumaczą, że potrafiły wyjść z
tej próby zwycięsko. Trzeba bowiem
wspomnieć jeszcze o najbardziej
dramatycznej z okoliczności: o całym
mnóstwie młodych żołądków, które
oczekiwały trzech obfitych posiłków
dziennie, bez innej pomocy, jak



własne kartki żywnościowe, w
samym środku ogólnonarodowego
głodu.

Donia Dolores i Carmen nie
oczekiwały żadnej zapłaty za swoją
troskliwość. W akademiku jedynymi
osobami, które zarabiały, były
zatrudnione służące. Akademik przy
Jenner 6 zawsze tonął w długach, jak
stwierdza jedno ze świadectw
rezydenta. Gdy zjawił się ten młody
człowiek z prośbą o zakwaterowanie,
poproszono go o zaliczkę, nie
mówiąc mu naturalnie, że jest ona
potrzebna, aby kupić dla niego łóżko
i materac, na którym miałby
spać[137].

Obecność kobiet miała zbawienny
wpływ na czystość i porządek
panujący w domu, przygotowywanie
posiłków, prasowanie odzieży, widać
ją było w dbałości, z jaką traktowano
przedmioty liturgiczne i przybranie
ołtarza. Wszystko to tworzyło



atmosferę porządku i dbałości, do
której dostosowywało się
zachowanie rezydentów: grzeczność,
poprawność ubioru, punktualność,
dbałość o to, by nie przeszkadzać
innym w nauce...

Wraz z początkiem roku
akademickiego 1939/1940 Ojciec, aby
móc nadać osobisty i bezpośredni
bodziec rozwojowi działalności
apostolskich, powierzył część swojej
pracy Álvarowi del Portillo oraz
Isidorowi Zorzano. Pierwszego
mianował Sekretarzem Generalnym,
zaś drugiego Administratorem
Generalnym Dzieła[138]. Akademik
zapełnił się wkrótce odwiedzającymi.
Jedni przyjaciele przyprowadzali
drugich. W połowie października do
akademika trafił między innymi
pewien student inżynierii, Fernando
Valenciano. Don Josemaría
natychmiast powiedział mu o pracy
formacyjnej, jaka jest prowadzona w
akademiku. «Traktował mnie bardzo



serdecznie – opowiada Fernando – i
powiedział mi, że to jest także mój
dom, do którego mogę przychodzić
kiedy zechcę, że jest tam kaplica. I
pożegnaliśmy się. To była bardzo
krótka wizyta. Zrobiła na mnie
ogromne wrażenie radość i
nadprzyrodzony ton jego słów, jego
sympatia oraz zalety ludzkie»[139].
W następnym tygodniu zadzwonili
do niego. Powiedzieli mu, że o ósmej
wieczorem odbywa się wykład
formacyjny, prowadzony przez don
Josemaríę. Brało w nim udział ośmiu
czy dziewięciu studentów. Nauczanie
księdza miało głęboki sens duchowy.
W sposób jasny, prosty, wymagający,
a jednocześnie pełen humoru
zachęcał obecnych, aby wprowadzali
w czyn to, o czym usłyszeli. Chodziło
o bardzo konkretne sprawy:
modlitwę, życie wewnętrzne, naukę,
świętą czystość, braterstwo... W
soboty po południu don Josemaría
prowadził medytację w kaplicy,
udzielał błogosławieństwa



Najświętszym Sakramentem, po
którym śpiewało się Salve
Regina*[140]. W niewiele tygodni
później, 23 grudnia, Fernando prosił
o przyjęcie do Opus Dei.

Inni, jak José Luis Múzquiz, myśleli o
tym od bardzo dawna. José Luis po
raz pierwszy spotkał się z
założycielem Dzieła w 1935 roku,
kiedy kończył studia na inżynierii
drogowej, uczestniczył w kręgach
formacyjnych w akademiku przy
Ferraz. Początek wojny zaskoczył go
w trakcie podróży naukowej po
Europie. W 1938 roku spotkał się
ponownie z don Josemaríą w Burgos,
dokąd przyjeżdżał przy różnych
okazjach z linii frontu pod
Guadalajarą, gdzie stacjonowała jego
jednostka. W 1939 roku kontynuował
swoje kierownictwo duchowe u
księdza; najpierw w Świętej Izabeli, a
następnie w akademiku. W końcu, w
trakcie dnia skupienia, po
wysłuchaniu prowadzonej przez don



Josemaríę medytacji – jak opowiada
José Luis – «chociaż wyraźnie mnie
do tego nie zachęcał, wyraziłem wolę
wstąpienia do Dzieła. A on po prostu
mi powiedział: – Niech Cię Bóg
błogosławi, to sprawa Ducha
Świętego. Stało się to 21 stycznia 1940
roku»[141].

Większa część powołań pojawiała się
stopniowo wznosząc się ku górze, jak
się wyraził założyciel Opus Dei.
Młodzi ludzie po przejściu etapów
intensyfikacji życia wewnętrznego
stopniowo zyskiwali ducha Dzieła.
Taki był przypadek Francisco Ponza,
dawnego ucznia José Maríi Albaredy
z Instytutu w Huesce. W 1939 roku
Albareda powiedział mu o
wykładach formacyjnych w
akademiku przy Jenner. Student
przychodził na nie co tydzień przez
cały pierwszy semestr roku
akademickiego. A gdy powrócił do
Madrytu po feriach
bożonarodzeniowych, zaproszono go



do wzięcia udziału w dniu skupienia
w akademiku. Była niedziela 21
stycznia 1940 roku. O ósmej rano po
raz pierwszy usłyszał medytację,
prowadzoną przez don Josemaríę. Jej
słowa sprawiły, że dzień ten stał się
dla niego datą niezapomnianą.
Potem don Josemaría przebrał się, by
odprawić mszę. «Sposób, w jaki
Ojciec odprawiał Mszę Świętą –
wspomina Ponz – szczery i pełen
uwagi, pozbawiony cienia afektacji
ton, którym odczytywał teksty
różnych modlitw, sposób, w jaki
przyklękał i wykonywał pozostałe
gesty liturgiczne, zrobiły na mnie
bardzo głębokie wrażenie: Bóg był
tam naprawdę obecny»[142].

Tego samego dnia Paco Botella, za
radą Ojca, wytłumaczył mu
obszernie, czym jest Dzieło.
Francisco Ponz kupił Drogę i przez
krótki okres poświęcał wiele
wolnych chwil na jej lekturę, niemal
zawsze w najspokojniejszej porze



dnia, przed snem. W ten sposób
nadszedł 10 lutego, kiedy Francisco
udał się w drogę do akademika,
«jadąc tramwajem – mówi –
zdecydowałem się już nad tym nie
myśleć więcej i zawierzyć siebie
Bogu i Ojcu, oddając się na zawsze
Bogu w Opus Dei»[143]. Ojciec
przyjął go w swoim gabinecie na
parterze domu przy Jenner, małym
pokoiku, liczącym jakieś 3,5 na 3,5
metra, który służył mu także za
sypialnię. Na stole, który był bardzo
prosty, stał krucyfiks. «Ojciec, tonem
bardzo ojcowskim i zarazem
nadprzyrodzonym, zechciał wyjaśnić
mi kilka punktów [...]. Pozwolił mi
zobaczyć, że powołanie, jakie zesłał
mi Bóg ma charakter
nadprzyrodzony, jest sprawą od
Boga, a nie od ludzi [...]. Być w Dziele
oznaczało zobowiązać się do walki
przez całe życie o pogłębianie swoich
cnót chrześcijańskich, aby osiągnąć
świętość zgodnie z duchem, który
Bóg nadał Dziełu [...]. Od tego



momentu poczułem się serdecznie i
osobiście związany na całe życie z
moją nową rodziną – Opus Dei»[144].

Ponieważ nowi młodzi ludzie
przychodzili, by uczestniczyć w
działalności apostolskiej Dzieła,
trzeba było dać im poznać ducha
Opus Dei, aby mogli nim żyć. W
dłuższej perspektywie najbardziej
prawdopodobne było, jak zauważył
Ojciec w rozmowie z Francisco
Ponzem w dniu, gdy poprosił o
przyjęcie do Dzieła, że minie im
początkowy entuzjazm i będą mieli
pokusy, by zawrócić z drogi, na którą
właśnie wstąpili[145]. Aby więc
przyspieszyć dojrzałość tych
świeżych powołań zorganizował w
1940 roku dwa tygodnie intensywnej
formacji: jeden podczas Wielkiego
Tygodnia i drugi latem. W tym
czasie, gdy mieszkańcy akademika
byli na wakacjach w swoich domach,
członkowie Dzieła mogli żyć swą
rodzinną bliskością. Ojciec prowadził



dla nich medytacje, towarzyszył im
w czasie spotkań wieczornych i
nocnych; wskazywał im kryteria
pozwalające na dokonywanie
własnych ocen i zarażał radosnym
optymizmem. Ci, którzy byli już
dłużej w Dziele zajmowali się
prowadzeniem pogadanek na temat
rozmaitych aspektów życia i
zwyczajów Opus Dei. Mieli także
możliwość przeczytania Instrukcji i
Listów Założyciela lub zapoznania
się z komentarzami zawartymi w
dzienniku przejścia przez Pireneje
lub w innych pismach[146].

Drugi taki „Tydzień Studiów” –
potem założyciel Opus Dei będzie je
nazywał „Tygodniami Pracy” lub
Konwiwencjami (Convivencias) –
odbył się w sierpniu. W tym miesiącu
w Madrycie panowały upały nie do
wytrzymania, zwłaszcza dla Babci,
której pokój był wystawiony na
działanie słońca i wieczorami był
nagrzany jak piec. Donia Dolores



(pod tym względem don Josemaría
wrodził się w matkę) słabo znosiła
upały, jednak już wkrótce miała
opuścić to mieszkanie. Dzieło w tych
dniach rosło tak błyskawicznie, że
założyciel, który zawsze wykraczał
poza to, co z ludzkiego punktu
widzenia było przewidywalne i
możliwe do zrobienia, marzył o
powiększeniu liczby ośrodków. W
styczniu 1940 roku, kiedy akademik
przy Jenner dopiero co zaczął
działać, informował z Madrytu
swoich synów w Walencji: Tutaj
staramy się zdobyć jakąś willę, wielki
dom. Jest nam potrzebny i będziemy
go mieć[147]. Szukali także
mieszkania, w którym mogliby
zamieszkać ci, którzy skończyli
studia i przygotowywali prace
doktorskie albo już zajmowali się
pracą zawodową. W ten sposób
Jenner zyskałaby większą możliwość
przyjmowania studentów na rok
1940/1941.



Pod koniec lipca Isidoro informował
o przebiegu starań o znalezienie
domu: «znaleźliśmy takie
mieszkanie, jakie chcieliśmy i mamy
nadzieję, że nie potrwa dłużej
znalezienie także odpowiedniego
domu»[148]. W sierpniu mogli zająć
się rozpoczęciem prac remontowych
w domu na ulicy Diego de León, na
rogu ulicy Lagasca, który wyglądał
na willę i był w całkiem dobrym
stanie. Do tego domu w listopadzie
przenieśli się Ojciec, Álvaro del
Portillo, Babcia, Carmen i Santiago,
oraz niektóre inne osoby z Dzieła,
niczym awangarda młodych
powołań, na jakie czekali w
następnych latach[149].

5. Służyć Kościołowi

Zaledwie skończyła się wojna
domowa, don Josemaría
zaangażował się w przedsięwzięcie
duchowe, które było bardzo bliskie
jego sercu. Po trzech latach



prześladowań Kościoła odżywała
wiara i hojność ludu
chrześcijańskiego. Seminaria
zapełniały się klerykami.
Zgromadzenia zakonne miały
mnóstwo powołań. Biskupi,
począwszy od tych z Walencji i
Vitorii, prosili don Josemaríę, by
poprowadził rekolekcje dla
przygotowujących się do święceń i
kleru diecezjalnego. Jakże mógłby
odmówić takim prośbom? Bardzo
szybko zaczął być zapraszany niemal
w najdalsze kąty Hiszpanii: do
Navarry, Madrytu, Leonu, Hueski,
Avili, Léridy... Od lata 1939 roku do
Bożego Narodzenia roku 1942
poprowadził aż dwadzieścia cyklów
rekolekcji po siedem dni[150]. Był to
okres krytyczny dla odbudowy
duchowej Hiszpanii. «zaufanie, jakie
miałem do ducha kapłańskiego don
Josemaríi i pewność, że jego słowa
wyjdą na dobre kapłanom z Avili –
wspomina biskup tej diecezji –
popchnęły mnie do tego, że



powierzyłem mu, wraz z innym
księdzem, prowadzenie cyklów
rekolekcji dla kleru, które
zorganizowaliśmy po zakończeniu
wojny domowej. Były to chwile
bardzo istotne, by zreorganizować
diecezję, skupić jej kler wokół
biskupa i zjednoczyć go w
prawdziwym braterstwie. Trzeba
było słów, które mogłoby
ukierunkować i natchnąć życie
duchowe moich kapłanów z
Avili»[151].

Od wczesnej młodości don Josemaría
marzył o ideale kapłana. Miał
nadzieję, że nowe seminaria, które w
tamtym okresie, około roku 1930,
powstawały w Hiszpanii, będą
rozsadnikami przykładnych
kapłanów[152]. Najpierw w
seminarium Świętego Franciszka de
Paula w Saragossie, a potem w
Madrycie pełnymi garściami dzielił
się z seminarzystami i księżmi
nadzwyczajnym duchem swego życia



wewnętrznego. Chociaż – jak
wspomina ksiądz Pedro Cantero –
«kiedy mówił do kapłanów albo
musiał sprawować ich kierownictwo
duchowe, zwykł był skromnie i po
prostu twierdzić, że to jest tak, jakby
„sprzedawać miód pszczelarzowi”,
ale go sprzedawał i to z wielkim
pożytkiem dla tych, którzy go
słuchali»[153].

W latach wojny większość kleryków
nie mogła kontynuować swojej nauki
w seminariach lub, jeśli byli już
kapłanami, nie mogła odbywać
rekolekcji od chwili rozpoczęcia
wojny. Jedni i drudzy potrzebowali
przewodnika duchowego, czasu, aby
zastanowić się nad godnością swego
powołania i posługi. Zajmując się tą
pracą, don Josemaría nie miał innego
pragnienia, niż to, by pomóc
biskupom i rozpalić dusze swoich
braci:



Prowadzę właśnie jeden z tych
licznych cyklów rekolekcji dla
kapłanów, które powierzyła mi
hierarchia – pisał 1 lipca 1940. – 
Jakaż to radość móc służyć
Kościołowi! Chciałbym, aby to zawsze
było naszym staraniem: służyć[154].

Tym częstym cyklom rekolekcji dla
kleru diecezjalnego towarzyszyły
odczyty, medytacje oraz dni
skupienia dla zakonników i
świeckich, dla pracujących
zawodowo i dla studentów, jak
wspomina w jednym z akapitów tego
samego listu:

W dzień świętego Piotra prowadziłem
dzień skupienia dla studentów z Akcji
Katolickiej w Valladolid. W
poprzednią niedzielę także studenci z
diecezji madryckiej mieli swój dzień
skupienia. Prowadziłem go w
Chamartín. Wcześniej w Alacuás,
miasteczku niedaleko stolicy
[prowincji], prowadziłem inny dzień



skupienia dla studentów z Akcji
Katolickiej z Walencji[155].

Gdy don Josemaría skończył
prowadzić rekolekcje dla kapłanów,
jakie głosił w 1940 roku w Avili,
wrócił do Madrytu, by zająć się
ludźmi z Dzieła i wygłosić pod koniec
lipca jeszcze jedną serię rekolekcji
dla studentów w akademiku Orti, a
potem pojechał do Leónu. Don
Carmelo Ballester, biskup Leonu,
człowiek przewidujący, poprosił z
trzymiesięcznym wyprzedzeniem, by
don Josemaría zajął się
poprowadzeniem tych
rekolekcji[156].

Don Rufino Aldabalde, z
optymizmem, którego nie znał
przepełniony terminarz don
Josemaríi, pisał doń 7 czerwca 1940
roku z Seminarium Soborowego
Diecezji Vitorii:

«Już wiem, że jesteś bardzo zajęty.
Tacy właśnie Boży ludzie podobają



mi się. Nie mają czasu nawet
odetchnąć. Nie wydaje ci się? Mówisz
mi, że „prawie” całe lato masz już
zajęte. I tym razem mi się nie
wymkniesz. To „prawie” zajmę ci ja.

Tego lata mamy w naszym
Seminarium Diecezjalnym SZEŚĆ
cyklów rekolekcji dla kapłanów. W
każdym z nich bierze udział
DWUSTU księży. [...]. Wybierz cykl,
który ci pasuje, ale jakiś wybierz.
Umowa stoi? Już wież, że czas mnie
goni, i że chciałbym mieć twoją
zgodę jak najszybciej»[157].

(Nie ma pewności, czy don Josemaría
mógł się podjąć poprowadzenia
któregoś z tych cykli).

W pierwszym tygodniu sierpnia 1940
roku znajdował się w Leonie i
stamtąd pisał do swoich synów w
Madrycie: Mam na tych rekolekcjach
stu dwudziestu księży. Wielkie
wyzwanie, ale ponieważ są wspaniali,
ledwie można zauważyć



zmęczenie[158]. (Na pewno bardzo
dawało się je zauważyć, skoro don
Guillermo Marañón, duchowny z
Kurii z Vitorii, który brał udział w
rekolekcjach prowadzonych przez
don Josemaríę, napisał: «Widzę, że
Ksiądz rozwiązał w praktyce
problem ruchu ciągłego. Bardzo
piękne wydaje mi się, że Ksiądz
pracuje, gdy tak bardzo potrzeba
głębokiej pracy kapłańskiej, jaką
realizuje Ksiądz, ale powinien Ksiądz
także zadbać o swoje zdrowie,
„wprawdzie zdrowie to nie wszystko,
ale służy do wszystkiego”. Proszę mi
wybaczyć, że się mieszam i udzielam
Księdzu rad, ale uczucie, jakim
Księdza darzę, skłoniło mnie do tego
i wiem, że Ksiądz nie weźmie mi tego
za złe. Prawda, że Ksiądz się nie
obrazi?»)[159].

Czuł coś o wiele gorszego niż zwykłe
zmęczenie, bo w niedzielę 4 sierpnia
1940 roku w Pałacu Biskupim w
Leon, zmęczony kilkoma dniami



rekolekcji, napisał następującą
notatkę: Nie czuję się dobrze, chociaż
nie jest to nic konkretnego: boli mnie
gardło i czuję bóle w plecach,
musiałem położyć się na pół godziny
w ubraniu[160].

Jasno przeczuwał, że znajduje się na
skraju wyczerpania i że powinien
poświęcać więcej czasu formacji
swoich synów:

Rozumiem, że powinienem odmówić
w przyszłości wszelkiej pracy poza
Dziełem, gdyby nie było formalnego
polecenia ze strony Hierarchii.
Otrzymuję światła na temat
najbliższej pracy w Opus Dei, pomimo
tylu moich nędz. Jakże dobry jest
Jezus![161].

Tej samej niedzieli, 4 sierpnia, pisał
także do swoich synów
przebywających w Madrycie kilka
linijek, które potwierdzały jego silne
postanowienie, by poświęcać im
więcej czasu:



Nie wiem, co Wam powiedzieć: może,
że w przyszłości spróbuję uniknąć
zobowiązań poza naszą pracą. 
Chociaż ta posługa dla Kościoła
Świętego w postaci Jego kapłanów
napełnia mnie radością, mam bardziej
naglące obowiązki wobec Was[162].

Heroicznie łącząc posługę wobec
kapłanów diecezjalnych ze służbą
Kościołowi w Dziele, kontynuował
swe zajęcia, starając się nie
zmniejszać swojej działalności
kaznodziejskiej. Wszystko to
powodowało u niego straszliwy
wydatek energii. Zmęczenie i oznaki
poważnej choroby dawały serię
niepokojących objawów. Mimo
wszystko niewiele jest śladów tych
dolegliwości, ponieważ don
Josemaría nie był człowiekiem, który
by się skarżył. Wyjeżdżając z
rekolekcji w Leonie, podsumowuje: 
Jestem... jeszcze grubszy!... i jeszcze
bardziej zmęczony. Ale bardzo
zadowolony[163]. I dokładnie rok



później, w sierpniu 1941 roku, kiedy
kończył prowadzenie rekolekcji dla
studentów w Walencji i
przygotowywał się do wyjazdu do
Jaki (w prowincji Huesca), pisał coś o
swych dolegliwościach: Rano, pod
prąd, jak niemal zawsze! Wyjeżdżam
do Jaki [...]. Zrobili mi jakieś
paskudztwa w ustach, aż do kości. 
Mam bardzo spuchniętą twarz, ale
trzeba jechać do Jaki, i jadę[164].

Taki tryb życia wyczerpywał jego
siły, ale nie przerywał swego
heroicznego oddania swoim braciom
w kapłaństwie. Przez cały rok 1941
odzyskiwał wagę, którą stracił
podczas wojny domowej. Wyglądał
teraz, przynajmniej z zewnątrz, na
człowieka zdrowego i silnego, lecz
tylko pozornie, bo cierpiał z powodu
silnego pragnienia i zmęczenia.
Trzeba było usunąć mu migdały i
okresowo pojawiały się u niego ataki
reumatyzmu w wielu stawach.



Z tego, co pisał w jednej z 
Katarzynek, pisanej w Madrycie 21
czerwca 1940 roku, można sobie
wyobrazić zapał, z jakim głosił
kazania:

W ostatnim czasie poprowadziłem
sporo rekolekcji dla kapłanów. Mówili
mi: „mówi ksiądz z całej duszy... i
całym ciałem”. – Jaka by to była
radość, gdyby tak było naprawdę!
[165].

O tym właśnie opowiadają kapłani,
którzy brali udział w jego
medytacjach i naukach: «Miłość
objawiała się w każdym jego słowie –
powiada don Pedro Cantero,
arcybiskup Saragossy. – Jego
elokwencja sprawiała, że ukazywał
silny i żywy wizerunek Pana za
pomocą słów odpowiednio
dobranych, gorących i gorliwych.
Miał wielką siłę perswazji,
przyciągania, która była owocem
prawdziwości jego wiary. Potrafił



uchwycić i przekazać głęboki sens
scen ewangelicznych i nabierały
aktualności: były żywą
rzeczywistością, na którą koniecznie
trzeba było zareagować. Ci, którzy go
słuchali czuli się skłonieni do aktów
miłości i zadośćuczynienia, do
sformułowania konkretnych
postanowień, by poprawić swoje
życie. Można powiedzieć, że jego
słowa pochodziły z serca i
przemawiały do serca»[166].

Jego sposób wyrażania się, opowiada
inny ksiądz, wydał mu się
«najbardziej szczery, pełen zapału,
przekonany i przekonujący, jakiego
dotychczas słuchałem. Słyszeć, jak
mówi ten człowiek, znaczyło widzieć
jasno na pierwszy rzut oka, że to, co
mówił pochodziło z najgłębszych
pokładów jego jestestwa. Jego wiara
stawała się widoczna. Jego miłość do
Chrystusa aż buzowała mu w oczach.
Czystość i świętość jego życia
ukazywały się w oczywisty sposób.



Mówił o tym, czym żył. Nie było to
powtarzanie formułek»[167].

Don Josemaría nie ograniczał się do
wygłaszania kazań do uczestników
rekolekcji. Starał się ze wszystkimi
porozmawiać, aby móc im udzielić
osobistych rad, pomóc rozwiązać ich
problemy albo utwierdzić w
powołaniu. Umacniał jedność
pomiędzy nimi, aby nikt nie cierpiał
chłodu osamotnienia ani pogardy lub
obojętności. W niektórych latach
spotykał się aż z ponad tysiącem
księży, a mimo to dobrze ich poznał. 
Nie wiem o żadnym złym kapłanie –
zapewniał – ponieważ dotarłem do
serca każdego z nich sam na sam i
zawsze każde mi odpowiadało
dźwiękiem czystego złota[168].

Don Josemaría robił, co mógł, aby
porozmawiać ze wszystkimi
uczestnikami rekolekcji i, jeśli nie
przychodzili do jego pokoju, bo nie
mieli w zwyczaju rozmawiać z



prowadzącym rekolekcje, wychodził
w ich poszukiwaniu.

Pamiętam, że pewnego razu jeden z
nich nie przyszedł. Poszedłem go
poszukać do jego pokoju i
powiedziałem mu: – No dobrze,
bracie, co się z tobą dzieje... 
Rozmawiałem już ze wszystkimi poza
księdzem. I opowiedział mi wtedy o
prawdziwej tragedii,o straszliwym
pomówieniu. Powiedziałem mu: – A
nasi bracia, którzy są blisko, nie
towarzyszą księdzu? A on
odpowiedział: – Sam sobie
towarzyszę. Zabolał mnie ten chłód.
Byłem młody. Schwyciłem jego dłonie i
ucałowałem. Rozpłakał się. Ale myślę,
że nie był już sam[169].

Wielu uczestników tamtych
rekolekcji zachowało, jak prawdziwy
skarb, notatki i zapisy jego
pogadanek i rad. Czytali je ponownie
i modlili się często za ich pomocą,
nawet na starość. «Aby ponownie



przeżyć łaskę i by ponownie
zobaczyć sprawy w tym samym
jasnym świetle» – jak stwierdził
jeden z nich[170].

Biskupi zbierali owoc tej pracy
kapłańskiej i z duszy mu byli
wdzięczni: «Nie chcę, aby minął
choćby jeszcze jeden dzień bez
powiedzenia księdzu jeszcze raz:
„Dzięki, tysiąckrotne dzięki” za
dobro, jakie ksiądz uczynił naszym
kapłanom. Tak, uczynił im ksiądz
wiele dobra, z czego się z całej duszy
cieszę. Bogu niech będą
dzięki!»[171]. Tak pisał do don
Josemaríi biskup Leonu, kiedy
jeszcze nie minęły dwie doby od
zakończenia rekolekcji w tym
mieście[172].

Don Marcelino, biskup Pampeluny,
wiedząc jak bardzo niechętnie
założyciel Opus Dei przyjmuje
pochwały pod swoim adresem, wolał
wyrazić swoje uczucia poprzez list do



Álvara del Portillo, wówczas
Sekretarza Generalnego Dzieła:

«Pampeluna, 22 listopada 1941 roku

Kochany Álvaro!

Mój najdroższy przyjaciel Don José
María, ten wspaniały Ojciec, którego
dał Wam Bóg, poprowadził
rekolekcje dla wszystkich nowych
proboszczów tej świętej diecezji
pampeluńskiej, którego duchowni są
doskonali. Mówię, że dla wszystkich,
bo choć brakuje jeszcze ostatniego
cyklu, mamy nadzieję, że to również
on je poprowadzi.

Nie będę pisał o moich osobistych
wrażeniach. Wystarczy jedna rzecz:
„Żaden z uczestników nie powiedział
ani jednego słowa, które nie byłoby
słowami wielkiej wdzięczności i
zbudowania z powodu pracy
dokonanej przez niego”.



Niech Bóg go nam zachowa przez
długie lata, dla większej chwały Jego
świętego Kościoła. A Wy dbajcie
dobrze o ten skarb.

Uściski

Marcelino»[173].

Biskupi byli mu podwójnie
wdzięczni, ponieważ nie przyjmował
żadnego wynagrodzenia za swoją
posługę, poza zakwaterowaniem i
posiłkami. Don Josemaría tłumaczył
im, że taki ma zwyczaj, chociaż nie
zawsze udawało mu się stłumić
protesty. W tych przypadkach nie
brakowało mu nigdy żartobliwej
wymówki albo znanej anegdoty:

Był pewien kaznodzieja, który na
wszystkich wielkich świętach na
wsiach wygłaszał kazania i
wprowadzał ludzi w stan euforii. Był
bardzo wymowny, lecz brał za to tylko
jedną pesetę. Ale biskup się
zorientował, wezwał go i powiedział



mu: – Proszę księdza, co to ma
znaczyć: słowo Boże za pesetę?! Duch
Święty za pesetę? Czy księdzu nie
wstyd? – Nie, księże biskupie –
odpowiedział kapłan – przecież moje
słowo nie jest warte ani jednej pesety!
[174].

6. Ekspansja w całym kraju[175]

Gdy już Álvaro del Portillo został
mianowany Sekretarzem
Generalnym Opus Dei, założyciel
został odciążony z części pracy,
polegającej na prowadzeniu
korespondencji i niektórych innych
obowiązkach. Stopniowo Sekretarz
Generalny zaczął przyjmować wizyty
w imieniu Ojca, rozmawiać z
osobami świeżo wstępującymi do
Dzieła i doradzać, gdy don Josemaría
znajdował się w podróży. W ten
sposób, w ciągu kilku tygodni,
osobiście zaczął prowadzić formację
i kierownictwo duchowe wielu ludzi
w Dziele.



W zamian za to Ojciec dysponował
większym zasobem czasu i mógł
spełniać prośby biskupów, by
prowadzić działalność duszpasterską
w ich diecezjach. Na nim spoczęło w
okresie między 1939 a 1944 rokiem
wyczerpujące zadanie, by podnieść
poziom duchowy znacznej części
duchowieństwa hiszpańskiego. I
mimo że zdecydował się ograniczyć
ten hojny wkład duszpasterski,
prawdą jest, że nadal przystawał na
prośby biskupów. Nie tylko pracował
z klerem diecezjalnym, ale także z
różnymi wspólnotami zakonników i
zakonnic oraz z członkami Akcji
Katolickiej, której «wyświadczył
ogromną pomoc, prowadząc
nieskończoną liczbę rekolekcji,
zawsze gratis, a przede wszystkim
będąc spowiednikiem i
kierownikiem duchowym tych
świeckich, którzy wnieśli największy
wkład w rozwój tej organizacji w
Hiszpanii»[176].



Jego miłość do Dzieła był
nierozerwalną cząstką jego miłości
do Kościoła, stanowiła jej integralną i
niepodważalną część. Tak więc, gdy
jednego ze swoich synów duchowych
pytał: – Synu mój, czy bardzo kochasz
Dzieło? – natychmiast tłumaczył mu
sens tego pytania: – Ta miłość daje
pewność, że kochasz Jezusa Chrystusa
i Jego Kościół[177].

W trakcie pracy z duszami swoich
braci w kapłaństwie założyciel czuł
się bardzo blisko Chrystusa.
Wiedział, że wypełnia Wolę Bożą.
Namacalnie doświadczał, że
prowadzi go Duch Święty. Wasz
Ojciec „dotyka” Ducha Świętego –
mówił swoim synom, tłumacząc im
swoje odczucia. Jak to pomaga, jak
popycha, jak nagli! Pomóżcie mi być
świętym[178].

Już wcześniej, chociaż nie w tym
kształcie i intensywności, jakiej
doświadczał teraz, don Josemaría



dostrzegał pracę apostolską, która go
czekała po zakończeniu wojny, tak,
jak to pisał w jednej z Katarzynek:

W Burgos, jeszcze przed zdobyciem
Madrytu, widziałem w szczegółach to,
co tam zastaniemy. To było jakby sen
na jawie. Stąd „wiedziałem”, że będę
prowadził tyle rekolekcji dla
kapłanów, jak to rzeczywiście miało
miejsce[179].

Ta wiedza, otrzymana drogą
nadprzyrodzoną, była czymś więcej
niż zwykłym przewidywaniem
wydarzeń. Oznaczała przede
wszystkim wsparcie dla optymizmu i
nadziei założyciela Opus Dei.
Stanowiła także Bożą odpowiedź na
całkowite oddanie kapłana w
ramiona Boga. Tylko w ten sposób
można zrozumieć postępowanie
księdza, który prowadzony przez
Ducha Świętego przejeżdżał wzdłuż i
wszerz diecezje w całym kraju,
pozostawiając swoich synów niejako



opuszczonych. Naprawdę jednak tak
nie było. Ojciec wspominał o nich
wielokrotnie każdego dnia. Był stale
świadom ich bieżących potrzeb
duchowych i utrzymywał stały
kontakt z ich duszami dzięki
Komunii Świętych. Pisał do nich
często. Tych, którzy mieszkali poza
Madrytem odwiedzał od czasu do
czasu. Ojciec był spokojny dzięki
temu, że wiedział, że ostatnie
powołania znalazły się w dobrych
rękach, jak można wywnioskować z
poleceń, jakie z Avili wydawał
Álvarowi del Portillo:

Niech Jezus zachowa moich synów!

Mam przed sobą Twój list, Álvaro, i
odpowiem na niego punkt po
punkcie. Popraw sobie datę urodzin
biskupa Santosa Moro, które
przypadają na pierwszego czerwca.
Napiszę do Księdza Biskupa z
Barcelony w dniu jego święta.



Ci malcy – batalion dziecięcy, jak
nazywa ich Ignacy – są moim oczkiem
w głowie. Kiedy o nich myślę, widzę w
szczególny sposób ojcowską rękę
Boga, który nam błogosławi. Poświęć
im cały Twój zapał![180].

Był sierpień 1940 roku, Ojciec
prowadził kurs rekolekcyjny dla
księży z Leonu, gdy otrzymał
widzenie na temat najbliższej pracy
Dzieła[181]. Była to jasna wiadomość
od Boga na temat rozwoju Opus Dei.
Don Josemaría starał się więc
zmniejszyć swoje zaangażowania
diecezjalne, ale nie zawsze było
możliwe zerwanie wcześniej
zawartych zobowiązań. To nam
tłumaczy fakt, że latem 1941 roku był
równie zapracowany, jak rok
wcześniej. Niekiedy udawało mu się
odmówić prośbom biskupów, ale
tylko dzięki temu, że nie mógł
znajdować się jednocześnie w dwu
miejscach. Nie było wtedy innego
wyjścia, jak udzielić obszernych



wyjaśnień. 1 października 1941 roku
odpowiadał w ten sposób
wikariuszowi diecezji w Huesce:

Wielebny Księże, Drogi Przyjacielu!
Otrzymałem dzisiaj Księdza list i
bardzo serdecznie dziękuję za
propozycję. Jednak tego lata
prowadzę już jedenaście cykli
rekolekcji. Otrzymałem też ojcowskie
zalecenie (jestem bardzo gruby i
słabego zdrowia) zakazujące mi
przyjmować jakiekolwiek prace
kaznodziejskie zanim nie odpocznę
trochę po rekolekcjach, które
powinienem poprowadzić dla
duchownych jego diecezji.

Szczerze żałuję, że nie będę mógł
wziąć udziału w tych trzydniowych
rekolekcjach, w których tak wiele
chwały dozna Chrystus Król. Wiele
mnie to kosztuje, ale wiem, że będąc
posłusznym, sprawię Mu radość[182].

Na koniec nie pozostało mu nic
innego niż zasłaniać się autorytetem



don Leopoldo, zapisał to sobie jako
mocne zobowiązanie: Powinienem
zrezygnować z wszelkiej pracy poza
Dziełem. W tym celu muszę poprosić o
pomoc Księdza Biskupa Madrytu. W
ten sposób jego autorytet ochroni
mnie, gdy odmawiać będę
prowadzenia takiej liczby rekolekcji
etc.[183].

* * *

Gdy tylko zaczął funkcjonować
akademik przy Jenner, don
Josemaría zmobilizował swoich
podopiecznych, by prowadzili
działalność apostolską w weekendy
poza Madrytem. (W pozostałe dni
prowadzili apostolstwo wśród
swoich kolegów ze studiów lub
pracy). Były to sporadyczne wyjazdy,
ale w Boże Narodzenie ostatecznie
skrystalizował się pomysł, by jeździć
do miast uniwersyteckich w pobliżu
Madrytu oraz do niektórych stolic
prowincji, aby poznawać i spotykać



osoby, które mogłyby mieć
powołanie Boże do Dzieła. W
Walencji, dzięki wizytom, jakie don
Josemaría złożył tam w czerwcu i
wrześniu 1939 roku oraz dzięki
rekolekcjom, jakie poprowadził dla
kilku grup studentów w Burjasot,
praca apostolska została
zainicjowana i rozrastała się. Ojciec
naturalnie nie chciał poprzestać na
tym, by walencjanie korzystali tylko
z dwu pokoików w Klitce.
Wystarczającym dowodem było to,
że jak tylko przeprowadzili się do
tego skromniutkiego mieszkanka
przy ulicy Samaniego, tam, gdzie
przeszedł atak gorączki na okropnej
pryczy, już wymagał od nich
znalezienia nowej siedziby. Przed
rozpoczęciem roku akademickiego
1940/1941 powinien zostać otwarty
akademik.

Wyraźną oznaką wysiłku, jaki
założyciel Opus Dei wkładał w
popychanie naprzód swojego



„interesu” duchowego były
ponaglenia, jakich udzielał swemu
otoczeniu. Po oszacowaniu środków
ludzkich i finansów, jakimi
dysponował, przedsięwzięcie to
wydawało się jakimś szalonym
awanturnictwem, z góry skazanym
na klęskę. Jednak tak wielka była
pewność i optymizm, które
zaszczepiał swoim
współpracownikom, że nikt nie tracił
czasu na myślenie o możliwych
niepowodzeniach. I można było
powiedzieć, że raczej galopują, niż
idą śpiesznie naprzód. Latem 1939
roku założyciel Opus Dei udzielił
walencjanom następującej rady co
do sposobu zarządzania: istnieją trzy
rzeczy, które stają na przeszkodzie, i
których nie mógłbym sobie u Was
wyobrazić: wątpliwości, chwiejność,
niestałość[184]. Założyciel zawsze
pokładał zaufanie w swoich synach,
to znaczy w ich duchu modlitwy,
umartwienia i pracy. Jednak znów
przynaglał tych z Walencji: Nie wolno



odkładać spraw na potem ani na
jutro. „Potem” i „jutro” są to dwa
męczące słowa, symptomy pesymizmu
i porażki, które wraz z jeszcze jednym
słowem – „niemożliwe” raz na zawsze
wykreśliliśmy z naszego języka. Dziś i
teraz ![185].

Wyjazdy na prowincję odbywały się
w tym samym czasie, gdy toczyła się
praca apostolska, prowadzona w
Madrycie. Weekendy wtedy były
krótkie, ponieważ w soboty rano i
wczesnym popołudniem wszędzie się
pracowało. Dlatego nie mogli
wyjeżdżać ze stolicy wcześniej niż po
obiedzie. Zwykle wsiadali do
wieczornych pociągów, jadących do
Salamanki, Valladolid, Saragossy,
Bilbao czy Walencji. Ówczesne
pociągi już dawno przekroczyły
dopuszczalny okres swojej
eksploatacji. Wagony były stare i
rozklekotane. Lokomotywy ciągnęły
słabo, gdyż napędzane były węglem
kiepskiej jakości. Z tego też powodu



nierzadko spędzali całą noc w
podróży.

Niedzielę przeznaczali na
odwiedziny i rozmowy ze swymi
dawnymi przyjaciółmi oraz z ich
przyjaciółmi, których im
przedstawiono. Późnym wieczorem
w niedzielę, często nawet nocą,
wracali do Madrytu, by dotrzeć do
domu w poniedziałek nad ranem 
[186].

Północ Hiszpanii ci weekendowi
podróżnicy poznali jak własną
kieszeń. Czasem na stacjach
przesiadkowych w Venta de Baños,
Valladolid lub Medina del Campo
spotykali się z uczestnikami innej
apostolskiej ekspedycji. W Medina
del Campo, jak opowiada Paco
Botella, spotykali się często z tymi,
którzy wracali z Salamanki. Nie
zapomniał nigdy tamtych długich
godzin oczekiwania w dworcowej
kantynie, trwającego do trzeciej nad



ranem. Prosili wtedy o coś do picia i
w ten sposób usprawiedliwiali to, że
zajmowali jeden ze stolików, by przy
słabym świetle żarówki wykorzystać
ten czas na naukę, przy nietkniętym
kieliszku stojącym przed nimi[187].
(Aby móc przystąpić do Komunii po
przyjeździe do Madrytu, musieli
wówczas zaczynać post o północy
poprzedniego dnia).

Po swoich odwiedzinach w Walencji
don Josemaría zdecydował się
uderzyć na Valladolid. W czwartek,
30 listopada 1939 roku, pojechał tam
pociągiem w towarzystwie Álvara del
Portillo oraz Ricarda Fernándeza
Vallespína. Wyjechali o czwartej po
południu i do Valladolid dotarli
dopiero bardzo późnym wieczorem.
Nocą, w przejmującym zimnie i
gęstej mgle tułali się z walizkami,
póki nie znaleźli hotelu. Zatrzymali
się w „Hotelu Hiszpańskim”.
Następnego ranka Ojciec
poprowadził medytację dla swoich



towarzyszy: Znajdujemy się w
Valladolid po to, by pracować dla
Chrystusa. Jeśli nawet na nikogo nie
trafimy, nie powinniśmy przez to czuć
się pokonanymi – powiedział im[188].

W oczywisty sposób był przekonany,
że znajduje się tu, by realizować
przedsięwzięcie Boże, nie swoje. Z
Madrytu przywieźli ze sobą całą listę
nazwisk i adresów studentów. Tego
samego ranka przesłali im
wiadomość na adresy domowe,
zapraszając ich na spotkanie
wieczorem do hotelu. Don Josemaría
rozmawiał z nimi wszystkimi,
zarażając ich swoim entuzjazmem i
zapałem apostolskim i pozwalając im
odkryć ideały świętości rodzące się w
ich sercach. Byli pod takim
wrażeniem słów księdza, że nikt się
nie ruszył aż do późnej nocy. Kiedy
się żegnali, don Josemaría obiecał
przyjechać kolejny raz. Tym razem
oczekiwał, że przedstawią mu tych ze
swoich przyjaciół, którzy mogliby



zrozumieć apostolstwo
charakterystyczne dla Opus Dei. W
sobotę, 2 grudnia, wrócili z
Valladolid.

Od czasu do czasu Ojciec nie czuł się
dobrze. Trudno dowiedzieć się o tym
czegoś dokładnego, ponieważ się nie
skarżył. Cierpiał na bóle
reumatyczne. Aby więc uniknąć
nocnych podróży w nieogrzewanych
pociągach, bez możliwości
zmrużenia oka, kupili używany
samochód. Był to stary Citroën, dla
którego w normalnych czasach
właściwym miejscem byłaby
składnica złomu. 26 grudnia 1939
roku, w świeżo naprawionym
samochodzie, oddawszy się w opiekę
Świętemu Rafałowi i Aniołom
Stróżom, Ojciec, Álvaro del Portillo i
José María Albareda wyjechali z
Madrytu szosą w kierunku
Saragossy. Po kilku kilometrach
awaria zmusiła ich do powrotu do
stolicy. Ojciec, który jeszcze przed



wyjazdem miał silną gorączkę,
położył się do łóżka[189]. Dwa dni
później ponownie podjął podróż do
Saragossy; tym razem pociągiem w
towarzystwie Álvara. Spędzili jeden
dzień w Saragossie i jeszcze jeden w
Barcelonie; a pierwsze dni nowego
roku w Walencji.

Jeszcze w tym samym miesiącu, 31
stycznia 1940 roku, Ojciec wraz z
Pedrem Casciaro oraz Ricardem
Fernándezem Vallespínem za
kierownicą starego Citroëna opuścili
Madryt, aby odwiedzić tych, którzy
przebywali w Walencji. Wyjechali z
opóźnieniem i nie mieli
nadmiernego zaufania do swego
pojazdu, skoro przed wyjazdem ze
stolicy na wszelki wypadek kupili
linę holowniczą. Samochód
sprawował się świetnie aż do 70
kilometra głównej szosy do Walencji.
Tam odmówił dalszej jazdy. Jedna z
części pękła, gdy starali się odkręcić
inną. Zapaliła się benzyna. «Ojciec –



opowiada Pedro Casciaro – który
odmawiał brewiarz od samego
wyjazdu, podtrzymywał nas na
duchu, mówiąc, że trzeba się jakoś
dostać do Walencji, ponieważ jasno
było widać, że nasz pobyt w tym
mieście miał być bardzo owocny,
skoro diabeł starał się uniemożliwić
to, by doszedł on do skutku»[190].

Po dwu dniach awarii i rozmaitych
perypetii udało im się przybyć do
Walencji, gdzie oczekiwała ich spora
grupa młodzieży. Trudności nie
przestraszyły Ojca, który, według
jego własnych słów, dotykał Ducha
Świętego. Czuł niemal namacalnie
działanie łaski oraz to, jak jego słowa
prowadzą ludzi do zupełnego
oddania się Bogu, nagłe porzucając
plany, jakie snuli od lat. Wszystkie
świadectwa potwierdzają, że
oczywista świętość kapłana
przyciągała dusze. Ponieważ don
Josemaría był świadom Bożych
inspiracji, pozwalał się prowadzić



łasce, aby być skutecznym
narzędziem w ręku Pana.

Pewnego dnia założyciel Opus Dei
ujrzał swój wysiłek apostolski w
postaci alegorycznego obrazu:

W 1940 roku na plaży w Walencji –
wspominał – widziałem, jak jacyś
rybacy – krzepcy i potężnie
zbudowani – wyciągali na piasek sieć.
Mały chłopiec zaplątał się między
nich i starając się ich naśladować
ciągnął sieci. Był dla nich przeszkodą,
ale zauważyłem, że nieokrzesanie
tych mężczyzn złagodniało i nie
odpędzili oni malca, pozwalając mu
się cieszyć złudzeniem, że pomaga w
ich wysiłku.

Opowiadałem Wam wielokrotnie tę
anegdotę, ponieważ poruszająca jest
dla mnie myśl, że Bóg Nasz Pan
pozwala nam także przyłożyć rękę do
Jego dzieł i czule patrzy na nas, gdy
widzi nasz wysiłek, by współpracować
z Nim[191].



Czy logicznym było, żeby ci młodzi
studenci i absolwenci oddali się
całkowicie przedsięwzięciu, w
którym nie widzieli zupełnie nic
namacalnego, prócz osoby
założyciela i tych, którzy go otaczali?
Często na podstawie kilku rozmów
przeprowadzonych w pokoju
hotelowym lub podczas spaceru po
mieście lub na wsi doznawali
radykalnej przemiany życia. Jasne
było, że Jezus hojnie obdarzał łaską.
Było oczywiste, że Pan przekładał
swoje łaski na ręce pełne roboty.
Świadom tego, biorąc pod uwagę
nadzwyczajny charakter tego czasu,
Ojciec naznaczył do przewodzenia i
uczestniczenia w formacji
pierwszych powołań osoby bardzo
młode i znajdujące się w Dziele
bardzo krótko, ale takie, które
«okazywały dojrzałość kryteriów i
zmysł nadprzyrodzony, na które
wówczas być może nie zwracaliśmy
tak wielkiej uwagi – opowiada jeden



z nich – co jednak było naprawdę
niezwykłe»[192].

Efektem podróży apostolskich był
wzrost liczby powołań i – w
konsekwencji – pojawienie się
nowych problemów. «Czy nasza
rodzina bardzo się rozrośnie? – pytał
Isidoro na wiosnę 1940 roku. –
Wrażenia z wszystkich stron są
wspaniałe. Trzeba więc nalegać i
starać się o dom. To jest podstawowa
sprawa dla pracy apostolskiej. Co
może się stać z rodziną, gdy nie
będzie miała gdzie się podziać? Nie
można stworzyć rodzinnej atmosfery
bez domu»[193].

Już od ponad trzech miesięcy
założyciel Opus Dei nie napisał
żadnej Katarzynki, gdy w końcu
wziął do ręki pióro:

Środa, 8 maja 1940: Minęło kilka
miesięcy bez pisania Katarzynek. Nic
w tym dziwnego, ponieważ prowadzę
życie zalatane, gdzie nie ma już czasu



na nic. Ale żałuję, że tak jest. – 
Nowości? Wiele. Nie sposób wybrać
coś do zanotowania. Tylko coś z życia
zewnętrznego. Są domy w Walencji, w
Valladolid, w Barcelonie (dom w
Barcelonie jeszcze nie funkcjonuje,
ponieważ nie mogliśmy podpisać
umowy najmu), a wkrótce w
Saragossie[194].

W poprzednim miesiącu zostało
umeblowane mieszkanie w
Valladolid, które nazwali Zakątkiem
(El Rincón). W Walencji znaleziono
dom przy ulicy Samaniego 16.
Przystosowano go przez lato i w
październiku już działał w nim
akademik[195]. Nie było mieszkania
w Saragossie, ale w Barcelonie
owszem, na ulicy Balmes 62.
Poinformowali o tym założyciela
Opus Dei 1 lipca, a tego samego dnia
pisał on z Ávili do Barcelony
słowami, które w bardzo krótkim
czasie okażą się prorocze:



Niech Jezus zachowa moich synów.

Mamy już dom w Barcelonie! Nie
wiecie nawet, jak wielką radość
sprawiła mi ta wiadomość. Było, bez
wątpienia, błogosławieństwo ze
strony Księdza Biskupa – 
„Błogosławię Wam z całej duszy i
błogosławię dom!” – powiedział D.
Miguel Díaz Gómara ostatnim razem,
gdy tam u Was byłem. Właśnie to
błogosławieństwo było przyczyną, że
Wasze wysiłki by znaleźć „el Palau”
zakończyły się sukcesem. Droga jest
bardzo bezpieczna, jeśli nie oddalimy
się nigdy – taki jest nasz duch – od
zwyczajnej władzy kościelnej.

Czuję, że Palau, po cichu, odda wielką
chwałę Bogu[196].

Jesienią 1940, to jest nieco więcej niż
półtora roku po przyjeździe do
Madrytu, założyciel Opus Dei marzył
o rozwoju Dzieła. Miał do dyspozycji
trzy ośrodki poza stolicą i trzy w
Madrycie: akademik przy Jenner,



mieszkanie dla ludzi pracujących
zawodowo przy ulicy Martínez
Campos oraz dom na ulicy Diego de
León, w którym działało Centrum
Studiów.

7. Jak „upchnąć” Opus Dei

W lipcu 1940 roku wynajęli
mieszkanie na ulicy Martínez
Campos, niedaleko od akademika
przy Jenner. Tam przenieśli się
najstarsi członkowie Dzieła, którzy
tworzyli niewielką grupę
intelektualistów. Jedni skończyli
studia, inni przygotowywali się do
kariery nauczycieli akademickich. W
nich don Josemaría pokładał
nadzieję na rozpoczęcie działalności,
którą nazywał apostolstwem
intelektualnym[197]. Sądząc z jego
pełnych nadziei planów i z
pośpiechu, jaki nadawał ich
wysiłkom, potrzebował pilnie
przywódców apostolskich na polu
uniwersyteckim. Doktoraty!



Potrzebuję dwóch tuzinów doktorów –
przypominał swoim
najbliższym[198].

Dopiero skończyło się lato 1940 roku,
kiedy don Josemaría już zdołał
uruchomić swój ukochany projekt.
Prośba o doktoraty, to znaczy o
dyplomowanych doktorów, którzy
poświęciliby się nauczaniu
uniwersyteckiemu, nie była
wymaganiem przedwczesnym.
Przeciwnie, odpowiadało ono
jednemu z jego licznych planów,
pomyślanych z zapałem, i z
wytrwałością podtrzymywanych. Od
czasu gdy po przybyciu do w
Madrytu, w pensjonacie dla księży
Larra w czasie poobiednich rozmów
mówił o intelektualistach, był coraz
bardziej przekonany, że na tym polu
ogromna praca apostolska leżała
odłogiem. Jako entuzjastycznie
nastawiony młody kapłan, don
Josemaría przyrównywał działalność
wielkich umysłów do dobroczynnych



wód, które w czasie roztopów
spływają z gór i pozwalają kwitnąć i
owocować dolinom. Bez wątpienia tę
ideę apostolstwa inteligencji wpajał
wszystkim, którzy go słuchali, skoro
Isidoro, udzielając osobom trzecim
informacji na temat mieszkania przy
ulicy Martínez Campos, pisał:
«Przygotowywane jest kilka
doktoratów, a kilka osób szykuje się
także do konkursów na katedry.
Także te sprawy powinny być
przedmiotem troski dla wszystkich,
stanowią bowiem jeden z
fundamentów naszego
przedsięwzięcia»[199].

Między intelektualistami
rzeczywiście znajdują się przywódcy
całego społeczeństwa. Jakikolwiek
poważny wysiłek na rzecz
rechrystianizacji struktur
społecznych powinien być kierowany
ku nim, jeśli rzeczywiście chce się
dotrzeć do wszystkich. W ten sposób
założyciel Opus Dei sformułował tę



ideę, zwracając się do osób, które
wraz z upływem czasu miały zająć
się tym apostolstwem:

Służyć wszystkim ludziom: jako pole
naszego apostolstwa mamy wszystkie
stworzenia, należące do wszystkich
ras i wszystkich warstw społecznych.
Dlatego, aby dotrzeć do wszystkich,
po pierwsze kierujemy się – w każdym
środowisku – do intelektualistów, 
wiedząc, że tylko za ich
pośrednictwem jest możliwa
jakakolwiek próba przeniknięcia
społeczeństwa. Ponieważ to właśnie
intelektualiści mają wizję całości, są
tymi, którzy inicjują wszelki spójny
ruch, nadają formę i organizację
rozwojowi kulturalnemu,
technicznemu i artystycznemu
społeczeństwa ludzkiego[200].

Przy wielu okazjach, w trakcie
prywatnych rozmów lub głosząc
kazanie dla jakiejś grupy zawodowej,
don Josemaría niestrudzenie



objaśniał, w jaki sposób oddawać te
zdolności, którymi Bóg obdarzył
człowieka, w jaki sposób tworzyć
godziwy prestiż, uświęcając pracę i
uświęcając innych za pomocą pracy.
Tłumaczył, że nie należy czynić z
wysiłków zawodowych stopnia na
drodze do wywyższenia samego
siebie, lecz podwyższenia służącego
wychwalaniu Pana wszelkiego
stworzenia. Zawsze trzeba kierować
się przy wyborze kierunków badań
w sposób wolny, będąc osobiście
odpowiedzialnym za swoje
decyzje[201]. Niektóre z tych myśli,
jakie można było usłyszeć z ust
założyciela Opus Dei zainspirowały
różnych specjalistów: m.in. José
Maríę Albaredę, do przedstawienia
projektu ustawy, na mocy której
powstała w listopadzie 1939 roku
Najwyższa Rada ds. Badań
Naukowych (Consejo Superior de
Investigaciones Científicas)[202].



Ojciec nie mógłby jednak wymagać
od swoich synów, by trudzili się nad
zakończeniem prac doktorskich, nie
dając im odpowiedniego przykładu,
tak jak to czynił zawsze także na
innych polach swego nauczania.
Świadom, co będzie oznaczać ten
wysiłek, jesienią 1939 roku zakończył
badania w klasztorze Las Huelgas w
Burgos oraz w archiwach
madryckich. Był to wyczyn nie lada,
jeśli weźmie się pod uwagę brak
czasu i związane z tym poświęcenie.
Ostatecznie 18 grudnia złożył
egzamin doktorski, przedstawiając
pracę „Studium historyczno–
kanoniczne na temat jurysdykcji
kościelnej Nullius dioecesis*
przeoryszy Las Huelgas w Burgos”,
która została oceniona jako
celująca[203].

Jeśli zaś chodzi o prowadzenie
własnego nauczania, don Josemaría
pełnił funkcję wykładowcy na
kursach prowadzonych przez



Ministerstwo Spraw Wewnętrznych
(Ministerio de la Gobernación), z
których w następnym roku powstała
Państwowa Szkoła Dziennikarstwa.
Dyrektor Generalny Prasy i biskup
Madrytu niemal go zmusili, by
wykładał przedmiot etyki ogólnej i
zawodowej[204]. Jego kariera
wykładowcy nie trwała długo,
ponieważ pod koniec 1941 roku
kompetencje dotyczące prasy zostały
przekazane Wicesekretariatowi
Oświaty Powszechnej. Wraz z tą
zmianą dokonała się zmiana planu
studiów, które nie uwzględniały już
etyki jako osobnego przedmiotu. Na
skutek tego don Josemaría nie
prowadził już dalej wykładów.

* * *

Dzięki podróżom apostolskim
podejmowanym podczas weekendów
powoli powstawała gęsta sieć
apostolska w Północnej i Środkowej
Hiszpanii. Widać było, że don



Josemaría chciał jak najszybciej
zakorzenić Dzieło w wielu innych
miejscach kraju. Nie poprzestawał na
ogólnikowych życzeniach,
przeciwnie, cała jego działalność
skupiała się na wykonaniu planu
przemyślanego na modlitwie,
projektu ambitnego i realistycznego.
O szybkości realizacji programu
ekspansji terytorialnej informują
obiektywne dane. Na początku roku
1940, dziewięć miesięcy od momentu
wejścia do zdezorganizowanego i
zniszczonego Madrytu, Dzieło
prowadziło już rozwiniętą
działalność w Walencji, Valladolid,
Barcelonie i Saragossie. Bardzo
niewiele brakowało, by spełniły się
przewidywania don Josemaríi z
czasu wojny – przecież w liście z 27
stycznia 1940 roku czytamy: Bardzo
niedługo dotrzemy do Sewilli,
Granady i Santiago. Wtedy dosłownie
zostanie spełniony plan pracy[205].



W tych dniach ksiądz był
wyposażony w odpowiednie listy
uwierzytelniające dla władz
kościelnych tych miast. Nie zawsze te
posłania utrzymane były w tonie
poważnym i uroczystym. List z 14
stycznia 1940 roku, podpisany przez
biskupa Pampeluny i skierowany do
arcybiskupa Santiago odzwierciedla
coś jeszcze niż tylko jowialny humor
don Marcelina:

«Wielebny Ksiądz José María Escrivá,
posiadacz niniejszego listu, jest
istnym szelmą, mogącym zmierzyć
się z diabłem. Idzie za nim wielu
młodych ludzi wspaniale
uzdolnionych, prawdziwych
apostołów. Znam ducha, który ich
ożywia; na mnie podziałali w sposób
tak budujący, że uważam się za
członka ich rodziny»[206].

List biskupa Vitorii, skierowany 31
stycznia do arcybiskupa Granady,
napisany jest w podobnym tonie: «W



tym liście przedstawiam D. José
Maríę Escrivę, kapłana Chrystusa i
prawdziwego apostoła w pełnym
tego słowa znaczeniu. Nie proszę, by
się nim zajmować, ponieważ wkrótce
zda sobie Ksiądz Biskup sprawę, kim
on jest»[207].

W tych listach, gdzie wymogi
administracyjne mieszają się
uwagami spontanicznymi,
nakreślona została w kilku zdaniach
osobowość założyciela Opus Dei,
widziana oczami biskupów. (Z całą
pewnością samemu kapłanowi nie
przeszkadzało, że zyskał epitet
«istnego szelmy, który może mierzyć
się z diabłem». Wystarczy bowiem
przeczytać jego Katarzynki, by
przekonać się, że on sam swoją
działalność, przenikniętą
spojrzeniem nadprzyrodzonym,
wyzbytym wszelkich względów
ludzkich, określa jako świętą i
apostolską bezczelność)[208]. Z
drugiej strony, wybitna osobowość



don Josemaríi była otoczona rosnącą
opinią świętości dzięki temu, że z ust
do ust przekazywano sobie zachwyty
biskupów. Jednak w żaden sposób
nie znaczyło to, że kiedy don
Josemaría mówił im o Opus Dei i
swojej działalności apostolskiej,
wszyscy biskupi rozumieli
szczególne miejsce w Kościele
zajmowane przez Opus Dei[209].

Być może biskup Leopoldo Eijo y
Garay bardziej niż ktokolwiek inny
zdawał sobie sprawę z niezmiernej
nowości eklezjalnej, jaką stanowiło
pojawienie się Opus Dei w pełni
wieku XX. 2 września 1939 roku
założyciel Dzieła przeprowadził z
nim rozmowę trwającą pięć godzin.
W czasie tej rozmowy, długiej i
intensywnej, don Leopoldo
wytłumaczył, że jego zdaniem
nadszedł czas, aby nadać Opus Dei
formę prawną. Można więc było
oczekiwać, że po tej rozmowie don
Josemaría będzie aż podskakiwał z



radości. Tak jednak nie było. Przyjął
to stosunkowo chłodno i następnego
dnia, najnaturalniej na świecie,
zapisał ten fakt w króciutkiej 
Katarzynce:

3 września 1939. Byłem wczoraj u
Księdza Biskupa Madrytu na
rozmowie przez około pięć godzin.
Wspaniale. Widać, że Bóg wszystko
ułatwia. Szkoda, że ja jestem
przeszkodą! D. Leopoldo okazuje
prawdziwą troskę[210]. (Założyciel
Opus Dei uważał siebie za
przeszkodę, gdyż z głębin swojej
pokory sądził, że nie staje na
wysokości zadania).

Don Josemaría jak zawsze zajęty był
swoimi sprawami i zapomniał o tej
kwestii do chwili, gdy otrzymał
informację od Wikariusza
Generalnego (prawdopodobnie don
Leopoldo interweniował po raz
drugi), z poleceniem przygotowania
wszystkiego, co jest konieczne dla



uzyskania oficjalnej aprobaty dla
Dzieła. Pełen ducha posłuszeństwa,
don Josemaría sporządził
następującą notatkę w Zapiskach:
Laus Deo!* Zrobię to. Jednak wydaje
mi się, że nie muszę się z tym
śpieszyć[211].

Także z tej notatki nie przebija wielki
entuzjazm. Jednak teraz, wobec
drugiej informacji, i idącej za nią
opinii jego spowiednika, o. Sáncheza,
don Josemaría nie mógł już dłużej
nie zajmować się tą sprawą.
Przygotował podanie o aprobatę,
zdając sobie sprawę z przyczyn
swojej wcześniejszej niechęci, a
nawet braku zainteresowania dla
czegoś, co uważał za zwykły zabieg
administracyjny. Don Josemaría
zapisał swoje refleksje w Zapiskach:

Tłumaczę sobie niechęć, jaką
odczułem wobec przygotowywania
regulaminów, które muszę zanieść do
biskupstwa, jako jeszcze jeden dowód



na Boży charakter Dzieła. Gdyby to
było ludzkie przedsięwzięcie, sam bym
naciskał, żeby „wepchnąć” te papiery
– teraz, gdy wszystko mi ułatwiono – i
zyskać oficjalną aprobatę. Ale
ponieważ wszystko to jest sprawa
Boga i On pragnie, by się to toczyło aż
do końca, nie ma żadnego pośpiechu.
Dzieło powstało w 1928 roku, w dzień
Świętych Aniołów Stróżów i będzie
istnieć wiecznie. Dopóki będą istnieć
na tej ziemi ludzie-pielgrzymi, będzie
istnieć i Dzieło![212].

Don Josemaría zabrał się do pracy i
po sporządzeniu spisu zagadnień,
rozpisał zawartość dokumentów na
fiszkach. Do uporządkowania ich
zatrudnił kilku swoich synów –
Álvara, Juana Jiméneza Vargasa,
Ricarda Fernándeza Vallespína i
Chiquiego[213]. Prace były bardzo
zaawansowane, gdy pod koniec
czerwca 1940 roku pokazał
prokuratorowi kościelnemu diecezji,
don José Maríi Bueno Monrealowi,



przygotowane dokumenty:
Regulamin, Statut, Przepisy
porządkowe, Zwyczaje, Ducha oraz
Ceremoniał Dzieła. Studiując
wspólnie dokumenty, które mieli
przed sobą, obaj musieli przyznać, że
nie było odpowiedniej formuły
prawnej, by w niej umieścić tę żywą
rzeczywistość kościelną[214]. Była to
sytuacja pełna zakłopotania, którą
założyciel opisuje krótko: Stoimy
wobec poważnego problemu, w jaki
sposób „upchnąć” Opus Dei w ramach
prawa kanonicznego[215].

Natknięcie się na przeszkody w
chwili, gdy trzeba było zdefiniować i
nadać odpowiedni kształt prawny
Opus Dei nie było dla don Josemaríi
zaskoczeniem. Było to coś, co
przeczuwał od pierwszych chwil. I
tak już wkrótce po narodzinach Opus
Dei, przewidując, że pewnego dnia
będzie musiało zostać poddane
procedurze uzyskania akceptacji ze
strony władz kościelnych, uznał za



konieczne wyznaczyć jasno pola
działania jego członków[216]. Ten
młody kapłan obdarzony
uniwersalną misją był świadkiem,
jak pod potężnym tchnieniem Ducha
Świętego padają przed nim bariery,
które teolodzy i kanoniści wznosili,
by rozgraniczyć tereny apostolstwa
przez prawie dwa tysiąclecia historii
Kościoła. Don Josemaría, uzbrojony
w zapał apostolski, już w 1930 roku
poczuł, że musi napisać, jak gdyby
prosząc o wybaczenie: Rozumiem, że
zapał, pragnienie chwały Bożej, jak
cyklon unosi nas, byśmy chcieli być
dzięki Niemu i dla Niego
wszędzie[217].

Od chwili założenia Dzieła
posłusznie opisywał Boże inspiracje
w swoich Zapiskach, które są
jawnym dowodem na działanie
Ducha Świętego. Gdy je ponownie
odczytał, zdziwiła go własna
szerokość spojrzenia, ponieważ z
początkowego uniwersalnego



charakteru Dzieła zrodziły się
nieskończone pola aktywności,
obiecujące i pozbawione granic.
Założyciel Opus Dei starał się ująć je
w ramy synoptyczne,
wyszczególniając rozmaitość
apostolstw i zapełniał kolejne fiszki:

Kiedy przejrzałem te karteczki – pisał
– zadziwiłem się, widząc, co czyni
Bóg: ja sam nigdy nie myślałem o tych
Dziełach, które inspiruje Pan, w
formie, w jakiej nabierają one
realnych kształtów. Na początku
widać wyraźnie jakąś ogólna ideę,
potem jest On, który czyni z tych
zamazanych cieni coś konkretnego,
określonego i wykonalnego. On! Dla
Jego pełnej chwały![218].

Wraz z upływem lat te
skomplikowane schematy, w których
próbował z trudem zmieścić misję
apostolską, ulegały
usystematyzowaniu.



Jasne jest, że nowość przesłania
Dzieła, świecki charakter, jaki
zachowywało, wymagały
szczególnego porządku prawnego.
Jakakolwiek z jego niedających się
przewidzieć rzeczywistości
apostolskich okazałaby się nie do
pogodzenia z próbą podyktowania z
góry norm i reguł oraz zamknięcia w
ciasnej literze prawa wymykające się
jej bogactwo życia. Gdzieniegdzie w
swoich Zapiskach założyciel Opus Dei
pozostawia ślad tego, że zdawał sobie
z tego sprawę. W jednej z Katarzynek
napisał:

W tym roku 1936 zaczęliśmy żyć
ubóstwem z większą doskonałością.
Widać to, o czym tyle razy mówiłem:
że bezużyteczne jest spisywanie reguł,
ponieważ to samo życie naszego
apostolstwa w swoim czasie
wyznaczy nam ramy[219].

I dokładnie tego samego dnia, gdy to
zanotował, zastanawiał się



ponownie, czy jest konieczne, czy nie
prosić o aprobatę dla Dzieła:

Bez wątpienia – pisał – wszystkie
oznaki zewnętrzne wskazują, że jeśli
poproszę Księdza Biskupa o pierwszą
aprobatę kościelną dla Dzieła, udzieli
mi jej [...]. Ale (to niezwykle ważna
sprawa) musi to bardzo dojrzeć.
Dzieło Boże musi mieć nową formę, a
łatwo można by zboczyć z właściwej
drogi[220].

Potem nadeszła hiszpańska wojna
domowa. Po jej zakończeniu don
Josemaría, zajęty głoszeniem
wielkości powołania kapłańskiego
duchowieństwu diecezjalnemu oraz
wymagań związanych ze świeckim
powołaniem chrześcijańskim, został
nagle zaskoczony poleceniem
biskupa Madrytu, aby przygotować
aprobatę dla Dzieła. Na próżno
szukał odpowiedniego wyjścia
prawnego. Nie znajdował go z tej
prostej przyczyny, że ono nie istniało.



Sprawa utknęła w miejscu, a czas
upływał.

8. Zmiana spowiednika

Jeszcze trwały prace nad
wyposażeniem akademika przy
Jenner, gdy już funkcjonował on na
pełnych obrotach. Było to wówczas
jedyne miejsce, którym Opus Dei
dysponowało dla prowadzenia swego
apostolstwa. W czytelniach i
pokojach, w hallu oraz w kaplicy
zawsze był jakiś mieszkaniec albo
jacyś studenci zaproszeni na zajęcia
formacyjne. Drzwi akademika stały
otworem dla wszystkich. Studencka
atmosfera była radosna, a ludzie,
którzy tam trafiali z chęcią zapraszali
swoich przyjaciół.

Jednak szybko można było zauważyć
– ze strony niektórych osób – pewien
opór przed uczestnictwem w
zajęciach formacyjnych. Dały się
słyszeć pojedyncze słowa krytyki,
słabe i niekonkretne. W pewnych



kręgach studenckich na
uniwersytecie i na innych uczelniach
krążyła opinia, że robi się tam jakieś
dziwne rzeczy, że kaplica przy Jenner
jest udekorowana symbolami
masońskimi i kabalistycznymi, że
komunii udziela się
uperfumowanymi hostiami, że są
tam krzyże bez Ukrzyżowanego...
[221].

Nie po raz pierwszy don Josemaría
był wystawiony na obmowę[222].
Tym razem źródłem absurdalnych
pomówień była jedynie rozbudzona i
skłonna do pochopnych wniosków
wyobraźnia studentów. Nie miały
one innych podstaw niż symbole
liturgiczne wyryte na fryzie kaplicy
wraz z tekstami łacińskiego hymnu,
prosty krzyż albo delikatny aromat,
który unosił się nad tabernakulum w
celu zabicia odoru kleju stolarskiego.
W każdym razie, zdecydowany, by
ukrócić plotki, don Josemaría
poprosił biskupa Madrytu o



udzielenie odpustów, które posłużą
za wyjaśnienie dla tych, którzy nie
chcieli dostrzec chrześcijańskiego
znaczenia tego wielkiego krzyża z
kaplicy, czarnego i samotnego. Na
mocy dekretu z 28 marca 1940 roku
don Leopoldo udzielał
pięćdziesięciodniowego odpustu –
jak to wówczas było powszechnie
stosowane – każdemu, kto «nabożnie
ucałuje drewniany Krzyż w
Akademiku studenckim»[223].

Na tym sprawa się nie skończyła. Do
uszu założyciela dotarły kolejne
oszczerstwa skierowane przeciwko
Dziełu oraz bardzo nieprzyjemne
pomówienia. Pochodziły już nie od
studentów, lecz od osób dojrzałych i
odpowiedzialnych. Początkowo don
Josemaría nie mógł uwierzyć w to, co
mówili mu jego przyjaciele i duchowi
synowie. Darł na strzępy notatki na
ten temat, które docierały do jego
rąk. Nie wierzył, by między
chrześcijanami była być możliwa



taka obmowa. Przed wojną domową,
w czasach działalności Akademii DYA
oraz rezydencji przy Ferraz, istniało
środowisko rozsiewające potwarze,
jakoby on sam był szaleńcem i
heretykiem, a Dzieło sektą i białą
masonerią. Miał więc nadzieję, że i
tym razem nowe pomówienia
znikną, napotkawszy brak reakcji.
Ksiądz nie chciał przywiązywać do
całej sprawy większego znaczenia,
jednak plotki narastały. Kilku
studentów rozgłaszało swoje
wymysły, opowieści całkiem wyssane
z palca. Twierdzili, że przy pomocy
gry świateł don Josemaría udawał w
kaplicy lewitację albo że
hipnotyzował swoich
asystentów[224].

Nie mamy zbyt wielu notatek na ten
temat z pierwszych miesięcy 1940
roku. Te, których don Josemaría nie
podarł, przesłał do don Leopoldo.
Potem, już wiosną, nie mógł nie
dostrzegać oczywistych faktów.



Chciał w końcu pozbyć się
wątpliwości i stwierdził ostatecznie,
że grupka studentów,
rozpowszechniająca pomówienia
wśród swoich kolegów, uczęszczała
do akademika, nie uczestnicząc w
środkach formacyjnych, należała w
całości do Sodalicji Mariańskiej z
Madrytu.

Nie był to jednak koniec pomówień,
które zaczęły wychodzić z wielu
innych miejsc. Kapłan czuł, że za jego
plecami jest rozsnuwana
niewidzialna i lepka sieć. Kalumnie
boleśnie raniły jego duszę. W końcu
uciekł się w poszukiwaniu
pocieszenia do don Leopolda, aby
otworzyć przed nim swoje serce i
opowiedzieć mu wszystko o tych
wydarzeniach:



Madryt – 23 IV 940

Ojcze, mam wielką potrzebę, by w
spokoju porozmawiać z W[aszą]
E[minencją] [...].

Wysyłam notatkę, która trafiła do
mnie kilka miesięcy temu, ponieważ,
choć pewnie nie mówię Waszej
Wielebności nic nowego, jest to jednak
wciąż aktualne. Wróg nie śpi! [...].

Niech Ojciec nie zapomina o moich
ludziach – tak miłujących Ojca
synach! – ani o niżej podpisanym
grzeszniku.

Josemaría[225].

Z powodu ciągłych podróży po
różnych częściach kraju w celu
poprowadzenia rekolekcji dla
duchowieństwa don Josemaría nie
znalazł czasu, by zobaczyć się ze
swoim spowiednikiem. Tłumaczy to
w zwięzłej notatce:



22 maja 1940. Spowiadałem się dziś u
o. Sáncheza i rozmawiałem z nim
dłużej. Uzgodniliśmy, że nawet gdyby
z powodu moich podróży miało się to
odwlec przez cały miesiąc, będę się
spowiadał tylko u niego[226].

Znając szczerość don Josemaríi
wobec swojego spowiednika, nie
można mieć wątpliwości, że w
trakcie tej dłuższej rozmowy, musieli
wspomnieć szczegółowo o plotkach i
kalumniach, jakie pojawiły się w
ostatnim czasie. W tym momencie
jednak na kilka tygodni tracimy z
oczu tę sprawę. Don Josemaría w
sposób oczywisty wolał o tym
zapomnieć i nie chciał zostawić
najmniejszego śladu tych potwarzy,
poza kilkoma bardzo ogólnikowymi
wzmiankami[227]. Skąpe ślady, które
gdzieniegdzie znajdujemy, pozwalają
sądzić, że pogłoski były coraz
bardziej złośliwe i dotyczyły Dzieła i
jego własnej osoby.



Ojcze – pisał do biskupa Madrytu – 
bardzo się za Ojca modlę, i proszę
Boga, by nadal Wasza Eminencja miał
wzgląd na Dzieło, które On złożył na
moje ramiona, jako na sprawę Bożą i
własną[228].

Nieco później, 23 sierpnia, pojechał
do Segovii, aby odbyć rekolekcje w
klasztorze karmelitów bosych, gdzie
znajdowały się relikwie Świętego
Jana od Krzyża. Zamieszkał w celi 36,
na której drzwiach znajdował się
następujący napis: „Pax. Declinabo
super eam quasi fluvium pacis. Isai.
66 v. 12”*. Zastosował stwierdzenie o
pokoju do siebie samego i zanotował
następnego dnia, co następuje:

Bardzo brakowało mi tych rekolekcji.
To konieczność, by grzesznik
Josemaría stał się świętym. Poza tym
ostatnio nie brakowało mi utrapień,
chociaż nic o tym nie wspominałem
w Katarzynkach, wyjaśnia się



nadprzyrodzona wizja, abym znosił
je dobrze.

Nie zamierzam prowadzić notatek w
czasie tych rekolekcji[229].

28 sierpnia wrócił do Madrytu, gdzie
już na niego czekały nowe
pomówienia i kalumnie. Nie trzeba
udowadniać, jak wielkie udręki
cierpiał w tym czasie. Wystarczy na
dowód tego wspomnieć to, co 15
września 1940 roku pisał do biskupa
Murcii:

Czcigodny i umiłowany Księże
Biskupie! Nie chciałem nic mówić o tej
sprawie do czasu, gdy będę miał
przyjemność spotkać osobiście
W[aszą] E[kscelencję] w Barcelonie,
ale skonsultowałem się z D. Casimiro
Morcillo, który powiedział mi, że
trzeba, abym o tym powiedział
zawczasu Księdzu Biskupowi.

Mam wiarygodne informacje, że
Ksiądz Konsyliariusz męskiej



Młodzieży A[kcji] K[atolickiej] w
Murcii powiedział dosłownie: „że
praca (którą prowadzę od dwunastu
lat, w zupełnej łączności z moim
ordynariuszem i z ordynariuszami
miejsc, w których pracuję) jest
zagrożona ekskomuniką ze strony
papieża, że on (Konsyliariusz) jest
znakomicie zorientowany w tej
sprawie, ale że biskupom
opowiadamy tylko to, co uznamy za
stosowne, etc.”.

Wszystko to są czyste kalumnie, i o
ich powadze zadecyduje mój Ksiądz
Biskup[230].

Poza tym nie uzewnętrzniał swoich
krzywd. Zatrzymywał je dla siebie,
zachowując na ich temat milczenie. 
Niech Ksiądz Biskup nie przestaje się
za nas modlić – pisał w tym czasie do
biskupa Pampeluny – zwłaszcza za
mnie, zawsze niosącego Krzyż na
swoich barkach[231].



Jest bardzo prawdopodobne, chociaż
to tylko przypuszczenie, że don
Josemaría postanowił po przyjeździe
do Madrytu zająć się sprawą udręk,
które znosił przed wyjazdem do
Segovii. Faktem jest, że w pierwszych
dniach września udał się na
rozmowę z Wikariuszem
Generalnym, don Casimirem
Morcillo, zanim odwiedził dwie albo
trzy osoby związane z
pomówieniami i kalumniami.
Zdecydował się także poprosić o radę
swego spowiednika, o. Sáncheza, w
sprawie pewnego jezuity[232]. Jego
zamiarem było położyć raz na
zawsze kres kalumniom, ukrócić
kłamstwa i zamęt spowodowane w
ciągu ostatnich miesięcy przez diabła
z pomocą osób, które nie miały złych
intencji, jednak działały
nieodpowiedzialnie.

Koniec końców, don Josemaría
porozmawiał ze swoim
spowiednikiem na temat jezuity



zajmującego się Sodalicją Mariańską,
o. Carrillo de Albornoza[233].
Powiedział mu, że ma dowody na to,
że jezuita rozpowszechniał wśród
młodych członków Sodalicji
informacje, że Dzieło jest
stowarzyszeniem tajnym,
heretyckim, o proweniencji
masońskiej. Spowiednik poradził mu,
żeby omówił tę sprawę w cztery oczy
z samym zainteresowanym. Don
Josemaría podziękował za radę i od
razu wcielił ją w życie. Natychmiast
spotkał się z o. Carrillo de
Albornozem. Grzecznie i całkiem
otwarcie powiedział mu o
przypisywanych mu działaniach i
słowach, wyjaśniając mu, jak tylko
mógł najlepiej, na czym polega praca,
jaką prowadzi ze studentami w
akademiku przy Jenner. Później don
Josemaría zaproponował delikatnie
pewne honorowe wyjście z sytuacji.
Wysunął propozycję, by zawarli
rodzaj paktu, aby wzajemnie
informować się na temat każdej



krytyki, jaka do nich dotrze na temat
zarówno Dzieła, jak i Sodalicji
Mariańskiej[234].

Pomówienia pochodziły jednak nie
tylko ze środowisk zakonnych. Z dnia
na dzień dobre imię kapłana zostało
bez jego wiedzy wmieszane w intrygi
polityczne. Don Josemaría musiał
złożyć wizytę w Ministerstwie Spraw
Wewnętrznych (Gobernación), aby
wyjaśnić swoją postawę: Nie
mieszam się w najmniejszym nawet
stopniu do spraw, które nie są
sprawami księży. Jestem kapłanem i
tylko kapłanem. – Starają się mnie
zamieszać w sprawy o charakterze
politycznym i zawodowym. Niech Bóg
mnie od tego broni! – pisał w swoich 
Zapiskach[235].

Po sporządzeniu tej notatki udał się
do Wikariusza Generalnego, aby
powiadomić go o nowych udrękach i
– chociaż o tym nie wspomina – także
w poszukiwaniu pocieszenia,



ponieważ nie był ze stali i odczuwał
ból. (Wizyta ta miała miejsce 15
września, sporządzając w Zapiskach
notatkę na ten temat, pisał pełen
wdzięczności: Casimiro podtrzymał
mnie na duchu)[236].

Następnie pojechał do Walencji, aby
uruchomić tam akademik dla
studentów. Tam spędził okres od 17
do 23 września, po czym powrócił do
Madrytu. Następnego dnia, w
towarzystwie Álvara del Portillo, don
Josemaría spotkał się ponownie z o.
Sánchezem w klasztorze jezuitów
przy ulicy Zorrilla. Zawiózł wówczas
swemu spowiednikowi kopię
dokumentów, które miał przedstawić
dla uzyskania aprobaty dla Dzieła.
Postąpił tak, ponieważ zapisane tam
kwestie ascetyczne i normy
pobożności, miały wiele wspólnego z
jego własnym życiem wewnętrznym.
Być może był to dowód
zaufania[237].



Opowiedział następnie o.
Sánchezowi o kilku kolejnych
udrękach. «Jest ktoś, kto ma
wątpliwości, czy Ksiądz znajduje się
w dobrych relacjach z Kurią
Biskupią» – dodał jego spowiednik.
Nie była to dla niego nowa
informacja, ale don Josemaríę
zdziwił ton, jakim zostały
wypowiedziane te słowa.

Pojawił się też w rozmowie temat
dyskrecji, z jaką członkowie Opus Dei
prowadzili apostolstwo od 1930 roku,
w czasie dojrzewania Dzieła oraz
prześladowań religijnych. Podobną
roztropność okazywali także nowi
członkowie Dzieła w kwestii ich
kierownictwa duchowego. W wyniku
wolnej osobistej decyzji nie otwierali
swej duszy na oścież przed
przypadkowymi ludźmi, lecz tylko
przed tymi, którzy mogli im
doradzać, znając całą sprawę, czyli
ci, którzy znali Dzieło i jego ducha. O.
Sánchez doskonale wiedział, że tego



rodzaju postępowanie było jedynym
rozsądnym i roztropnym w tych
warunkach. Poza tym on sam przez
cały czas je doradzał. Stąd wynikło
zakłopotanie don Josemaríi, gdy
usłyszał od niego, że sprawy
powołania do Dzieła powinny być
omawiane bez najmniejszych
przeszkód z jakimkolwiek
spowiednikiem. Jak to możliwe, że
jezuita zajął teraz nowe stanowisko,
skoro faktycznie od lat doradzał,
żeby członkowie Dzieła mieli jako
kierowników duchowych tylko tych
kapłanów, którzy znają i kochają
Dzieło?

Z przenikliwością właściwą
kierownikowi dusz założyciel Opus
Dei natychmiast zdał sobie sprawę z
poważnych konsekwencji, jakie
niosła ze sobą ta zmiana postawy.
Wiele do myślenia dał mu fakt, że
jego spowiednik w ciągu kilku godzin
zmienił zdanie, które miał przez całe
lata[238].



Wydarzenia toczyły się tak szybko,
że don Josemaría pojechał prosto do
biskupa Madrytu, który właśnie
odpoczywał w Alhama de Aragón. 27
września jedli razem obiad i aż do
odjazdu pociągu do Saragossy
przeprowadzili długą rozmowę na
temat spraw Dzieła:

Byłem wczoraj w Alhama de Aragón, 
u mojego Księdza Biskupa Madrytu –
czytamy w notatce z 28 września. – 
Jakiegoż Ojca w nim mamy! Jakże on
rozumie i żyje Dziełem Bożym!
Opowiedziałem mu o ostatnich
udrękach. Poruszyło go to. Widzi za
tym wszystkim rękę Bożą. Ale
dostrzega także małość punktu
widzenia niektórych osób. W skrócie
mi powiedział, że chce wydać dekret o
erygowaniu i aprobacie (sic) Opus
Dei, jak tylko wróci do Madrytu[239].

Rozmawiali o wizytach i
spotkaniach, które odbyły się w



ostatnich tygodniach oraz o o.
Carrillo:

O jezuitach myśli tak samo, jak ja –
pisze don Josemaría – że nie trzeba
mylić jednego zakonnika z całym
Towarzystwem. Ksiądz Biskup,
podobnie jak i ja, kocha i naprawdę
szanuje Towarzystwo Jezusowe[240].

Następne spotkanie założyciela Opus
Dei z o. Sánchezem miało miejsce w
dwa tygodnie później. Podobnie jak
poprzednim razem towarzyszył mu
Álvaro del Portillo. Bez ogródek
wyłożył swemu spowiednikowi, że z
wielką przykrością zauważył
radykalną zmianę jego postawy
względem Dzieła. Po dokładnym
przemyśleniu tej sprawy doszedł do
wniosku, że zgodnie z własnym
sumieniem nie może już
kontynuować u niego kierownictwa
duchowego, raz straciwszy
poprzednio pokładane w swym
spowiedniku zaufanie.



O. Sánchez, wzburzony, oświadczył
raptownie, że Stolica Święta nigdy
nie zaaprobuje Dzieła, cytując mu z
marszu jakiś kanon, który miałby to
potwierdzić. Ten nieoczekiwany
obrót sprawy stanowił ciężki cios dla
don Josemaríi, który nie tracąc
równowagi, odpowiedział mu, że
skoro Dzieło należy do Boga, to On
sam zajmie się doprowadzeniem go
na właściwe miejsce[241].

Kończąc spotkanie, o. Sánchez
zwrócił mu papiery na temat Dzieła,
które przekazał mu założyciel Opus
Dei przy poprzednim spotkaniu. W
drodze powrotnej do domu w głowie
don Josemaríi uparcie kołatało
niepokojące pytanie: dlaczego teraz
wątpił w Opus Dei ten, który tyle
razy zapewniał o jego Bożym
pochodzeniu? Po przyjeździe na
Jenner, pierwsze co zrobił, to
sprawdził kanon zacytowany przez
o. Sáncheza, który zanotował Álvaro
del Portillo. Uspokoił się. Nie miał nic



wspólnego z aprobatą. Ale
otworzywszy kopertę z papierami
zwróconą przez spowiednika, znalazł
tam kartkę z pięcioma czy sześcioma
nazwiskami. Była to lista chłopców,
którzy pozostawali w kontakcie z o.
Carrillo i uczęszczali do akademika
przy Jenner, aby go poufnie
informować. Czy to ojcu Sánchezowi
zawieruszyła się lista pomiędzy
dokumentami, czy też przeciwnie,
był to przyjacielski gest mający być
rodzajem zamierzonych przeprosin?
[242]

Minął, mniej lub bardziej spokojnie,
październik. Don Josemaría
pamiętał, co powiedział mu na
pożegnanie don Leopoldo w dniu,
gdy jedli wspólnie obiad w Alhama
de Aragón:

«Niech Ksiądz posłucha: do tej pory
Pan chciał, by miał Ksiądz za wzór
dobrego łotra, aby powiedzieć
sprawiedliwie: jestem na krzyżu! Od



tego momentu, jedynym wzorem
Księdza jest Jezus na Krzyżu, a więc
niech przyjdą cierpienia, bez żadnej
przyczyny!»[243].

Naprawdę Pan przygotowywał go na
nadchodzącą gorycz z kilkoma 
kroplami miodu, wkładając mu
uprzednio w usta słodkie zdanie
Boże:

W ostatnim czasie – mówi o
październiku 1940 roku – często
przyłapywałem się na recytowaniu
zdania: „aquae multae non potuerunt
extinguere charitatem!*”. Tłumaczę
sobie te słowa na dwa sposoby: po
pierwsze, że mnóstwo moich dawnych
grzechów nie oddala mnie od Miłości
do mego Boga, po drugie, że wody
prześladowania, którego
doświadczamy nie przerwą pracy,
którą Dzieło rozwija[244].

Jego odczucia podczas tych cierpień
przeszły w trakcie tego 1940 roku
całą skalę – pod względem ludzkim i



nadprzyrodzonym. Po pierwsze, z
powodu jego oporu przed
uwierzeniem w złośliwość ludzi.
Potem, gdy musiał przyjąć do
wiadomości wymowę faktów,
ponieważ starał się nie dopatrywać
złych intencji. (Rozumiem, że nie ma
w tym złych intencji, jednak nie
pojmuje nic z naszego ducha i
wszystko to mu się myli i plącze –
powiada o jednym z tych, którzy
rozsiewali plotki)[245]. Ostatecznie,
wobec nieodpartej oczywistości, nie
pozostało w sercu księdza nic poza
przebaczeniem i zapomnieniem:

Chociaż nie chcę o tym mówić – pisał,
nie wyjaśniając w żaden sposób, o
czym mowa – mogę tylko powiedzieć,
że wiele kosztuje, by wierzyć w dobrą
wolę tych, którzy systematycznie
obmawiają. Przebaczam im z całego
serca[246].

W połowie listopada prowadził
rekolekcje w Seminarium w



Madrycie. Pewnego dnia wyszedł, by
odwiedzić Podsekretarza Stanu w
Ministerstwie Spraw Wewnętrznych
i w drzwiach ministerstwa spotkał
ojca Carrillo de Albornoza[247]
(zakonnika – powiada – który
rozpoczął tę ostatnią udrękę, która
trwa tak długo). Wówczas bez urazy,
w sposób naturalny, nie musząc 
uciekać się do miłosierdzia i dobrego
wychowania, przywitał się z nim,
podając mu rękę:

– Bardzo miło widzieć Ojca. Niech Bóg
Ojca błogosławi!

(O. Carrillo już przedtem złamał
pakt, w myśl którego zobowiązywał
się zawiadamiać o wszelkiej krytyce,
gdyż w tych dniach na podstawie
jego informacji, nazywano don
Josemaríę „szaleńcem lub
złośliwym”).

– Pamięta ksiądz, że zawarliśmy
rodzaj paktu? – przypomniał mu.



– Na ten temat wczoraj wieczorem – o
dziewiątej – rozmawiałem z księdzem
wikariuszem – odpowiedział z
trudem o. Carrillo, unikając
spojrzenia rozmówcy.

Następnego dnia założyciel Opus Dei
napisał w seminarium Katarzynkę,
która stanie się ostatnią notatką w 
Zapiskach w tym roku:

15 listopada, Madryt: [...]Wieczorem
poczułem ogromną wewnętrzną
radość z powodu tych cierpień. I czuję
większą miłość do błogosławionego
Towarzystwa Jezusowego oraz
sympatię i nawet miłość względem
zakonnika, który sprowokował to całe
zamieszanie. Poza tym przypuszczam,
że ten ksiądz jest bardzo sympatyczny
i na pewno jest bardzo dobrym
człowiekiem. Niech Bóg mu
błogosławi i obdarzy powodzeniem! –
Opowiedziałem te szczegóły tego
ranka memu ojcu duchowemu José
Maríi Garcíi Lahiguerze[248].



* * *

O. Sánchez i don Josemaría nie
spotkali się aż do 22 listopada 1948
roku. Wówczas to Stolica Święta
udzieliła Decretum laudis Opus Dei
oraz papieskiej aprobaty jego
statutom. Założyciel odbył podróż z
Rzymu do Hiszpanii i odwiedził
wszystkich przełożonych
Towarzystwa Jezusowego, z
wyjątkiem Sewilli, gdzie nie chciano
go przyjąć. W Madrycie za
zezwoleniem prowincjała udał się na
spotkanie z o. Sánchezem, który
okazał wielką radość. Rozmawiali o
dawnych czasach i zakończyli,
dotykając w nieunikniony sposób
drażliwego punktu. Don Josemaría,
który sporządził notatkę z tej
rozmowy, opowiada nam o tym:

Był bardzo zadowolony z informacji
na temat rozwoju Dzieła, które mu
podałem. Wypróbowałem go nieco,
mówiąc: „Naprawdę cierpiałem,



Ojcze. Widząc, jak bardzo gnębią
mnie osoby tak dobre..., pomyślałem
sobie kiedyś: Czyżbym się pomylił... i
to nie jest od Boga... i oszukuję
dusze?”

Wtedy gorąco zaprotestował: „Nie,
nie: to jest od Boga, to wszystko jest
od Boga”[249].

O. Valentín Sánchez Ruiz zmarł w
Madrycie 30 listopada 1963 roku.
Gdy tylko ta wiadomość dotarła do
Rzymu, założyciel Opus Dei odprawił
Mszę Świętą w intencji jego duszy i
napisał do Konsyliariusza Opus Dei
w Hiszpanii. List został napisany pod
silnym wrażeniem wywołanym przez
tę wiadomość i jest przepojony
rodzajem Bożej melancholii,
ponieważ ten czcigodny zakonnik nie
miał nic wspólnego z Dziełem, ale
miał coś wspólnego z moją duszą,
której nie można oddzielić od Opus
Dei – pisał założyciel. Przywołajmy
ostatnie zdania tego listu:



Niech spoczywa w pokoju, ponieważ
był dobry i apostolski! Do niego się
zwracałem, zwłaszcza wtedy, gdy Pan
albo Jego Przenajświętsza Matka
robili z tym biednym grzesznikiem
„jedną z tych swoich rzeczy”, i ja po
tym, jak się przeraziłem, bo „tego” nie
chciałem, czułem jasno i mocno, bez
słów, na dnie duszy: „Ne timeas!*To
jestem Ja”. Dobry jezuita, 
wysłuchawszy mnie w kilka godzin
później, za każdym razem, w każdym
przypadku mówił mi z uśmiechem i po
ojcowsku: „Bądź spokojny, to jest od
Boga”.

Wybaczcie. Jestem biednym
człowiekiem. Módlcie się za mnie,
abym był dobry, wierny i radosny.
Odczułem konieczność, aby Ci to
wszystko opowiedzieć, abyście także
modlili się za tę duszę, która, jak
przypuszczam, była mu bardzo
miła[250].



[1] List do Juana Jiméneza Vargasa z
Vitorii, w: EF-390213-7.

[2] List do Ricarda Fernándeza
Vallespína z Burgos, w: EF-390224-5.

[3] List do Pedro Casciaro Ramírez z
Burgos, w: EF-390224-3.

[4] List do Francisca Botelli Raduána
z Vitoria, w: EF-390213-2.

* (łac., dosł.) Mamy papieża [okrzyk
wznoszony w chwili ogłoszenia
osoby nowo wybranego papieża z
okna wychodzącego na Plac Świętego
Piotra w Rzymie] – przyp. tłum.

[5] List do Juana Jiméneza Vargasa z
Burgos, w: EF-390303-2.

[6] Apuntes, nr 220 z 10 VIII 1931.

[7] List do ks. bpa Francisca Xaviera
Lauzurica Torralba z Burgos, w:
EF-390310-3.



[8] List okólny do jego synów z
Burgos, w: EF-390324-1.

* (łac.) Chcemy, by Chrystus królował
– przyp. tłum.

[9] Ibidem. W ten sposób został
zapoczątkowany kolejny zwyczaj
Dzieła.

[10] Ibidem.

[11] List do José Maríi Albaredy
Herrery z Burgos, w: EF-390323-2.

[12] Na temat tych wydarzeń por.
Pilar Ángela Hernando Carretero,
RHF, T-05250, s. 2; Ricardo Fernández
Vallespín, RHF, T-00162, s. 41;
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, s. 87.

Justo Martí Gilabert, student
przychodzący na Ferraz w roku
akademickim 1935/1936, opisuje
przybycie don Josemaríi do Madrytu



wraz z pierwszymi oddziałami
wojska:

«Znalazłem się na Plaza de España, u
wylotu ulicy Bailén, tam gdzie
zaczyna się ulica Ferraz,
naprzeciwko Paseo de S. Vicente. W
tych okolicznościach, przy
wszystkich emocjach, które wtedy
odczuwałem, zobaczyłem z
zaskoczeniem, że w pierwszej
ciężarówce, która skręcała na Cuesta,
w szoferce obok kierowcy jechał nasz
Ojciec. Wtedy nie należałem do
Dzieła, ale jako mieszkaniec domu
przy ulicy Ferraz 50 znałem i
zwykłem spowiadać się u Ojca od
października, może listopada 1935
roku.

Ponieważ ciężarówka zwolniła na
podjeździe Paseo de S. Vicente i
dlatego, że musiała skręcić w ulicę
Ferraz, praktycznie Ojca nie można
było nie zauważyć, zwłaszcza że była
to pierwsza sutanna, jaką widziałem



od lipca 1936 roku. Gdy go
zobaczyłem, nie mogłem się
powstrzymać, by nie krzyknąć z
całych sił: „Ojcze!”. Ojciec
odpowiedział: „Justo, synu mój!”,
poprosił kierowcę, by się zatrzymał i
by zechciał wpuścić mnie na
trzeciego do szoferki. Straciłem
panowanie nad sobą wobec tak
wielkiej niespodzianki, rzuciłem się
na niego, całując go i obejmując. Po
zaledwie dwu minutach znaleźliśmy
się przed akademikiem przy Ferraz
16».

Tutaj ciężarówka zatrzymała się na
kilka chwil. «Ojciec tylko przyjrzał
się, by na własne oczy zobaczyć, że
dom został zniszczony. Stała tylko
fasada, podziurawiona pociskami,
które narodowcy wystrzeliwali z
Cerro Garabitas i z Casa de Campo na
tę część Madrytu, która praktycznie
znajdowała się na linii frontu.
Wydaje mi się, że nasz Ojciec
przyglądał się tej kupie gruzów nie



dłużej niż dwie minuty i zaraz wrócił
do ciężarówki; polecił kierowcy, by
pojechał na ulicę Caracas, do domu,
gdzie jedno z mieszkań należało do
rodziców José Maríi Barredo» (Justo
Martí Gilabert, RHF, T-06358, s. 3 i 4).

[13] Apuntes, nr 1595 z 13 IV 1939.

[14] Por. Catálogo — IV Centenario de
la Real Fundación del Convento de
Santa Isabel de Madrid, Editorial
Patrimonio Nacional, Madrid 1990.
Najbardziej wartościowym dziełem
sztuki spośród bezpowrotnie
straconych był obraz Niepokalanego
Poczęcia NMP Ribery [José Ribera,
zwany Lo Spagnoletto (1591-1652) –
wybitny barokowy malarz
hiszpański działający w Neapolu,
tworzący prace o tematyce religijnej
– przyp. tłum.], który znajdował się
w środkowej części ołtarza głównego
(por. ibidem, s. 44 i 122). Obraz został
podarowany przez Filipa IV. Twarz
Maryi na obrazie, do którego



pozowała córka Ribery, została
przemalowana przez Claudio Coello.
Na temat tej tradycji: por. Antonio
Ponz, Viaje por España, Madrid 1788;
reprint dokonany przez M. Aguilara,
Madrid 1947, s. 426.

[15] List okólny do jego synów w
Burgos, w: EF-390109-1.

* (łac.) Przykazanie nowe daję wam,
abyście się wzajemnie miłowali tak,
jak Ja was umiłowałem; żebyście i wy
tak się miłowali wzajemnie. Po tym
wszyscy poznają, żeście uczniami
moimi, jeśli będziecie się wzajemnie
miłowali – przyp. tłum.

[16] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
929; Apuntes, nr 815 z 23 VIII 1932;
List z 24 X 1942, nr 30; Ricardo
Fernández Vallespín, RHF, T-00162, s.
42.

[17] Po konsultacjach z Dyrektorem
Generalnym do spraw Kościelnych,
don Josemaría zyskał jego



pozwolenie, by zatrzymać skromne
umeblowanie, jako małe
zadośćuczynienie za wszystko to, co
utracił przy Ferraz 16. Por. Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159/1, s. 89.
Prace przy odbudowie przeciągnęły
się do 1947 roku.

[18] Por. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, s. 90.

[19] Don Josemaría, jako rektor,
natychmiast zajął się opieką
duchową nad obiema wspólnotami
zakonnic, aby mogły zorganizować
swoje życie wspólnotowe,
odbudować zburzone budynki, a
nawet zaspokoić ich potrzeby
materialne, żywnościowe, etc. Por.
Cecilia Gómez Jiménez, Sum. 6512
oraz Consolación Mariana Casas,
RHF, T-05039, s. 2.

[20] Oryginał umowy znajduje się w
Archiwum Sekretariatu Generalnego
Arcybiskupstwa Madryckiego, zespół
Patronato de Santa Isabel. Pod



umową figurują podpisy rektora oraz
matki przełożonej, a także
zatwierdzenie Wikariusza
Generalnego. W trzeciej klauzuli
umownej ustalone zostało
odszkodowanie w wysokości 250
peset miesięcznie ze strony
zgromadzenia na rzecz rektora. Jak
tam zaznaczono, don Josemaría
zrzekł się pobierania tej sumy,
pozostawiając prawo swoim
następcom do przyjęcia tego
odszkodowania: «Aktualny rektor,
podpisujący niniejszą umowę,
osobiście i wyłącznie, bez uszczerbku
dla praw swoich następców na tym
stanowisku, dobrowolnie zrzeka się
na rzecz zgromadzenia
odszkodowania na cały okres
sprawowania przez siebie tej
funkcji».

[21] Por. Santiago Escrivá de
Balaguer, RHF, T-07921, s. 30.



[22] Por. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, s. 91.

[23] Por. list okólny do jego synów z
Burgos, w: EF-390109-1.

* (łac.) Doskonałe są dzieła Boże –
przyp. tłum.

[24] Apuntes, nr 1595 z 13 IV 1939.

[25] Ibidem.

[26] List Isidora do Francisca Botelli
Raduána z Madrytu z 26 IV 1939, w:
IZL, D-1213, 422.

[27] List do Ricarda Fernándeza
Vallespína z Madrytu, w:
EF-390427-2.

[28] List do José Maríi Hernándeza
Garniki z Madrytu, w: EF-390427-3.

[29] Na temat działań
podejmowanych w tym okresie przez
założyciela Opus Dei por. cząstkową
relację w Aneksie XXI.



[30] List do bpa Santosa Moro Briza z
Madrytu, w: EF-390518-6. Wkrótce
potem, 2 czerwca, listownie
zakomunikował Wikariuszowi
Generalnemu diecezji madryckiej,
jaki ma plan pracy na lato, podając
go do aprobaty biskupa (por. list do
bpa Casimiro Morcillo Gonzáleza z
Madrytu, w: EF-390602-1).

[31] List do swoich synów w
Madrycie z Burjasot, w: EF-390606-3.

[32] Por. Amadeo de Fuenmayor
Champín, RHF, T-02769, s. 1. Mons.
Antonio Rodilla Zanón po raz
pierwszy rozmawiał z don Josemaríą
w Madrycie w 1934 r. Por. Antonio
Rodilla Zanón, Sum. 5576. Założyciel
Opus Dei wspomina o don Antonio w
swej korespondencji kilkakrotnie:
por. m.in. listy do Ricarda
Fernándeza Vallespína oraz do
Fernando Díaza de Gelo, oba z
Burgos, w: EF-380327-2 i EF-380412-1.



W ostatnim z tych listów opisuje go
jako kapłana świętego i mądrego.

[33] W marcu 1938 roku, gdy
założyciel Opus Dei był w Burgos,
don Antonio Rodilla napisał do niego
z Kadyksu, zapowiadając rychłą
wizytę w Burgos: «chciałbym, żebyś
mnie zaraził swym szaleństwem –
mówił mu – tak, żebym był gotów
popełniać wielkie i liczne
szaleństwa» (list pisany w Kadyksie,
13 III 1938: por. RHF, D-15392-2).

Przydomek „ksiądz od cudów”
upowszechnił się prędko wśród
księży zaprzyjaźnionych i
podlegających jego kierownictwu
duchowemu. «Nie chciał, by go
nazywano księdzem od cudów: Jestem
biednym, grubym księdzem, który
pokornie stara się zrobić tyle dobrego,
ile jest w stanie» (José López Ortiz, w: 
Testimonios..., s. 223).

[34] List z 9 I 1959, nr 35; por. Álvaro
del Portillo, PR, s. 1689; Amadeo de



Fuenmayor Champín, RHF, T-02769,
s. 1; Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, s. 93; Carlos Verdú
Moscardó, RHF, T-07805; Roberto
Moroder Molina, RHF, D-12799 oraz
Francisco Gómez Martínez, RHF,
T-12942. Na temat tej anegdoty:
Alfonso Méndiz Noguero, «Cada
Caminante siga su camino». Historia
y significado de un lema poético en la
vida del fundador del Opus Dei, w:
«Anuario de Historia de la Iglesia»,
Pamplona, 9(2000), s. 741-769.

[35] Por. AGP, P01 1975, s. 789.

* (łac.) Skała – przyp. tłum.

[36] List do Álvaro del Portillo z
Burjasot, w: EF-390606-1; por. list do
jego synów w Madrycie z Alacuás, w:
EF-390613-2. Ten ostatni datuje
wyjazd Álvara del Portillo do Olot na
13 czerwca rano.

[37] List do jego synów w Madrycie z
Burjasot, w: EF-390606-3.



[38] List do jego synów w Madrycie z
Alacuás, w: EF-390613-2.

[39] List do Álvaro del Portillo,
Vicente Rodrígueza Casado i Eduarda
Alastrué Castillo z Alacuás, w:
EF-390615-1.

[40] List do José Manuela Casas
Torres z Madrytu, w: EF-390716-1.

[41] Chociaż w jego korespondencji
wspomina się o Rozważaniach
duchowych, myślał także o napisaniu
innej książki. Dlatego zawiadamiał
biskupa Ávili: Kiedy ujrzą światło
dzienne, pojadę do D[on] Santosa,
żeby napisać trzecią (List do bpa
Santosa Moro Briza z Burgos, w:
EF-380400-1).

Kompletne i szczegółowe informacje
na temat historii i zawartości 
Rozważań duchowych oraz Drogi
zawiera książka: Camino, Edición
crítico-histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Rialp, Madrid 2002.



[42] Na temat tego sposobu pracy
Ojca wypowiada się Pedro Casciaro:
«Gdy chodziło po prostu o notatki na
jakimkolwiek kawałku papieru,
Ojciec nazywał je „papierkami”;
kiedy jednak je już przepisał na
regularne fiszki, nazywał je
„kobzami”. W każdym razie chodziło
zawsze o zdania bardzo skąpe [...]. W
wykładach przytaczał wiele cytatów
z Ewangelii Świętej, używając jako
zakładek wybranych fragmentów,
dwu albo trzech takich „kobz”.
Opierając na tym materiale,
prowadził wspaniałe medytacje i
pogadanki. Myślę, że dlatego
nazywał je „kobzami”, że ich nie
czytał, lecz rozwijał, pozwalał im
„rozbrzmiewać”» (Pedro Casciaro
Ramírez, RHF, T-04197, s. 144).

[43] List do Pedra Casciaro Ramíreza
z Burgos, w: EF-390111-1. «Jestem
szczęśliwy, że ksiądz powierzył mi
troskę o wydanie swojej książki» –
odpowiadał mu z Calatayud Pedro



Casciaro (list z 16 I 1939: por. RHF,
D-15717).

[44] List do José Maríi Albaredy
Herrery z Burgos, w: EF-390117-1.

[45] Por. List do jego synów w Burgos
z Kordoby, w: EF-380419-2 oraz 
Apuntes, nr 1550 z 22 II 1938.

[46] List do Pedra Casciaro Ramíreza
z Vitorii, w: EF-390213-3.

[47] List do Pedra Casciaro Ramíreza
z Vitorii, w: EF-390218-1.

[48] List od Pedra Casciaro Ramíreza
do Francisco Botelli Raduána z 19 II
1939: por. RHF, D-15718.

[49] Ibidem, list z 24 II 1939.

[50] Droga, wstęp [por. wyd. siódme
polskie, Katowice 1997, s. 11-12].

* (łac.) W sercu – przyp. tłum.

* (łac.) Skała – przyp. tłum.



[51] List do Álvara del Portillo z
Madrytu, w: EF-390518-5. Por. także: 
Apuntes, nr 1141 z 24 II 1934, nr 1160
z 16 III 1934, nr 1304 z 12 XII 1935
oraz nr 1596 z 13 IV 1939.

[52] List Francisca Botelli Raduána
do pozostałych w Walencji, z Burgos,
2 VI 1939; por. RHF, D-15393. Bardzo
możliwe, że don Josemaría już
wówczas powiedział Pedrowi,
zajmującemu się okładką i projektem
graficznym książki, że będzie
zatytułowana Droga. Ostatecznie
Miguel Fisac, a nie Pedro Casciaro
był autorem projektu okładki Drogi.

[53] List do jego synów w Madrycie z
Burjasot, w: EF-390606-3.

[54] O tym, że zdanie z plakatu stało
się tematem medytacji, wspomina
Paco Botella, który był w tych dniach
w Walencji i brał udział w niektórych
medytacjach w Burjasot (por.
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, s. 93; por. także: Carlos



Verdú Moscardó, RHF, T-07805 oraz
Roberto Moroder Molina, RHF,
D-12799). O zdaniu tym mówi też
Amadeo de Fuenmayor, że «zajęło
znaczną część nauczania». W czasie
tych rekolekcji Amadeo przedstawił
sprawę swojego powołania Ojcu,
który bardzo uspokoił jego sumienie.
Gdy Amadeo zdecydował się
poprosić o przyjęcie do Opus Dei,
usłyszał słowa kpałana, które
zapamiętał: Pan działa suaviter et
fortiter [(łac.) mile i stanowczo –
przyp. tłum.]... pamięta o
okolicznościach twego życia i
zobaczysz, jak cały czas
przygotowuje dla ciebie drogę
(Amadeo de Fuenmayor Champín,
RHF, T-02769, s. 1-2).

[55] Wydrukowana przez „Gráficas
Turia”, w formacie 18 cm x 26 cm,
miała 336 stron. To pierwszewydanie
miało nakład 2.500 egzemplarzy.
Cena zmieniała się stosownie do cen
podobnych publikacji. Myślę, że cenę



książki – pisał autor do Walencji – 
powinniście wyznaczyć taką, jaka
teraz jest przeciętna: ani za wysoką,
ani za niską (List do jego synów w
Walencji z Vergary, w: EF-390628-1).
W 1939 cena w sprzedaży hurtowej
wynosiła 8 peset, a w 1940, 10 peset.
W księgarniach cena detaliczna
wynosiła 14 peset. (W lisćie do
Manuela Péreza Sáncheza, który
przebywał w Gijón, don Josemaría
pisał: będę Ci wdzięczny, gdybyś mógł
zajrzeć do jakiejś księgarni w Gijón,
czy nie będą chcieli sprzedawać moich
książek: jeśli tak, podaj im adres, aby
napisali, gdybyś sam nie chciał być
pośrednikiem. Jak będzie wygodniej.
DROGA jest sprzedawana po 14 peset
za egzemplarz, a dla księgarzy jest
zniżka od 20 do 25%; RÓŻANIEC
ŚWIĘTY, po 30 peset za sto
egzemplarzy, aby sprzedawać je po
0,50 za egzemplarz (list z Madrytu, w:
EF-400122-5).



[56] Rozmyślania liczyły 438
punktów, które znalazły się w 
Drodze, wielokrotnie z drobnymi
zmianami tekstu. Ponad dwadzieścia
nowych rozdziałów pojawia się w 
Drodze, np.: Serce, Rachunek
sumienia, Letniość, Msza Święta, Małe
rzeczy, Powołanie, Wytrwałość etc.
Jeden z rozdziałów Rozmyślań – 
Dziecięctwo duchowe – rozbudowany
został do dwóch: Dziecięctwo
duchowe oraz Życie dziecięce.

Później w 1950, w szóstym wydaniu,
zostaje wprowadzony punkt 381,
który zastąpił tekst będący
powtórzeniem punktu 940.

[57] Wiele punktów Drogi pochodzi z
jego korespondencji, chociaż
wykorzystywanej na różne sposoby.
Niekiedy są to wyjątki z listów, w
których udziela porad lub rozwiązuje
problemy, postawione przed nim –
np. punkty 160, 161, 162, 163, 164 itd.
(trzeba je porównać z tekstami listów



do Miguela Sotomayora Muro z
Burgos, w: EF-380408-7 oraz
EF-380502-7, itd.).

W innych przypadkach, po
zacytowaniu zdania zaczerpniętego z
czyjegoś listu, np.: «Straciłem
entuzjazm» pióra Álvara del Portillo,
dodaje do niego komentarz: 
Powinieneś pracować powodowany
nie entuzjazmem, lecz Miłością,
świadom obowiązku, który polega na
zaparciu się samego siebie (Droga, nr
994).

Zdarza się też, że cytując akapit albo
kilka linijek listu, w rzeczywistości
powtarza myśl, którą wypowiedział
już wcześniej. Tak jest komentowana
obecność pustego drewnianego
Krzyża, bez Ukrzyżowanego, który
znajdował się w pierwszych
ośrodkach Dzieła przed wojną
domową. W Drodze pod numerem
277 czytamy:



Pytasz mnie: „Dlaczego ten drewniany
Krzyż?” – Więc przepiszę dla Ciebie
słowa pewnego listu:

„Gdy odrywam oczy od mikroskopu...”

List, do którego odnosi się ten punkt 
Drogi jest jednym z tych, które
napisał do Ojca Juan Jiménez Vargas
4 maja 1938 r. na froncie pod
Teruelem, w Albarracín. Jest w nim
mowa, że znalazł pomalowane na
czarno płyty z krzyżem. Dalej odnosi
się do swoich wspomnień z
republikańskiego Madrytu. Akapit
ten, tylko lekko przeredagowany,
trafił do Drogi.

Innym wreszcie razem, za pomocą
całej anegdoty wyjętej z listu, buduje
pełen punkt medytacji. Tak stało się z
listem, który Ricardo Fernández
Vallespín napisał do Ojca 18 grudnia
1938 r. Opisuje w nim, jak to 8
grudnia, w dzień Niepokalanego
Poczęcia NMP, Patronki Piechoty,
oficerowie tej broni zaprosili go na



obiad. «Przy obiedzie – suto
zakrapianym winem – śpiewano
piosenki najrozmaitszej melodii i
charakteru, zapamiętałem między
innymi jedną z nich:

Nie chcę serc, w których/ zbyt wielu
gości./

Gdy serce daję/ to już w całości.

Jakże trudno oddać swoje serce w
całości»(Porównaj: Droga, nr 145).

[58] Droga, nr 532.

[59] Droga, nr 626.

[60] Droga, nr 208.

[61] Droga, nr 933.

* (łac.) Woda toruje sobie drogę
wśród gór (Ps 104, 10) [tłum. dosł. –
przyp. tłum.].

[62] Droga, nr 12. Zostało tu opisane
objawienie z 12 grudnia 1931 r. (por. 



Apuntes, nr 476 z 13 XII 1931).
Natomiast w drugim akapicie tego
punktu z Drogi przywołana została
sytuacja, w jakiej znajdowali się
uchodźcy podczas wojny w
Madrycie, bez możliwości
prowadzenia apostolstwa, a także
zamknięcie w 1935 roku lokalu
Akademi DYA przy ulicy Ferraz.

[63] Apuntes, nr 1441.

[64] Droga, nr 438.

[65] Por. wstęp do Rozważań.

[66] Przedmowa do Drogi.

[67] Droga, nr 1.

[68] Droga, nr 983.

[69] Droga, nr 998. Por. Eliodoro Gil
Rivera, Sum. 7766.

Jeśli chcemy poznać idee, śledzić
wyobrażenia i wspomnienia
przebiegające przez umysł



założyciela Opus Dei, nie będziemy
mieli po temu lepszej okazji niż
przyjrzenie się jednemu punktowi z 
Drogi, porównanie tego, co się mówi
w Instrukcji z 9 I 1935 r.; a także w: 
Apuntes, nr 703 i 704 z 22 IV 1932 z
756. punktem Drogi. Współbrzmienie
tekstów pomiędzy Zapiskami a Drogą
znajduje wytłumaczenie w
cytowanej Instrukcji z 1935 r., gdzie
powiada się, że konieczne jest
nauczenie młodych ludzi, by nie
lekceważyli drobnych rzeczy:

Niech przyjrzą się, w jaki sposób
wznosi się majestatyczne budynki:
monotonną pracą trwającą dzień po
dniu. Małe sprawy: jedna cegła i
następna, i kamień, który – pomimo
swoich nadzwyczajnych rozmiarów
nie daje się porównać z rozmiarem
całości, rozpoczynać i kończyć dzień
pracy o tej samej godzinie, i wytrwać.
Żadna wielka sprawa nie powstaje z
dnia na dzień. A zwłaszcza świętość:



ile byście im mogli powiedzieć o
świętości w rzeczach małych!

Niech będzie błogosławiona
wytrwałość, pełna owocności
właściwej pracy biednego osiołka z
kieratu! Zawsze to samo, monotonnie,
w ukryciu i pogardzie, stawiając
pokornie krok za krokiem... i nie chce
nawet wiedzieć, że to jego pot
pozwala kwiatom pachnąć, pięknym
owocom dojrzewać, drzewom rzucać
ożywczy cień latem, że jest źródłem
całej bujności ogrodu i jego całego
piękna (Instrukcja z 9 I 1935, nr 220 i
221).

Można podać wiele przykładów
takich komentarzy, które z różnych
punktów widzenia rozpatrują jeden
konkretny obrazek.

[70] Droga, nr 999.

[71] Droga, nr 778. Ta rada, jak
niemal wszystkie w całej książce, ma
charakter autobiograficzny, w tym



sensie, że autor ukazuje nam swoje
własne praktyki życia
wewnętrznego. W Katarzynce z
października 1932 roku czytamy na
przykład: Nie podejmuj decyzji, nie
zatrzymawszy się, by rozważyć
sprawę w obliczu Boga (Apuntes, nr
853 z 27 X 1932). Środkowa część
rozdziału, z jej tematycznymi
wariacjami wokół woli Bożej wobec
nas, spiętrzona jest w stopnie
prowadzące od akceptacji wbrew
własnej woli, aż po zatracenie się w
Woli Boga, co jest sekretem
szczęśliwości na ziemi (Droga, nr
766).

* (łac.) Ten wejdzie do królestwa
niebieskiego, (...) kto spełnia wolę
mojego Ojca, który jest w niebie (Mt.
7, 21).

[72] Droga, nr 754.

[73] Droga, nr 755.



[74] Por. List do Manuela Sainza de
los Terreros Villacampa z Burgos, w:
EF-380117-3.

[75] Droga, nr 756.

[76] Apuntes, nn. 703 i 704 z 22-
IV-1932.

[77] Droga, nr 811.

[78] List do Juana Jiméneza Vargasa z
Burgos, w: EF-380327-3. Linijki te z
niewielkimi zmianami znalazły się w
Drodze, nr 826.

[79] Droga, nr 197; por. Pedro
Casciaro Ramírez, op. cit., s. 151.

[80] Droga, nr 905.

[81] Droga, nr 255. Założyciel Opus
Dei starał się prowadzić każdą duszę
właściwą jej drogą, jak wyjaśniał w
wywiadzie udzielonym Jacquesowi
Guillemé-Brûlon, opublikowanym 16
maja 1966 roku w „Le Figaro”: W
1934 roku, sumując moje kapłańskie



doświadczenia napisałem znaczną
część tej książki dla wszystkich dusz,
z którymi obcowałem – zarówno dla
tych z Opus Dei, jak i spoza Dzieła. –
Nie przypuszczałem, że w trzydzieści
lat później zdobędzie ona tak wielką
popularność i będzie wydawana w
milionach egzemplarzy, w tylu
językach. Nie jest to książka jedynie
dla członków Opus Dei; jest dla
wszystkich, nawet dla niechrześcijan.
Wśród osób, które z własnej
inicjatywy ją tłumaczyły, są
prawosławni, protestanci i
niechrześcijanie. Drogę można czytać
mając minimum ducha
nadprzyrodzonego, życia
wewnętrznego i apostolskiego zapału.
Nie jest to kodeks człowieka czynu.
Pretenduje do tego, by być książką,
która prowadzi do obcowania z
Bogiem i służenia wszystkim. Do
bycia narzędziem – takie było Pana
pytanie – jak Apostoł Paweł pragnął
być narzędziem Chrystusa.
Narzędziem wolnym i



odpowiedzialnym: ci, którzy pragną
zobaczyć na jej stronach cel doczesny,
oszukują samych siebie. Proszę nie
zapominać, że zazwyczaj autorzy
duchowi wszystkich czasów widzą
dusze jako narzędzia w rękach Boga
(Rozmowy z prałatem Escrivą,
Katowice 1993, s. 101, nr 36).

[82] Droga, nr 301. Cała książka
przepełniona jest wymaganiami
życia chrześcijańskiego, aspiracjami
do osiągnięcia świętości,
zdecydowaniem, stawianiem czoła
wyzwaniom własnego sumienia.
Ukazuje to np. punkt 902:

Dlaczego nie oddasz się Bogu raz na
zawsze... ale tak naprawdę... teraz!?

Takie pytanie don Josemaría
wielokrotnie sam sobie stawiał.

[83] Droga, nr 817.

* (łac.) Miła woń Chrystusa – przyp.
tłum.



** (łac.) Radość i pokój – przyp. tłum.

[84] List do Pedra Casciaro Ramíreza,
w: EF-390200-1.

[85] Droga, nr 312.

[86] Pedro Casciaro, który słuchał,
jak założyciel Opus Dei „grał na
kobzach”, wyjaśniając mu i
Franciscowi Botelli notatki, które
przygotowywał, i który był obecny w
trakcie pracochłonnego procesu
przepisywania na czysto na
maszynie poszczególnych punktów 
Drogi, pisze w czterdzieści lat
później: «w ciągu wszystkich lat
mego kapłaństwa, niezliczone osoby
wyznawały mi, że po raz pierwszy
poczuli, że Pan dotyka ich duszy i że
ich serce się otwiera na wiarę
właśnie wtedy, gdy wpadł im w ręce
egzemplarz Drogi» (Pedro Casciaro
Ramírez, s. RHF, T-04197, s. 146).

W kilka lat po ukazaniu się Drogi
prałat Montini – przyszły papież



Paweł VI, wówczas zastępca
Sekretarza Stanu – w ten sposób
wyrażał w liście z 2 lutego 1945 roku
efekt, jaki wywarła na nim lektura:
«Nie chcę kryć [...] satysfakcji, jaką
wywołała u mnie jej lektura. Jej
strony wypełnia przejmujące i
potężne wołanie skierowane do
hojnego serca młodzieży.
Odkrywając przed młodzieżą
wzniosłe ideały, ukazują jej ścieżkę
refleksji i powagi postępowania,
która pozwoli jej w pełnym tego
słowa znaczeniu żyć życiem
nadprzyrodzonym. Dzieło, którego
drugie wydanie mamy przed sobą,
nie potrzebuje żadnego wsparcia, by
odnieść sukces, ukazuje bowiem
pocieszającą rzeczywistość licznych
owoców, jakie przyniosła w
środowisku studenckim» (List bpa
Giovanniego Battisty Montiniego do
José Orlandisa Roviry z 2 II 1945, w:
RHF, D-15086).



[87] Droga, nr 976. Por. także: Pedro
Casciaro Ramírez, op. cit., s. 167.

[88] Apuntes, nr 218 z 7 VIII 1931.

[89] Pierwsze wydanie Różańca
Świętego zostało dokonane w
Madrycie w 1934 roku jako „Różaniec
Święty”, autorstwa José Maríi, za
zezwoleniem kościelnym. Druk: Juan
Bravo 3, Madrid. Drugie wydanie:
„José María Escrivá: Różaniec Święty
– za zezwoleniem kościelnym, s.a.
Gráficas Turia. – Valencia”, pojawiło
się w pierwszych dniach
października, gdyż podanie o
nadanie imprimatur nosi datę 2
października 1939 r. Na to wydanie
składało się 16 stron formatu A5. Na
ostatniej stronie umieszczono
informację o innych publikacjach
tego samego autora:

Droga, (prolog J. E. Biskupa Vitorii)

Devociones litúrgicas (prolog J. E.
Biskupa Tortosy) – w druku.



Do tej książki (Devociones Litúrgicas)
odnosił się prawdopodobnie don
Josemaría we wspomnianym już
liście do biskupa Ávili, gdy w 1938 r.
pisał, że przygotowuje dwie książki
(por. list do bpa Santosa Moro Briza z
Burgos, w: EF-380400-1). Podobnie
jak w przypadku Drogi, nie ma
pisemnej wzmianki na temat tej
książki. Istnieje tylko wzmianka u
Francisca Botelli, który twierdzi, że
Isidoro Zorzano zajmował się
«uporządkowaniem materiału, który
powierzył mu Ojciec, aby powstała z
tego książka poświęcona
nabożeństwom liturgicznym. Zaczął
tę pracę już gdy mieszkał na ulicy
Santa Isabel» (Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, s. 102).

[90] RHF, D-03691.

[91] List okólny z Burgos, w:
EF-390109-1.

* Rezerwy złota Banku Hiszpanii
zostały zagarnięte przez Związek



Sowiecki, gdzie rząd republikański je
zdeponował, jako zabezpieczenie
swych należności za pomoc wojenną
ZSRS. Nie zodtały one nigdy
zwrócone Hiszpanii. Por. Juan
Velarde Fuentes, Apectos ecónomicos
de la guerra civil (1936-1939), w: La
guerra civil española (sesenta años
después), Madrid 1999, s. 390 – przyp.
tłum.

[92] Wojna zniszczyła 30% tonażu
morskiej floty handlowej oraz
połowę lokomotyw, 8% domów
mieszkalnych i jedną trzecią
pogłowia bydła. W 1939 r. produkcja
przemysłowa była o 31% niższa niż
w ostatnim roku przed wojną,
produkcja rolna spadła o 21%, siła
robocza została zredukowana o pół
miliona, a dochód na głowę spadł o
około 28%. Okres powojenny był
także bardzo trudny: w ciągu pięciu
lat po zakończeniu konfliktu
niedożywienie i choroby
spowodowały co najmniej 200.000



zgonów powyżej poziomu
śmiertelności w okresie
przedwojennym. Por. Ramón Salas
Larrazábal, Pérdidas de la guerra,
Barcelona 1977 oraz Los datos
exactos de la guerra civil, Madrid
1980; a także Stanley G. Payne, El
régimen…, s. 260 i 267.

[93] Acta Apostolicae Sedis, vol. XXXI
(1939), pp. 151-154.

[94] Roczniki statystyczne z lat
powojennych podają następujące
dane dotyczące liczby więźniów: w
momencie kapitulacji w strefie
narodowej znajdowało się 100.292
więźniów, w końcu 1939 r.: 270.719;
w 1940: 233.373; w 1941: 159.392; w
1942: 124.423; w 1943: 74.095; w
1944: 54.072; w 1945: 43.812; a w
1946: 36.379.

Ramón Salas Larrazábal ocenia
liczbę egzekucji dokonanych z
powodu „zbrodni politycznych”
między rokiem 1939 a 1945 na około



28.000. Od tego momentu stały się
one zjawiskiem odosobnionym. (Por.
«Tiempo de silencio, cárcel y muerte»,
w: Diario 16, Historia del franquismo,
Madrid 1985, s. 18-19). Późniejsze
badania starały się weryfikować te
liczby, niekiedy powiększając je do
rzędu ponad 35.000 egzekucji. Nie
ma jednak pewnych danych na temat
tego tragicznego epizodu
hiszpańskiej wojny domowej. Można
porównać z podsumowaniem tego
zagadnienia dokonanym przez
Josepa Marię Solé i Sabaté w: «Las
represiones», w: Stanley G. Payne y
Javier Tusell (red.), op. cit., s.
598-604. Por. także, Ángel David
Martín Rubio, «Las pérdidas
humanas (la consecuencia de la
Guerra Civil española)», w: Miguel
Alonso Baquer (red.), op. cit., s.
321-365; Gonzalo Redondo, Política,
Cultura y Sociedad en la España de
Franco (1939-1975), Tomo I, La
configuración del Estado español,



nacional y católico (1939-1947),
Pamplona 1999, s. 105-108.

[95] List do jego synów w Burgos z
Kordoby, w: EF-380419-2.

[96] Por. Droga Krzyżowa, stacja VIII,
3 [Por. wydanie polskie: Różaniec
Święty. Droga Krzyżowa, Katowice-
Ząbki 2002, s. 203].

[97] Por. Javier Echevarría, Sum.
2945.

[98] Ruch Narodowy to jedyna partia
stworzona ustawowo przez Franco
dla zjednoczenia wszystkich tych,
którzy wspierali ruch powstańczy
wojskowych. Zjednoczenie
polityczne miało miejsce w kwietniu
1937 roku i spowodowało
niezadowolenie, a nawet gwałtowne
incydenty, które zostały
bezwzględnie zdławione. Do 1943
roku należy mówić raczej o
„Falandze” – Falange Española
Tradicionalista y de las J[untas] de



O[fensiva] N[acional] S[indicalista] –
niż o Ruchu, ponieważ to
ugrupowanie polityczne
zdominowało niemal wyłącznie
aktywność polityczną w pierwszych
latach istnienia reżimu. Por. Stanley
G. Payne, El régimen…, s. 180-191.

Franco pragnął zawsze
zintegrowania wszystkich
Hiszpanów w ramach Ruchu
Narodowego. Innym zagadnieniem
jest to, czy udało się mu to osiągnąć,
gdyż znaczna część społeczeństwa
hiszpańskiego miała inne
wyobrażenie o ustroju politycznym
niż reżim „jedności narodowej”,
który wspierał Franco. Na temat
koncepcji Franco w tej dziedzinie,
por. np. mowy wygłoszone przezeń
19 IV 1937, 3 V 1939 oraz 4 V 1939, w
Walencji, 20 V 1939 do mieszkańców
Madrytu, 22 V 1939 w Leonie oraz 22
VI 1939 w La Coruñi w: Palabras del
Caudillo, Editora Nacional, Madrid



1943, s. 16-17, 104-107, 118-122,
127-128 oraz 153-157.

[99] Bibliografia na temat reżimu
Franco jest już bardzo obszerna, ale
nadal jest on przedmiotem polemik,
a historycy bardziej obiektywni wolą
mówić o otwartej jeszcze debacie,
której – co oczywiste – nie
zamierzamy tutaj rozstrzygać.
Ograniczymy się do przytoczenia
tych opinii na temat tej sprawy, które
wydają się najbardziej możliwe do
zaakceptowania. Aby zapoznać się z
podsumowaniem rezultatów badań
nad interesującym nas okresem por.
Glicerio Sánchez Recio, «Líneas de
investigación y debate
historiográfico», w: El primer
franquismo (1936-1959), Madrid 1999,
s. 17-40; Ricardo Chueca, El Fascismo
en los comienzos del régimen de
Franco. Un estudio sobre FET-JONS,
Madrid 1983 oraz Gonzalo Redondo, 
Política..., s. 27-115.



[100] Biskupi hiszpańscy nie użyli
terminu „Krucjata” w liście
zbiorowym z 1 VII 1937 r. W tym
dokumencie mówi się o walce z
przyczyn religijnych. Indywidualnie
większość biskupów mówiło o
Krucjacie, a biskup Pampeluny,
Marcelino Olaechea, jako pierwszy
użył tego terminu – 23 VIII 1936 r.
(por. rozdział «Las primeras
formulaciones de la Cruzada», w:
Gonzalo Redondo, Historia de la..., t.
II, s. 69-83; por. także list pasterski
«Las dos ciudades», Enrique Pla y
Deniela, biskupa Salamanki z 30 IX
1936, w: Antonio Montero, op. cit., s.
688-708).

* Uprawnienie to nazywano prawem
patronatu królewskiego i prezentacji
biskupich – przyp. tłum.

** (niem.) Z braterskim
pozdrowieniem [Chodzi o encyklikę
Piusa XI o położeniu Kościoła w



Rzeszy niemieckiej, wydaną 14
marca 1937 – przyp. tłum.].

[101] Kwestia ta, niełatwa do oceny,
obrosła już obszerną literaturą,
która, jak można przypuszczać,
będzie się nadal rozrastać. Tytułem
przykładu można zapoznać się z
następującymi pozycjami,
zawierającymi bibliografię
specjalistyczną: Gonzalo Redondo, 
Historia de la..., t. II, s. 69 i n.;tenże, 
Política..., s. 229 i n.; Antonio
Marquina Barrio, La diplomacia
vaticana y la España de Franco,
1936-1945, Madrid 1983; José Andrés-
Gallego, żFascismo o Estado Católico?
Ideología, religión y censura en la
España de Franco. 1937-1941, Madrid
1999; tenże i Antón Pazos, La Iglesia
en la España contemporánea, t. 2, 
1936-1999, Madrid 1999, s. 34-88;
Stanley G. Payne, El régimen…, s.
209-220.



* (łac.) Materie mieszane. [Termin
określający zagadnienia prawne
należące zarówno do kompetencji
państwa, jak i Kościoła – przyp.
tłum.].

[102] Na temat negocjacji: por.
Antonio Marquina, op. cit.; Gonzalo
Redondo, Política..., s. 407-413; na
temat porozumienia: por. Acta
Apostolicae Sedis, vol. XXXIII (1941),
s. 480-481.

[103] Na temat tych spraw por.:
Archiwum Sekretariatu Generalnego
Archidiecezji Madryckiej — Patronat
Świętej Izabeli oraz Patrimonio
Nacional. – Patronatos Reales – Santa
Isabel, pudło 182/21.

Na podstawie ustawy z 7 marca 1940
r. utworzono Dziedzictwo Narodowe
(Patrimonio Nacional), któremu
podlegały wszystkie dobra należące
do dawnego majątku Korony. Ustawa
te przewidywała powstanie Rady
Administracyjnej, której członkowie



podobnie, jak cały personel 
Patrimonio Nacional, byli
desygnowani przez Szefa Państwa.
Ponadto, wszystkie nominacje
urzędników i funkcjonariuszy,
dokonane w czasie istnienia
Republiki, musiały zostać
zweryfikowane na podstawie ustawy
z 10 II 1939 r.

[104] Gdy tylko powiadomiono don
Josemaríę o nominacji,
poinformował on o tym arcybiskupa
Saragossy, któremu podlegał przed
1934 rokiem. Por. list do bpa
Rigoberto Doménecha y Valls z
Madrytu, w: EF-420205-1 oraz RHF,
D-15514, 2.

Nominację kanoniczną otrzymał z
rąk biskupa Madrid-Alcalá 11 lutego
(por. Benito Badrinas Amat, 
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Sacerdote de la diócesis de Madrid, w:
«Anuario de Historia de la Iglesia»,
Pamplona, 8(1999), s. 605-634).



[105] Instrukcja 19 III 1934, nr 6.

[106] Javier Echevarría, Sum. 2946.

[107] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
647.

[108] Juan Bautista Torelló Barenys,
PR, s. 2437.

[109] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
654.

[110] Por. ibidem, Sum. 656.

Jednym z przykładów takiego
rozsądnego zachowania się,
trzymania się z dala od wszelkiej
działalności politycznej było
sprawowanie przez niego funkcji
członka Rady Narodowej ds. Edukacji
[Consejo Nacional de Educación],
chociaż chodziło w tym przypadku
jedynie o ciało o charakterze
oświatowym i akademickim. Kiedy
została ona powołana do życia w
1941 roku, ministrem był José Ibáñez



Martín, którego założyciel Opus Dei
poznał i z którym się spotykał trzy
lata wcześniej w Burgos. Ministrowi
zależało, by mógł liczyć na don
Josemaríę, który pod naciskiem
biskupa Madrytu przyjął propozycję,
mając na względzie przede
wszystkim możliwości apostolskie,
jakie stwarzała ta funkcja. Jego
nominacja na jednego z pięciu
radnych z prawem głosu (consejeros
vocales), reprezentujących oświatę
prywatną ostała opublikowana w
Biuletynie Oficjalnym z 3 II 1941 r.
Jednak szybko zdał sobie sprawę, że
jego możliwości apostolskie są
bardzo ograniczone. Z tej, a także z
innych przyczyn, starał się unikać
wszelkich osobistych kontaktów z
ministrem (por. Álvaro del Portillo, 
Sum. 384). Minister bardzo tego
żałował i kiedy zaczęły pojawiać się
na forum publicznym kalumnie
skierowane przeciwko członkom
Opus Dei à propos ich rzekomego
zamachu na Uniwersytet poprzez



masowe obsadzanie katedr
profesorskich, mógł zaświadczyć o
niesprawiedliwości tych oskarżeń.

[111] Por. Javier Tusell, Franco,
España y la II Guerra Mundial. Entre
el Eje y la neutralidad, Madrid 1995.

[112] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
937. W tym czasie założyciel Opus
Dei z uporem zaczął się modlić w
intencji pokoju, pokładając zaufanie
w Bogu, wypowiadając słowa
psalmisty: „Pan światłem i
zbawieniem moim, kogóż mam się
lękać?” (Ps 27(26), 1); por. także RHF,
D-15428.

[113] Do czerwca 1941 roku trwała
współpraca między Niemcami
nazistowskimi i Związkiem
Sowieckim, ku niezadowoleniu tych
Hiszpanów, którzy pragnęli widzieć
w konflikcie europejskim
przedłużenie „hiszpańskiej krucjaty
przeciw komunizmowi”, jak
wówczas często nazywano wojnę



domową. Kiedy Niemcy zwrócili się
przeciw Sowietom, powstał stan
niezaprzeczalnej powszechnej
euforii, podtrzymywanej przez
niektóre sektory Falangi i osłabiany
przez inne grupy, znajdujące się w
armii i w rządzie. Dla zwolenników
radykalizacji faszystowskiej reżimu
wybiła godzina, by policzyć się z
„letnimi”. Nastąpiły silne napięcia
pomiędzy najbardziej aktywnymi
grupami w polityce wewnętrznej: był
to moment wykorzystany przez
radykalnych falangistów dla
zaostrzenia kampanii, rozpoczętej
kilka tygodni wcześniej, w wyniku
której starano się podporządkować
armię rozkazom wydawanym przez
tychże falangistów z opanowanych
przez nich organów administracji.
Kwestia stworzenia, sposób
rekrutacji i sprawa dowództwa
Hiszpańskiej Dywizji Ochotniczej,
która miałaby walczyć u boku armii
niemieckiej przeciwko Sowietom
znajdzie się w najbliższych



tygodniach w samym centrum tych
napięć. Echa tych napięć docierały
do osób mniej zorientowanych
politycznie jako zapowiedź czystki.
Por. Javier Tusell, Franco, España…,
s. 268-273; Gonzalo Redondo, 
Política..., s. 389-406 oraz 414-417, a
także Gerald R. Kleinfeld i Lewis A.
Tambs, La División española de
Hitler. La División Azul en Rusia,
Madrid 1983, s. 17-32.

[114] Rzeczywiście na początku
września 1937 roku don Josemaría
mieszkał w pokoju na ulicy Ayala, w
pobliżu Sanatorio Riesgo, gdzie żona
Domingo Díaza-Ambrony właśnie
urodziła córeczkę. Kapłan nie
odwiedził już rodziny po tym, jak
udzielił chrztu małej, której nadano
imię Guadalupe. Mimo to poznał ją w
chwili, gdy ją ponownie zobaczył po
upływie czterech lat.

[115] Na pewno wśród katolików
hiszpańskich panowała elementarna



niewiedza o negatywnych aspektach
systemu i filozofii nazistowskiej.
Jedną z przyczyn, związaną z
sytuacją polityczną i wojenną, były
trudności w rozpowszechnianiu
encykliki Piusa XI Mit brennender
Sorge, wydanej 14 marca 1937 roku.
Została ona jedynie opublikowana w
Biuletynach diecezjalnych
wydawanych w Calahorra oraz w
Vitorii, odpowiednio w lutym i maju
1938 roku, oraz w czasopiśmie Razón
y Fe w maju 1938 roku. Podobny los
spotkał zbiorowy list pasterski
episkopatu niemieckiego, wydany w
Fuldzie 19 sierpnia 1938 roku. Został
on jedynie opublikowany w
Biuletynach diecezjalnych w
Calahorrze i w Toledo. Por. Gonzalo
Redondo, Historia de la..., t. II, s.
208-210.

[116] Por. Álvaro del Portillo, 
Entrevista..., s. 35-37.



[117] Trzeba zwrócić uwagę, że
komuniści hiszpańscy mieli jak
najgorsze stosunki z resztą
emigrantów, a zwłaszcza z
socjalistami.

[118] Por. Ps 27, 1 i 3; por. także RHF,
D-15428.

[119] List Isidora do Enrique
Espinósa Raduána z 26 IV 1939, w:
IZL, D-1213, 428.

[120] RHF, D-03691. Uwagę, z jaką
śledził sprawy materialne, pokazuje
list do przyjaciela z Bilbao, w którym
starał się uzyskać pożyczkę zwrotną
na określony czas. Gnębią mnie tutaj
problemy materialne (list do Emiliano
Amanna Amanna z Madrytu, w:
EF-390518-2).

[121] List do jego synów w Madrycie
z Burjasot, w: EF-390606-3.

[122] List do jego synów w Madrycie
z Vergary, w: EF-390626-2. To samo



mówił swojej matce i
rodzeństwu:Prawdą jest, że mam
ochotę skończyć z tym. Przede
wszystkim dlatego, że pamiętam, że
tutaj wszystko jest jeszcze do
zrobienia (List z Vergary, w:
EF-390626-1).

[123] List od Isidora do Założyciela, 1-
VII-1939, w: IZL, D-1213, 436.

[124] List do jego synów w Walencji z
Avili, w: EF-390720-1.

* (łac.) Wszyscy z Piotrem do Jezusa
przez Maryję – przyp. tłum.

[125] Apuntes, nr 1602.

[126] List do Eduarda Alastrué
Castillo z Alacuás, w: EF-390813-1.

[127] Apuntes, nr 1603-1604 z 12 VIII
1939.

* (łac.) Panie, Ty wiesz, że Cię
kocham! [J 21, 15] – przyp. tłum.



[128] Ibidem.

[129] Na ten temat por.: Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159/1, s. 95
oraz list Isidoro do Eduarda Alastrué
Castillo z 22 IX 1939, w: IZL, D-1213,
447.

[130] Na temat tego dnia skupienia
por.: José Orlandis Rovira, Años de
juventud en el Opus Dei, Madrid 1993,
s. 35-48

[131] Na temat choroby i pobytu
założyciela Opus Dei w Walencji por.:
Antonio Rodilla Zanón, RHF, T-01234;
Álvaro del Portillo, Sum. 867. Por.
także José Orlandis Rovira, op. cit., s.
50-52.

* (łac.) Trwali oni w nauce Apostołów
[Dz 2, 42] – przyp. tłum.

** (łac.) Zjednoczyła nas miłość
Chrystusa (z hymnu Ubi caritas) –
przyp. tłum.



[132] Na temat kaplicy i jej
urządzenia por.: Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, s. 95-96;
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 30. Jeśli chodzi o ornaty,
Isidoro opowiada w liście, że
zaprojektował je i wykroił Pedro
Casciaro – «ornaty, które wzbudzają
podziw swoimi barwami i
formą» (por. list Isidora do José
Orlandisa Roviry z 28 XI 1939; w: IZL,
D-1213, 451), chociaż prawdę
powiedziawszy, były przez Isidora
nadto chwalone, być może ze
względu na tkaninę, z której zostały
wykonane lub poprzez kontrast z
ubóstwem kaplicy. Reszta świadków
mówi po prostu o zdobności i
schludności szat liturgicznych.

Do erygowania kaplicy w akademiku,
które wiązało się po prostu z
przeniesieniem z ośrodka przy ulicy
Ferraz na ulicę Jenner, nie była
potrzebna nowa zgoda ordynariusza.
Don Josemaría ograniczył się do



wystosowania prośby o pisemne
potwierdzenie poprzednio wydanego
zezwolenia (por. RHF, D-15107).

* (łac.) Droga Krzyżowa – przyp.
tłum.

[133] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
45. Ten list, podobnie, jak inne jego
najobszerniejsze listy, pozostał w
archiwum, niewysłany do członków
Dzieła. Podwójna data wynika stąd,
że w 1966 tekst z 1947 został
powtórnie przejrzany i
dopracowany.

[134] Álvaro del Portillo, Sum. 512.

[135] Co oznaczało naprawdę
wyrzeczenie Carmen i do jakiego
stopnia poświęciła się ona w służbie
Dziełu, pokazuje anegdota,
opowiedziana przez Franciska
Botellę. Kiedy pewnego dnia wraz z
Pedrem Casciaro, zeszli we dwójkę
na parter, aby dotrzymać
towarzystwa Babci: «gdy pokazywała



nam zdjęcia, powiedziała: „Carmen
nie wyszła za mąż dla nas — dla
Josemaríi i dla was — aby być z
nami: miała bardzo dobre
partie”» (por. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, s. 99).

[136] Por. Santiago Escrivá de
Balaguer, RHF, T-07921, s. 21.

[137] Por. Miguel Álvarez Morales, 
Vicente Mortes, Madrid 1995, s. 65-66.

[138] Por. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, s. 97.

[139] Fernando Valenciano Polack, 
Sum. 7070.

* (łac.) Witaj Królowo – przyp. tłum.

[140] Ibidem.

[141] José Luis Múzquiz de Miguel, 
Sum. 5791.

[142] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 10.



[143] Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con el Fundador del Opus
Dei. Madrid, 1939-1944, Pamplona
2000, s. 38.

[144] Ibidem, s. 39.

[145] Por. ibidem.

[146] Por. ibidem, s. 47-50; Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159/1, s.
114.

[147] List do José Orlandisa Roviry z
Madrytu, w: EF-400127-1.

[148] List od Isidora do Francisca
Javiera de Ayala Delgado z 22 VII
1940, w: IZL, D-1213, 463.

[149] Por. List od Isidora do José
Ramóna Madurgi Lacalle z 18 IX
1940, w: IZL, D-1213, 467.

[150] Por. RHF, D-15013, D-15014,
D-15015 i D-05212.



[151] Santos Moro Briz, w: 
Testimonios..., s. 251 [Na temat
działalności rekolekcyjnej św.
Josemaríi por.: ks. J. O’Dogherty, 
Rekolekcje z bł. Josemaría Escrivá,
Kraków 2001, s. 9-11].

[152] Por. Apuntes, nr 55 z 16 VI 1930.
Mówiąc tutaj w Zapiskach
wewnętrznych o rozsadnikach
dżentelmenów w sutannach, don
Josemaría myślał o tym, by przyszłe
seminaria były nie tylko szkołami
świętości, ale także doskonałych cnót
ludzkich.

[153] Pedro Cantero Cuadrado, w: 
Testimonios..., s. 89.

[154] List z Ávili do Álvara del
Portillo oraz do synów w Madrycie,
w: EF-400701-1.

[155] Ibidem.



[156] Por. list od bpa Carmelo
Ballestera Nieto do założyciela Opus
Dei z 3 V 1940; w: RHF, D-15289/1.

[157] Por. list Rufina Aldabalde-Trecu
Urbiety z 7 VI 1940; w: RHF, D-15715.

[158] List do jego synów w Madrycie
z Leonu, w: EF-400800-1; por. także 
Apuntes, nr 1617, z 4 VIII 1940.

[159] List Guillerma Marañóna
Medrano z Vitorii, 30 V 1940, w: RHF,
D-15716.

[160] Apuntes, nr 1617.

[161] Ibidem, nr 1618, 4 VIII 1940.

[162] List do jego synów w Madrycie
z Leónu, w: EF-400804-1.

[163] List do jego synów w Madrycie
z Leonu, w: EF-400807-1.

[164] List do Álvara del Portillo z
Walencji, w: EF-410820-1.



[165] Apuntes, nr 1612.

[166] Pedro Cantero Cuadrado, w: 
Testimonios..., s. 75.

[167] Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, s. 15.

[168] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
406.

[169] Ibidem.

[170] Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, s. 15; por. także Vicente
Moreno Boria, list do Ojca Świętego z
12 II 1976.

[171] List bpa Carmelo Ballestera
Nieto do założyciela Opus Dei z 11
VIII 1940; w: RHF, D-15289.

[172] List don Carmela Ballestera jest
datowany na 11 sierpnia 1940 r.
Założyciel Opus Dei był tam 8
sierpnia, spowiadając ponad setkę
kapłanów, dla których poprowadził
wcześniej rekolekcje; por. list do jego



synów w Madrycie z Leonu, w:
EF-400808-1.

[173] List bpa Marcelino Olaechei
Loizagi do Álvara del Portillo z 22 XI
1941, w: RHF, D-15224.

[174] Por. Álvaro del Portillo, PR, s.
667. Don Eliodoro Gil podkreśla, jako
osoba, która go dobrze znała, że
«nigdy nie chciał przyjąć żadnego
wynagrodzenia materialnego za tę
swoją pracę dla kleru
diecezjalnego» (por. Eliodoro Gil
Rivera, RHF, T-07987, s. 5).

[175] Relacja z podróży apostolskich
założyciela Opus Dei po Półwyspie
Iberyjskim od 1939 do 1946 roku, w
Aneksie XXII.

[176] José López Ortiz, w: 
Testimonios..., s. 227; por. także:
Alfredo López Martínez, Sum. 5739.
Wśród zgromadzeń, dla których
prowadził rekolekcje znajdowali się:
hieronimici z Parral (prowincja



Segovia), augustianie z Eskorialu,
pijarzy z Colegio Calasancio w
Madrycie etc.

[177] List do José Orlandisa Roviry z
Madrytu, w: EF-400127-1.

[178] List do Álvara del Portillo oraz
do swoich synów w Madrycie z Ávili,
w: EF-400701-2.

[179] Apuntes, nr 1598 z 17 VII 1939.

[180] List do Álvara del Portillo oraz
synów w Madrycie, z Ávili, w:
EF-400701-2.

[181] Apuntes, nr 1618 z 4 VIII 1940.

[182] List do don Amadeo Colom
Freixa z Madrytu, w: EF-411001-1.

[183] Apuntes, nr 1854 z 9 XI 1941.

[184] List do José Manuela Casas
Torres z Madrytu, w: EF-390716-4.



[185] List do jego synów w Walencji z
Madrytu, w: EF-400127-2.

[186] Por. Francisco Ponz Piedrafita, 
Mi encuentro con..., s. 57-60.

[187] Por. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, s. 101.

[188] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
861.

[189] Ibidem, Sum. 859.

[190] Pedro Casciaro Ramírez: „Viaje
a Valencia”, 31 stycznia – 2 lutego
1940 (RHF, D-15204). Dzięki wielu
nieprzyjemnym doświadczeniom z
Citroënem w końcu dowiedział się
czegoś o motorach, przynajmniej
poznał nazwy części psujących się w
czasie podróży. Nie uwierzycie – pisał
w miesiąc później do walencjan – 
samochód się naprawił. Jeździ dobrze
i poza tym, dzięki jego poprzednim
diabelstwom dowiedziałem się, że ma
kopułkę rozdzielacza, przewód



paliwowy i łożysko kulkowe (List do
jego synów w Walencji z Vitorii, w:
EF-400227-1).

[191] List z 29 IX 1957, nr 65.

[192] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, s. 27; por. także: Álvaro del
Portillo, Sum. 626. Na dyrektora
Zakątka (w Valladolid) mianował
Javiera de Silió Gómez-Carcedo,
niemal chłopca; zaś dyrektorem El
Palau (w Barcelonie) został Rafael
Termes Carreró. Obaj nie mieli
wcześniej doświadczenia w
rządzeniu i bardzo krótko byli w
Dziele.

[193] List od Isidora do Ignacio de la
Concha Martíneza, 17 IV 1940 (IZL,
D-1213, 455).

[194] Apuntes, nr 1610.

[195] Założyciel Opus Dei odwiedzał
Walencję przy różnych okazjach w
roku 1940, aby ożywić tam



apostolstwo i założyć akademik. 31
lipca opuścili Klitkę, aby
przeprowadzić się do domu pod
numerem 16 na ulicy Samaniego,
który został przez Ojca
pobłogosławiony 20 września. Por.
Álvaro del Portillo, Sum. 626;
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, s. 97; Amadeo de
Fuenmayor Champín, RHF, T-02769,
s. 3.

[196] List do jego synów w
Barcelonie, z Avili, w: EF-400701-1.
Don Miguel de los Santos Díaz
Gómara znał don Josemaríę od kiedy
był Przewodniczącym Królewskiego
Seminarium Kapłańskiego Świętego
Karola i biskupem pomocniczym
kardynała Soldevili. To on właśnie
wyświęcił go na kapłana.

[197] Por. Droga, nr 978.

[198] List do Álvara del Portillo oraz
do synów w Madrycie z Avili, w:
EF-400704-1.



[199] List Isidora do José Ramóna
Madurgi Lacalle, 18 IX 1940, w: IZL,
D-1213, 467. Na temat apostolstwa na
polu edukacji założyciel napisał list
do swoich synów, który rozpoczynał
się od rozważań na temat praw i
misji Kościoła w sferze nauczania
oraz obowiązków chrześcijan w tym
zakresie:

Dlatego chcę Wam, najukochańsi
córki i synowie, dzisiaj powiedzieć o
pilnej potrzebie, by mężczyźni i
kobiety – w duchu naszego Dzieła –
stali się obecni na świeckim polu
edukacji, która jest bardzo
szlachetnym zajęciem o największym
znaczeniu dla dobra Kościoła, którego
zasadniczym wrogiem była zawsze
ignorancja; a także dla dobra
społeczeństwa świeckiego, ponieważ
sprawiedliwość wywyższa naród, a
czyn haniebny pomniejsza narody
(Prz 14, 34); ponieważ
błogosławieństwo prawych wznosi



miasto, usta występnych je burzą
(Prz 11, 11).

Pilnie trzeba, powiadam, kształcić
nauczycieli i profesorów o dogłębnym
przygotowaniu: w dziedzinie nauki
ludzkiej, umiejętności
pedagogicznych, doktrynie katolickiej
i cnót osobistych. Oni właśnie, dzięki
swoim własnym zasługom, dzięki
swemu zawodowemu wysiłkowi
znajdą się w najbardziej prestiżowych
miejscach nauczania (List z 2 X 1939,
nry 3 i 4).

[200] List z 9 I 1932, nr 87.

[201] Por. Pedro Casciaro Ramírez,
op. cit., s. 172.

[202] C.S.I.C. została utworzona
ustawą z 24 listopada 1939 r. Jej
pierwszym Sekretarzem Generalnym
został Albareda. Na temat rozmów,
jakie toczyły się w 1938 pomiędzy
założycielem Opus Dei i Albaredą,
dotyczących wsparcia badań



naukowych por.: Enrique Gutiérrez
Ríos, op. cit., s. 147-174; Pedro
Casciaro Ramírez, op. cit., s. 172 oraz
Álvaro del Portillo, Sum. 590. Por.
także Apuntes, nr 57 z 16 VI 1930.

* (łac.) Poza diecezją - przyp. tłum.

[203] Por. teczka osobowa,
Archiwum Wydziału Prawa
Uniwersytetu Complutense, Madryt.

Jednym z członków komisji
recenzującej pracę doktorska był José
López Ortiz, profesor historii prawa
na Uniwersytecie w Madrycie, który
wspomina, że «była przygotowana
dogłębnie, do tego stopnia, że data
obrony pracy została wyznaczona na
koniec grudnia, co stało się za mojej
bytności w składzie komisji
egzaminacyjnej. Temat brzmiał 
Przeorysza Las Huelgas: była to
praca prawnicza, napisana pod
względem merytorycznym i
stylowym w sposób niezwykły, który
zwrócił uwagę wszystkich członków



komisji, którzy zdecydowali, że
zostanie ona oceniona celująco» (José
López Ortiz, w: Testimonios..., s. 210).
Na początku kwietnia 1944 roku don
Josemaría znalazł się w Burgos,
szukając kilku informacji do
rozszerzenia swego studium i
pogłębienia jego aspektu
teologicznego: Przychodzi mi na myśl
to święte miłosierdzie okazane w
Contador Alto, z jakim W[asza]
W[ielebność] – pisał do przeoryszy – 
znosiła przykrości ze strony tego
nieszczęsnego badacza. Bardzo się
utrudziły te dwie sympatyczne
mniszki, które fatygowaliśmy tym, że
kazaliśmy im to wchodzić to schodzić,
abym mógł przejrzeć całe archiwum.
Niech Bóg to wynagrodzi! (List do M.
Esperanza de Mallagaray SOCist z
Madrytu, w: EF-440405-1).

W kilka dni później, gdy praca już
była w druku, prosił przeoryszę o
kilka dodatkowych danych (por. list z
Madrytu, w: EF-440419-1).



[204] W liście do Enrique Giméneza-
Arnau Gran pisał: Kochany Enrique,
otrzymałem nominację na profesora
w Szkole Dziennikarstwa. Dziękuję Ci
za to, a ponieważ mój biskup Madrytu
jest szczególnie zainteresowany, bym
podjął się tych zajęć, zrobię to z
wielką radością, i mam nadzieję, że
wykonam tę pracę dla Boga i
Hiszpanii (list z Madrytu, w:
EF-401025-1). W kilka miesięcy
później zawiadamiał biskupa
Madrytu: Rozpocząłem pracę w
Szkole Dziennikarstwa, z całą
radością posłuszeństwa. Już
przesłałem Waszej Ekscelencji za
pośrednictwem don Casimira
program zajęć i przekażę swoje
wrażenia ustnie (list do bpa Leopoldo
Eijo y Garay z Walencji, w:
EF-410122-1).

Sekretarzem „Kursów
specjalistycznych dla dziennikarzy”,
zorganizowanych na mocy uchwały z
24 sierpnia 1940 r. (B.O. z 13 IX 1940)



był Pedro Gómez Aparicio, który na
łamach madryckiej gazety Hoja del
Lunes, 14 lipca 1975 roku,
podsumowywał swe wspomnienia
na temat nauczania don Josemaríi.
Państwowa Szkoła Dziennikarstwa
została utworzona w następnym
roku, 17 XI 1941 r. Jej dyrektorem
został Juan Aparicio López.
Funkcjonowała ona do roku 1975,
gdy została zastąpiona przez Wydział
Nauk o Informacji.

[205] List do jego synów w Walencji z
Madrytu, w: EF-400127-2.

[206] List bpa Marcelino Olaechei
Loizagi, 14 I 1940; w: RHF, D-15719.

[207] List bpa Javiera Lauzuriki
Torralby z 31 I 1940; w: RHF,
D-15720.

[208] Por. Apuntes, nr 178 z 28 III
1931.



[209] Zobacz np. to, co zanotował 25
listopada 1939 roku na temat
zrozumienia Opus Dei przez jednego
z zaprzyjaźnionych biskupów: 
Hierarchia kocha Dzieło, chociaż zna
je połowicznie, bo nie chwyta, o co w
nim chodzi (Apuntes, nr 1606).

[210] Ibidem, nr 1605.

* (łac.) Chwała Bogu! - przyp. tłum.

[211] Ibidem, nr 1607 z 25 XI 1939.
Notatka ta, z listopada 1939 r.,
zaczyna się od następujących słów: 
Mój spowiednik i Wikariusz
Generalny Madrytu, z polecenia, 
mówią mi, żebym przygotował
wszystko, co jest konieczne dla
uzyskania przez Dzieło Boże oficjalnej
aprobaty.

[212] Ibidem, nr 1609 z 5 II 1940.

[213] Por. ibidem, nr 1615 z 21 VI
1940.



[214] Por. José María Bueno Monreal,
w: Testimonios..., s. 39.

[215] Apuntes, nr 1613 z 21 VI 1940.
Por. Amadeo de Fuenmayor, Valentín
Gómez Iglesias, José Luis Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, s. 78-90.

[216] Apuntes, nr 42, z VI 1930.

[217] Ibidem.

[218] Ibidem, nr 65 z 16 VI 1930.

[219] Ibidem, nr 1307 z 25 I 1936.
Kiedy w roku 1935 nadszedł czas
rozpoczęcia pracy Świętego Gabriela,
to znaczy apostolstwa z osobami
wszystkich stanów i pozycji
społecznych – kawalerami, żonatymi,
wdowcami etc. – założyciel Opus Dei
zanotował w swoich Zapiskach: Bogu
dzięki, rośniemy. Ubrania są na nas za
małe, dając do zrozumienia, że jest
już odpowiedni moment, by



opracować narzędzia prawne, które
obejmą tego rodzaju apostolstwo
(por. ibidem, nr 1290 z 14 X 1935).

[220] Ibidem, nr 1309 z 25 I 1936. W
liście do swoich synów założyciel
Opus Dei wracał do tego pomysłu: 
Kiedy Niebo uzna, że nadszedł
odpowiedni czas, będziemy musieli
otworzyć w organizacji apostolstwa
w Kościele koryto, którym popłynie
wezbrana rzeka, jaką jest Dzieło,
które w obecnej sytuacji nie ma dla
siebie odpowiedniego miejsca: będzie
to zadanie uciążliwe, mozolne i
ciężkie. Będzie trzeba przezwyciężyć
wiele przeszkód, ale Pan nam pomoże,
ponieważ wszystko w jego Dziele jest
Jego Wolą (List z 11 III 1940, nr 46).

To zjawisko braku odpowiedniej
formuły dla Opus Dei, zgodnej z jego
naturą i rodzajem działalności
apostolskich ma ten sam charakter,
co wysiłek, który założyciel Dzieła
wkładał, by nowość koncepcji ująć w



ramy tradycyjnej terminologii. Po
pierwsze brak było odpowiednich
terminów na określenie nowych
faktów, po drugie historyczne ich
znaczenie nie odpowiadało nowym
sytuacjom. (Na ten temat poczynione
zostały uwagi przy opisie Zapisek
wewnętrznych czyli Katarzynek). By
wyrazić to co chcę, używam słów,
które będą musiały być zastąpione
przez nową terminologię. Jeśli ja ją
wymyślę, nie będzie to zrozumiałe. W
swoim czasie będziemy musieli zacząć
używać tej nowej terminologii – pisał
(List z 29 XII 1947/14 I 1966, nr 14).

[221] Krążące informacje były nieraz
zupełnymi niedorzecznościami, jak
ta, że kiedy klękamy, zakładamy ręce
z tyłu, jakby w jakiejś dziwacznej
ceremonii. Prawda była taka, że –
opowiada założyciel Opus Dei – 
ponieważ nie mieliśmy klęczników,
klękaliśmy na podłodze i niektórzy
instynktownie zakładali ręce za plecy
(List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr 61).



Na ten temat por. także list biskupa
Madrytu, don Leopoldo Eijo y Garaya
z 21 VI 1941, do Opata Koadjutora
Montserrat, don Aurelio Maríi
Escarré Jané OSB, RHF, D-03545/3
oraz Álvaro del Portillo, Sum. 414;
José Luis Múzquiz de Miguel, Sum.
5800; Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6327.

[222] Por. Apuntes, nr 751 z 15 VI
1932, nr 1240 z 10 III 1935, nr 1267 z
7 V 1935, nr 1290 z 14 X 1935, nr 1292
z 28 X 1935, etc.

[223] Dekret w: RHF, D-15074.

[224] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
414; Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6327.

[225] List z Madrytu, w: EF-400423-1.

[226] Apuntes, nr 1611.

[227] Por. list do Álvara del Portillo
oraz do synów w Madrycie, z Avili,



w: EF-400701-2, ze wzmianką do
owego Judaszka; oraz Apuntes, nr
1614 z 21 VI 1940.

[228] List z Leónu, w: EF-400806-2.

* (łac.) Pokój. Ja skieruję do niej
pokój jak rzekę (Iz 66, 12) – przyp.
tłum.

[229] Apuntes, nr 1619 z 24 VIII 1940.

[230] List do bpa Miguela de los
Santos Díaza Gómary z Madrytu, w:
EF-400915-1. Bp Miguel de los Santos
został mianowany biskupem
Cartageny (prow. Murcia) w 1935 r.;
następnie był administratorem
apostolskim Barcelony do 1942 r.
Stąd w chwili pisania listu wzięła się
wątpliwość, czy wysłać go do Murcii,
czy do Barcelony.

[231] List do bpa Marcelino Olaechei
Loizagi z Madrytu, w: EF-400910-1.



[232] Por. Apuntes, nr 1622, z IX 1940.
Na temat chronologii: por. RHF,
D-15200 i D-15204.

[233] Na temat księdza Carrillo i
Sodalicji Mariańskiej w Madrycie
por. Carlos López Pego, La
Congregación de „Los Luises” de
Madrid. Apuntes para la Historia de
una Congregación Mariana
Universitaria de Madrid, Madrid
1999.

[234] Por. Apuntes, nr 1626 z 15 XI
1940.

[235] Ibidem, nr 1623 z 14 IX 1940.

[236] Por. ibidem, nr 1624 z 15 IX
1940. Casimiro Morcillo był
Wikariuszem Generalnym.

[237] Por. Álvaro del Portillo, Sum.
329.

[238] RHF, D-15713. Dyskretna
działalność apostolska ze strony



członków Opus Dei była wymuszona
przez okoliczności polityczne w
Hiszpanii panujące pomiędzy 1931 i
1939 rokiem oraz przez niedawne
powstanie Dzieła. Aby uniknąć
rozruchów i prześladowań,
założyciel Dzieła pilnował – a jego
kierownik duchowy wspierał tę
postawę – by działać ze świętą
dyskrecją (por. Apuntes, nr 486 z 16
XII 1931; nr 734 z 24 V 1932, nr 799 z
5 VIII 1932 oraz nr 1216 z 10 I 1935).

[239] RHF, D-15713.

[240] Ibidem.

[241] Álvaro del Portillo, Sum. 330.

[242] Por. ibidem. Założyciel Opus
Dei zinterpretował to jako ostatni
dowód życzliwości ze strony swego
spowiednika, jak napisał w jednym z
pism: Álvaro towarzyszył mi i był
przy dwu ostatnich rozmowach, które
odbyłem z tym czcigodnym ojcem
jezuitą. Podczas ostatniej skłoniłem



go, by mi zwrócił Codex, jak
nazywaliśmy wówczas nasze statuty.
Zwrócił mi go – zostawiłem mu go ze
względu na to, co ma związek z moją
duszą. A on – ks. Sánchez – jakby w
ostatnim odruchu życzliwości, włożył
pomiędzy karty papierek z
nazwiskami tych osób, które wraz z
ojcem C. de A. rozpuszczali
pomówienia, plotki i domysły, które
stały się fałszywym fundamentem, nie
okazją, dla tej kampanii, która trwa
jeszcze (List z 29 XII 1947/14 II 1966,
nr 20).

[243] RHF, D-15713.

* (łac.) Wody wielkie nie zdołają
ugasić miłości [Pnp 8, 7] – przyp.
tłum.

[244] RHF, D-15713.

[245] Apuntes, nr 1622, z IX 1940.

[246] Ibidem, nr 1625 z 4 XI 1940.



[247] Ángel Carrillo de Albornoz
urodził się w 1905 roku, wstąpił do
Towarzystwa Jezusowego 15 VII 1925
r. i złożył profesję 15 VIII 1941 r. W
roku 1940 został mianowany
dyrektorem Hiszpańskiej
Konfederacji Sodalicji Mariańskich; 5
IV 1948 r. został dyrektorem
Sekretariatu Centralnego Sodalicji
Mariańskich, przenosząc się do
Rzymu do Kurii Generalskiej na
Borgo Santo Spirito. Opuścił
Towarzystwo w roku 1951 (por. R.
Mendizábal, Elenchus Scriptorum qui,
in restitutam Societatem Iesu
cooptati, eam deseruerunt, w: 
Catalogus defunctorum in Renata
Societate Iesu ab a. 1814 ad a. 1970,
Roma 1972, s. 605).

[248] Apuntes, nr 1626. José María
García Lahiguera urodził się w 1903
roku w Fitero (prow. Navarra), został
wyświęcony na kapłana w 1926 r. w
Madrycie i zmarł w 1989 roku. Po
wojnie domowej był profesorem,



przełożonym i kierownikiem
duchowym seminarium w Madrycie,
w latach, gdy (aż do 1944 r.)
spowiadał się u niego założyciel Opus
Dei. Potem był biskupem
pomocniczym Madrytu,
konsekrowanym w 1950 r.; biskupem
Huelvy od 1964 do 1969 r., gdy został
nominowany na arcybiskupa
Walencji. Był współzałożycielem
pewnego żeńskiego zgromadzenia
kontemplacyjnego, które uzyskało
aprobatę papieską w 1967 r. (oblatki
Chrystusa Kapłana). Pierwszy szkic
biograficzny: Salvador Muńoz
Iglesias: José María García Lahiguera
– un carisma – una vida, Madrid 1991.
Por. także: Vicente Cárcel Ortí, Pasión
por el sacerdocio. Biografía del Siervo
de Dios José María García Lahiguera,
Madrid 1997. [Jest Sługą Bożym, jego
proces beatyfikacyjny został otwarty
– przyp. tłum.]

[249] Apuntes, nr 1873 z 22 XI 1948.



*(łac.) Nie lękaj się! – przyp tłum.

[250] List do Florencia Sáncheza Belli
z Rzymu, w: EF-631206-2.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-
rzeczywistosci/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-rzeczywistosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-rzeczywistosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-12-od-marzen-do-rzeczywistosci/

	Rozdział 12: Od marzeń do rzeczywistości
	Madryt – 23 IV 940


