
opusdei.org

Rocznica odzyskania
niepodległości - 11
listopada

Święta państwowe zazwyczaj
nie są łączone ze świętami
liturgicznymi. Katechizm
Kościoła Katolickiego poucza
jednak, że „czwarte
przykazanie Boże nakazuje
nam także czcić tych
wszystkich, którzy dla naszego
dobra otrzymali od Boga
władzę w społeczeństwie".

11-11-2025



44.1 Dzisiaj obchodzimy rocznicę
odzyskania przez Polskę
niepodległości. Przez ponad sto lat
państwo polskie było nieobecne na
arenie międzynarodowej i na
mapach świata, a Polacy na różne
sposoby starali się służyć swojemu
narodowi. Czasem, kiedy była
nadzieja zwycięstwa, podejmowali
walkę zbrojną, częściej jednak służyli
przez swoją zwyczajną pracę. Można
tu przypomnieć słowa kardynała
Wyszyńskiego, który powiedział, że
„sztuką jest umierać dla Ojczyzny, ale
największą sztuką jest dobrze żyć dla
niej”[1]. Odnoszą się one zarówno do
czasów niewoli, jak i niepodległości.
Przy okazji dzisiejszego święta
państwowego możemy rozważyć na
modlitwie temat naszych
obowiązków obywatelskich.

Na kilka dni przed męką Jezusa 
Herodianie razem z uczniami
faryzeuszy przystąpili do Niego z
pytaniem dotyczącym panowania



cesarza. Zwolennicy Heroda, którzy
nie mogli się porozumieć z
faryzeuszami w sprawach religijnych
i politycznych, zjednoczyli się z nimi,
by podchwycić Jezusa w mowie i móc
Go oskarżyć przed Rzymianami. Z
punktu widzenia religijnego można
ich określić jako materialistów, z
punktu widzenia politycznego – jako
kolaborantów współpracujących z
uciskającą Izrael władzą Rzymu. Św.
Łukasz powiada, że udawali
pobożnych i mieli podchwycić Go w
mowie, aby Go wydać zwierzchności i
władzy namiestnika (Łk 20, 20 i n). Na
początku pragnęli zjednać sobie
Jezusa pochlebstwem: wiemy, że
słusznie mówisz i uczysz. W końcu
zadali cios: Powiedz nam więc, jak ci
się zdaje? Czy wolno płacić podatek
cezarowi, czy nie? (Mt 22, 17).

Pytanie to było wówczas bardzo
aktualne. Podatek był daniną
narzuconą przez obcą władzę. Z
wyjątkiem dzieci do lat dwunastu i



starców po sześćdziesiątym piątym
roku życia każdy Izraelita musiał go
uiszczać. Opłata nie była wielka, ale
była znakiem poddania ludu Bożego
nacji pogańskiej. Na ten temat
dyskutowano w wielu szkołach
rabinackich. Dla wielu płacenie
oznaczało akceptację obcej dominacji
i rezygnację z nadziei mesjańskiej.
Gdyby Jezus odpowiedział, że nie
trzeba płacić, Herodianie gotowi byli
świadczyć, że nawołuje do
sprzeciwiania się władzy Rzymu.
Gdyby odpowiedział, że płacić
trzeba, faryzeusze byli przygotowani,
aby Go oskarżyć przed ludem o
nielojalność względem narodu
żydowskiego.

Jezus przejrzał ich podstęp i zapytał: 
Czemu wystawiacie Mnie na próbę,
obłudnicy? (Mt 22, 17 i n). Potem
poprosił ich o denara. Gdy mu
pokazali rzymską srebrną monetę,
zapytał: Czyj jest ten obraz i napis?
Odpowiedzieli: Cezara. Wówczas



zamknął sprawę: Oddajcie więc
cezarowi to, co należy do cezara. To
tak jakby powiedział: jeżeli moneta
należy do niego, to mu ją oddajcie.
Skoro używacie walut rzymskich,
uznajecie jego władzę, a więc bądźcie
mu poddani. Tą odpowiedzią Pan
akceptuje cześć wobec władzy
ustanowionej, nie wchodząc w ocenę
konkretnej sytuacji. Dodał jeszcze: a
Bogu to, co należy do Boga,
oddzielając sferę polityczną od
religijnej. Odpowiedź Jezusa zawiera
Bożą głębię. Pan mówi o wiele więcej
niż Go pytają, a równocześnie
dokładnie odpowiada na zadane
pytanie. Nie ogranicza odpowiedzi
do tak lub nie. Oddajcie cezarowi to,
co należy do cezara, a więc to, co mu
się należy (podatek, posłuszeństwo
prawu...), ale nie oddawajcie więcej.
Państwo nie ma władzy absolutnej.
Jezus swoją odpowiedzią nie omija
sedna sprawy, lecz umieszcza
zagadnienie w odpowiednich
ramach. Państwo nie może wkraczać



w sprawy Boże. Jezus, wyprzedzając
swój czas, wskazuje, że również
Kościół nie powinien wkraczać w
kwestie o naturze dyskusyjnej i
zmiennej. W ten sposób ukazuje błąd
faryzeuszy, jakim jest mesjanizm
polityczny oraz niesłuszność
ingerencji państwa rzymskiego – lub
każdego innego państwa – w kwestie
religijne.

Do pierwszych chrześcijan w Rzymie
św. Paweł napisze: oddajcie każdemu
to, co się mu należy: komu podatek –
podatek, komu cło – cło, komu
uległość – uległość, komu cześć –
cześć (Rz 13, 7). W tej sprawie mówi
św. Augustyn: „Jeżeli ktoś myśli, że
skoro jest chrześcijaninem, nie jest
zobowiązany do płacenia podatku
ani do szacunku wobec ustanowionej
władzy, jest w błędzie. Jednak w
jeszcze większym błędzie jest ten, kto
myśli, że powinien się poddać tejże
władzy we wszystkim, również w
sprawach wiary”[2]. Jako obywatele



mamy „obowiązek przyczyniać się
wraz z władzami cywilnymi do
dobra społeczeństwa w duchu
prawdy, sprawiedliwości,
solidarności i wolności”[3]. Czy
pamiętamy, że z obowiązku
wdzięczności i porządku miłości
wynika miłość Ojczyzny i służba dla
niej? Czy podporządkowujemy się
chętnie prawowitej władzy i
przyczyniamy się do budowania
dobra wspólnego przez wypełnianie
swoich zadań w życiu politycznym i
społecznym? Pamiętajmy jednak, że
powinniśmy odmówić posłuszeństwa
władzy cywilnej, kiedy jej nakazy są
przeciwne moralności lub
wskazaniom Ewangelii, czyli kiedy
sprzeciwiają się wymaganiom
prawego sumienia[4]. Słuchając jego
głosu, wielu naszych rodaków wolało
oddać swoje życie, niż zdradzić
wyznawaną wiarę.

44.2 Każda instytucja opiera się,
nawet w sposób domyślny, na jakiejś



wizji człowieka i jego przeznaczenia,
z niej czerpie swoje kryteria sądów,
hierarchię wartości oraz sposób
postępowania. Większość
społeczeństw oparła swoje instytucje
na kryterium wyższości człowieka
nad rzeczami. Jedynie religia
objawiona w sposób Boski otwarcie
uznała w Bogu, Stwórcy i
Odkupicielu, początek i
przeznaczenie człowieka. Kościół
zachęca władze polityczne, by w
swoich sądach i decyzjach opierały
się na inspiracji płynącej z prawdy o
Bogu i o człowieku. Społeczeństwa,
które ignorują tę inspirację lub też ją
odrzucają w imię swej niezależności
względem Boga, są zmuszone do
szukania w sobie lub do
zapożyczania od jakiejś ideologii
swych odniesień i swego celu. Nie
dopuszczając do obrony
obiektywnego kryterium dobra i zła,
pozwalają na totalitarną władzę,
jawną lub zakamuflowaną, nad



człowiekiem i jego przeznaczeniem,
jak to pokazuje historia[5].

Kościół, który z racji swego
posłannictwa i kompetencji w żaden
sposób nie może być sprowadzony
do wspólnoty politycznej, jest
znakiem i zarazem stróżem
transcendentnego charakteru osoby
ludzkiej. Kościół „szanuje (…) i
popiera polityczną wolność i
odpowiedzialność obywateli”[6]. Do
zadań Kościoła należy natomiast
wydawanie „oceny moralnej nawet
w kwestiach dotyczących spraw
politycznych, kiedy domagają się
tego podstawowe prawa osoby lub
zbawienie dusz, stosując wszystkie i
wyłącznie te środki, które zgodne są
z Ewangelią i dobrem powszechnym
według różnorodności czasu i
warunków”[7]. Zachowanie świeckich
w życiu społecznym będzie
oświecone tą nauką Kościoła, co nie
oznacza jednak, że tracą oni własną
odpowiedzialność.



„Człowiek, który wie, że świat, a nie
tylko świątynia, jest miejscem
spotkania z Chrystusem, kocha ten
świat, stara się zdobyć dobre
przygotowanie intelektualne i
zawodowe, kształtuje z pełną
wolnością własne opinie na temat
problemów środowiska, w którym
działa i w konsekwencji podejmuje
swoje własne decyzje. Ponadto,
ponieważ są one decyzjami
chrześcijanina – wywodzą się z jego
osobistej refleksji, pokornie
starającej się uchwycić Wolę Bożą w
wielkich i mniejszych szczegółach
życia. Ale temu chrześcijaninowi nie
przydarzy się pomyśleć, czy też
mówić, że wychodzi ze świątyni w
świat, aby reprezentować Kościół i że
jego rozwiązania owych problemów
są rozwiązaniami katolickimi”[8].
Zdrowa „mentalność świecka”
prowadzi „do trzech konkluzji: być
uczciwym na tyle, aby poczuwać się
do własnej, osobistej
odpowiedzialności; być



chrześcijaninem na tyle, żeby
szanować braci w wierze, którzy w
sprawach podlegających dyskusji
sugerują rozwiązania inne od
proponowanych przez nas; być
katolikiem na tyle, aby nie
posługiwać się Kościołem i nie
mieszać Go do przedsięwzięć
ludzkich”[9].

Każdy powinien postarać się o godne
spełnianie obowiązków
obywatelskich w życiu politycznym,
gospodarczym, akademickim i
zawodowym, przyjmując z odwagą
wszelkie konsekwencje swoich
wolnych decyzji i ponosząc je z całą
niezależnością osobistą, która mu
przystoi jako świeckiemu. Ta
chrześcijańska świecka mentalność
pozwoli uciec przed wszelką
nietolerancją, przed wszelkim
fanatyzmem, pozwoli nam współżyć
w pokoju ze wszystkimi
współobywatelami, jak również
rozwijać współpracę z innymi, nawet



niekatolikami, w różnych
dziedzinach życia społecznego.

44.3 Dylemat przedstawiony przez
faryzeuszy i zwolenników Heroda
jest równie stary jak jasna i
nieomylna jest odpowiedź
Nauczyciela. „Nie ma sprzeczności
między służeniem Bogu a służeniem
ludziom; między wypełnianiem praw
i obowiązków obywatelskich a
religijnych; między angażowaniem
się w budowanie i doskonalenie
naszego miasta doczesnego a
przekonaniem, że ten świat jest
jedynie drogą prowadzącą nas do
Ojczyzny Niebieskiej. Również tutaj
przejawia się owa jedność życia,
będąca (...) fundamentem dla tych,
którzy starają się uświęcać w
normalnym życiu zawodowym,
rodzinnym i społecznym. Jezus nie
dopuszcza rozdwojenia: Nikt nie
może dwom panom służyć. Bo albo
jednego będzie nienawidził, a
drugiego będzie miłował; albo z



jednym będzie trzymał, a drugim
wzgardzi (Mt 6, 24). Wyłączny wybór
Boga dokonany przez chrześcijanina,
kiedy w pełni odpowiada na Boże
wezwanie, nakazuje mu kierować
wszystko ku Panu, a równocześnie
dawać bliźniemu wszystko to, co mu
się sprawiedliwie należy”[10].

Pierwsi chrześcijanie wielokrotnie
napotykali przeszkody, jakie stawiali
im poganie, a które w wielu
wypadkach zaprowadziły ich do
męczeństwa. Często doświadczali w
swoim życiu słów Ducha Świętego,
które podaje Pismo: wszystkich,
którzy chcą żyć zbożnie w Chrystusie,
spotkają prześladowania (2 Tm 3, 12).
Nienawiść pogan pochodziła stąd, że
nie mogli znieść siły i blasku
chrześcijańskiego życia. Nie może
dziwić na przykład, że model rodziny
i styl życia broniony przez
chrześcijan raził w porównaniu z
nienaturalnymi, lecz głęboko
zakorzenionymi zachowaniami



charakteryzującymi społeczeństwo
grecko-rzymskie tamtej epoki, gdzie
niewolnictwo, poligamia, rozwód, a
nawet aborcja znajdowały społeczną
aprobatę. Ci, którzy przyjęli wiarę,
mieli obowiązek nieuczestniczenia w
bałwochwalczych obrzędach,
związanych ściśle z życiem
publicznym, a nawet uważanych za
wyraz wierności Rzymowi i
cesarzowi. Na skutek tego ten, kto
przyjmował chrześcijaństwo narażał
się na cierpienie, niezrozumienie i
oszczerstwa z powodu bycia innym
niż wszyscy.

Zmieszać się ze społeczeństwem jak
zaczyn z ciastem nie oznacza
naśladować otoczenia. Naturalność
oznacza działanie zgodne z tym, kim
jesteśmy: chrześcijanami, bez obawy
przed spięciem z otoczeniem, jeżeli
jest ono pogańskie. Jeżeli nasze
zachowanie odzwierciedla naukę
Pana, logiczne jest, że nie pozostanie
niezauważone i że przy wielu



okazjach będzie zaskakiwać. Jeżeli
napotkamy trudności, odpowiemy
miłością doskonalszą, czasami
heroiczną. Również te trudności
będą bodźcem do intensywniejszego
apostolstwa. Próba unikania za
wszelką cenę kontrastów prowadzi
na dłuższą metę do utraty
tożsamości.

Obmowy, być może zamknięcie się
jakichś drzwi w pracy zawodowej,
doświadczenie tego, że czasem
znajomi i koledzy unikają naszego
towarzystwa wiedząc, że chcemy być
w pełni konsekwentnymi
chrześcijanami, słuchanie
pogardliwych i ironicznych słów o
Kościele i papieżu... Jeżeli Pan
dopuści takei doświadczenia, mają
one nam posłużyć, byśmy żyli w
sposób bardziej heroiczny miłością
do tych, którzy – być może przez
ignorancję – nas nie szanują.
Niekiedy będzie konieczne
wyjaśnienie sprawy, podjęcie obrony.



Jest to nawet obowiązkiem w
przypadku, gdy nasze milczenie
może powodować zgorszenie lub
przynosić innym szkodę. Podobne
sytuacje dopomogą nam w
oczyszczeniu się z własnych win i w
zadośćuczynieniu za winy cudze, a
ostatecznie we wzrastaniu w cnotach
i w miłości do Pana, który chce nas
oczyścić tak, jak oczyszcza się złoto w
tyglu. Ogień usuwa zeń nieczystości,
czyniąc je prawdziwszym i
cenniejszym.

Nie zapominajmy, że pośród
zepsutego społeczeństwa, w którym
żyli pierwsi chrześcijanie, Kościół
rozwijał się z pociechą Ducha
Świętego. Bądźmy przekonani, że i
teraz non est abbreviata manus
Domini (Iz 59, 1) – moc Boża nie
zmniejszyła się. Pocieszyciel nadal
rozlewa obfite łaski i da nam wiele
owoców apostolskich, jeśli będziemy
wierni i wytrwali w naszej walce o



uświęcenie społeczeństwa od
wewnątrz.

Dlatego nasze czasy, w których tak
rozprzestrzeniło się zło, są również
bardzo dobre: są to czasy łaski i
heroicznej świętości. Nasz przykład
umiarkowania, wytrwałość w
unikaniu miejsc i sytuacji będących
okazją do grzechu, gorliwość w
poważnym przestrzeganiu norm
etyki zawodowej wraz z wysiłkiem
uczynienia cnoty miłą, bez
szorstkości, będzie stanowić
wspaniałe apostolstwo. Możemy być
pewni, że konsekwencja i odwaga,
choćby były krytykowane,
przyciągają bardziej niż ugodowość i
hipokryzja. W tym wszystkim
liczymy na łaskę Boga, który pragnie
naszego uświęcenia pośród świata, i
na opiekę Najświętszej Maryi Panny, 
Reginae Mundi et Poloniae – Królowej
świata i Polski.



* Święta państwowe zazwyczaj nie są
łączone ze świętami liturgicznymi. 
Katechizm Kościoła Katolickiego
poucza jednak, że „czwarte
przykazanie Boże nakazuje nam
także czcić tych wszystkich, którzy
dla naszego dobra otrzymali od Boga
władzę w społeczeństwie. Ukazuje
ono obowiązki tych, którzy sprawują
władzę, jak i tych, dla których dobra
jest ona sprawowana” (KKK 2234).

Specjalnie do wydania polskiego
opracowano medytacje na święta św.
Brygidy Szwedzkiej Patronki Europy,
św. Teresy Benedykty od Krzyża, św.
Maksymiliana Marii Kolbego, Matki
Bożej Częstochowskiej, św. Jacka
Odrowąża, św. Faustyny Kowalskiej,
św. Jana Kantego i bł. Karoliny
Kózkówny, Najświętsze Imię Maryi,
oraz święto Niepodległości.



Większość z nich przez śp. Jana
Jarco.

[1] Kard. St. Wyszyński, Kromka
chleba, Warszawa 1999, s. 45

[2] Św. Augustyn, Komentarz Listu do
Rzymian, 13,18.

[3] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2239.

[4] Por. tamże, 2242.

[5] Por. Jan Paweł II, enc. Centessimus
annus, 45; 46.

[6] Sobór Watykański II, konst. 
Gaudium et spes, 76.

[7] Tamże.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Kochać
Kościół, 54.

https://opusdei.org/pl-pl/article/zmar-jan-jarco-czowiek-wiary-pracowitosci-i-pokory/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zmar-jan-jarco-czowiek-wiary-pracowitosci-i-pokory/


[9] Tamże, 55.

[10] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 165.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rocznica-odzyskania-
niepodleglosci-11-listopada/

(31-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rocznica-odzyskania-niepodleglosci-11-listopada/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rocznica-odzyskania-niepodleglosci-11-listopada/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rocznica-odzyskania-niepodleglosci-11-listopada/

	Rocznica odzyskania niepodległości - 11 listopada

