
opusdei.org

Rezygnacja z „ja”

Święty Josemaria jest
bezpośrednim spadkobiercą
wczesnochrześcijańskich
myślicieli. Zapominanie o sobie
i umniejszanie własnej wartości
jest ideą powracającą w historii
Kościoła.

17-03-2025

Wezwania świętego Josemarii do
zapomnienia o sobie nawiązują
bezpośrednio do tradycji
chrześcijańskiej sięgającej czasów
starożytnych. Z okazji setnej rocznicy
święceń kapłańskich założyciela Opus



Dei, dr Andreas Kuhlmann, kapłan z
kolońskiej parafii św. Pantaleona,
porównuje teksty z „Drogi” ze
słowami wczesnochrześcijańskiego
pisarza świętego Diadocha z Fotyki.

Jezus wielokrotnie wskazywał swoim
uczniom, że my, podobnie jak ziarno
pszenicy, musimy obumrzeć, aby
przynieść owoc (por. J 12, 24).
Apostoł narodów zaświadcza: „Teraz
zaś już nie ja żyję, lecz żyje we mnie
Chrystus” (Ga 2, 20). Podstawowym
zadaniem chrześcijanina jest coraz
bardziej oddalać się od samego siebie
i własnej rzekomej wielkości, a
jednocześnie zbliżać się do Tego,
który powiedział o sobie: „Moim
pokarmem jest wypełnić wolę Boga,
który Mnie posłał...” (J 4, 34).
Podporządkowanie własnej woli woli
Bożej, którą przyjmuje się jako
rozstrzygającą w całym życiu, jest
prawdziwym umieraniem własnego
„ja” w celu życia w Chrystusie i
wejścia w wieczną komunię z



Bogiem i Jego świętymi. Drogę tę
można przebyć jedynie będąc
pokornym i przepojonym
świadomością, że bez łaski Bożej nie
można osiągnąć niczego dobrego i
trwałego. Skupianie się nie na sobie i
nie na ziemskich dobrach, ale na
Bogu i niebiańskich dobrach jest
sztuką, która musi być praktykowana
przez długi czas i stale, tak aby Bóg
stawał się coraz bardziej widoczny w
naszym życiu,, podczas gdy my,
nasze ja się uniża.

Zaproszenie od Boga do pójścia za
Nim (por. Mt 16, 24) ze wszystkimi
tego konsekwencjami jest poważną
sprawą i nie jest usłane różami. Tak
zwany „stary człowiek” (por. Rz 6)
woli unikać tego zaproszenia. Stary
człowiek nie chce „umrzeć”, ale
nadal żyć w swoich samolubnych
nawykach. Nie zgadza się na
domniemane straty, jakie
pociągnęłoby za sobą poważne
przyjęcie zaproszenia Jezusa, które



skierował do młodzieńca („Jeśli
chcesz być doskonały, idź, sprzedaj,
co posiadasz, i rozdaj ubogim, a
będziesz miał skarb w niebie. Potem
przyjdź i chodź za Mną” Mt 19, 21).

Przemyślenia w pismach
wczesnochrześcijańskiego biskupa

Zastanowimy się teraz nad tym,
biorąc pod uwagę doświadczenia i
refleksje dwóch znanych chrześcijan,
które znajdujemy w ich pismach.
Zacznijmy od V wieku, od Diadocha z
Fotyki[1], który pełnił posługę biskupa
w północnej Grecji, był
prawdopodobnie mnichem i walczył
z herezją monofizytów. Ów napisał:

„Znam człowieka, który bardzo
miłuje Boga, smuci się jednak, że nie
miłuje Go tak, jakby pragnął. Dusza
jego trwa w żarliwym pragnieniu,
żeby Bóg był w nim wychwalany, on
zaś stał się niczym. Nie wie zupełnie,
czym jest, nawet gdy go chwalą.
Przez wielkie pragnienie pokory nie



zdaje sobie sprawy ze swojej
godności, ale służy Bogu, jak obyczaj
nakazuje kapłanom. W wielkiej
pobożności odbiera sobie pamięć o
swej godności, w głębi miłości Bożej
ukrywając w duchu pokory
wypływającą z tej godności
chełpliwość, żeby jego własny umysł
wydawał mu się zawsze sługą
nieużytecznym, przez pragnienie
pokory stając się jakby obcym dla
swej godności. Tak też i my
powinniśmy postępować, odrzucając
wszelką cześć i chwałę w wielkiej
obfitości miłości Pana, który kocha
nas tak bardzo”[2].

Zapomnienie o sobie w książce
„Droga”

Pragnienie bycia niczym,
postrzeganie własnej osoby jako
nieważnej i „pomijanie” własnej
wartości jest początkowo szokującym
spojrzeniem na życie i jest
niezrozumiałe a także może być



obraźliwe dla wielu ludzi, nawet
chrześcijan. Chciałbym teraz
podzielić się osobistym
doświadczeniem, które ilustruje tego
rodzaju obrazę, szczególnie dla
współczesnych chrześcijan. W 1992
roku kilka zdań założyciela Opus Dei,
Josemarii Escrivy, który został
kanonizowany w 2002 roku, zostało
bardzo krytycznie skomentowanych
z okazji jego beatyfikacji 17 maja
1992 roku podczas dyskusji w
społeczności uniwersyteckiej dużego
miasta uniwersyteckiego. Byłem przy
tym obecny. W moim wspomnieniu
pojawiają się dwie szczególnie
wyróżniające się myśli świętego
kapłana (które niestety zostały wtedy
wyizolowane z całości tekstu Drogi),
które wywołały zgorszenie wśród
kapelana uniwersyteckiego i innych
osób. W związku z cnotą pokory,
Josemaría Escrivá napisał:

„Nie zapominaj, że jesteś… koszem
na śmieci. – Toteż jeśli zdarzy się, że



Boski Ogrodnik cię weźmie, obmyje i
oczyści, i napełni cię wspaniałymi
kwiatami… ani ich woń, ani barwy
upiększające twoją brzydotę nie
powinny wbijać cię w dumę.

– Upokorz się! Czyż nie wiesz, że
jesteś pojemnikiem na
odpadki?” (Droga nr 592).

Trzeba przyznać, że jest to mocny
tekst pióra Aragończyka, napisany z
mało dyplomatycznym
obiektywizmem i pasją Hiszpana. W
tamtym czasie - podobnie jak
prawdopodobnie dzisiaj i zawsze - to,
co zostało powiedziane, jest na
pierwszy rzut oka trudne do
pogodzenia z pocieszającą i
uspokajającą konsekwencją poczucia
synostwa Bożego, która zapewnia
nas, ludzi, że Bóg kocha nas
bezwarunkowo. I oczywiście również
święty Josemaria jest tego zdania,
gdy stwierdza:



„Musimy utwierdzać się w
przekonaniu, że Bóg jest przy nas
zawsze. – Żyjemy tak, jak gdyby Pan
przebywał gdzieś daleko, wśród
blasku gwiazd, a nie myślimy o tym,
że On jest również stale u naszego
boku.

A jest obecny jako miłujący Ojciec –
każdego z nas kocha mocniej, niż
wszystkie matki na świecie zdolne są
kochać swoje dzieci – wspierając nas,
dając nam natchnienie,
błogosławiąc… i przebaczając.
[…]” (Droga nr 267).

Bóg jest zawsze z nami ze swoją
nieskończoną miłością. Kocha nas z
naszą niezbywalną godnością Jego
dzieci. Byłoby jednak naiwnością nie
dopuszczać, że te dzieci zachowują
się „niegrzecznie” i naruszają
godność swoją i swoich bliźnich.
Escriva nie omieszkał uznać wysokiej
godności każdego człowieka,
wskazując jednak na jego



jednoczesną nędzę, która często
wynika z pychy i ma swoje korzenie
w grzechu pierworodnym. W
odniesieniu do pychy, będącej
przeciwieństwem pokory, Escriva
dodał bardzo surowy, ale głęboko
realistyczny obraz ludzkiej kondycji,
gdy powiedział:

„Pycha? – Dlaczego…? Już wkrótce –
za parę lat, dni – zamienisz się w
cuchnące zwłoki: robactwo, odór
zgnilizny, brudne strzępy ubrań… I
nikt na ziemi nie będzie o tobie
pamiętał” (Droga, nr 601).

Realistyczny obraz ludzi

Człowiek może głęboko upaść, jeśli
wywyższy się ponad samego siebie.
Nierozpoznanie tego faktu lub
istnienia takiej możliwości byłoby
pierwszym tragicznym krokiem.
Tym, którzy byli oburzeni w tamtym
czasie, brakowało tego realistycznego
spojrzenia na człowieka, jak
pokazuje nam Księga Rodzaju w



rozdziale 3, a następnie cała Biblia.
Modląca się i szczerze poszukująca
osoba nie powinna być dotknięta
duchową ślepotą, która oczywiście
istnieje i wymaga uzdrowienia.

Na podstawie chrześcijańskiej
teologii i antropologii, która z niej
wyrosła, święci Diadoch i Josemaria
Escriva pokazują nam dosadnie, ale z
nadzieją: tylko wtedy, gdy ludzie są
gotowi otwarcie zobaczyć w sobie
starego człowieka i wyrzec się go,
mogą zostać odnowieni od podstaw
przez Bożą miłość. Tylko wtedy, gdy
człowiek uznaje siebie za słabą i
grzeszną istotę ludzką w
zbawiennym kontraście z wielkością
Boga, może wznieść się ponad siebie
ku świętości Boga.

Grecki mnich i biskup Diadoch
wspaniale wyraził tę radosną
perspektywę w taki oto sposób:

„Człowiek taki jest w tym życiu
zarazem obecny i nieobecny. Choć



jeszcze ciągle przebywa w swoim
ciele, w miłości, poruszeniem duszy,
podąża nieustannie ku Bogu. Serce
jego płonie […] bezustannie ogniem
miłości i przemożnym pragnieniem
złączony jest z Bogiem”[3]

z Bogiem, ponieważ raz na zawsze
wyrzekł się miłości własnej na rzecz
Jego miłości”

Ks. Andreas Kuhlmann. Urodził się w
Recklinghausen. W latach 1989-1996
studiował medycynę w Akwizgranie i
Kolonii. W tym czasie wstąpił do
Prałatury Personalnej Świętego
Krzyża i Opus Dei. 

Był zaangażowany w pracę z
młodzieżą w swojej rodzinnej parafii
oraz w nadzorowanie różnych
klubów młodzieżowych, których
duchowa opieka została powierzona
Opus Dei.

Przez krótki czas pracował w
gabinecie chirurgicznym w Kolonii-



Ehrenfeld. Następnie kontynuował
studia teologiczne w Pampelunie
(Hiszpania) i Rzymie. Święcenia
kapłańskie przyjął w „wiecznym
mieście” 26 maja 2007 roku.

W 2006 r. uzyskał doktorat z
nefrologii w Szpitalu
Uniwersyteckim w Kolonii, a w 2008
r. doktorat z teologii na Papieskim
Uniwersytecie Świętego Krzyża w
Rzymie w zakresie teologii moralnej.

Od 2008 r. pracował jako duszpasterz
w Bonn, w regionie Eifel i w Kolonii.
Od 2013 r. mieszka i pracuje w
Akwizgranie, a także jest kapelanem
szkolnym i nauczycielem religii w
gimnazjum dla dziewcząt w Jülich. W
listopadzie 2020 r. arcybiskup dr
Rainer M. Woelki mianował go
również pomocnikiem w St
Pantaleon w Kolonii.

[1]Zmarł przed 486 r., w Liturgii
Godzin na czwarty tydzień Okresu
Zwykłego (LG tom III) czytamy w



środę jako drugie czytanie fragment
z jego książki O duchowej
doskonałości. Wszystkie cytaty z
niego pochodzą z jego Pism
Ascetyczne, wydanych przez Tyniec
Wydawnictwo Benedyktynów

[2] Święty Diadoch z Fotyki, w Pisma
Ascetyczne, Sto Rozdziałów, nr 13.

[3] Ibidem, nr 14.

Andreas Kuhlmann

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/rezygnacja-z-ja/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rezygnacja-z-ja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rezygnacja-z-ja/

	Rezygnacja z „ja”

