
opusdei.org

Rekolekcje z... Św.
Josemaría Escrivá

"Widzę w tej publikacji
szczególną wartość: ukazuje
ona, co jest źródłem
opatrznościowego rozwoju
dzieła "Opus Dei" założonego
przez naszego Świętego.
Źródłem tym jest odkryte na
nowo w naszych czasach
pierwszeństwo życia
wewnętrznego, które się
wyraża pełnym nawróceniem
ku Chrystusowi i Ewangelii i
coraz wierniejsze trwanie w tej
postawie" ze Wstępu Franciszek
kard. Macharski



22-08-2019

Rekolekcje w życiu świętego
Josemaríi

Ogromne znaczenie, jakie ksiądz
Josemaría Escrivá przypisywał
rekolekcjom duchowym, wypływa z
jego osobistych doświadczeń. Przez
całe życie korzystał systematycznie z
tego środka formacyjnego, który
uznawał za niezbędny dla rozwoju
swojego życia wewnętrznego. Do
każdych rekolekcji, w których co
roku brał udział, zawczasu się pilnie
przygotowywał, aby jak najpełniej
skorzystać z ich owoców. Oto co
zanotował w osobistych notatkach w
pierwszych dniach czerwca 1932
roku, gdy liczne obowiązki
uniemożliwiły mu upragnione,
choćby kilkudniowe odosobnienie.
„Potrzebuję samotności. Gorąco
pragnę długich rekolekcji, by



rozmawiać z Bogiem z dala od
wszystkiego. Jeżeli On tego chce,
stworzy taką możliwość. Wówczas
wszystkie te kipiące w mym wnętrzu
sprawy wyciszą się, a Jezus z całą
pewnością wskaże te, które uzna za
istotne dla swego Dzieła”[1].

Dni skupienia były dla jego życia
wewnętrznego kamieniami
milowymi – świadczą o tym
wymagające postanowienia, z
którymi zawsze powracał. Nie
przypadkiem to właśnie podczas
rekolekcji, w 1928 roku, otrzymał
Boże natchnienie, by założyć Opus
Dei[2]. Od tej chwili całkowicie
poświęcił się realizowaniu Bożej
woli, w odniesieniu do jego
osobistego powołania. Podczas
kolejnych rekolekcji – chociaż nie
tylko wtedy: nierzadko Pan Bóg
przemawiał do niego także w środku
ulicy – otrzymywał nowe światła
precyzujące różne aspekty
powierzonego mu charyzmatu.



Rekolekcje uważał za narzędzie
formacji duchowej niezbędne nie
tylko dla siebie, ale dla każdego
chrześcijanina. Zwraca uwagę
olbrzymia ilość rekolekcji, które
wygłaszał w różnorodnych
środowiskach: wśród studentów,
księży, zakonników, wśród różnych
grup zawodowych, mężczyzn i
kobiet. Przykładał do nich tak wielką
wagę, że głosił je – z narażeniem
życia – nawet w tragicznych latach
hiszpańskiej wojny domowej w
komunistycznym Madrycie.

Jego doświadczenie i sława
rekolekcjonisty były tak wielkie, że w
latach 40-tych biskupi hiszpańscy
stale powierzali mu prowadzenie
diecezjalnych rekolekcji dla księży i
seminarzystów[3]. Zatrzymajmy się
na chwilę przy tych rekolekcjach. Był
to szczególny czas. Kraj zaledwie
wydobył się ze spustoszeń wojny
domowej. Szczególnej pomocy
duchowej wymagało



duchowieństwo, podczas sporu –
rozproszone lub ukrywające się. Kler
potrzebował zachęty w życiu
duchowym, by móc ponownie podjąć
gorliwie trud posługi pasterskiej. Do
grona kaznodziejów, którym
powierzono tę niesłychanie istotną
sprawę, biskupi hiszpańscy poprosili
również Josemaríę Escrivę. Włączył
się w tę pracę z olbrzymią energią.
Chociaż ograniczało to zapewne czas,
który miał poświęcać na realizację
osobistego powołania założenia Opus
Dei, jego miłość do Kościoła i więź z
biskupami przynaglały go do
wypełnienia skierowanej do niego
prośby.

Dla przykładu zacytujmy parę
wspomnień uczestników rekolekcji
przez niego prowadzonych. Ks.
Laureano Castán – późniejszy biskup
Siguenza – opowiadał, jak to w roku
1941, bp Manuel Moll zwrócił się do
Ks. Josemaríi, aby poprowadził
rekolekcje dla księży diecezji Leridy.



„Powodem dla którego został
poproszony o głoszenie rekolekcji,
był nie tylko autorytet osoby uczonej
i pobożnej, jakim się wówczas cieszył
wśród księży, lecz także głębokie
przekonanie Mons. Moll odnośnie
wielkiego wpływu, jakie miało
przepowiadanie Ks. Escrivy, na życie
duchowe kapłanów. Stąd też,
szukając najlepszego z najlepszych w
Hiszpanii do głoszenia tych
rekolekcji, zwrócił uwagę na niego”.
Coś podobnego zdarzyło się w Avili,
której biskup Santos Moro powierzył
mu serię rekolekcji kapłańskich po
zakończeniu wojny domowej. W
swoim świadectwie biskup Moro
podsumował swoje wrażenia po tych
rekolekcjach w wyrazistych słowach:
„Ks. Josemaría, kiedy przepowiada,
rani; raz szpadą ze stali toledańskiej,
innym razem ręcznym granatem”[4].

O efektach świadczą liczne
świadectwa uczestników jego
rekolekcji. Oto wspomnienia ks.



Pedro Cantero, póżniejszego
arcybiskupa Saragossy: „Miał
niesłychany dar przyciągania,
perswazji – owoc autentycznej wiary.
Umiał wyłuskać, podchwycić i
przekazać najgłębsze znaczenie scen
ewangelicznych, które w jego ustach
tchnęły życiem, były rzeczywistością,
na którą nie można było nie
zareagować. Słuchacze czuli się
wewnętrznie poruszeni – naturalnie
pojawiały się akty miłości i pokuty
oraz konkretne postanowienia
odnowy życia. Można powiedzieć, że
jego słowa wychodziły z serca i
przemawiały do serca”[5].

Wielu księży przez całe życie
przechowywało notatki sporządzone
podczas rekolekcji prowadzonych
przez założyciela Opus Dei, traktując
je jako prawdziwy skarb duchowy,
wracając do nich często podczas
osobistych medytacji. Pewien kleryk
tak opisuje swe wrażenia z rekolekcji
wygłaszanych przez świętego



Josemarię „Umiłowanie Chrystusa-
Kapłana płynęło z każdym Jego
słowem. Widziało się męża o
głebokim i wzniosłym życiu
wewnętrznym, męża, który pragnął
wszczepić w nas to, co w nim było
już życiem, doświadczeniem, odbytą
drogą. Jego klarowne,
uporządkowane słowa
promieniowały szczerą, głęboką
wiarą, były «ognistymi
strzałami»”[6].

Treść Chrystocentryczna

Święty Josemaría Escrivá nie
zostawił żadnego tekstu
poświęconego wyłącznie
rekolekcjom, nie opublikowano
również żadnego dosłownego zapisu
z tych, które głosił. Książka, którą tu
prezentujemy, zawiera po prostu
uporządkowany zbiór tekstów
wybranych z jego już
opublikowanych dzieł.



Można by zatrzymać się nad różnymi
aspektami rekolekcji głoszonych
przez prałata Escrivá, które
stanowiły prawdziwe nowatorstwo -
nie tyle w wyborze tematów (wszak
mówił o rzeczach dla ascetyki
chrześcijańskiej klasycznych ), ile w
ich nowym ujęciu.

Dla przykładu, w latach 40-tych
niektórzy usiłowali Go
zdyskredytować, rozpowiadając, że
Jego rekolekcje to rekolekcje życia, a
nie śmierci. Krytyczna opinia wzięła
się stąd, że nie mówił o prawdach
ostatecznych w sposób powszechnie
wówczas przyjmowany, nie skupiał
się na kruchości życia, na grozach
mąk piekielnych... Owszem mówił o
tych prawdach, jednakże pogodnie,
przepełniony nadzieją życia
wiecznego, bez trwogi, nie grzmiąc,
nie nadużywając palety barw; mówił
o śmierci jak o przyjaciółce
ułatwiającej nam drogę do Nieba
(por. Droga, 735), o Sądzie



ostatecznym jako o momencie w
którym chcemy uradować Boga Ojca
(por. Droga, 746 )...

W niniejszym wydaniu świadomie
ograniczyliśmy różnorodność
sposobów prezentowania dorobku
kaznodziejskiego świętego Josemaríi.
Wymagałoby to bowiem odrębnych
rozległych studiów specjalistycznych,
które z pewnością zostaną w
przyszłości podjęte. Tu natomiast
zastosujemy schemat tylekroć
używany przez założyciela Opus Dei
w trakcie rekolekcji, które wygłosił.
Nicią przewodnią było naśladowanie
Chrystusa, w którym był
rozmiłowany i o którym nieustannie
i wyłącznie mówił. Zagrzewał
każdego człowieka do szukania
osobistego i niepowtarzalnego
spotkania z Chrystusem, pokonując
kolejne stopnie: „«Obyś poszukiwał
Chrystusa. Obyś znalazł Chrystusa.
Obyś ukochał Chrystusa.» – Są to trzy
wyraźne etapy. Czy próbowałeś



przebyć przynajmniej pierwszy z
nich?”[7]

Zazwyczaj punktem wyjścia Jego
nauk był jakiś epizod ewangeliczny.
Zagłębiał się w nim i komentował go
tak, jakby brał w nim bezpośredni
udział. Oto jaktłumaczy to w jednej
ze swoich prac: „Radzę ci, abyś w
swojej modlitwie włączał samego
siebie do scen Ewangelii jako jeszcze
jednego z uczestników wydarzeń.
Najpierw wyobraź sobie daną scenę
lub tajemnicę, która posłuży ci, aby
się skupić i rozważać. Następnie
przemyśl jakiś szczególny rys w
życiu Nauczyciela. Myśl o Jego
miłosiernym Sercu, Jego pokorze,
Jego czystości, o tym, jak pełni wolę
Ojca. Potem opowiedz Mu, co się z
tobą dzieje, o problemach, które cię
nurtują w tej chwili, o tym, jakie
masz trudności. Bądź uważny, gdyż
może Pan chce ci coś powiedzieć i
odczujesz wewnętrzne poruszenie,



uświadomisz sobie pewne rzeczy, a
może też usłyszysz upomnienie”[8].

Zdaniem kardynała Ratzingera, „jest
rzecz, która uderza w oczy kogoś, kto
bliżej pozna życie prałata Escrivy
albo też zgłębi jego pisma: żywa
świadomość obecności Chrystusa.
«Roznieć swą wiarę. – Chrystus nie
jest postacią, która przeminęła. Nie
jest wspomnieniem, które gubi się
gdzieś w przeszłości. On żyje! Św.
Paweł powiada: Jesus Christus heri et
hodie; ipse et in saecula! – Jezus
Chrystus wczoraj i dziś, ten sam
także na wieki!» (Droga, 584). Ten
Chrystus żywy jest ponadto
Chrystusem bliskim, Chrystusem, w
którym Moc i Majestat Boski
przemawiają poprzez codzienne,
proste sprawy ludzkie. Gdy chodzi
zatem o błogosławionego Josemaríę
Escrivę można mówić o
chrystocentryzmie wyjątkowo
mocnym”[9].



Poprzez układ rozdziałów tej książki
pragnęliśmy ten chrystocentryzm
wydobyć. Uwagę niejednego
czytelnika zwróci też zapewne
poświęcenie aż pięciu rozdziałów
książkiepizodom związanym z tzw.
życiem ukrytym Chrystusa, czyli
pierwszymi trzydziestoma latami
Jego życia. Chcemy tym samym
wiernie zachować przesłanie
założyciela Opus Dei, któremu Bóg
udzielił łaski doceniania głębokiego
znaczenia tych lat, w których Jezus
Chrystus prowadził zwyczajne życie,
pracując jak jeden z nas: „Lata Jego
ukrytego życia nie były bez
znaczenia, ale też nie były tylko
przygotowaniem do lat publicznego
nauczania. W roku 1928
zrozumiałem jasno, że Bóg chce, aby
chrześcijanie brali przykład z całego
życia Pana. Szczególnie pojąłem sens
Jego ukrytego życia, jego życia
poświęconego zwykłej pracy pośród
ludzi: Pan chce, aby wielu ludzi



odnalazło swoją drogę w życiu
cichym i pozbawionym blasków”[10].

Jak widać, święty Josemaría mówi o
poznaniu istoty życia ukrytego
Chrystusa jak o odkryciu
bezpośrednio związanym z
momentem, w którym doznał Bożego
oświecenia o charyzmacie Opus Dei.
Należy przyznać, że od wieków
autorzy duchowi nie przywiązywali
zbyt dużej wagi do życia ukrytego
Jezusa; przeważnie widzieli w nim
tylko czas przygotowania do życia
publicznego lub – co najwyżej –
lekcję pokory i ubóstwa. Założyciel
Opus Dei mówi o ukrytym życiu
Chrystusa jako o początku dzieła
Odkupienia i okresie ziemskiego
życia Zbawiciela, na którym my,
zwykli chrześcijanie, najbardziej
winniśmy się wzorować. Chrystus w
Nazarecie uczy nas, jak uświęcać
życie rodzinne, pracę, zwykłe,
codzienne sprawy. Dlatego uważne
rozważanie ukrytego życia Pana jest



szczególnie przydatne, by lepiej
rozumieć charyzmat, jaki Bóg
powierzył świętemu Josemaríi, o
którym Jan Paweł II powiedział:
„aktualność i transcendencja jego
duchowego orędzia, głęboko
zakorzenionego w Ewangelii, są
oczywiste”[11].

Służyć pomocą każdej duszy

Chrystocentrycznej treści odpowiada
cel, którego święty Josemaría pragnął
dla każdego z uczestników w
prowadzonych przez niego
rekolekcjach, a pragnął tylko
jednego: pomóc każdej duszy spotkać
osobiście Chrystusa. By to osiągnąć,
przede wszystkim sięgał po środki
nadprzyrodzone: modlił się i prosił
innych o modlitwę za owoce
rekolekcji; w intencji uczestników
podejmował też osobiste
umartwienia. W duchu pokuty,
bardzo wcześnie zdecydował się nie
przyjmować jakiejkolwiek formy



wynagrodzenia za wygłoszenie
rekolekcji.

Świadom, że skuteczność głoszonej
nauki zależy wyłącznie od łaski
Bożej, nie zaś kaznodziei, który jest
tu tylko narzędziem, nieraz przed
przystąpieniem do jakiejś nauki
odmawiał jako akt strzelisty słowa
proroka Jeremiasza, który, gdy Bóg
zlecił mu głoszenie Swego orędzia,
wzbraniał się, tłumacząc się brakami
w wymowie i wiekiem: A, a, a
Domine Deus! Ecce nescio loqui, quia
puer ego sum! (Jer 1,6,Vulg: Ach,
Panie Boże, przecież nie umiem
mówić, bo jestem młodzieńcem).

Sposób przemawiania – szczery,
bezpośredni, jakby słowa szeptane
były na ucho każdego uczestnika,
kontrastował z napuszoną, pełną
patosu retoryką kazań początku XX
wieku. Nie pragnął zabłysnąć
osobiście – po prostu głośno
wypowiadał swoją osobistą



modlitwę, starając się zastosować do
siebie prawdę, o której nauczał
obecnych. Autobiograficzny zapis
tego, co wyżej odnotowaliśmy,
znajdujemy w Kuźni: „Kiedy
przygotowujesz się do pracy
apostolskiej, zastosuj to, co mówił
pewien człowiek, który poszukiwał
Boga: «Dziś zaczynam głosić
rekolekcje dla kapłanów. Obyśmy
zebrali dużo owoców; najpierw ja!».

– A nieco później: «Od kilku dni
prowadzę rekolekcje. Jest stu
dwudziestu uczestników. Mam
nadzieję, że Pan wykona dobrą
robotę w naszych duszach»”[12].

Głęboko przekonany o wartości
każdej duszy nie opuścił żadnych
wcześniej ustalonych rekolekcji,
nawet jeśli ostatecznie uczestniczyło
w nich zaledwie kilka osób lub nawet
tylko jedna. Nie opuszczał ich
również wówczas, gdy był zupełnie
wyczerpany lub chory. Jego



kapłański zapał pozwalał mu
przezwyciężyć te trudności.

Przepowiadał z ogromną szczerością
i żarem, pobudzając każdego
uczestnika do osobistego spotkania z
Chrystusem – twarzą w twarz, by
dialog z Panem prowadził go do
konkretnych postanowień i do
poprawy życia. Przez skromność, w
bezosobowej formiezanotował
kiedyś coś, co mówili o nim:
„Ucieszyło mnie to, co mówiono o
owym księdzu «Głosi słowo całą
duszą ... i całym ciałem»”[13].

Dzisiaj, w oparciu o liczne fragmenty
jego pism, możemy sobie wyobrazić
siłę jego przepowiadania :

„Nie lękaj się nazwać Pana po
imieniu – Jezusem – i mówić Mu, że
Go kochasz”[14];

„Kiedyż to postanowisz sobie raz na
zawsze utożsamić się z tym
Chrystusem, który jest Życiem!”[15];



„Wszyscy powinniśmy być ipse
Christus – samym Chrystusem. Tak
nakazuje św. Paweł w imię Boga: 
Induimini Dominum Iesum Christum –
Przyobleczcie się w Pana Jezusa
Chrystusa.

Każdy z nas – ty też! – musi wiedzieć,
jak należy odziewać się w te szaty, o
których mówi nam Apostoł: każdy
osobiście powinien prowadzić
nieprzerwany dialog z Panem”[16].

W swej posłudze duszpasterskiej nie
ograniczał się tylko do żarliwego
przepowiadania. Wiedząc, że każda
dusza jest niepowtarzalna, starał się
rozmawiać z każdym z uczestników
rekolekcji, by pomagać mu
rozwiązywać osobiste problemy i
konkretyzować postanowienia. Robił
to delikatnie, z pełnym
poszanowaniem wolności rozmówcy.
Zazwyczaj uczestnicy rekolekcji
spontanicznie prosili o chwilę
osobistej rozmowy. A jeśli ktoś nie



przychodził samodzielnie, święty
Josemaría ułatwiał podjęcie
rozmowy, aranżując przypadkowe
spotkania. Była to praca
niewidoczna, niewątpliwie ciężka,
bardzo jednak owocna. Były takie
lata, w których prowadził rekolekcje
dla więcej niż tysiąca kapłanów; gdy
kończył każdy turnus, znał
wszystkich bardzo dobrze. Tylko
jeden Bóg wie, ilu ludzi odnalazło
swe powołanie, ilu uzyskało
utwierdzenie w słuszności obranej
drogi podczas tych rekolekcji.

Nowe ujęcie starych tematów
podczas rekolekcji życia, zwracanie
szczególnej uwagi na lata życia
ukrytego Jezusa, sposób
przemawiania do każdego
uczestnika, troska o każdą duszę
pojedynczo... oto tylko niektóre rysy
charakterystyczne rekolekcji
wygłoszonych przez św. Josemaríę,
poprzez które rzeczywiście odnowił
gruntownie ten tradycyjny środek



formacji duchowej. Odnowa ta jest
tym bardziej efektywna ponieważ
liczne dzieci duchowe założyciela
Opus Dei kroczą po tej samej drodze,
którą on otworzył. Systematyczne
rekolekcje będące duchową
spuścizną po założycielu stanowią
jeden z najważniejszych środków
formacyjnych we wszystkich pracach
apostolskich Opus Dei.

Na zakończenie, wszystkim, którym
książka ta będzie służyć jako pomoc
w dniach rekolekcyjnego skupienia,
pragniemy życzyć, by i oni mieli
swoje osobiste spotkanie z
Chrystusem. Prosimy o to Pana Boga
za pośrednictwem świętego
Josemaríi Escrivy.

ks. Jan O'Dogherty

Pobierz fragment książki

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/rekolekcje20190822-150357.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/rekolekcje20190822-150357.pdf


[1] Andrés Vázquez de Prada,El
Fundador del Opus Dei. Señor, que
vea! Rialp, Madryt 1997, s. 464.

[2] O Boskiej inspiracji Opus Dei jest
mowa we wstępie do Konstytucji
ApostolskiejUt sit ogłoszonej przez
Jana Pawła II 28 listopada 1982 r.

[3] Por. François Gondrand, Śladami
Boga, Apostolicum, Warszawa 2000,
s. 162; i Salvador Bernal, Josemaría
Escriváde Balaguer. Szkic biografii
założyciela Opus Dei, Ks. św. Jacka,
Katowice 1991, s. 90-96.

[4] Jose Antonio Abad, 
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża, Biuro Informayjne Opus Dei,
Warszawa 1996, s. 16-17.

[5] Pedro Cantero, Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer: un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Palabra, Madryt 1994, s.
75.



[6] Guilermo Marañón, RHF (tj.
archiwum historyczne założyciela,
znajdujące się w siedzibie centralnej
Opus Dei), T-05228. O gorliwości
duszpasterskiej założyciela Opus Dei,
patrz: Andrzej Michalik, Duspasterz
wczoraj, dziś i jutro. I: Wielcy
duspasterze, Biblos, Tarnów 1997, s.
246-259.

[7] Św. Josemaría Escrivá,Droga, 382.

[8] Św. Josemaría Escrivá,Przyjaciele
Boga, 253, 3.

[9]Józef Ratzinger, Santidad y mundo.
Estudios en torno a las enseñanzas del
beato Josemaría Escrivá, Eunsa,
Pampeluna 1996, s. 30-31.

[10] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 20, 1.

[11] Jan Paweł II, Homilia
wygłoszona 17 maja 1992 r. podczas
beatyfikacji Josemaríi Escrivy.



[12] Św. Josemaría Escrivá,Kuźnia,
662.

[13] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
967.

[14] Św. Josemaría Escrivá,Droga,
303.

[15] Św. Josemaría Escrivá,Kuźnia
818.

[16] Św. Josemaría Escrivá,Kuźnia 74.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/rekolekcje-z-sw-josemaria-
escriva/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/rekolekcje-z-sw-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rekolekcje-z-sw-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rekolekcje-z-sw-josemaria-escriva/

	Rekolekcje z... Św. Josemaría Escrivá
	Treść Chrystocentryczna
	Służyć pomocą każdej duszy


