
opusdei.org

Przywróć mi radość
z Twojego
zbawienia…

Aby umieć okazać miłosierdzie,
musimy je wpierw otrzymać od
Boga: pokazać Mu nasze rany,
pozwolić się uzdrowić,
pozwolić się kochać. W świecie
"często surowym dla grzesznika
i pobłażliwym dla grzechu",
psalm Miserere - zmiłuj się
nade mną - jest wielką
modlitwą o przebaczenie, które
uwalnia duszę i przywraca nam
radość z przebywania w domu
Ojca.



03-03-2024

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam – „zmiłuj się
nade mną, Boże, w swojej
łaskawości” (Ps 51 [50], 3). Od trzech
tysięcy lat psalm Miserere karmi
modlitwę kolejnych pokoleń Ludu
Bożego. W Laudes liturgii godzin
powtarza się go co tydzień, w każdy
piątek. Św. Josemaría i jego następcy
modlą się nim każdego wieczora[1],
wyrażając sens słów, które tworzą
ten „Magnificat miłosierdzia”, jak go
nazwał niedawno papież:
„Magnificat serca skruszonego i
pokornego, które przy swoim
grzechu potrafi wielkodusznie
wyznawać Boga wiernego, który jest
większy niż grzech”[2].

Psalm Miserere zanurza nas w
„najgłębszej medytacji nad winą i
łaską”[3]. Tradycja Izraela kładzie go



w usta Dawida, kiedy prorok Natan
zarzucał mu w imieniu Boga
cudzołóstwo z Betszebą i zabójstwo
Uriasza (por. 2 Sm 11, 2 i nn.). Prorok
nie zarzucił prosto w twarz królowi
jego grzechu: posłużył się
przypowieścią (por. 2 Sm 12, 2-4),
żeby sam Dawid się w niej rozpoznał.
Peccavi Domino, „zgrzeszyłem
przeciwko Panu” (2 Sm 12, 13): 
miserere – miej litość, zmiłuj się – to,
co wychodzi z serca Dawida, wyraża
także jego wewnętrzną pustkę i
świadomość bólu, która roztaczała
się wokół. Dostrzeganie znaczenia
swojego grzechu – wobec Boga,
innych, samego siebie – prowadzi go
do szukania schronienia i
uzdrowienia w Panu – jedynym,
który może uporządkować sprawy:
„w Jego obecności uspokajamy nasze
serce, nawet jeśli serce niczego nam
nie zarzuca, ponieważ Bóg jest
większy niż nasze serce i wie
wszystko” (1 J 3, 20).



Ponieważ nie wiedzą, co czynią…

Przede wszystkim w grzechu
widzimy w pierwszej chwili wolność,
która wydaje się obiecywać
wyzwolenie się spod władzy Boga,
żeby być naprawdę sobą. Ale to
pozorne wyzwolenie to iluzja, która
wkrótce staje się wielkim ciężarem.
Człowiek silny i samodzielny, który
sądził, że może uciszyć swoje
sumienie, prędzej czy później osiąga
stan, w którym jest bezbronny: dusza
nie może nic więcej zrobić; „nie
wystarczają jej zwyczajne wymówki,
nie zadowalają jej kłamstwa
fałszywych proroków”[4]. „W
naszym życiu, w życiu chrześcijan,
pierwsze nawrócenie (…) jest ważne;
jednak jeszcze ważniejsze i jeszcze
trudniejsze są kolejne
nawrócenia”[5].

Proces nie jest zawsze tak szybki jak
w historii króla Dawida. Zaślepienie,
które prowadzi do grzechu i mu



towarzyszy oraz które rośnie wraz z
grzechem, może się przedłużać;
oszukujemy samych siebie
uzasadnieniami, mówimy sobie, że
sprawa nie ma tak wielkiego
znaczenia… Jest to sytuacja, którą
także często spotykamy wokół nas –
„w świecie, który zbyt często jest
surowy wobec grzesznika, a łagodny
wobec grzechu”[6]: surowy dla
grzesznika, ponieważ w jego
zachowaniu możemy wyraźnie
dostrzec szkodliwość grzechu; ale
jednocześnie pobłażliwy wobec
grzechu, ponieważ uznanie go za
szkodliwy oznaczałoby zakazanie
pewnych „wolności”. Wszyscy
jesteśmy narażeni na to ryzyko:
widzimy brzydotę grzechu u innych,
bez potępiania grzechu w nas
samych. Nie tylko nam brakuje
wtedy miłosierdzia: stajemy się także
niezdolni do jego otrzymania.

Nieuznawanie grzechu i letniości w
jaką się popada, ma coś z



oszukiwania samego siebie, z
zawinionej ślepoty – bo nie chcemy 
widzieć, bo działamy bez patrzenia –
i dlatego wymaga to Bożego
przebaczenia. W takim
postępowaniu Jezus dostrzega
grzech, kiedy mówi z krzyża: „Ojcze,
przebacz im, bo nie wiedzą, co
czynią” (Łk 23, 34). Utracilibyśmy
głębię tego słowa Bożego, gdybyśmy
widzieli je jako zwykłe
grzecznościowe przeprosiny, które
ukrywają grzech. Kiedy odwracamy
się od Boga, wiemy i nie wiemy, co
robimy. Zdajemy sobie sprawę, że nie
czynimy dobrze, ale zapominamy, że
nigdzie daleko nie dojdziemy. Pan
lituje się nad obydwoma rzeczami i
także nad głębokim smutkiem, w
którym później pozostajemy. Św.
Piotr wiedział i nie wiedział, co robił,
kiedy zaparł się Przyjaciela. Potem
„gorzko zapłakał” (Mt 26, 75) i łzy
nadały mu czystsze i doskonalsze
spojrzenie.



„Miłosierdzie Chrystusa nie jest
tanim darem łaski, nie oznacza
banalizacji zła. Chrystus nosi w
swoim ciele i w swojej duszy całe
brzemię zła, całą jego niszczycielską
moc. Spala i przemienia zło w swym
cierpieniu, w ogniu swojej cierpiącej
miłości”[7]. Jego słowa przebaczenia
z krzyża – „nie wiedzą, co czynią” –
objawiają Jego miłosierny zamiar: że
wrócimy do domu Ojca. Dlatego
także z krzyża oddaje nas pod opiekę
swojej Matce.

Tęsknota za domem Ojca

„Życie ludzkie jest w pewnym sensie
ciągłym powracaniem do domu
naszego Ojca”[8]. Pierwsze
nawrócenie i kolejne nawrócenia
zaczynają się od nowa wraz ze
stwierdzeniem, że zostaliśmy w jakiś
sposób bez domu. Syn marnotrawny
czuje tęsknotę „za świeżo
upieczonym chlebem, który słudzy w
domu — w domu jego ojca, jedzą na



śniadanie. Tęsknota to potężne
uczucie. Związane jest z
miłosierdziem, ponieważ poszerza
duszę. Przypomina nam o dobru
podstawowym — ojczyźnie, z której
pochodzimy — i rozbudza w nas
nadzieję na powrót. Nostos algos. W
tej szerokiej perspektywie nostalgii,
jak mówi Ewangelia, ten młody
człowiek zastanowił się i poczuł się
nędzny”[9]. Każdy z nas może szukać
lub dać się doprowadzić do tego
punktu, w którym czuje się
najbardziej nieszczęśliwy. Każdy z
nas ma w sobie swoją tajemnicę
nieszczęścia … Trzeba prosić o łaskę
znalezienia jej.

Syn marnotrawny dochodzi do
wniosku, że być poza domem ojca to
tak naprawdę być poza własnym
domem. Odkrywa to ponownie:
rodzinny dom – miejsce, które kiedyś
wydawało mu się przeszkodą w jego
osobistym spełnieniu, jawi się teraz
jako miejsce, którego nigdy nie



powinien był opuszczać. Także ci,
którzy są w domu ojca, mogą być
sercem poza nim. Tak dzieje się ze
starszym bratem w przypowieści:
chociaż był w domu, jego serce było
daleko. Dotyczą go także te słowa
proroka Izajasza, do których Jezus
odnosi się w swoim nauczaniu: „Ten
lud czci Mnie wargami, lecz sercem
swym daleko jest ode Mnie” (Iz 29,
13)[10]. Starszy syn „nie mówi nigdy
«ojciec», nie mówi nigdy «brat»,
myśli tylko o sobie samym, chwali się
tym, że zawsze był przy ojcu i że mu
służył; a jednak nigdy nie przeżywał
tej bliskości z radością. I teraz
zarzuca ojcu, że nigdy nie dał mu
koźlęcia, aby mógł wyprawić ucztę.
Biedny ojciec! Jeden syn odszedł, a
drugi nigdy nie był naprawdę blisko!
Cierpienie ojca jest takie, jak
cierpienie Boga, cierpienie Jezusa,
kiedy my się oddalamy — albo
dlatego, że odchodzimy daleko, albo
gdy jesteśmy blisko, ale nie będąc
bliscy.”[11]. Będą chwile w naszym



życiu, w których, chociaż nie
odeszliśmy tak jak młodszy syn,
zauważamy wyraźniej, do jakiego
stopnia jesteśmy jak starszy syn. Są
chwile, w których Bóg daje nam
więcej światła: pragnie mieć nas
bliżej swojego serca. Są to chwile
nowego nawrócenia.

W rozmowie pomiędzy starszym
bratem a ojcem (por. Łk 15, 28-32)
rzuca się w oczy wobec czułości
serca ojca zatwardziałość serca syna
– jego gorzka odpowiedź pozwala
domyśleć się, że stracił radość
przebywania w rodzinnym domu. Z
tego samego powodu stracił zdolność
dzielenia radości ojca i brata. Dla
jednego i drugiego miał tylko
wyrzuty: widział tylko swoje
niepowodzenia. „Kiedy życie
wewnętrzne zamyka się we
własnych interesach, nie ma już
miejsca dla innych (…), nie słucha się
już więcej głosu Bożego, nie
doświadcza się słodkiej radości z Jego



miłości, zanika entuzjazm związany
z czynieniem dobra. Również
wierzący wystawieni są na to ryzyko,
nieuchronne i stałe”[12].

Ojciec jest także zaskoczony tą
twardością i stara się zmiękczyć
serce tego syna, który chociaż z nim
pozostał, wzdychał – być może nie
będąc tego świadomym – nad
szalonym egoizmem młodszego
brata; jego egoizm był bardziej
„rozsądny”, bardziej subtelny i być
może bardziej niebezpieczny. Ojciec
próbuje mu wyjaśnić: „musieliśmy to
świętować i radować się, ponieważ
ten twój brat był martwy i wrócił do
życia” (Łk 15, 32). Z siłą ojca i
czułością matki, mówiąc, udowadnia
mu: Synu mój, mógłbyś cieszyć się: co
się dzieje w twoim sercu? „Także on
potrzebuje odkryć miłosierdzie
ojca”[13]: potrzebuje odkryć tę
tęsknotę za domem Ojca, to subtelne
ukłucie serca, które sprawia, że
wracamy.



Przywróć mi radość z Twojego
zbawienia…

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci – „Tylko przeciw Tobie
zgrzeszyłem i uczyniłem, co złe jest
przed Tobą” (Ps 51 [50], 6). Duch
Święty – „gdy przyjdzie, przekona
świat o grzechu, o sprawiedliwości i
o sądzie”[14] – pozwala nam
zrozumieć, że ta tęsknota, ten
niepokój nie są jedynie zakłóceniem
wewnętrznej równowagi; mają swój
głębszy początek w zranionej relacji:
odwróciliśmy się od Boga,
zostawiliśmy Go samego i zostaliśmy
sami. In multa defluximus[15], pisze
św. Augustyn: kiedy odwracamy się
od Boga, rozpraszamy się wieloma
rzeczami i nasz dom zostaje
opustoszały (por. Mt 23, 38).
Poruszenia Ducha Świętego skłaniają
nas do powrotu do Boga, który jest
jedynym, który może odpuszczać
grzechy (por. Łk 7, 48). Jak unosił się
nad wodami na początku stworzenia



(por. Rdz 1, 2), tak unosi się teraz w
duszach. Poruszył grzeszną kobietę,
by bez słów zbliżyła się do Jezusa; i
miłosierdzie Boże przygarnęło ją
mimo niezrozumienia ze strony
współbiesiadników wobec łez,
wonności, otarcia stóp włosami (por.
Łk 7, 36-50): rozpromieniony Jezus
powiedział o niej, że tak wiele jej
wybaczono, ponieważ tak bardzo
kochała (por. Łk 7, 47).

Tęsknota za domem Ojca jest
tęsknotą za bliskością, za Boskim
miłosierdziem; potrzebą
przywrócenia „żywego czułego serca,
wypełnionego mocną, ofiarną i hojną
miłością”[16]. Jeśli zbliżamy się jak
młodszy syn do kolan Ojca,
rozumiemy w ten sposób, że
lekarstwem na nasze rany jest On,
sam Bóg. Wówczas na scenę wkracza
„trzeci syn”: Jezus, który myje nam
nogi, Jezus, który stał się dla nas
sługą. „To ten, który nie skorzystał ze
sposobności, aby na równi być z



Bogiem, lecz ogołocił samego siebie,
przyjąwszy postać sługi” (Flp 2, 6-7).

Ten Syn-Sługa to Jezus! Jest On
przedłużeniem rąk i serca Ojca: On
przyjął syna marnotrawnego i obmył
jego brudne stopy; On przygotował
ucztę na święto przebaczenia. On,
Jezus, uczy nas być miłosierni jak
Ojciec”[17].

Cor mundum crea in me, Deus –
„Stwórz, o Boże, we mnie serce
czyste” (Ps 50 [51], 12). Psalm
powraca raz po raz do czystości
serca[18]. Nie jest to kwestią
narcyzmu ani skrupułów, ponieważ
„chrześcijanin nie kompletuje sobie
obsesyjnie nienagannego
życiorysu”[19]. Jest to kwestia
miłości: skruszony grzesznik jest
gotów zrobić to, co konieczne, żeby
uzdrowić swoje serce, aby odzyskać
radość życia z Bogiem. Redde mihi
laetitiam salutaris tui – „przywróć mi
radość z Twojego zbawienia” (Ps 51



[50], 14): kiedy sprawy wyglądają w
ten sposób, spowiedź nie jest na
chłodno wykonanym zadaniem, nie
jest urzędową procedurą. „Warto,
abyśmy postawili sobie pytanie: czy
świętuję po wyspowiadaniu się? Czy
może szybko przechodzę do czegoś
innego, jak po wizycie u lekarza, gdy
widzimy, że badania wypadły nie tak
źle, więc wkładamy je z powrotem do
koperty i zajmujemy się czymś
innym?”[20].

Ten, kto jest wdzięczny za
przebaczenie, świętuje. I wówczas
widzi pokutę jako coś więcej niż
zwykłą powinność w przywracaniu
sprawiedliwości: pokuta jest
żądaniem serca, które potrzebuje
wsparcia swoich słów – zgrzeszyłem,
Panie, zgrzeszyłem życiem... Z tego
powodu św. Josemaría radził
wszystkim, aby mieli w sobie „ducha
pokuty”[21]. „Serce skruszone i
pokorne” (Ps 51 [50], 19) rozumie, że
jedyną drogą powrotu jest droga



pojednania, która nie kończy się
jednego dnia. Skoro to miłość musi
się zrekonstruować, nabrać nowej
dojrzałości, to sama w sobie jest
lekarstwem: „za miłość odpłaca się
miłością”[22]. Pokuta jest więc
miłością, która prowadzi do
pragnienia cierpienia – z radością,
bez nadawania mu znaczenia, bez
„niezwykłości”[23] – za wszystkie
cierpienia, które sprawiliśmy Bogu i
innym. Taki jest sens jednej z formuł,
którą kapłan może pożegnać
pokutnika po rozgrzeszeniu.
Spowiednik nam mówi: „dobro, które
spełniasz, i cierpienie, które
zniesiesz, niech będą
zadośćuczynieniem za twoje
grzechy”[24]. Także „jedno życie to
naprawdę mało, by
zadośćuczynić!”[25] Całe życie jest
radosnym zadośćuczynieniem – z
ufnym bólem – bez smutku, bez
skrupułów – ponieważ cor contritum
et humiliatum, Deus, non despicies (Ps



51 [50], 19) – „nie gardzisz, Boże,
sercem pokornym i skruszonym”.

Carlos Ayxelà

Tłumaczenie: Agnieszka Góralczyk

[1] Por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, t. III, Rialp,
Madryt 2003, s. 395.

[2] Franciszek, Pierwsza medytacja
podczas Jubileuszu Kapłaństwa, 2 VI
2016 r.

[3] Św. Jan Paweł II, Audiencja, 24 X
2001 r.

[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
260.

[5] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 57.

[6] Franciszek, Homilia, 24 XII 2015 r.



[7] Kard. Joseph Ratzinger, Homilia, 
Missa pro eligendo pontifice, 18 IV
2005 r.

[8] To Chrystus przechodzi, 64.

[9] Franciszek, Pierwsza medytacja
podczas Jubileuszu Kapłaństwa, 2 VI
2016 r.

[10] Por. Mt 15, 8.

[11] Franciszek, Audiencja, 11 V 2016
r.

[12] Franciszek, Adhortacja
apostolska, Evangelii gaudium (24 XI
2013 r.), 2.

[13] Franciszek, Audiencja, 11 V 2016
r.

[14] Por. J 16,8. Jan Paweł II tak
tłumaczy te słowa kapłańskiej
modlitwy do Jezusa, nad którą
głęboko medytował w encyklice 
Dominum et vivificantem (18 V 1986),
27-48.



[15] św. Augustyn, Wyznania X.29.40.

[16] Przyjaciele Boga, 232.

[17] Franciszek, Anioł Pański, 6 III
2016 r.

[18] Por. Ps 50 (51), 4, 9, 11, 12, 19.

[19] To Chrystus przechodzi, 75.

[20] Franciszek, Homilia, 24 III 2016
r.

[21] Por. św. Josemaría, Kuźnia, 784; 
Przyjaciele Boga, s. 138-140, o duchu
pokuty i jego różnych przejawach.

[22] Kuźnia, 442.

[23] Kuźnia, 60.

[24] Obrzęd pojednania jednego
penitenta.

[25] Św. Josemaría, Droga krzyżowa.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/przywroc-mi-radosc-z-
twojego-zbawienia/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/przywroc-mi-radosc-z-twojego-zbawienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przywroc-mi-radosc-z-twojego-zbawienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przywroc-mi-radosc-z-twojego-zbawienia/

	Przywróć mi radość z Twojego zbawienia…

