
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość (VI):
niech gra muzyka

Powołanie do Opus Dei to
wezwanie do wykonania
partytury, do zagrania Bożej
muzyki, która ma tyle
interpretacji ile istnieje ludzi.

09-04-2019

Gdy Jezus opowiadał o królestwie
Bożym, wiedział, że Jego słuchacze
nie za bardzo mogli je sobie
wyobrazić. Nam dzisiaj również
trudno je sobie wyobrazić. Dlatego



Jezus używał paraboli. Obrazy i
przenośnie bardziej niż coś
definiować miały zapraszać do
zagłębienia się w tajemnicę. Jezus
porównuje królestwo Boże na
przykład do ziarnka gorczycy. „Gdy
się je wsiewa w ziemię, jest
najmniejsze ze wszystkich nasion na
ziemi. Lecz wsiane wyrasta i staje się
większe od jarzyn; wypuszcza
wielkie gałęzie, tak że ptaki
powietrzne gnieżdżą się w jego
cieniu” (Mk 4,31-32). Małe ziarnko, o
którym po zasianiu się zapomina, ale
które nie przestaje wzrastać, gdy
obok toczy się pozornie niezwiązane
z tym ziarnkiem życie. Rozwija się
również nocą, gdy nikt o nie nie dba
ani nie zwraca na nie uwagi.

Bóg sprawił, że 2 października 1928
św. Josemaría odkrył w sobie to małe
ziarenko, które tylko Bóg mógł
zasiać. Małe ziarenko gorczycy, które
miał uprawiać na wielkim polu
Kościoła. Tak św. Josemaría określa 



kod genetyczny tego ziarenka:
„Zwykli chrześcijanie. Zaczyn w
cieście. Jesteśmy zwykli, naturalni. A
wszystko przez pracę. Wszyscy
święci! Ciche oddanie”[1]. Odkąd Bóg
powierzył św. Josemaríi misję
uprawy tego ziarna, nie zajmował się
on niczym innym. To, co wówczas
było tylko obietnicą i nadzieją, dziś
jest rozłożystym drzewem, dającym
schronienie wielu duszom i
nadającym sens życiu wielu ludzi.

Każdy chce być święty

„Każdy święty – mówi papież
Franciszek – jest orędziem, które
Duch Święty bierze z bogactwa
Jezusa Chrystusa i przekazuje Jego
ludowi”[2]. Św. Josemaría otrzymał
przesłanie i wcielił je w życie. Sam
stał się przesłaniem, a jego życie i
słowa zaczęły przyciągać wielu ludzi.
„Niech twoje życie nie będzie
bezowocne. – Bądź pożyteczny. –
Zostaw ślad po sobie. Świeć światłem



swojej wiary i miłości. (…) I na
wszystkich ziemskich drogach
rozniecaj ogień Chrystusowy, który
nosisz w sercu”[3].

On nosił w sobie ten ogień.
Zrozumiał to natychmiast José Luis
Múzquiz, jeden z pierwszych
wiernych Opus Dei wyświęcony na
kapłana. Podczas ich pierwszego
spotkania św. Josemaría mówił mu o
czymś, o czym nigdy wcześniej nie
słyszał: o apostolstwie w miejscu
pracy. A potem dodał: „Nie ma
miłości ponad Miłość”. Ten zwrot
zrobił na słuchaczu ogromne
wrażenie. „Było widać, że mówi z
głębi duszy, duszy zakochanej w
Bogu. Nie miałem więcej
wątpliwości”[4].

Podczas Mszy św. dziękczynnej z
okazji beatyfikacji św. Josemaríi
kardynał Ratzinger, z typową dla
siebie głębią i jasnością, mówił:
„znaczenie słowa «święty» uległo



przez wieki niebezpiecznemu
zawężeniu, które odczuwalne jest
bez wątpienia również dziś. Myślimy
o świętych na ołtarzach,
dokonujących cudów, o heroicznych
cnotach. Sugerować to może, że
świętość jest tylko dla wybranych, do
których my się nie zaliczamy.
Zostawiamy więc świętość tym
nielicznym i zadowalamy się tym,
jacy jesteśmy. Z tej duchowej apatii
wybudza nas Josemaría Escrivá,
krzycząc: «Nie, świętość nie jest
niczym nadzwyczajnym, ale
zwyczajnym, normalnym dla
każdego ochrzczonego. Świętość nie
polega na heroicznych czynach
niemożliwych do naśladowania, ale
przyjmuje tysiąc różnych form i staje
się rzeczywistością gdziekolwiek
jesteśmy. To coś normalnego.»”[5].

Dla chrześcijanina czymś
normalnym jest chęć bycia świętym.
Dlatego od samego początku św.
Josemaría pisał: „Święci nie byli



istotami nienormalnymi,
interesującymi przypadkami dla
współczesnych lekarzy. Byli… są to
normalni ludzie: z ciała, takiego jak
twoje. – A zwyciężyli”[6]. Wezwanie
do Opus Dei zakłada zdanie sobie
sprawy z tej normalności świętości,
pragnienie stania się
„interpretatorem” tego prostego
przesłania, tej muzyki. A „partytury”
już zostały napisane: życie i
nauczanie św. Josemaríi, ogłoszenie
przez Sobór Watykański II
powszechnego powołania do
świętości w Kościele[7], niedawne
nauczanie Papieży, rozwijające tę
ideę. I przede wszystkim sama
Ewangelia[8]. Utwory muzyczne
zatem już są. Ale muzyka musi
wybrzmieć na wszystkich krańcach
świata, zinterpretowana na milion
sposobów, które dopiero ujrzą
światło dzienne pod postacią życia
wielu chrześcijan.

Tak blisko, aby z Nim żyć



Przez Opus Dei Pan podarował
Kościołowi drogę, duchowość
„zaprojektowaną” tak, by mogła
zaistnieć w każdym miejscu i łączyć
się z pracą i zwykłym, codziennym
życiem różnych ludzi. „Daleko – tam,
na horyzoncie – wydaje się, że niebo
łączy się z ziemią. Nie zapominaj, że
miejsce, gdzie rzeczywiście łączy się
niebo z ziemią, jest w twoim sercu
dziecka Bożego”[9]. Dlatego właśnie,
mimo że powołanie do Opus Dei
napełnia ludzi inicjatywą, chęcią
polepszania swojego otoczenia, to nie
skłania ich do robienia czegoś więcej
niż to, co już robią, ale do działania
w inny sposób, będąc z Bogiem we
wszystkim, co robią, starając się z
Nim dzielić wszystko. „Moje dzieci,
nasze powołanie to iść za
Chrystusem. (…) Iść tak blisko, aby z
Nim żyć, tak jak pierwszych
Dwunastu. Tak blisko, by się z Nim
identyfikować, żyć Jego życiem i w
końcu móc powiedzieć za św.
Pawłem, nie stawiając żadnych



przeszkód: już nie ja żyję, lecz żyje
we mnie Chrystus (Ga 2,20)”[10].

Jeden z pierwszych
supernumerariuszy wspomina swoje
zdziwienie, gdy Założyciel Dzieła
powiedział mu: „Bóg cię wzywa na
drogach kontemplacji”. Ponieważ
miał żonę i dzieci i starał się związać
koniec z końcem, było to
„prawdziwym odkryciem”[11]. Przy
innej okazji św. Josemaría radził:
„Rozmawiaj, rozmawiaj z Panem:
«Panie, jestem zmęczony, już nie
mogę. Panie, to mi nie wychodzi, jak
byś to zrobił?»”[12]. To jest właśnie
kontemplacja pośród świata.
Głębokie i troskliwe spojrzenie na
rzeczywistość, które czerpie ze
spojrzenia Boga dzięki stałej
rozmowie z Nim. Św. Josemaría
streszczał to piękne wyzwanie
zgrabnym zdaniem: „Im głębiej
tkwimy w świecie, tym bardziej
winniśmy należeć do Boga”[13]. Ta
bliskość, ta głęboka przyjaźń z Nim



staje się podstawą, z której wywodzą
się dwie cechy chrześcijan, których
Bóg powołuje na Swoją drogę przez
Opus Dei (choć nie tylko ich):
wezwanie do bycia apostołami, do
ukazywania innym Chrystusa oraz
misja zmieniania i jednania świata z
Bogiem przez pracę.

Zanim skupimy się na tych cechach
pojawia się logiczne pytanie: jeśli, tak
jak całe życie głosił św. Josemaría i
jak przypomniał nam ostatnio
papież, świętość jest dla wszystkich;
jeśli Pan posyła każdego, by głosił
Ewangelię, to co specyficznego jest w
powołaniu do Opus Dei jako
odpowiedzi na wezwanie do
spotkania z Bogiem pośród świata?

Dość łatwo można na to pytanie
odpowiedzieć. „Powołanie do Opus
Dei przyjmuje, podejmuje i
ukierunkowuje oddanie Bogu i
innym, tak jak przewiduje to
powołanie chrześcijańskie. Jedyną



różnicą jest sposób, w jaki to się
dzieje. Owo oddanie realizuje się
wewnątrz konkretnej instytucji
Kościoła (Opus Dei): w konkretnym
duchu i za pomocą konkretnych
środków formacyjnych i
apostolskich”[14], ukierunkowanych
na służbę Bogu i innym ludziom
poprzez pracę i inne codzienne
czynności. Mówiąc inaczej, jeśli ktoś
odkrywa i przyjmuje swoje
powołanie do Opus Dei, decyduje
oddać swoje życie za innych (jest to
esencja życia chrześcijańskiego) i z
pomocą Boga i dużej rodziny kroczy
drogą do tego celu. Dlatego właśnie
gotów jest dać wszystko, co może,
aby ten charyzmat karmił jego życie
wewnętrzne, oświecał rozum,
wzbogacał osobowość, by naprawdę
spotkać Boga w swoim życiu i
jednocześnie dzielić się tym
odkryciem z innymi.

Wszyscy, którzy mają wielkie serce



W drodze z Betanii do Jerozolimy
Jezus poczuł głód. Szukając czegoś do
jedzenia, podszedł do drzewa
figowego (Mt 21,18). „To tak, jak
gdyby podchodził do ciebie i do
mnie. Jezus głodny i spragniony
dusz. Z Krzyża zawołał: sitio! (J 19,28)
– pragnę! Jest to pragnienie nas,
naszej miłości, naszych dusz i
wszystkich dusz, które winniśmy
doprowadzić do Niego drogą Krzyża,
która jest drogą nieśmiertelności i
chwały Nieba”[15].

Powołanie do Dzieła zakłada, że ten
głód i pragnienie Boga stają się
„zaraźliwe”. Gdy św. Josemaría
czynił wysiłki, by otworzyć pierwszy
akademik Dzieła, niektórzy odradzali
mu pośpiech. Podczas jednego ze
spotkań zanotował: „Pośpiech. To nie
pośpiech. To Jezus nas
przynagla”[16]. Tak jak św. Pawła,
ponaglała go Boża Miłość (cf. 2 Kor
5,14). Bóg pragnie, abyśmy z tym
samym radosnym pośpiechem pukali



do drzwi każdego człowieka.
„Zrozum, że kimkolwiek jesteś, jesteś
kochany”[17]. Tak zwyczajnie i z
naturalnością. Kochać i być
kochanym, pomagać, służyć, uczyć i
uczyć się, dzielić cele i wysiłki,
problemy i niepokoje, tworzyć
więzi… Tam, gdzie przychodzimy na
świat, pracujemy, odpoczywamy,
żyjemy możemy stać się zaczynem,
solą, światłem świata.

Bóg nie wzywa do Swojego Dzieła
supermanów. Wzywa ludzi
zwykłych. Muszą tylko mieć wielkie i
hojne serce, które wszystkich
pomieści. Tak już to widział od
początku św. Josemaría, opisując, kto
mógłby otrzymać powołanie do
Dzieła: „Nie mieszczą się: egoiści,
tchórze, niedyskretni, pesymiści,
letni, bezmyślni, leniwi, nieśmiali,
frywolni. Mieszczą się: chorzy,
kochani przez Boga i wszyscy o
wielkim sercu, mimo jeszcze
większych słabości”[18]. Mówiąc



krótko, osoby, które odkrywają swoje
powołanie do Dzieła to ludzie z
brakami, słabościami,
ograniczeniami. Ale jednocześnie to
osoby o wielkich ideałach, z zapałem
miłości i chcące przekazywać tę Bożą
Miłość innym.

Kochać świat jak kocha go Bóg

„Tak bowiem Bóg umiłował świat –
czytamy w Ewangelii św. Jana – że
Syna Swego Jednorodzonego dał, aby
każdy, kto w Niego wierzy, nie zginął,
ale miał życie wieczne” (J 3,16). Bóg 
namiętnie kocha świat, który
stworzył. Nie tylko nie jest on
przeszkodą na drodze do świętości,
ale to właśnie w tym świecie świętość
się rodzi. To przesłanie obecne jest w
samym sercu Dzieła: możemy być
święci nie mimo tego, że żyjemy w
tym świecie, ale właśnie dlatego, że
w tym świecie żyjemy, głęboko
zakorzenieni. Bo świat, ta dziwna
mieszanka wielkości i słabości,



miłości i nienawiści, urazy i
przebaczenia, wojny i pokoju
„oczekuje objawienia się synów
Bożych” (Rz 8,19).

Księga Rodzaju opisuje naszą relację
ze światem za pomocą dwóch
czasowników: „uprawiać” i
„doglądać” (cf. Rdz 2,15). „Doglądać”
oznacza być odpowiedzialnym za ten
świat, a nie używać go wyłącznie dla
swoich potrzeb. „Uprawiać”,
„kultywować” oznacza zarówno
pracować na roli, jak też utrzymywać
i rozwijać wartości. W ten sposób
Bóg łączy pracę z wartościami.
Pracując, nie tylko się realizujemy,
ale również oddajemy kult Bogu, bo
kochamy świat tak jak On go kocha.
Dlatego właśnie uświęcanie pracy to
czynienie świata piękniejszym, to
robienie miejsca w tym świecie dla
Boga.

On sam chciał doglądać i uprawiać
ten świat, który wyszedł z Jego



stwórczych rąk, pracując jako
człowiek, jako stworzenie. Przez
wieki ukryte lata życia Jezusa w
warsztacie w Nazarecie uważane
były za lata pełne ciemności,
pozbawione blasku. W Dziele
natomiast lata te są postrzegane jako
„blask oświetlający nasze dni i
nadający im prawdziwe
znaczenie”[19]. Dlatego św. Josemaría
zachęcał do częstego rozważania tej
pracy, która nasuwa na myśl wzrost
ziarna pszenicy, ukryty i cichy. Tak
dorastał Jezus – sam się zresztą
porówna później do ziarna pszenicy
– w warsztacie Józefa i Maryi, w tym
ognisku domowym.

Skromne życie Świętej Rodziny
pokazuje, jak praca, która po ludzku
może wydawać się nic nieznacząca,
w oczach Boga ma ogromną wartość,
bo wykonywana jest w duchu
miłości, troski i służby innym.
Dlatego „uświęcanie pracy nie polega
na robieniu czegoś świętego podczas



pracy, ale na uświęcaniu samej
pracy”[20]. W ten sposób „dobrze
wykonana ludzka praca ulecza nasz
wzrok, abyśmy odkryli we wszystkim
Boga, którego dziś często nie
dostrzegamy, zaślepieni przez
materializm”[21].

Aby wydać owoc, ziarno musi zostać
zakopane w ziemi, musi zniknąć. Tak
postrzegał swoje życie św. Josemaría.
„Ukryć się i zniknąć, aby błyszczał
tylko Jezus”[22]. Jezus pragnie
również, by wszystkie osoby, które
wzywa i będzie wzywał do Dzieła
podobnie postrzegały swoje życie.
Tak jak pierwsi chrześcijanie, ludzie
zwykli i normalni, którzy robili dużo
hałasu na chwałę Boga, a nie dla
siebie. Ludzie, którzy przede
wszystkim „żyli Chrystusem i
ukazywali Chrystusa (…): siewcy
pokoju i radości, tego pokoju i tej
radości, które przyniósł nam
Jezus”[23].



Eduardo Camino / Carlos Ayxelá

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

[1]Zapiski wewnętrzne, nr 25 w P.
Rodriguez, F. Ocáriz, J. L. Illanes, 
Opus Dei w Kościele.

[2] Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Gaudete et Exsultate, nr
21.

[3] Św. Josemaría, Droga, nr 1.

[4] Droga, wydanie krytyczno-
historyczne, komentarz do punktu nr
417.

[5] J. Ratzinger, Homilia z 19.05.1992.

[6] Św. Josemaría, Droga, nr 133.

[7] Konstytucja dogmatyczna Lumen
Gentium, nr 40.



[8] Cf. Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Christifideles Laici, nr 16 –
17; Benedykt XVI, Audiencja z
13.04.2011; Papież Franciszek,
Adhortacja apostolska Gaudete et
Exsultate.

[9] Św. Josemaría, Bruzda, nr 309.

[10] Cf. W dialogu z Bogiem, wydanie
krytyczno-historyczne, Madryt 2017.

[11] V. García Hoz, Mi encuentro con
Monseñor Escrivá de Balaguer.

[12] Cf. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego w Valladolid,
22.10.1972.

[13] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 740.

[14] F. Ocáriz, Powołanie do Opus Dei
jako powołanie w Kościele, w Opus
Dei w Kościele.

[15] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 202.



[16] Św. Josemaría, Apuntes, nr 1753
w A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tom 1, s. 560.

[17] Św. Jan Paweł II, Przekroczyć
próg nadziei.

[18] Św. Josemaría, Instrucción,
1.04.1934, nr 65.

[19] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, Eunsa 2000, p. 263.

[21] Á. del Portillo, List z 30.09.1975.

[22] Św. Josemaría, List z 28.01.1975.

[23] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 30.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/przynalezec-do-opus-dei/


pl/article/przynalezec-do-opus-dei/
(16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/przynalezec-do-opus-dei/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (VI): niech gra muzyka

