
opusdei.org

Przyjaźń

Jezus Chrystus, obraz
miłosiernego oblicza Ojca i
wzór dla chrześcijan, daje nam
najlepsze wyjaśnienie tego, kto
to jest przyjaciel.

17-08-2019

Zamieszczamy tu tłumaczenie
fragmentu rozdziału p.t. „Przyjaźń” z
książki F. Fernándeza Carvajala, 
Przeszedł, czyniąc dobro (Pasó
haciendo el bien, Madrid, Palabra
2016).



Jezus Chrystus, obraz miłosiernego
oblicza Ojca i wzór dla chrześcijan,
daje nam najlepsze wyjaśnienie tego,
kto to jest przyjaciel. Wystarczy
otworzyć Ewangelię według św. Jana
na scenie Ostatniej Wieczerzy i
wsłuchać się w to, co mówi nasz Pan:
„To jest moje przykazanie, abyście się
wzajemnie miłowali, tak jak Ja was
umiłowałem. Nikt nie ma większej
miłości od tej, gdy ktoś życie swoje
oddaje za przyjaciół swoich” (J 15,
12-13). Płacz po śmierci jego
przyjaciela Łazarza, smutek wobec
dezercji bogatego młodzieńca, dialog
z Judaszem w Ogrodzie Oliwnym są
bez wątpienia przejawami przyjaźni
Jezusa; zażyłości, jaką obdarzał
swoich przyjaciół.

1. Jego cena jest nie do
oszacowania

Przyjaciel to ktoś, kto przybywa
właśnie wtedy, kiedy wszyscy sobie
poszli. To ktoś, kto jest blisko



zwłaszcza w sytuacjach, gdy tego
potrzebujemy. Tym bliżej, im
większej pomocy się oczekuje.
Przyjaciel nie opuszcza przyjaciela w
okolicznościach, które wymagają od
niego zaangażowania.

Przyjaźń tworzy silne więzi zaufania
i lojalności. Według klasycznego
myślenia przyjaźń jest naturalną
relacją międzyludzką par excellence,
ponieważ zapewnia warunki do
wzajemnego odnoszenia się w
prawdziwej wolności. Z tego
powodu, jest uważana za warunek 
sine qua non szczęśliwego życia.
Według Arystotelesa przyjaźń jest
tym, co jest najbardziej potrzebne do
życia, dlatego „szczęśliwy człowiek
potrzebuje przyjaciół”[1]. Bez
przyjaciół nikt nie chciałby żyć,
nawet gdyby posiadał wszelkie inne
dobra. Jest tak, ponieważ dobrobyt
nie służy do niczego, jeśli
pozbawiony jest możliwości
czynienia dobra, którą się odnajduje



w przyjaźni: „czynić dobro jest
właściwością przyjaciela”[2].

Dobra komunikacja i czas, dzielony
wspólnie zapał, wzajemne zaufanie,
rosnące uznanie, podziw i obopólny
szacunek tworzą pomału silne więzi,
których nie przerywają ani dystans,
ani cisza, ani czas. Zawsze jest
obecna gotowość do towarzyszenia,
pomocy, pocieszenia przyjaciela. A
wszystko to bez własnej korzyści, z
czystej hojności, która nie kończy się
na trudnościach: „chwalimy tych,
którzy kochają swoich przyjaciół,
ponieważ uznanie, które jest dane
przyjaciołom, wydaje się nam
jednym z najszlachetniejszych uczuć,
które możemy pielęgnować”[3].

Antoine de Saint-Exupéry napisał w
ważnym momencie swojego życia:
„Potrzebuję Twojej przyjaźni; pragnę
przyjaciela, który, ponad sporami
rozumu, uszanuje we mnie
pielgrzyma.... Mogę wejść do



Twojego domu bez ubierania się w
mundur, bez poddawania się
recytacji żadnego Koranu, bez
wyrzekania się tego, co należy do
mojej wewnętrznej ojczyzny. Przy
Tobie nie muszę się usprawiedliwiać,
nie muszę się bronić, nie muszę
wypróbowywać, odnajduję pokój...
Widzę w Tobie wolę zaakceptowania
mnie takim, jakim jestem...
Przyjacielu, potrzebuję Cię jako
szczytu, na którym mogę oddychać...
Muszę pomóc Ci żyć”[4].

Przyjaźń wymaga siły, determinacji,
ducha poświęcenia, hojności, czasu.
Istnieje wiele rodzajów lojalności
między przyjaciółmi.

Obrona drugiego, kiedy
okoliczności tego wymagają i
nawet jeśli oznacza to dla mnie
utratę czegoś ważnego.
Trwałe zainteresowanie
sprawami przyjaciela.

• 

• 



Towarzyszenie mu w
trudnościach i nieszczęściu.
Odpowiadanie na jego prośby.
Mówienie mu szczerze o tym, co
robi źle i pomaganie mu w tym,
aby być lepszym.
Dzielenie się z nim troskami,
smutkami, radościami,
świętami.
Szanowanie jego prywatności i
zachowanie w tajemnicy jego
zwierzeń.
Wypełnianie obietnic.

Przyjaźń potrzebuje cierpliwości po
obu stronach: z wadami przyjaciela,
z jego obsesjami i upartością, czasem
z jego długim milczeniem, innym
razem z jego złościami, błędami,
zniewagami, jeśli do nas takie
docierają, z jego małostkowością.
Zawiść jest zasadniczo w
sprzeczności z przyjaźnią, a także
zazdrość, która powoduje tak wielkie
szkody: dobro, którego doświadcza
przyjaciel nie może mnie zasmucać.

• 

• 
• 

• 

• 

• 



Uznanie mojego przyjaciela dla
innych ludzi nie umniejsza zaufania,
jakie mamy między sobą, jeśli jest
prawdziwym przyjacielem.

Uprzejmość, sympatia, poczucie
humoru, życzliwość, elastyczność,
dobre serce, wyrozumiałość, hojność,
radość, przebaczenie, uczucie,
współczucie i tyle dobrych cech ma
być obecnych w relacjach między
przyjaciółmi, a zwłaszcza w tej
szczególnej i wyjątkowej przyjaźni:
między mężem a żoną. Wszystkie te
składniki ocalają przyjaźń, gdy
pojawiają się konflikty.

Być może nie będę przyjacielem
osoby sprzątającej ulice, którą
jakiegoś dnia mijam na drodze, kiedy
zamiata liście. Mogę jednak
potraktować ją z życzliwością i
serdecznością, i życzyć jej miłego
dnia. Być może nigdy więcej nie
zobaczę osoby, która na ulicy pyta
mnie o drogę, ale moja odpowiedź



powinna wynikać z postawienia się
w jego sytuacji i starając się być
uprzejmym. Jeśli ktoś dzwoni przez
telefon, przerywając mi pracę, aby o
coś zapytać, mógłbym odpowiedzieć
mu niezbyt serdecznie. Mimo
wszystko, mogę wczuć się w jego
sytuację, opanować mój chwilowy
dyskomfort i być miły. I z tamtym,
który pomylił numer telefonu i
zadzwonił do mnie, chociaż w
rzeczywistości chciał porozmawiać
ze sprzedawczynią w warzywniaku
na rogu.

Ta znajomość i bliskość z tymi, którzy
proszą o moją uwagę, nie znając
mnie, pociesza ich, wyciąga z
kłopotów. A jeśli osoba otrzymuje
dobrą odpowiedź - być może również
z uśmiechem i przyjaznym
spojrzeniem - jest wdzięczna, ma
świadomość, że nie jest sama i że
życie nie jest takie okrutne. Jest
szczęśliwa. Rozpoznaje w tym głosie,
w tej twarzy, którą pewnie zapomni,



dobrą część ludzkości. I, być może,
znowu zaufa życiu.

Koleżeństwo można uznać za niższą
formę przyjaźni. Jest to więź i
relacja, która powstaje pomiędzy
ludźmi zaangażowanymi w pewne
zadania: łączą ich praca, projekt,
nauka. I z tego wspólnego celu, który
łączy ich dzień po dniu oraz z
dzielenia się trudnościami i
osiągnięciami, powstają więzy
sympatii i uczucia, które mogą
prowadzić do przyjaźni. Czujemy
również solidarność z kimś, kto
czeka w tej samej kolejce do kasy
biletowej po zakup biletu.

Należy tu pamiętać, że relacje w
grupie lub zespole powinny
utrzymywać cechy przyjaźni:
uznanie, lojalność, służba, wsparcie,
zainteresowanie sobą nawzajem,
duch współpracy.

Pewien dwudziestowieczny
francuski filozof ujął to w ten sposób:



„Konieczne jest zagoszczenie w
sercach innych, postawienie się na
ich miejscu. Trzeba być w bliźnim
wobec innych, jak osobom we
własnym domu; rozmawiać z
każdym w jego własnym języku.
Sokrates i Joanna d'Arc pozwalali, by
ich widziano z bliska”[5]. Widzieć z
bliska, a nie z bezkresnej odległości
właściwej dla tych, którzy nie mają
żadnych zainteresowań w
poznawaniu i wchodzenia w relacje.

„W przeciwnościach ćwiczą się
prawdziwi przyjaciele, a w
dobrobycie wszyscy wydają się
wierni”[6]. Pewne stare powiedzenie
mówi mądrze, że jak dobre źródło
poznaje się w czasach suszy, tak
szczera przyjaźń objawia się w
trudnościach.

Miłość wzmacnia i wzbogaca
przyjaźń, czyni nas bardziej
ludzkimi, bardziej zdolnymi do
wyrozumiałości, bardziej otwartymi



na wszystkich. Jeśli Chrystus jest
najlepszym przyjacielem, będziemy
uczyć się od Niego umacniania
relacji, która być może już się
rozpadała; odrzucać przeszkodę;
przezwyciężać egoizm i wygodę
ograniczenia się do siebie samego.

2. Prawdziwi przyjaciele

Prawdziwa przyjaźń jest
bezinteresowna, ponieważ bardziej
polega na dawaniu niż na braniu.
Nie szuka własnego zysku, ale zysku
przyjaciela. Musi być lojalna i
szczera. Domaga się wyrzeczenia,
prostolinijności, wymiany godnych
przysług oraz wzajemnej służby.
Przyjaciel jest silny i szczery.

Aby zaistniała prawdziwa przyjaźń,
musi być odwzajemnienie. Jest
konieczne, aby uczucie i życzliwość
były obopólne. Przyjaźń ma zawsze
skłonność do umacniania się: nie
pozwala się niszczyć przez zazdrość,
nie ochładza się przez podejrzenia,



rośnie w trudnościach. Wówczas
radości i smutki przeżywa się z
naturalnością.

Przyjaźń jest wielkim dobrem
człowieka i jednocześnie okazją do
rozwinięcia wielu innych cnót
ludzkich.

Dobry przyjaciel nie opuszcza w
trudnościach, nie zdradza, nigdy nie
mówi źle o swoim przyjacielu, ani
nie pozwala – nieobecnemu – być
krytykowanym, ponieważ będzie go
bronił. Przyjaźń to szczerość,
zaufanie, dzielenie się smutkami i
radościami, zachęcanie, pocieszanie,
pomoc.

Alec Guinness, znany angielski aktor
swoich czasów, nawrócony na
katolicyzm, kończy swoje
wspomnienia wielkimi słowami:
„Zostawienie przyjaciół za sobą musi
być smutne i gorzkie, nawet jeśli
wiemy, że wielu z nich wyprzedziło
nas triumfując. Ale może w jakiś



tajemniczy sposób pozostajemy z
nimi w kontakcie. Jeśli jest jedna
rzecz, którą mogę się pochwalić w
tym życiu, to jest to: chyba nigdy nie
straciłem przyjaciela”[7].

Właściwością przyjaźni jest dać
przyjacielowi to, co najlepszego się
posiada. Naszą najwyższą wartością,
bez porównania, jest odnalezienie
Pana Boga. Nie mielibyśmy
prawdziwej przyjaźni, gdybyśmy nie
pragnęli przekazywać dalej
ogromnego daru wiary
chrześcijańskiej. Nasi przyjaciele
powinni znaleźć w nas wsparcie i siłę
oraz nadprzyrodzony sens ich życia.

Bezpieczeństwo znalezienia
zrozumienia, zainteresowania,
uwagi, da im pewność tego, że się ich
docenia, że jest się gotowym im
pomóc. I to, kiedy wykonujemy nasze
zwykłe codzienne zadania, starając
się być wzorem w pracy lub nauce,



będąc serdecznie otwartymi na
wszystkich, ożywiani miłosierdziem.

3. Przyjaźń obroną przed
samotnością

Samotność jest w pewnym sensie
nieuniknionym elementem
rzeczywistości ludzkiej i tylko każdy
z osobna może utrzymać swoją
egzystencję. Ale trudno jest iść przez
życie samemu, nie tylko w
konkretnych sytuacjach, które się
zdarzają, ale także wewnętrznie,
ponieważ słabość odczuwa się jako
ból czy wewnętrzną niepewność
osoby.

Wiele ludzi doznaje samotności,
która wydaje się nie do naprawienia.
Być może stracili zdolność do
słuchania i dialogu z Bogiem.
Znajdują się niebezpiecznie samotni i
bez poczucia kierunku.

Prawdopodobnie w żadnej epoce, tak
jak w naszej, nie mówiło się tak dużo



o samotności, o „samotnych
tłumach”, nazywając jednocześnie
nasze czasy „wiekiem komunikacji”.
Możemy komunikować się szybko w
dowolnym miejscu na świecie i przy
użyciu minimalnego gestu.

Straszne zło samotności można
przezwyciężyć tylko w towarzystwie
Tego, który nigdy nie opuszcza.
Nierozerwalnie z tym związana jest
hojna otwartość na innych, która
umożliwia przyjaźń. Stare
przysłowie mówi mądrze: „ten, kto
nie ma przyjaciół, żyje tylko
połowicznie”. Dzieje się tak dlatego,
że każda osoba – będąc wyjątkową w
świecie - została stworzona na całą
wieczność przez Boga dla wielkich
rzeczy i ma za zadanie je realizować.
Co więcej, człowiek jest stworzony do
daru z siebie, a kiedy się nie oddaje,
umiera. Najpierw się zubaża, a
potem umiera.



Byłoby wspaniale, gdybyśmy mogli
nazywać przyjaciółmi ludzi, z
którymi pracujemy lub studiujemy, z
którymi żyjemy i najczęściej się
spotkamy. Przyjaciółmi, a nie tylko
znajomymi, kolegami czy sąsiadami.
Oznaczałoby to, że postaraliśmy się o
cnoty, które sprzyjają przyjaźni i ją
umożliwiają.

Przyjaźń chroni przed samotnością,
ponieważ tylko przyjaciele mogą
wejść w tę sferę osobistą, gdzie życie
nam ciąży i gdzie odczuwamy ból z
powodu rzeczy, które nam się
przytrafiają. Łączność, która
umożliwia przyjaźń, otwiera te
drzwi, prawie zawsze zamknięte, i
pozwala przyjaciołom wejść do
przestrzeni wewnętrznej, w której
żyjemy. Przyjaciele mogą wstąpić:
pozwalamy im wejść do środka.
Potrzebujemy ich, aby przełamali tę
samotność: samotność w naszym
skupieniu na innych, w naszym



zainteresowaniu bliźnimi i w
przyjętych przez nas obowiązkach.

Powiadają o Aleksandrze Wielkim, że
kiedy był już bliski śmierci, jego
najbliżsi krewni ciągle mu
powtarzali: „Aleksandrze, gdzie są
twoje skarby?” „Moje skarby? –
zapytał. - W kieszeniach moich
przyjaciół”. Pod koniec naszego życia
również nasi przyjaciele powinni
powiedzieć, że zawsze dawaliśmy im
to, co najlepsze.

4. Odzyskiwanie przyjaźni

Możliwe jest odzyskanie utraconych
przyjaciół, przyjaźni, które zostały
zerwane z jakiegoś powodu, który
być może nie był wcale poważny.
Ludzie mogą się zmienić, a poza tym,
co możemy wiedzieć o tym, co dzieje
się w ich sercach?

Św. Bernard, aby odtworzyć zerwane
lub bliskie zerwania więzi, radzi:
„kiedy widzisz coś złego u swojego



przyjaciela, nie skłaniaj się do
osądzania go od razu; wręcz
przeciwnie, staraj się usprawiedliwić
go w swoim sercu; usprawiedliwiaj
intencję, pomyśl, że zrobił to z
ignorancji, z zaskoczenia lub z
nieszczęścia. Jeśli błąd jest tak
oczywisty, że nie możesz go
usprawiedliwić, pomyśl, że pokusa
była bardzo silna”[8]. Utrzymywanie
przyjaciół jest wielką cnotą, a jeszcze
większą cnotą jest przywracanie
przyjaźni, które zostały osłabione lub
zniszczone.

Pan Bóg kocha nas takich, jakimi
jesteśmy, również z naszymi wadami,
i aby nas zmienić, daje nam łaskę i
czas. W obliczu wad naszych
przyjaciół, nigdy nie powinno
zabraknąć miłości, która prowadzi
do zrozumienia i do pomocy.
Prostota pozwala nam odłożyć na
bok ewentualne krzywdy, których
wyrządzenie nie było zamierzone.



Tłum. ks. Adam Sołomiewicz

[1] Arystoteles, Etyka nikomachejska,
IX, 1170 b 15-19.

[2] Ibidem, IX, 1171 b 14-25.

[3] Ibidem.

[4] A. de Saint-Exupéry, Carta a un
rehén, Obras completas, pp. 496-497.

[5] J. Guitton, Aprender a vivir y a
pensar, pp. 64-65.

[6] Św. Ambroży, O zadaniu służby,
III, 127.

[7] A. Guinness, Memorias, s. 307.

[8] Św. Bernanrd, Kazanie o pieśni
nad pieśniami, 40.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/przyjazn/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/przyjazn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przyjazn/

	Przyjaźń

