
opusdei.org

Przyjaciele św.
Josemarii: lata
1902-1927

Constantino Ánchel, prof. z
Uniwersytetu Nawarry
(Romana nr 70)

20-06-2022

Na początku swojego listu
pasterskiego z 1 listopada 2019 r. o
przyjaźni prałat Opus Dei napisał:
"Święty Josemaría ciągle nam
przypominał, jak jest ona ważna pod
względem ludzkim i chrześcijańskim.
Co więcej, mamy wiele świadectw



jego osobistej dbałości o liczne
przyjaźnie, które zachował do końca
życia"[1]. Te słowa przypomniały mi o
wielkiej liczbie przyjaciół świętego
Josemaríi. Niektóre z nich znalazłem
w książkach i artykułach[2]; inne
wyłoniły się w wyniku wieloletniej
pracy w poszukiwaniu dokumentów
i opowieści o świętym Josemaríi,
która pozwoliła mi poznać i związać
się z wieloma osobami, które
uważały się za przyjaciół założyciela
Opus Dei. Poniżej przedstawiamy
analizę tych przyjaźni w latach życia
świętego Josemaríi, poprzedzających
jego przyjazd do Madrytu w 1927
roku. Nie zamierzam proponować
teologicznej refleksji na temat
przyjaźni, ale raczej przeanalizować,
na podstawie odnalezionych
dokumentów, dowody tych
przyjaznych relacji[3].

Lata w Barbastro i Logroño



Ponowna analiza biografii
założyciela Opus Dei ukazuje go od
dzieciństwa i okresu dorastania jako
osobę towarzyską, która łatwo
nawiązywała relacje z innymi. Po
części sprzyjało temu jego
środowisko rodzinne, w którym było
dużo dzieci i kuzynów. Rzeczywiście,
dom babci Florencji Blanc był znany
w Barbastro jako dom dzieci. Proces
socjalizacji poza rodziną nasilał się
wraz z uczęszczaniem od trzeciego
roku życia do szkoły Córek
Miłosierdzia, a od szóstego roku
życia do szkoły Pijarów. Dziecięce
przyjaźnie, które zawiązały się w
latach Barbastro, przetrwały nawet
wtedy, gdy opuścił miasto w wieku
trzynastu lat. Korespondencja z
siostrami Esperanzą i Adrianą
Corrales, José Mur, Martínem
Sambeatem i jego żoną Lolą Lacau,
Miguelem Cavero i Cándido Baselgą,
a także wspomnienia niektórych z
nich potwierdzają te przyjaźnie.



Prałat pisze w swoim liście:
"Wzmacnianie przyjacielskich więzi
wymaga czasu, uwagi, a często
również przezwyciężania wygody
lub rezygnacji z własnych
upodobań"[4]. Proces ten został
doceniony w Logroño, gdzie zdolność
św. Josemaríi do pielęgnowania
przyjaźni stawała się coraz bardziej
dojrzała. To, co na początku było
wyrazem naturalnej skłonności, z
czasem stało się manifestacją cnót
właściwych przyjaźni, utrwalonych
w czasie. Już wtedy ujawniły się
niektóre cechy charakterystyczne
tych specyficznych cech: umiejętność
słuchania, stawiania się na miejscu
drugiej osoby, rola sprawiedliwości
w relacjach osobowych, poczucie
służby, gotowość niesienia pomocy,
radość z cech osobowych. Owocem
tego sposobu postępowania było to,
że przyjaźnie zrodzone w Logroño
stały się bardziej trwałe, o czym
świadczą wspomnienia i listy José
Luisa Meny, José Maríi Millána,



Pedra Baldomero Larriosa, Vicente
Sáenza de Valluerca, Isidoro Zorzano.

Obraz ten byłby niepełny, gdybyśmy
zapomnieli o pojawieniu się innych
przyjaźni z osobami starszymi. Ten
aspekt rozpoczyna się w latach
Barbastro, ponieważ rodzina ma
wyraźną skłonność do historii.
Mieszkańcy Górnej Aragonii
kultywują tradycje swojej ziemi, z
przyjemnością przywołują przeszłość
Sobrarbe i aragońskich eposów,
dawnych i współczesnych. I to nie
tylko w Barbastro, ponieważ w Fonz,
gdzie zamieszkał latem, będzie miał
okazję uczestniczyć w pogawędkach,
które odbywały się w domu jego
babci Costanzy, odwiedzanym przez
słynnego arabistę Francisco Cordera
y Zaydín, bliskiego krewnego rodziny
Escrivá.

Z jego skłonności do poznawania i
słuchania ludzi starszych zrodziły się
głębokie relacje, choć oczywiście o



innych cechach niż te, które
nawiązał z rówieśnikami[5]. Święty
Josemaría często wspominał
rozmowy i anegdoty z Danielem
Alfaro, księdzem z Castro, który
pomógł mu pokryć koszty pogrzebu
ojca. Wśród tych wzajemnych
sympatii i podziwu Calixto Terés,
jego profesor filozofii, nie pozostawał
na uboczu. Do nich należy dodać
Ksawerego de Lauzurica, profesora
seminarium i późniejszego biskupa,
oraz Gregorio Fernándeza Anguiano,
wicerektora seminarium, który nie
zawahał się przed złożeniem
poręczenia na rzecz świętego
Josemaríi[6].

W seminarium św. Franciszka a
Paolo

Jesienią 1920 r. Święty Josemaría
przeniósł się do Saragossy, gdzie
kontynuował studia kapłańskie na
Papieskim Uniwersytecie San Valero
i San Braulio, a kilka lat później



rozpoczął naukę na Wydziale Prawa.
W tym mieście zaprzyjaźniły się ze
sobą trzy grupy ludzi: seminarzyści,
studenci i profesorowie. W
seminarium św. Franciszka a Paolo[7]

znalazł się w nowej sytuacji: musiał
żyć z młodymi ludźmi z bardzo
skromnego środowiska społecznego i
kulturowego. Niewielu z nich
pochodziło z rodzin z klasy średniej i
z miast. Z tymi ostatnimi początkowo
był bardziej zestrojony. Jego wielkim
przyjacielem w tamtych latach był
Francisco Moreno, którego ojciec był
lekarzem. Wspomnienia Moreno z
czasów seminaryjnych są wyrazem
głębokiej przyjaźni i najlepiej opisują
świętego Josemaríę w czasach
seminaryjnych. Szacunek i sympatia,
mimo wielu perypetii i znacznych
różnic, trwały do końca. W ostatnich
latach życia Moreno przyznał, że
niektóre rady, jakich mu udzielał na
temat jego sytuacji osobistej,
denerwowały go, ale jednocześnie
stwierdził, że był jedyną osobą, która



zawsze mówiła mu prawdę, prosto w
twarz i ze spokojem, starając się
jednocześnie mu pomóc[8]. Był to
najlepszy dowód przyjaźni[9].

Więź z Francisco Moreno nie
spowodowała, że zaniedbał innych
seminarzystów. Jak wspomina
Agustin Callejas, "Josemaría był
bardzo wrażliwy i szukał przyjaźni
ze wszystkimi swoimi
towarzyszami". W 1922 r. został
mianowany inspektorem, co wiązało
się z obowiązkiem utrzymania
dyscypliny wśród seminarzystów
pod nieobecność rektora. Ponieważ
inspektor był zarazem klerykiem,
zrodziło się niemało problemów.
Callejas wspomina, że w tym zadaniu
"jego duch koleżeństwa i
zrozumienia był oczywisty. Myślę, że
poczucie przyjaźni ze wszystkimi
było równie silne, jak poczucie
odpowiedzialności za wykonanie
zadania: nigdy nie postawił żadnego
seminarzysty w złym świetle w



oczach przełożonych"[10]. Ale nic nie
stało na przeszkodzie, by na
stanowisku inspektora interesował
się ich urodzinami. Kilka lat później
święty Josemaría napisał: "Moja
troska [o formację innych] nie jest
czymś chwilowym; od 21 roku życia
głoszę ją i staram się ją praktykować
ze wszystkich sił". I dodał: "Być może
w seminarium św. Karola są jakieś
moje dokumenty - zresztą zawsze
miałem zwyczaj spisywania rzeczy -
z czasów, kiedy byłem przełożonym,
z uwagami pełnymi zrozumienia,
chwalące zmiany na lepsze w
klerykach, mówiące o miłosierdziu i
potrzebie dawania przykładów
miłosierdzia"[11]. Świadectwem tego
zaangażowania w pokonywanie
wszelkich barier są "Sprawozdania z
przebiegu pracy kleryków
seminarium świętego Franciszka a
Paulo", przechowywane w archiwum
diecezjalnym w Saragossie[12].



Można by wymienić wiele aspektów
przyjaźni i współżycia z
seminarzystami, ale myślę, że istotne
jest przypomnienie jednego, który
technicznie nazywa się tolerancją, a
który w języku poufałym brzmi jak
"przymykanie oka". Agustin Callejas
opowiada o tym w sposób wymowny
i choć jest to długie, warto to jednak
przypomnieć: "Kiedy szliśmy do
klasy albo na długi spacer [...],
udawał, że nie zauważa, że ktoś po
kryjomu poszedł zapalić, ponieważ
rozumiał, że nie ma to większego
znaczenia i jest logiczną inicjatywą
młodych chłopców, jakimi byliśmy.
W tamtym czasie byłem wielkim
fanem piłki nożnej - i nadal nim
jestem - i nie tylko lubiłem w nią
grać, ale w niedziele z przyjemnością
chodziłem oglądać mecze
rozgrywane na boisku Iberii, mojej
ulubionej drużyny. Ta moja pasja
była znana i milcząco tolerowana w
seminarium. Aby móc oglądać
mecze, kiedy seminarzyści



wychodzili na spacer, ja zostawałem
w swoim pokoju i wychodziłem tak
szybko, jak tylko mogłem. Kiedy
spotykaliśmy się przy kolacji,
Josemaría mówił do mnie z
charakterystycznym dla siebie
półuśmiechem: "Jak to jest, Agustinie,
że znowu źle się dzisiaj poczułeś i nie
mogłeś pójść na spacer? Były to
drobne rzeczy, nie wyraźnie
dozwolone, ale w rzeczywistości
dozwolone, i nikogo nie krzywdziły.
Tam można było zobaczyć, jak
wielkim kolegą był dla wszystkich
Josemaría, jego przyjaźń i
zrozumienie, oraz dostrzec to
umiłowanie wychowania do
wolności, które potem praktykował
przez całe życie"[13].

Uniwersytet

Na Wydziale Prawa przyjaźń, która
łączyła go z kolegami, nie była
przelotna, ponieważ wzajemna
sympatia trwała do końca. Od



samego początku nawiązywał relacje
z innymi uczniami jak równy z
równym, nie ukrywając swojego
statusu kapłana. Należy pamiętać, że
w kręgach intelektualnych
powszechnie uważano, że
członkowie duchowieństwa są
reakcjonistami i nie mają
wystarczającego przygotowania
intelektualnego, aby zrozumieć
wielkie problemy współczesności.
Jeden z jego kolegów wspomina, że
środowisko studentów
uniwersyteckich "nie było łatwym
środowiskiem dla księdza. Większość
studentów nie była zbyt religijna i
traktowała księdza z szacunkiem,
oczywiście, ale nie z sympatią czy
podziwem, lecz z pewnym chłodem i
obojętnością. Uważano ich za kogoś
odległego, a my, bezwiednie,
robiliśmy wszystko, by zachować
dystans"[14].

Spotkanie ze św. Josemaríą było dla
jego kolegów początkiem prawdziwej



przyjaźni, którą zawsze uważali za
żywą i której nie uważali za
zamkniętą, nawet po wielu latach
bez bezpośredniego kontaktu. Gdy
usłyszeli wiadomość o jego śmierci,
ich uczucie przerodziło się w
nabożeństwo[15]. Szacunek ten
wynikał ze spontanicznej sympatii
dla sposobu bycia i osobowości
Josemaríi, dla jego ludzkich cech[16].
To zaś zostało utrwalone przez
sprawdzenie, z jakim szacunkiem
odnosił się do ich osób i jak
interesował się ich sprawami.
Relacja ta nie ograniczała się do
spraw akademickich ani do tych,
które wynikały z ich obecności na
uniwersytecie. W ich rozmowach
poruszał także sprawy bardziej
osobiste i duchowe. Nie czynił
rozróżnień między ludźmi, ani nie
wykluczał tych, którzy byli dalecy od
wiary. Ważnym przykładem jest
sędzia Pascual Galbe, który w czasie
wojny domowej pełnił funkcję
sędziego w Biurze Przesłuchań w



Barcelonie. Jego sympatia do św.
Josemarii wykraczała poza ich
wzajemne różnice poglądów. Jesienią
1937 r. przyjął go w Barcelonie z
wielką sympatią i zaoferował mu
pomoc, gdyby pojawiły się problemy
podczas próby ucieczki ze strefy
republikańskiej[17].

Niektóre charakterystyczne cechy
relacji z kolegami

Z relacji przyjaciół, których poznał
na studiach, można wyodrębnić
następujące cechy jego sposobu
działania:

- Pierwszym z nich było
nieukrywanie swojego stanu
kapłańskiego, o czym była już
mowa[18]. Traktował swoich kolegów
w sposób, który w tamtych czasach
był zaskakujący. Nie wykorzystywał
swojego statusu jako podstawy
relacji z profesorami i studentami
uczelni. Przeważyła postawa ucznia
w stosunku do swoich profesorów i



współucznia w stosunku do swoich
kolegów. Nie usprawiedliwiając się
ani nie ukrywając swojego stanu
kapłańskiego, z szacunkiem przyjął
wartości i cnoty ludzkie świata
uniwersyteckiego i nabył
autentyczną mentalność prawniczą.
Według relacji osób, które znały go
na Uniwersytecie, tak właśnie
zachowywał się od pierwszego
roku[19]. Jego koledzy uważają tę
mentalność za świecką z punktu
widzenia prestiżu zawodowego. Luis
Palos wspomina regularność, z jaką
uczęszczał na zajęcia[20]. Z kolei Juan
Antonio Iranzo, Fernando Vivanco i
Arturo Landa wspominają go jako
doskonałego studenta, który
uzyskiwał dobre oceny[21].

- Drugą cechą była prostota i pokora,
z jaką zachowywał się w relacjach z
innymi. Wiele osób podkreśla
naturalność, prostotę,
spontaniczność, brak pozy,
życzliwość i pogodę ducha w jego



zachowaniu na sali wykładowej.
Juan Antonio Iranzo przypomniał, że
choć był księdzem, wszyscy go znali;
niektórzy, widząc go w sutannie,
odczuwali pewną rezerwę, ale
pewność i szczerość, z jaką zawsze
się pokazywał, sprawiały, że odnosili
się do niego z taką samą
serdecznością jak do innych. Wobec
wszystkich zachowywał się tak samo.
W podobny sposób wypowiadali się
inni koledzy[22].

- Kolejną, trzecią cechą
charakterystyczną była
wyrozumiałość i łagodność w
sposobie bycia. Wrodzone cechy
świętego Josemaríi, które rozwijały
się przez lata, sprawiły, że jego
osobowość wyróżniała się w
środowisku uniwersyteckim.
Posiadał szczególną atrakcyjność,
która spontanicznie zjednywała mu
sympatię studentów, którzy go
spotykali. Odkryli w nim także
niezwykłą ludzką postawę, która



kontrastowała z ówczesnym
wyobrażeniem o zachowaniu
księdza. Natychmiast odkryli
niezwykłą zdolność do
komunikowania się. Miał niezwykłą
delikatność, był osobą uprzejmą,
która wiedziała, jak postępować, aby
pozostać przy swoim stanowisku. Ale
to i tak go nie powstrzymało. Łatwo
mu było żyć ze wszystkimi, ponieważ
znał styl uniwersytecki i poruszał się
w nim z dużą płynnością. Posiadał
otwartego ducha, pełnego
zrozumienia dla sposobu myślenia
innych. Istnieje wiele relacji na ten
temat, a także wspomnień o
sytuacjach, w których się wyróżniał.
Luis Palos mówi, że "Josemaría
przybył na Uniwersytet z tym
niezwykłym darem do ludzi, który
sprawił, że od razu zaprzyjaźnił się
ze wszystkimi [...]. Niewątpliwie
wywierał on na nas wszystkich
bardzo silny pociągający wpływ. Miał
wszechstronną mentalność,
uniwersalnego ducha"[23]. To samo



potwierdzają inni koledzy: "Dla
wszystkich był wspaniałym kolegą.
Kochali go wszyscy, zarówno
wierzący, jak i niewierzący, i to
niezależnie od tego, że niektórzy
koledzy byli otwarcie antyklerykalni"
- mówi Fernando Vivanco[24].

Arturo Landa mówi więcej niż inni:
"Był bardzo miły. Na jego ustach
zawsze gościł bardzo
charakterystyczny uśmiech. O
czymkolwiek by się z nim nie
rozmawiało, natychmiast pojawiał
się uśmiech. Nie był to oczywiście
uśmiech kogoś, kto za wszelką cenę
chce być lubiany. U Josemaríi
uśmiech był spontaniczny. Był
sympatyczny, naprawdę [...].
Josemaría, choć był młody, miał
pogodną powagę, był serio [...].
Wszystkich traktował równo i z
nikim nie unikał kontaktu, choć [...]
było zapewne wielu, którzy myśleli
inaczej niż on. Josemaría Escrivá
umiał szanować idee, które mogą



mieć inni, i oferował wszystkim
swoją przyjaźń. Pamiętam, że w
klasie był kolega, który, aby się
przypodobać - a także, aby go trochę
zdenerwować - opowiadał przed
Josemaríą nieprzyzwoite historie: nie
chodziło o to, że miały one w sobie
coś szczególnego, a nawet można by
je uznać za normalne wśród
studentów, ale nie uwzględniały one
względów należnych księdzu. Milczał
i wydaje mi się, że lekko się
zarumienił, bo musiało to być dla
niego nieprzyjemne. Milczał, jak już
mówiłem, i elegancko przeszedł do
innego tematu"[25].

- Czwartą cechą, którą można było
wywnioskować z jego sposobu bycia,
była wibracja apostolska
przejawiająca się w kontaktach ze
swoimi kolegami. Od chwili, gdy
zaczął pojawiać się na
uniwersyteckich salach
wykładowych, jego koledzy - nawet
jeśli początkowo bardziej uderzał ich



jego silny charakter - szybko
zrozumieli, do jakiego stopnia kochał
on i utożsamiał się z Chrystusem:
otrzymali od niego niezwykły impuls
ludzki i nadprzyrodzony.

Praktycznie wszyscy koledzy w
seminarium i na uniwersytecie mieli
wspaniałe wspomnienia związane ze
świętym Josemaríą, ale były między
nimi pewne różnice. Tak więc ci,
którzy byli w seminarium, zdawali
sobie sprawę, że wykracza on poza
normalne wzorce ówczesnego
seminarzysty, ale w większości
przypadków nie wyszli poza nie, to
znaczy nie dostrzegli jego duchowej
głębi i ograniczyli się jedynie do
spostrzeżenia, że jest inny. Natomiast
ci z Wydziału Prawa nie tylko
wyczuwali, że jest on
ponadprzeciętnym kapłanem, ale
także zdawali sobie sprawę z jego
wewnętrznej siły i głębokich
aspiracji duchowych.



Być może to wyjaśnia, dlaczego
koledzy z Wydziału zawsze
traktowali go tak, jakby był już
księdzem, nawet zanim doszedł do
kapłaństwa. Byli też tacy, którzy ze
względu na swoje zalety i bliższą
przyjaźń z nim, byli przedmiotem
szczególnego zaufania z jego strony.
W niektórych świadectwach mówi
się, że David Mainar, Domingo
Fumanal i Luis Palos byli
najbliższymi przyjaciółmi świętego
Josemaríi. Niewątpliwie pozostawili
oni na piśmie wyraźne świadectwo
jego pobożności i apostolskiego
poruszenia[26]. Jednak Mainar z
pewnym zdziwieniem obserwował
sposób, w jaki święty Josemaría
postępował w relacjach ze swoimi
kolegami. Nie widział w nim
apostolstwa z pozycji duchownego,
ale poprzez przyjaźń. Dlatego
wywnioskował, że Josemaría "nie
rozmawiał ze swoimi kolegami o
religii. Nie lubił "kaznodziejstwa",
lecz szukał jedynie relacji



przyjaźni"[27]. Ze swej strony
Fernando Vivanco mówi, że choć nie
pamięta, czy próbował mu przekazać
jakiś szczególny ładunek wrażliwości
apostolskiej, to jednak później, gdy
święty Josemaría przyjął święcenia
kapłańskie, postanowił się u niego
spowiadać: "Lubiłem się u niego
spowiadać, gdy został księdzem. I
robiłem to z pewną częstotliwością.
Koledzy, którzy to zauważyli,
powiedzieli mi z pewnym wstydem i
skromnością, że poszedłem do niego,
bo naprawdę łączyło nas takie
zaufanie i przyjaźń. Wydawało mi
się to, całkiem słusznie, najbardziej
naturalną rzeczą na świecie, a także
idealną, aby wykorzystać tę przyjaźń
do łatwiejszego słuchania
spowiedzi"[28].

- Ostatnią cechą, która w pewien
sposób podsumowuje poprzednie,
była gotowość do pomocy i służenia
kolegom. Świadczy o tym fakt, że
najwcześniejsza zachowana



wymiana listów miała miejsce
między świętym Josemaríą a
Francisco Villelasem, studentem
prawa. Korespondencja ta dotyczy
spraw akademickich, takich jak
wypożyczanie notatek i materiałów,
ale wspomina również o przysługach
materialnych dalekich od sfery
uniwersyteckiej: Villelas prosi go na
przykład o zapytanie w sklepie z
akcesoriami samochodowymi o
wulkanizowane koło, które zostawił
tam przed ukończeniem kursu, by
wrócić do domu rodziców pod
Saragossą[29].

Augustianin José López Ortiz
wspomina swoje pierwsze spotkanie
ze świętym Josemaríą w czerwcu
1924 roku. Udał się na Wydział
Prawa w Saragossie, aby zdać
egzaminy. Święty Josemaría, gdy
tylko go zobaczył, zaproponował mu
pomoc. Wspomina: "Josemaría był
bardzo dobrze przygotowany i znał
środowisko, które było dla mnie



nieznane; wspaniałomyślnie, co było
naturalne, udzielał mi cennych
wskazówek na różne tematy
związane ze studiami"[30].

Na zakończenie jeszcze jeden
przykład. Na Wydziale Prawa
wiedziano, że profesor prawa
kanonicznego, Juan Moneva, uważał,
że jego studenci, którzy uczyli się
łaciny w szkole średniej, powinni
umieć poprawnie przetłumaczyć
kanony Kodeksu kościelnego i
powtórzyć je po łacinie, gdy byli o nie
pytani. Niektórzy uczniowie znaleźli
się w poważnych tarapatach. Jak
wspomina Domingo Fumanal,
"mieliśmy trudności z
przystąpieniem do egzaminów. [...]
Josemaría zaproponował, że udzieli
nam lekcji"[31]. Z kolei Juan Antonio
Iranzo precyzuje: "Trzy dni w
tygodniu chodziliśmy do seminarium
w San Carlos, gdzie otrzymywaliśmy
jedną godzinę lekcji"[32]. Fumanal
dodaje: "Dawał nam lekcje - Juan



Antonio Iranzo, kilku innych i ja - w
seminarium w San Carlos, w swoim
pokoju. Myślę, że nic na tym nie
zarobił, choć nie miał dużo
pieniędzy"[33].

Relacje z nauczycielami

W czasie studiów miał jeszcze jedną
dziedzinę, w której nawiązywał
nowe znajomości. Przejście przez
sale wykładowe dało mu możliwość
obcowania z kilkoma profesorami z
pewną intensywnością i atmosferze
zaufania. Niektórzy z nich byli
stosunkowo młodzi, jak Miguel
Sancho Izquierdo, urodzony w 1890
r., profesor prawa naturalnego i
filozofii prawa. Sam wspomina, jak
doszło do jego pierwszego spotkania
ze świętym Josemaríą. To on
przyszedł do niego do gabinetu i
wyjaśnił mu, "że chce studiować
prawo, że jest klerykiem, który nadal
studiuje teologię, i że będzie musiał
zapisać się na Wydział jako wolny



słuchacz". Chciał jednak uczestniczyć
w wykładach i w ten sposób poznać
atmosferę Uniwersytetu od
wewnątrz, uczęszczając na
zajęcia"[34]. Narodziła się więź na całe
życie. Podsumowując, stwierdza:
"Ojciec umiał zrozumieć ludzi,
kochać ich i być kochanym, szanując
osobowość każdego z nich, nie będąc
nigdy ekskluzywistą, lecz przeciwnie,
doceniając to, co w każdym z nich
jest osobiste"[35].

Carlos Sánchez del Río, przyszły
profesor prawa rzymskiego i tylko
pięć lat starszy od świętego
Josemaríi, wspomina moment, w
którym poprosił o pozwolenie na
uczęszczanie na wykłady jako wolny
słuchacz: "Na początku lat
dwudziestych spotkałem w
Saragossie księdza Josemaríę Escrivę
de Balaguer. W tym czasie był jeszcze
klerykiem i przyszedł do mnie, aby
skonsultować się ze mną w sprawie
studiów, które chciałby odbyć na



Wydziale Prawa Uniwersytetu,
którego byłem wówczas sekretarzem
generalnym. Od tego pierwszego
spotkania pozostało we mnie
wrażenie - później potwierdzone -
jego wybitnej osobowości,
eleganckiego wyglądu, naturalności,
bez żadnej pozy, bo nie był wcale -
absolutnie nie był - zarozumiały, lecz
przeciwnie, prosty i pogodny"[36].
Więź ta wykraczała daleko poza
okres jego studiów. Z biegiem lat, gdy
Sánchez del Río został mianowany
Delegatem Rządu w Studium
Generalnym Nawarry, spotkania
stawały się coraz częstsze. Był bardzo
towarzyski w stosunku do
wszystkich. Dla każdego miał
właściwe słowo. Był przy tym bardzo
skromny [...]. Nie ulega wątpliwości,
że najbardziej zauważalną cechą
Don Josemaríi była jego pogoda
ducha i serdeczność. Jego
odpowiedzi na każde pytanie były
spontaniczne i szybkie. Wynikało to



z jego dużej sprawności
umysłowej"[37].

Inni profesorowie byli starsi, jak
Juan Moneva, Inocencio Jiménez i
José Pou de Foxá. Moneva, urodzony
w 1871 r., był profesorem prawa
kanonicznego. Od pierwszej chwili
między profesorem a uczniem
wytworzyła się szczególna harmonia
i głęboka przyjaźń, a on sam był
jedną z niewielu osób obecnych na
jego pierwszej Mszy[38]. Święty
Josemaría, w przemówieniu
wygłoszonym na Uniwersytecie w
Saragossie z okazji nadania mu
doktoratu honoris causa, poświęcił
kilka serdecznych słów pamięci
swojego nauczyciela: "Ze wszystkich
moich ówczesnych profesorów to
właśnie z nim miałem najwięcej do
czynienia, a z tej relacji zrodziła się
między nami przyjaźń, która trwała
aż do jego śmierci. Don Juan
niejednokrotnie okazywał mi
głęboką sympatię i zawsze byłem w



stanie docenić wszystkie skarby
wielkiej chrześcijańskiej pobożności,
integralnej prawości życia, a także
dyskretnej i godnej podziwu
dobroczynności, które kryły się pod,
zwodniczym dla niektórych,
płaszczykiem jego ostrej ironii i
jowialnego dowcipu. Don Juanowi i
innym moim nauczycielom
poświęcam najbardziej emocjonalne
wspomnienie"[39].

Wreszcie, jest też profesor prawa
rzymskiego, ksiądz José Pou de Foxá.
Do spotkania "doszło w roku
akademickim 1923-24, kiedy właśnie
objął Katedrę Prawa Rzymskiego na
Uniwersytecie w Saragossie. Święty
Josemaría Escrivá zapisał się na ten
przedmiot w tym samym roku i,
podobnie jak w pierwszych latach,
uczęszczał na wykłady jako wolny
słuchacz. Po zakończeniu wakacji
przystąpił do egzaminów. W
dziedzinie prawa rzymskiego Pou de
Foxá dał mu piątkę z plusem"[40].



W Archiwum Generalnym Prałatury
znajduje się list, który Pou skierował
do José Escrivá Corzán 18 listopada
1924 roku. Napisano w nim: "W
czasie, gdy otrzymałem Twój list
powitalny z 26. Bardzo bym chciał,
żebyś przyjechał osobiście, żebym
miał przyjemność Cię poznać, bo
dzięki osobie i charakterowi Twojego
syna polubiłam wszystkich z jego
rodziny"[41]. Jak można
wywnioskować z tego listu, "szybko
odkrył zalety swojego ucznia, a od
tego przeszedł do podziwu. Mimo
różnicy wieku narodziła się wielka
przyjaźń. Początkowo ich rozmowy
dotyczyły tematów akademickich, ale
z czasem zaczęli dyskutować, z dużą
znajomością, o innych, bardziej
osobistych sprawach, natury
kapłańskiej i związanych ze sferą
kościelną Saragossy"[42].

Kiedy święty Josemaría przeniósł się
do Madrytu, Pou bardzo uważnie
śledził jego pierwsze akademickie



kroki, a także pomagał mu w
załatwianiu formalności w kurii
diecezjalnej w Saragossie.
Pozostawali w ścisłym kontakcie
korespondencyjnym, z którego
zachowało się ponad sto listów. W
1933 roku, patrząc wstecz, zalicza
José Pou de Foxá do księży, którzy
"dali ciepło mojemu rodzącemu się
powołaniu" i opisuje go jako
"lojalnego, szlachetnego i dobrego
przyjaciela, który zawsze był za nas
ręczyć"[43].

Konkludując

Do tej pory przedstawiliśmy w
skrócie przyjaźń w życiu świętego
Josemaríi w latach poprzedzających
założenie Opus Dei. Po zapoznaniu
się z tym, co zostało powiedziane,
można poczynić pewne refleksje.

Większość tych, którzy go znali i byli
z nim związani, była wówczas
przekonana, że jego przyjaźń
wypływała ze szczególnego sposobu



bycia, prostoty, współczucia itp.
Niektórzy jednak potrafili zrozumieć,
że wszystko to wynikało z faktu, iż
był on przyjacielem ludzi. Nieliczni
jednak potrafili zrozumieć, że
wszystko to odpowiadało także
celowi apostolskiemu. Z różnych
źródeł wiadomo, że święty Josemaría
zaczął uczęszczać na wykłady na
Wydziale Prawa z intencją
apostolską[44].

Jego koledzy również byli zgodni co
do znaczenia i treści tej pierwszej
działalności apostolskiej, która w
tamtym czasie koncentrowała się
przede wszystkim na młodych
studentach uniwersytetu, którzy
dostrzegli lukę w swojej formacji
religijnej. W jakiś sposób zrozumieli
jednak, że nie chciał on ograniczyć
swojej działalności do nauczania
nieuświadomionych, ale dążył do
pozyskania przyjaciół, aby poprzez
osobistą relację z nimi czuli się
odpowiedzialni i zdolni do



udźwignięcia ciężaru przedsięwzięć
apostolskich, które dzięki
wykształceniu uniwersyteckiemu
mogliby podjąć później[45].

Te cechy apostolskiego sposobu
działania, które ujawniły się już w
latach pobytu w Saragossie, będą
kontynuowane i umacniane w
następnych latach, kiedy przeniósł
się do Madrytu.

za: Romana nr 70

[1] Fernando Ocáriz, List pasterski, 1-
XI-2019, nr 1.

[2] Bez pretensji do bycia
wyczerpującym temat, przytaczam
kilka z tych pism: José Miguel Cejas,
Amigos del fundador del Opus Dei,
Madrid, Palabra, 1992. Rafael
Serrano (a cura di), Así le vieron:
testimonios sobre Monseñor Escrivá

https://romana.org/69/studio/gli-amici-di-san-josemaria-anni-1902-1927/


de Balaguer, Madrid, Rialp, 1992. José
Luis González Gullón - Jaume Aurell,
"Josemaría Escrivá de Balaguer e los
años treinta: los sacerdotes amigos",
Studia et Documenta. Rivista
dell'Istituto Storico San Josemaría
Escrivá (in seguito, SetD) 3 (2009), s.
41-106. Salvador Bernal, "Rasgos de
buena amistad", Scripta Theologica
(gen-apr 2002, Vol. 34). Idem,
Apuntes sobre la vida del fundador
del Opus Dei, Madrid, Rialp, 1976,
rozdział IV, Tiempo de amigos.
Lourdes Flamarique, "Amistad", w:
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Burgos-Rzym, Monte
Carmelo - Istituto Storico San
Josemaría Escrivá, 2013, s. 99-105.

[3] Istniejąca dokumentacja składa się
głównie z relacji naocznych
świadków życia świętego Josemaríi,
ale są też wspomnienia innych osób,
które nie mogły spisać swoich
świadectw. Istnieje również
dokumentacja, która pozwala



odtworzyć życie w tamtych latach. I
wreszcie korespondencja, która w
tych pierwszych latach, aż do
przyjazdu do Madrytu, była bardzo
skąpa, ponieważ nie było więcej niż
dziesięć listów. W późniejszym
okresie wymiana listów będzie
bardziej obfita, ale dla celów
niniejszej pracy nie ma to większego
znaczenia.

[4] Fernando Ocáriz, List pasterski, 1-
XI-2019, nr 10.

[5] W numerze 13 Listu pasterskiego z
1 czerwca 2019 roku czytamy: “Z
drugiej strony przyjaźń – tak jak
miłość, której jest wyrazem – nie jest
zawsze jednakowa. Wobec każdego z
przyjaciół inaczej wyrażamy samych
siebie. Na przykład przyjaźń między
małżonkami jest inna od przyjaźni –
tak polecanej przez świętego
Josemaríę – pomiędzy rodzicami a
dziećmi, czy od przyjaźni między
rodzeństwem lub kolegami.



Wszystkie mają wspólną
wewnętrzną przestrzeń, właściwą
każdej relacji. Respektowanie owej
różnorodności w wyrażaniu swojego
wnętrza nie jest brakiem szczerości
czy głębi w przyjaźni, wręcz
przeciwnie: zazwyczaj jest
warunkiem zachowania prawdziwej
natury każdej z tych relacji.”

[6] Na temat relacji i częstotliwości
spotkań z Danielem Alfaro, Calixto
Terés, Gregorio Fernández Anguiano
i Xavier de Lauzurica, zob.
Constantino Ánchel, "Sacerdotes en
el acompañamiento espiritual de san
Josemaría Escrivá", w SetD 12 (2018),
str. 28-42.

[7] W Saragossie studia kościelne
odbywały się na Papieskim
Uniwersytecie San Valero i San
Braulio, ale kandydaci do kapłaństwa
przebywali w dwóch różnych
seminariach: w seminarium San
Valero i San Braulio, działającym



przy Papieskim Uniwersytecie, oraz
w seminarium San Francisco de
Paola, które mieściło się na dwóch
piętrach Królewskiego Seminarium
dla Księży San Carlos. Czasami
seminarium św. Franciszka z Paoli
nazywano seminarium św. Karola ze
względu na budynek, w którym się
ono mieściło.

[8] Zapamiętał, że Florencio Sánchez
Bella, który go znał i często
odwiedzał, powiedział mu, że "był
najwierniejszym przyjacielem i
narzędziem, którym Bóg posłużył się,
aby przywrócić go
Kościołowi" (Relación de Florencio
Sánchez Bella, AGP, A.5, 244-1-1).

[9] Por. Relacja Francisco de Paula
Moreno Monforte, AGP, A.5, 230-1-8.
Por. także Constantino Ánchel,
"Sacerdotes en el acompañamiento
espiritual de san Josemaría Escrivá",
w SetD 12 (2018), str. 48; oraz Ramón
Herrando Prat de la Riba, Los años



de seminario de Josemaría Escrivá en
Zaragoza (1920-1925). El seminario
de S. Francisco de Paula, Madrid,
Rialp, 2002, str. 351-359.

[10] Relacja Agustina Callejasa Tello,
AGP, A.5, 201-3-9.

[11] Słowa świetego Josemaríi,
cytowane przez Álvaro del Portillo w
Romana et Matritensis,
Beatificationis et Canonizationis
Servi Dei Iosephmariae Escrivá de
Balaguer, Positio super vita et
virtutibus, Summarium, n. 153.

[12] Por. Ramón Herrando Prat de la
Riba, Los años de seminario, str. 420 i
nast.

[13] Relacja Agustina Callejasa Tello,
AGP, A.5, 201-3-9.

[14] Relacja Arturo Landa Higuera,
AGP, A.5, 331-1-3. Mons. José López
Ortiz poznał Josemaríę Escrivę w
czerwcu 1924 r., kiedy ten udał się na



egzaminy na Wydział Prawa w
Saragossie. Wspomina: "Na Wydziale
zauważyłem, że wszyscy go znali, a
ponadto, biorąc pod uwagę jego
komunikatywny i wesoły charakter,
było jasne, że był bardzo
ceniony" (Relación de José López
Ortiz, AGP, A.5, 224-3-2).

[15] Pewnego dnia w 1988 r. miałem
okazję porozmawiać z Davidem
Mainarem. Był w Rzymie i modlił się
przed szczątkami świętego Josemaríi.
Widać było, że jest podekscytowany.
W końcu zaczął przywoływać swoje
wspomnienia z czasów studiów i
kilkakrotnie powiedział z naciskiem:
"Josemaría i ja byliśmy bardzo
bliskimi przyjaciółmi". Aby
wzmocnić swoją wypowiedź, dodał:
"Nie tylko to, ale byłem najlepszym
przyjacielem ze wszystkich".
Słuchając jego wypowiedzi,
przypomniałem sobie podobne
wypowiedzi innych jego kolegów z
uniwersytetu: oznaczały one, że ich



przyjaźń ze świetym Josemaríą była
bardzo intensywna, z cechami
wyjątkowości.

[16] Jego kolega, Juan Antonio Iranzo,
wspomina: "Josemaría był bardzo
pogodny i miał duże poczucie
humoru [...]. W kontaktach z innymi
był serdeczny i prosty, nie okazywał
niczego w sposób dobitny, co
mogłoby się wydawać próżne. Był
wspaniałym kolegą, bardzo
pomocnym i szczerym" (Relación de
Juan Antonio Iranzo Torres, AGP, A.5,
220-2-3).

[17] Por. Jordi Mirabell, Días de espera
en guerra. San Josemaría en
Barcelona, otoño de 1937, Palabra,
Madrid, 2017, str. 97-101.

[18] Wśród kolegów świętego
Josemaríi z Wydziału powszechne
było przekonanie, że na salach
wykładowych uniwersytetu nie ma
innych księży. Jednak w tym samym
roku akademickim, w którym święty



Josemaría zaczął uczęszczać na
wykłady na Uniwersytecie, zapisał
się także inny ksiądz i trzech
kleryków (por. czasopismo
seminarium San Valero i San Braulio,
Nuestro Apostolado, Saragossa, 29-
VI-1924, nr 11, s. 75). Jednak w
przytoczonych świadectwach
koledzy z uniwersytetu mówią tylko
o jednym księdzu, którym jest święty
Josemaría.

[19] Bardzo interesujące jest
świadectwo profesora Miguela
Sancho Izquierdo, który wspomina
pierwszą rozmowę, jaką odbył ze św.
Josemaríą: "Wspominając później tę
rozmowę - która już wtedy wywarła
na mnie duże wrażenie -
niejednokrotnie wydawało mi się, że
on już zmierzał do tej świeckości, do
tej oceny rzeczywistości ludzkiej,
która będzie cechą
charakterystyczną jego duchowości i
apostolstwa" (Relación de Miguel
Sancho Izquierdo, AGP, A.5, 245-1-9).



[20] Por. Relación de Luis Palos Iranzo,
AGP, A.5, 235-2-13.

[21] Relacje Juana Antonio Iranzo
Torresa, AGP, A.5, 220-2-3; Fernando
Vivanco Soto, AGP, A.5, 351-3-1;
Arturo Landa Higuera, AGP, A.5,
331-1-3.

[22] Por. Relación de Juan Antonio
Iranzo Torres, AGP, A.5, 220-2-3. Vedi
Relaciones de Arturo Landa Higuera,
AGP, A.5, 331-1-3; de Fernando
Vivanco Soto, AGP, A.5, 351-3-1; de
Juan Antonio Iranzo Torres, AGP, A.5,
220-2-3.

[23] Relacja Luisa Palosa Iranza, AGP,
A.5, 235-2-13.

[24] Relacja Fernando Vivanco Soto,
AGP, A.5, 351-3-1.

[25] Relacja Arturo Landa Higuera,
AGP, A.5, 331-1-3.



[26] "Był bardzo pobożny - pisze
Mainar - z pobożnością, która
również bardzo przyciągnęła moją
uwagę. Nie była to pobożność, którą
nazwałbym sentymentalną czy
smutną. Była to pobożność pełna
współczucia, radosna, atrakcyjna,
która nie tylko współgrała, ale
musiała leżeć u podstaw jego stałego
poczucia humoru i pozytywnego
spojrzenia na życie" (Relación de
David Mainar Pérez, AGP, A.5,
226-1-6).

[27] Relacja Davida Mainar Pérez, AGP,
A.5, 226-1-6.

[28] Relacja Fernando Vivanco Soto,
AGP, A.5, 351-3-1.

[29] Por. List Josemaríi Escrivá de
Balaguer do Francisco Villelas
Orensanz, Saragossa, 27-VII-1925;
oraz List Villelas do Escrivá de
Balaguer, Sos del Rey Católico, 5-
VIII-1925.



[30] Relacja José López Ortiz, AGP, A.5,
224-3-2.

[31] Relacja Domingo Fumanal
Borruel, AGP, A.5, 212-3-9.

[32] Relacja Juana Antonio Iranzo
Torres, AGP, A.5, 220-2-3.

[33] Relacja Dominga Fumanala
Borruela, AGP, A.5, 212-3-9. Innymi
kolegami z klasy byli Antonio
Redondo i Manuel Marraco, jak
wspomina Juan Antonio Iranzo w
wywiadzie z 3-VIII-1975 r.

[34] Relacja Miguela Sancho Izquierdo,
AGP, A.5, 245-1-9.

[35] Relacja Miguela Sancho Izquierdo,
AGP, A.5, 245-1-9. I dodaje: "Ileż to
razy mówił mi z sympatią o moich
franciszkanach! Wiedział, że moim
największym tytułem honorowym
jest bycie tercjarzem
franciszkańskim, i bardzo to
pochwalał".



[36] Relacja Carlosa Sáncheza del Río
Peguero, AGP, A.5, 245-1-5.

[37] Relacja Carlosa Sáncheza del Río
Peguero, AGP, A.5, 245-1-5.

[38] W Relacji Pilar Moneva y de Oro,
AGP, A.5, 228-4-2, czytamy:
"Pamiętam, że pewnego dnia, o
którym nie potrafiłabym nawet
powiedzieć dokładnego roku, gdyby
nie małe pamiątkowe zdjęcie, które
przechowuję, mama powiedziała do
mnie: 'Dzisiaj idziemy na pierwszą
Mszę św. ucznia twojego ojca,
którego bardzo kocha i którym
bardzo się interesuje, ponieważ jego
ojciec zmarł niedawno: pójdziemy
we trójkę i dzięki temu wcześniej
wrócimy do domu. [...] Na koniec
Ojciec uklęknął u stóp Matki Bożej i
pozostał tam przez jakiś czas.
Następnie udał się do zakrystii. Mój
ojciec również poszedł do zakrystii, a
ja i moja matka wyszliśmy".



[39] AA.VVV., Josemaría Escrivá de
Balaguer i uniwersytet, Pamplona,
Eunsa, 1993. Dyskurs "Huellas de
Aragón en la Iglesia Universal",
Saragossa, 21-X-1960, str. 45-48.

[40] Constantino Ánchel, "Sacerdotes
en el acompañamiento espiritual de
san Josemaría Escrivá", SetD 12
(2018), str. 43.

[41] List José Pou de Foxá do José
Escrivá Corzán, Saragossa, 18-
XI-1924. Kilka dni później, 27
listopada, zmarł José Escrivá.

[42] Constantino Ánchel, "Sacerdotes
en el acompañamiento espiritual de
san Josemaría Escrivá", SetD 12
(2018), str. 43.

[43] Constantino Ánchel, "Sacerdotes
en el acompañamiento espiritual de
san Josemaría Escrivá", SetD 12
(2018), str. 43. Le parole tra virgolette
si trovano negli Apuntes íntimos, nr
959, 22 marca 1933.



[44] Jest faktem udokumentowanym w
innych źródłach, że święty Josemaría
zapisał się na studia prawnicze na
prośbę i za radą swojego ojca. To był
powód, dla którego zapisał się na
Uniwersytet. Ale wraz z tym
początkowym zamiarem, postanowił
wykorzystać tę nową sytuację, aby
nadać treść swojemu pragnieniu
apostolstwa. Tak interpretowali to
jego koledzy z seminarium, którzy
wyraźnie widzieli słuszność intencji,
z jaką rozpoczął studia, ponieważ nie
odpowiadała ona ludzkim ambicjom.

[45] Nie mamy dowodów na to, w jaki
sposób Josemaría pojmował swoją
działalność apostolską w tamtych
latach, ale możemy je dostrzec,
obserwując jego zachowanie na
Uniwersytecie, pamiętając o tym, co
powie kilka lat później, zapewniając
nas, że zawsze tak to rozumiał. W To
Chrystus przechodzi, nr 99, czytamy:
“Jeśli interesuje was moje osobiste
doświadczenie, to mogę powiedzieć,



że swoją pracę kapłana i
duszpasterza pojmowałem zawsze
jako dążenie do stawiania każdego
człowieka wobec wszystkich
wymagań jego życia i świadczenie
mu pomocy w odkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bóg, bez
ograniczania w jakikolwiek sposób
tej świętej niezależności i tej
błogosławionej odpowiedzialności
osobistej, które charakteryzują
chrześcijańskie sumienie. Ten sposób
postępowania i ten duch opierają się
na szacunku dla transcendencji
prawdy objawionej i na umiłowaniu
wolności istoty ludzkiej. Mógłbym
jeszcze dodać, że opierają się też na
pewności co do braku determinacji
historii, otwartej na wiele
możliwości, których Bóg nie chciał
wykluczać.”



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/przyjaciele-sw-josemarii-
lata-1902-1927/ (15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/przyjaciele-sw-josemarii-lata-1902-1927/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przyjaciele-sw-josemarii-lata-1902-1927/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przyjaciele-sw-josemarii-lata-1902-1927/

	Przyjaciele św. Josemarii: lata 1902-1927

