
opusdei.org

Przemienienie
Pańskie - 6 sierpnia

Twarz Jego zajaśniała jak
słońce, odzienie zaś stało się
białe jak światło...

06-08-2025

12.1 Gdy objawi się Chrystus,
będziemy do Niego podobni, bo
ujrzymy Go takim, jaki jest[1].

Jezus zapowiedział swoim uczniom
bliską już własną Mękę i cierpienia,
które miał ponieść z rąk Żydów i
pogan. I wezwał ich, aby szli za Nim
drogą krzyża i ofiary. W kilka dni po



tych wydarzeniach w Cezarei
Filipowej chciał umocnić ich wiarę,
gdyż – jak poucza św. Tomasz – aby
ktoś mógł iść właściwie jakąś drogą,
musi przedtem znać cel, do którego
zmierza. „Podobnie i strzelec nie
wypuszcza strzały w sposób
prawidłowy, jeżeli przedtem nie
dijrzy punktu, w który ma trafić. (…)
Znajomość taka jest konieczna,
zwłaszcza przy drodze trudnej i
uciążliwej, która po męczącej
podróży ma doprowadzić do
radosnego końca. Chrystus zmierzał
przez mękę do osiągnięcia chwały.
(…) Do tego celu Chrystus prowadzi
tych, którzy idą śladami Jego męki
(…)”[2].

Nasze życie jest drogą do nieba. Lecz
jest to droga prowadząca przez krzyż
i ofiarę. Do ostatniej chwili będziemy
musieli iść pod prąd, a możliwe, że
również nas ogarnie pokusa
godzenia wyrzeczeń, których
domaga się od nas Pan, z łatwym i



wygodnickim życiem, jakim żyje tylu
ludzi, myśląc wyłącznie o sprawach
materialnych. „Czy nie
odczuwaliśmy często takiej pokusy, iż
nadszedł czas zmiany
chrześcijaństwa w coś łatwego,
wygodnego, bez żadnej ofiary;
zgodnego z wygodnymi,
wykwintnymi, modnymi formami
życia innych ludzi i ze światowym
stylem życia? Tak jednak być nie
może! Chrześcijaństwo nie może
wyzbywać się krzyża: życie
chrześcijańskie bez wielkiego i
mocnego ciężaru obowiązkunie jest
możliwe. Gdybyśmy próbowali
usunąć to z naszego życia,
stwarzalibyśmy sobie złudzenia i
osłabialibyśmy chrześcijaństwo.
Zamienilibyśmy je w przyjemną i
wygodną koncepcję życia”[3]. Nie taką
drogę wytyczył nam Pan.

Na widok Męki uczniowie byliby
głęboko rozczarowani. Dlatego Pan
zaprowadził na Górę Tabor trzech z



nich, tych właśnie, którzy mieli Mu
towarzyszyć w Jego agonii w
Getsemani, ażeby na Górze zobaczyli
Jego chwałę. Tam ukazał się „w
najwyższym blasku, widzialnym dla
tych trzech mężów, odzwierciedlając
rzeczywistość duchową w sposób
dostępny dla natury ludzkiej.
Ponieważ byli jeszcze w śmiertelnym
ciele, nie mogli oglądać owej
niewypowiedzianej i nieprzystępnej
wizji bóstwa, która w życiu
wiecznym zastrzeżona jest dla ludzi
czystego serca”[4], co stanie się
naszym udziałem, jeżeli postaramy
się być wierni.

Również nas Pan chce pocieszyć
nadzieją oczekującego nas Nieba,
zwłaszcza gdy niejednokrotnie droga
nasza staje się trudna i powoduje
zniechęcenie. Myśl o tym, co nas
czeka w niebie, umacnia i pomaga
wytrwać. Nie zapominajmy o tym
miejscu, które Bóg Ojciec dla nas
przygotował i do którego zmierzamy.



Każdy dzień coraz bardziej nas do
niego zbliża. Przemijanie czasu dla
chrześcijanina nie jest tragedią,
natomiast skraca ono drogę, którą
mamy przebyć, by na tak długo
oczekiwane spotkanie, w objęcia
Ojca.

12.2 Jezus wziął ze sobą Piotra,
Jakuba i Jana i zaprowadził ich na
górę wysoką, osobno. Tam przemienił
się wobec nich: twarz Jego zajaśniała
jak słońce, odzienie zaś stało się białe
jak światło. A oto ukazali się im
Mojżesz i Eliasz, rozmawiający z Nim
(Mt 17, 1-3). Widzenie to przyniosło
uczniom niewypowiedzianą radość.
Wyraził ją Piotr słowami: Panie,
dobrze, że tu jesteśmy; jeśli chcesz,
postawię tu trzy namioty: jeden dla
Ciebie, jeden dla Mojżesza i jeden dla
Eliasza (Mt 17, 4). Był tak
zadowolony, że nawet nie pomyślał o
sobie ani o Jakubie i Janie, którzy mu
towarzyszyli. „Piękno jest kluczem
tajemnicy i wezwaniem



transcendencji. Zachęca człowieka,
aby poznał smak życia i umiał
marzyć o przyszłości. Dlatego piękno
rzeczy stworzonych nie może
przynieść mu zaspokojenia i budzi
ową utajoną tęsknotę za Bogiem”[5].
Św. Marek, który zapisuje katechezę
samego św. Piotra, dodaje, że nie
wiedział (…), co powiedzieć, tak byli
przestraszeni (Mk 9, 6). Gdy on
jeszcze mówił, oto obłok świetlany
osłonił ich, a z obłoku odezwał się
głos: To jest mój Syn umiłowany, w
którym mam upodobanie, Jego
słuchajcie (Mt 17, 5).

Pamięć tych chwil przy Panu na
Górze Tabor niewątpliwie była
bardzo pomocna w trudnych i
bolesnych sytuacjach życia owych
trzech uczniów. Św. Piotr nie
zapomni o tym do końca życia. W
jednym z Listów skierowanych do
pierwszych chrześcijan, w celu
umocnienia ich w czasie ciężkiego
prześladowania, Piotr stwierdza, że



Apostołowie dali innym poznać
Jezusa Chrystusa nie według
wymyślonych mitów, ale jako naoczni
świadkowie Jego wielkości. Otrzymał
bowiem od Boga Ojca cześć i chwałę,
gdy taki oto głos Go doszedł od
wspaniałego Majestatu: Oto jest mój
Syn umiłowany, w którym sobie
upodobałem. I słyszeliśmy, jak ten
głos doszedł z nieba, kiedy z Nim
razem byliśmy na górze świętej (2 P 1,
16-18). Pan przez moment pozwolił
im zobaczyć swoje Bóstwo, a
uczniowie napełnili się ogromną
radością, którą nosili w swojej duszy
przez całe życie. „Przemienienie
objawia im Chrystusa, który w tej
postaci nie ukazuje się w
codziennym życiu. Staje przed nimi
jako ktoś, w kim spełnia się Stare
Przymierze, a nade wszystko jako
wybrany Syn Odwiecznego Ojca,
któremu należy się absolutna wiara i
całkowite posłuszeństwo”[6], do
którego powinniśmy dążyć przez



wszystkie dni naszego życia na
ziemi.

Czym będzie czekające nas niebo,
gdzie, jeśli pozostaniemy wierni,
będziemy oglądać chwalebnego
Chrystusa nie przez jedną chwilę,
lecz przez wieczność bez końca?
„Boże mój, kiedyż kochać Cię będę
tylko dla Ciebie samego? Choć w
gruncie rzeczy, Panie, pragnienie
trwałej nagrody oznacza pragnienie
Ciebie, który oddajesz się nam w
nagrodę”[7].

12.3 Gdy on jeszcze mówił, oto obłok
świetlany osłonił ich, a z obłoku
odezwał się głos: To jest mój Syn
umiłowany, w którym mam
upodobanie, Jego słuchajcie (Mt 17, 5).
Tyle razy słyszeliśmy to w głębi
naszego serca!

Tajemnica, którą dziś wspominamy,
była nie tylko znakiem i zapowiedzią
uwielbienia Chrystusa, ale także
naszego uwielbienia, gdyż, jak nas



naucza św. Paweł, sam Duch wspiera
swym świadectwem naszego ducha,
że jesteśmy dziećmi Bożymi. Jeżeli zaś
jesteśmy dziećmi, to i dziedzicami;
dziedzicami Boga, a współdziedzicami
Chrystusa; skoro wspólnie z Nim
cierpimy, to po to, by wspólnie mieć
udział w chwale (Rz 8, 16-17). I
Apostoł dodaje: Sądzę bowiem, że
cierpień teraźniejszych nie można
stawiać na równi z chwałą, która ma
się w nas objawić (Rz 8, 18). Każde
małe lub wielkie cierpienie znoszone
dla Chrystusa jest niczym w
porównaniu z tym, co nas czeka. Pan
błogosławi Krzyżem, a zwłaszcza
wtedy, kiedy chce użyczyć bardzo
wielkich dóbr. Jeżeli czasem każe
nam obficiej zakosztować swego
Krzyża, jest to znak, że traktuje nas
jako szczególnie umiłowane dzieci.
Mogą nadejść cierpienia fizyczne,
upokorzenia, niepowodzenia lub
kłopoty rodzinne. Wówczas nie
powinniśmy być smutni, lecz zwrócić
się do Pana, by doświadczyć Jego



ojcowskiej miłości i pociechy. Nie
zabraknie nam pomocy, byśmy
zamieniali te pozorne nieszczęścia w
wielkie dobra dla naszej duszy i dla
całego Kościoła. „Wtedy nie dźwiga
się już byle jakiego krzyża:
rozpoznaje się Krzyż Chrystusa i
znajduje się pociechę w tym, że to
Odkupiciel wziął na siebie jego
ciężar”[8]. To On, jako nieodłączny
Przyjaciel, dźwiga to, co jest ciężkie i
trudne. Bez Niego jakikolwiek ciężar
nas przygniata.

Jeżeli zawsze będziemy przebywali z
Jezusem, nic nam naprawdę nie
zaszkodzi: ani ruina finansowa, ani
więzienie, ani ciężka choroba, ani
tym bardziej drobne codzienne
przeciwności, które mogą nas
pozbawiać pokoju, jeżeli nie
będziemy czuwać. Sam św. Piotr
przypomina pierwszym
chrześcijanom: Kto zaś wam
zaszkodzi, jeżeli gorliwi będziecie w
czynieniu dobra? Ale jeżelibyście



nawet coś wycierpieli dla
sprawiedliwości, błogosławieni
jesteście (1 P 3, 13-14).

Prośmy Najświętszą Maryję Pannę,
byśmy potrafili ofiarować w pokoju
ból i zmęczenie, jakie przynosi z sobą
każdy dzień, z myślą o Jezusie, który
towarzyszy nam w tym życiu i który
oczekuje nas w chwale na końcu
drogi.

A śmierć stanie się dla nas
początkiem nowego życia bez końca.

[1] Mszał Rzymski, Msza św. z dnia,
antyfona na Komunię, por. 1 J 3, 2..

[2] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, III, zag. 45, art.1, c.

[3] Paweł VI, Przemówienie, 8 IV 1966.



[4] Św. Leon Wielki, Homilia na
Przemienienie Pańskie, 3.

[5] Św. Jan Paweł II, List do artystów,
16.

[6] Św. Jan Paweł II, Homilia, 27 II
1983; por. Audiencja generalna, 27 V
1987.

[7] Kuźnia, 1030.

[8] Przyjaciele Boga, 132.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/przemienienie-panskie-2/
(31-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/przemienienie-panskie-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przemienienie-panskie-2/

	Przemienienie Pańskie - 6 sierpnia

