
opusdei.org

Przekazywanie
wiary (I)

Charakter i osobowość dziecka
w znacznej mierze
kształtowane są w rodzinie.
Wśród najbliższych dziecko
uczy się również obcowania z
Bogiem. Przekazywanie wiary
jest szczególnym, coraz
pilniejszym zadaniem rodziny.
Przeczytamy o tym w
poniższym artykule.

15-11-2015

Każde dziecko pojawiające się w
rodzinie jest znakiem zaufania,



jakim Bóg darzy rodziców. Rodzice
mają zadanie sprawowania opieki
nad dziećmi i wychowywania
powierzonego im potomstwa. Biorą
pod uwagę powołanie do wiecznego
szczęścia, jakim obdarzone jest każde
z ich dzieci. Najcenniejszym
dziedzictwem, jakie rodzice mogą
przekazać dzieciom, jest wiara. To
właśnie ona nadaje ostateczny sens
naszemu istnieniu. Jako że Bóg nigdy
nie powierza misji bez zapewnienia
środków niezbędnych do jej
realizacji, żadna wspólnota ludzka
nie jest lepiej wyposażona niż
rodzina w środki potrzebne, by
wiara zakorzeniła się w sercu
dziecka.

Osobiste świadectwo

Kształtowanie wiary nie jest tylko
nauczaniem, ale przekazywaniem
życiowej mądrości. Mimo, że Słowo
Boże jest skuteczne samo w sobie, to
Bóg chciał wykorzystać świadectwo i



modlitwę ludzi do jego
rozprzestrzeniania. Ewangelia
przekonuje szczególnie wtedy, kiedy
nią żyjemy. Jest to niezwykle ważne
w przypadku małych dzieci, które
mają trudności z rozróżnieniem tego,
co się mówi, od tego, kto to mówi.
Dzieci utożsamiają modlącą się
matkę (lub ojca) z samą modlitwą.
Modlitwa taka w oczach dziecka ma
szczególną wartość. Jest dobra,
przyjemna i ma sens - ponieważ tak
postępuje mój rodzic.

Rodzice mają w ręku wszelkie
potrzebne atuty, aby przekazać wiarę
swoim dzieciom. Bóg oczekuje od
nich przede wszystkim spójności i
pobożności w postępowaniu, a nie
pięknej retoryki tłumaczącej co
należy, a czego nie należy czynić.

Osobiste świadectwo rodziców
powinno być jednoznaczne i
naturalne, konsekwentne w każdym
momencie i okoliczności. Rodzice nie



powinni nieustannie wygłaszać
pogadanek. Niech widzą, jak się
modlicie, to jest to, co widziałem u
moich rodziców, i jest to wyryte w
moim sercu. Tak też i twoje dzieci,
gdy osiągną mój wiek, będą
wspominać z miłością matkę i ojca,
którzy nie przymuszali ich, lecz
swoim przykładem i uśmiechem
dali lekcję doktryny i tego, co
konieczne, bez zanudzania[1].
Czasem wystarczy im zobaczyć
radość rodziców, gdy idą do
spowiedzi, by wiara umocniła się w
ich sercu. Nie wolno nam lekceważyć
dzieci, nawet jeśli wydają się naiwne:
w rzeczywistości bardzo dobrze
znają rodziców, widzą, co jest dobre,
a co mniej dobre, obserwują
wszystko, co robimy, a czego nie. Dla
nich są to ważne informacje, które
przyczyniają się do pogłębienia
formacji lub ją deformują.

Benedykt XVI wyjaśniał wiele razy,
że głębokie zmiany w



społeczeństwach, instytucjach i w
sercach konkretnych osób są zwykle
zasługą świętych, a nie mędrców i
mocarzy: W kolejach historii, to oni
- święci - byli prawdziwymi
reformatorami, często wyciągali
historię z dolin ciemności, w
których zawsze jest ryzyko
ponownego zatonięcia; święci
rozświetlali historię, jeśli było to
konieczne[2]. Podobne zjawisko
występuje w rodzinie. Oczywiście,
należy zastosować jak najwięcej
środków wychowawczych dla
przekazywania wiary i formować się,
aby być dobrym nauczycielem, ale i
tak decydującym aspektem jest
zaangażowanie rodziców w
zdobywanie osobistej świętości. To
świętość osobista jest najlepszym
narzędziem przekazywania wiary. Z
doświadczeń wszystkich środowisk
chrześcijańskich wiadomo, jak
dobre rezultaty przynosi dokonane
w cieple ogniska rodzinnego
naturalne i pobożne wprowadzenie



w życie. Dziecko uczy się
umieszczać Pana Boga na linii
pierwszych i najgłębszych uczuć,
uczy się traktować Pana Boga jako
Ojca i Matkę Bożą jako Matkę, uczy
się modlić. Podążając za
przykładem swych rodziców. Kiedy
się to rozumie, wtedy dostrzega się
olbrzymie zadanie apostolskie,
które mają realizować rodzice,
zobowiązani do szczerej
pobożności, aby móc przekazać
(bardziej niż nauczać) tę
pobożność dzieciom[3].

Zaufanie i przyjaźń

Z drugiej strony, widzimy, że u wielu
chłopców i dziewcząt - zwłaszcza po
osiągnięciu wieku dojrzewania i
młodości – słabnie wiara w obliczu
napotykanych trudności i prób.
Pochodzenie tych kryzysów może
być bardzo zróżnicowane – presja
wywoływana przez pogańskie
otoczenie, przyjaciele, którzy



ośmieszają przekonania religijne,
nauczyciel, który przekazuje wiedzę
z ateistycznego punktu widzenia lub
który spycha sprawy Boże na
margines. Te kryzysy nie będą
poważne, jeśli ci, którzy je
przechodzą, będą mogli o nich
szczerze rozmawiać z właściwymi
osobami.

Ważne jest, aby rodzice zatroszczyli
się o klimat szczerości i zaufania w
rodzinie. Powinni oni być zawsze
dostępni, gotowi podarować swój
czas. Upewnij się, że są lojalne,
szczere, nie boją się Wam
zwierzać. Aby to osiągnąć, bądź ty
lojalny wobec nich, traktuj je tak,
jakby były już dorosłe,
dostosowując się do ich potrzeb,
okoliczności i charakteru. Bądź ich
przyjacielem, bądź delikatny i
szlachetny wobec nich, bądź
szczery i prosty[4]. Z wdrażaniem
tych wskazówek nie można czekać
do wieku dojrzewania i pierwszych



trudności. Powinny być one
podsycane od najmłodszych i
najsłodszych lat.

Rozmowa z dziećmi jest jedną z
najprzyjemniejszych rzeczy, jest
również najbardziej bezpośrednim i
naturalnym sposobem
zaangażowania się w prawdziwą
przyjaźń z nimi. Gdy ktoś nawiąże
relację zaufania z inną osobą,
powstaje między nimi most, który
obu stronom daje zadowolenie. Oby
zdarzało się jak najczęściej, że rodzic
nie będzie tracić żadnej okazji do
rozmowy z dzieckiem o jego
obawach i uczuciach! Taka rozmowa
jest najlepszym sposobem na
wzajemne poznanie. Chociaż jest
prawdą, że niektóre okresy
dorastania są trudniejsze od innych,
rodzice powinni bez wahania i
odważnie realizować pragnienie
zostania przyjaciółmi własnych
dzieci, takimi, którym powierzają
one swoje obawy, konsultują



problemy i od których liczą na
przyjazną i profesjonalną
pomoc[5].

W klimacie zaufania i przyjaźni
dzieci usłyszą głos Boga w przyjemny
i atrakcyjny sposób. Wymaga to od
rodziców znalezienia czasu dla
dzieci, czasu wartościowego dla obu
stron: dziecko musi dostrzec, że jego
sprawy są dla nas ważniejsze niż
inne nasze zajęcia. Przejawia się to w
konkretnych działaniach, których nie
powinny zmienić żadne okoliczności.
Nie możemy sobie pozwolić na
pominięcie lub opóźnienie zwrócenia
odpowiedniej uwagi na dziecko.
Powinniśmy wyłączyć telewizor czy
monitor komputera, gdy córka lub
syn szuka naszego zainteresowania i
najwyraźniej chce porozmawiać;
skrócić czas spędzany w pracy;
poszukiwać możliwości rekreacji i
wypoczynku, które ułatwiają
rozmowę w rodzinie, itd.



Tajemnica wolności

Tam, gdzie jest prawdziwa wolność,
ludzie nie zawsze chcą robić to, co
dla nich odpowiednie czy adekwatne
do naszych starań. Czasami
angażujemy się, ale nic się nie udaje -
przynajmniej pozornie - a nasze
poczucie klęski i obwinianie innych
niczemu nie służą.
Najrozsądniejszym rozwiązaniem
jest zastanowienie się, jak poprawić
naszą osobistą formację i jak
pomagać w tym innym. Nie
znajdziemy żadnej magicznej
formuły. Każdy ma swój sposób
bycia, który prowadzi go do
odkrywania prawdy i wyjaśniania
rzeczy w sposób tylko jemu
właściwy.

Taka różnorodność w postrzeganiu
świata nie jest przeszkodą. Ponadto
poszerza horyzonty formacyjne. Z
jednej strony pozwala, by formacja
była prawdziwie wpisana w osobistą



relację, wolna od stereotypów. Z
drugiej strony, zderzenie
różnorodnych temperamentów i
charakterów poszczególnych dzieci
pozwala na bogactwo sytuacji
wychowawczych. Dlatego też, nawet
jeśli droga wiary jest najbardziej
osobistą z dróg – bo dotyczy intymnej
relacji z Bogiem - możemy pomóc
dzieciom przebyć tę drogę,
towarzysząc im, ofiarując naszą
uwagę i czas. To właśnie oznacza
„przekazywać wiarę”.

Jeśli na spokojnie podczas naszej
osobistej modlitwy rozważymy
sposób bycia konkretnych osób,
dzięki Bożej pomocy zobaczymy
wszystko we właściwym świetle i
będziemy wiedzieli, jak z nimi
postępować. Przekazywanie wiary
nie jest kwestią strategii i
precyzyjnego zaprogramowania
wszelkich działań, lecz wysiłkiem
włożonym w pomoc w zrozumieniu
Bożego planu dla swojego życia; w



samodzielnym odkrywaniu, co
powinien poprawić i jak ma to
zrobić: że musi się zmienić, bo chce
się zmienić. Dlatego nasz Ojciec
podkreślał: Wierzę w wolność jako
środek wychowawczy; wierzę w
wolność jako skuteczny środek;
wierzę w zaufanie jako warunek
jedności[6].

Obszary wymagające uwagi

Istnieje wiele sposobów
przekazywania wiary. Jednym z
pierwszych jest pobożne życie
rodzinne, bliskość Boga w modlitwie
i sakramentach, gdy rodzice nie
„ukrywają" swojej relacji z Bogiem,
tylko praktykują ją w naturalny
sposób, który szanuje autonomię
dzieci. Modląc się przed posiłkami,
odmawiając z mniejszymi dziećmi
modlitwy rano lub wieczorem,
powierzają je ich aniołom stróżom i
uczą delikatnego przywiązania do
Maryi Panny. Te konkretne działania



stworzą klimat pobożności w domu
rodzinnym i zaowocują naturalną
pobożnością u dzieci, która będzie im
towarzyszyć przez całe życie.

Kolejnym sposobem jest nauka
doktryny. Pobożność bez znajomości
doktryny jest bardzo podatna na
ataki różnych prądów
intelektualnych i ideologicznych,
których dzieci będą doświadczać
przez całe życie. Potrzebują formacji
apologetycznej - zarówno głębokiej,
jak i praktycznej. Oczywiście, tutaj
też ważne jest, aby wziąć pod uwagę
wiek dziecka i jego specyfikę.

W rozmowie z dzieckiem
dorastającym powinno się często
komentować tematy aktualne, filmy
lub książki. Będzie to dobrą okazją
do nauczania doktryny. Nie należy
czekać, że może dziecko z własnej
inicjatywy zapyta o takie lub inne
zagadnienie.



W przypadku dzieci mniejszych
dobrym pretekstem do nauki
doktryny może być przeglądanie
zeszytu do religii i pomoc przy
pracach domowych. Zawsze wtedy
możemy uzupełnić tematy,
uporządkować je, by stały się jasne i
zrozumiane przez dziecko.
Pamiętajmy, że rozmawiając i
tłumacząc doktrynę dziecku, rodzic
dodaje aspekt uczuciowy, miłość do
Boga i prawd wiary, co jest
nieodzowne i czego nie da się niczym
zastąpić.

Innym ważnym sposobem jest
wychowanie w wartościach - innymi
słowami - w cnotach. Niestety, jeśli
pobożności i doktrynie towarzyszy
mało cnót, to myśli i uczucia tych
chłopców i dziewcząt w końcu
zaczną zbliżać się do życia
przyziemnego - bez wizji
nadprzyrodzonej jaką podsuwa
oświecony wiarą umysł.
Wychowanie w cnotach wymaga



podkreślenia znaczenia osobistego
obowiązku ciężkiej pracy, ofiarności i
opanowania. Kształtowanie wartości
wydobywa człowieka ze świata
materialnego. Dzięki temu jego
spojrzenie staje się przejrzyste i jest
w stanie zrozumieć rzeczywistość
duchową. Rodzice, którzy
wychowując swoje dzieci
niewystarczająco od nich wymagają -
nie mówiąc im nigdy „nie" - ale
starają się tylko spełniać ich
oczekiwania, zamykają im drzwi
przed zrozumieniem wymiaru
duchowego osoby. Rodzice powinni
dołożyć wszelkich niezbędnych
starań, aby jak najlepiej wychować
dzieci, wyznaczyć granice
zachciankom i nauczyć je
posłuszeństwa i cierpliwości. Życie
konsumpcyjne bez wymiaru
duchowego jest samo w sobie
nienasycone. Człowiek żyjąc w ten
sposób staje się kapryśny i
samolubny, wpada w spiralę
zachcianek i poszukuje jedynie



wygody. To tam spotyka się deficyt
cnót ludzkich i egoizm. Dorastanie w
świecie, gdzie każdy najmniejszy
kaprys jest zaspokajany, to duża
przeszkoda dla życia duchowego.
Takie postępowanie odwraca duszę
„od samych korzeni” od
dobrowolnego oddania się innym i
od zaangażowania.

Ważną kwestią do rozważenia jest
także środowisko naszych dzieci,
ponieważ ma ono wielką moc
przekonywania. Wszyscy znamy
ludzi wychowanych w dobrych,
pobożnych rodzinach, którzy zostali
pochłonięci przez złe środowiska,
ponieważ najwyraźniej nie byli
odpowiednio przygotowani do
pokonania trudności. Dlatego trzeba
być ostrożnym i świadomie wybierać
miejsca, w których dzieci się uczą;
tworzyć lub znaleźć dla swojej
rodziny dobre środowisko, które
ułatwia wzrost wiary i cnoty.



Można tu zastosować analogię z
procesami, jakie zachodzą w
ogrodzie. To nie ogrodnik sprawia, że
roślina rośnie, ale może zastosować
odpowiednie środki, by dopomóc
wzrostowi: nawóz, woda, itp, oraz
odpowiedni klimat. Chodzi zatem o
atmosferę, która w pierwszej
kolejności tworzona jest przez
modlitwę. Tak jak nasz Ojciec
poradził jednej chrześcijańskiej
matce chcącej pomóc dzieciom: 
pierwszym środkiem jest
modlitwa. Proś o wstawiennictwo
Matkę Boską, która rozumie mamy,
bo jest Matką Boga, waszą Matką,
Matką waszych dzieci i moją[7].

[1] Św. Josemaria Escriva, Hogares
luminosos y alegres, s. 110.

[2] Benedykt XVI, Przemówienie z
czuwania modlitewnego Światowego



Dnia Młodzieży w Kolonii, 20 sierpnia
2005.

[3] Rozmowy z prałatem Escriva, nr
103.

[4] Św. Josemaria Escriva, Hogares
luminosos y alegres, s. 75.

[5] Św. Josemaria Escriva, To
Chrystus przechodzi, 27.

[6] Św. Josemaria Escriva, Zapiski
podczas spotkania rodzin, 20 maja
1966, zebrane w kronice, lipiec 1966,
s. 58.

[7] Św. Josemaria Escriva, Hogares
luminosos y alegres, s. 92.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/przekazywanie-wiary-i/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/przekazywanie-wiary-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/przekazywanie-wiary-i/

	Przekazywanie wiary (I)
	Osobiste świadectwo
	Zaufanie i przyjaźń
	Tajemnica wolności
	Obszary wymagające uwagi


