
opusdei.org

Prestiż zawodowy

Prestiż, którym cieszy się
chrześcijanin we własnej pracy
może stać się środkiem, który
przyciągnie wiele osób do
wiary.

07-04-2023

„Powołanie bowiem chrześcijańskie
jest z natury swojej również
powołaniem do apostolstwa”[1].
Chrystus powołał nas tak jak
pierwszych uczniów, po to, żebyśmy
Go naśladowali i prowadzili do Niego
inne dusze: Pójdźcie za Mną, a



sprawię, że się staniecie rybakami
ludzi[2].

Posługując się tym porównaniem
Pana, św. Josemaría naucza, że
prestiż zawodowy ma pewną funkcję
w zamysłach Boga dla tych, którzy
zostali powołani do uświęcania
innych swoją pracą. Jest on istotnym
środkiem apostolstwa, „haczykiem
rybaka ludzi”[3].

Dlatego wskazuje tym, którzy
korzystają z formacji oferowanej
przez Opus Dei, żeby poszukiwali
prestiżu w swoim zawodzie: 
„Również ty masz powołanie
zawodowe, które cię «pogania»
niczym oścień. — Otóż, ten
«oścień» jest haczykiem do
łowienia ludzi. Oczyszczaj zatem
swoje intencje i zdobywaj możliwie
jak największy prestiż zawodowy,
na służbę Bogu i ludziom. Pan liczy
również na to”[4].

Prestiż i pokora



Bóg stworzył wszystkie rzeczy, żeby
objawić swoją chwałę i jej
udzielać[5]. Natomiast sprawiając, że
nasza praca jest uczestnictwem w
Jego stwórczej mocy, zechciał, żeby
odzwierciedlała ona wobec innych
Jego chwałę. „Tak niech świeci
wasze światło przed ludźmi, aby
widzieli wasze dobre uczynki i
chwalili Ojca waszego, który jest w
niebie”[6].

Uświęcenie pracy zawodowej
domaga się tego, żebyśmy
wykonywali ją z doskonałością, z
miłości do Boga i żeby ta doskonałość
z miłości była światłem, które
pociągnie do Boga tych, którzy nas
otaczają.

Czy nie powinniśmy poszukiwać
naszej chwały, tylko chwały Boga,
zgodnie z tym co mówi psalm: Non
nobis, Domine, non nobis, sed nomini
tuo da gloriam?, «nie nam, Panie,
nie nam, lecz Twemu imieniu daj



chwałę»[7]: „Deo omnis gloria. —
Wszystka chwała dla Boga […].
Nasza próżność jest właśnie
«próżną» chwałą, świętokradczym
przywłaszczeniem; «ja» nie
powinno pojawiać się nigdy”[8].

Przy wielu okazjach będzie trzeba
dokonać oczyszczenia intencji.
Jednak dziecko Boże nie ma być
poniżane i zaprzestać poszukiwania
prestiżu zawodowego z lęku przed
próżnością albo ze strachu przed
brakiem pokory, ponieważ prestiż
zawodowy jest cechą, która służy
misji apostolskiej, właściwej dla
świeckich, jest talentem, który
powinien przynosić korzyść.

Magisterium Kościoła przypomina,
że świeccy „winni zachowywać nie
tylko prawa właściwe każdej
dyscyplinie, lecz także starać się o
zdobycie prawdziwej sprawności na
polu każdej z nich”[9]. „Świeccy
muszą wykonywać swoją pracę z



zawodową kompetencją, uczciwością i
w duchu chrześcijańskim, traktując ją
jako drogę do osobistego
uświęcenia”[10].

Święty Josemaría zaprasza do
rozważania faktu, że prestiż
zawodowy nie utrudnia pokory: 
„Jako że praca jest osią naszej
świętości, powinniśmy zdobywać
prestiż zawodowy, a wówczas
każdy na swoim stanowisku i przy
zachowaniu swojej kondycji
społecznej będzie otoczony
godnością i dobrym imieniem,
odpowiadającymi jego zasługom,
zdobytym w uczciwej walce ze
swoimi współpracownikami, z
kolegami z pracy albo po fachu.

Nasza pokora nie polega na tym,
żebyśmy zachowywali się
nieśmiało, poniżali samych siebie
albo nie mieli śmiałości w tej
szlachetnej dziedzinie ludzkich
wysiłków. W nadprzyrodzonym



duchu, z pragnieniem służby — z
chrześcijańskim duchem służby —
musimy się starać być pośród
pierwszych w grupie równych
sobie.

Niektórzy ludzie, o mało świeckiej
mentalności, pojmują pokorę jako
brak pewności siebie, jako
niezdecydowanie, które
przeszkadza w działaniu, jako
rezygnację z praw — niekiedy praw
prawdy i sprawiedliwości — po to,
żeby z nikim się nie kłócić i być
miłym dla wszystkich. Dlatego
znajdą się tacy, którzy nie
zrozumieją naszej praktyki
głębokiej — prawdziwej — pokory,
a nawet będą ją nazywać dumą.
Chrześcijańska koncepcja tej cnoty
została bardzo zniekształcona, być
może z powodu próby stosowania
do jej praktykowania w życiu
codziennym form o charakterze
zakonnym, które nie mogą
pasować chrześcijanom muszącym



żyć z powołania pośród splątanych
dróg świata”[11].

Z miłości do Boga i do dusz

Zawodowy prestiż chrześcijanina nie
polega koniecznie na sukcesie. Jest
prawdą, że ludzki tryumf jest jak
światło, które pociąga ludzi. Lecz
jeżeli zbliżając się do tego, kto
tryumfuje, ludzie nie spotykają
chrześcijanina, człowieka o
pokornym sercu, rozmiłowanego w
Bogu, tylko zadowolonego z siebie
pyszałka, wówczas dzieje się to, co
opisuje następujący punkt Drogi: 
„Twoja miłość bliźniego jest...
pozorna. — Z daleka przyciągasz,
bo błyszczysz. — Z bliska
odpychasz, ponieważ brakuje ci
ciepła. — Jaka szkoda!”[12].

Prestiż, który służy do prowadzenia
dusz do Boga, to prestiż cnót
chrześcijańskich, ożywianych
miłością: prestiż osoby pracowitej,
kompetentnej przy wykonywaniu



własnych zadań, sprawiedliwej,
radosnej, szlachetnej i lojalnej,
uczciwej, miłej, szczerej, usłużnej…
Prestiż cnót, które mogą występować
zarówno przy ludzkim sukcesie, jak i
porażce. To prestiż kogoś, kto
kultywuje dzień po dniu te cechy z
miłości do Boga i do innych.

Święty Josemaría napisał, że „praca
rodzi się z miłości, wyraża miłość,
jest skierowana ku miłości”[13]. To
samo należy powiedzieć o prestiżu w
pracy: „rodzi się z miłości”,
ponieważ to miłość — a nie próżność
czy egocentryzm — musi być
motywacją prowadzącą do starania
się o niego; „wyraża miłość”,
ponieważ u chrześcijanina
cieszącego się prestiżem
zawodowym musi być widoczny
duch służby oraz jest „skierowany
ku miłości”, ponieważ prestiż nie
może zamieniać się cel pracy, tylko w
środek służący do przybliżania dusz



do Boga codziennie w konkretny
sposób.

Prestiż zawodowy bez owoców
apostolskich byłby prestiżem
jałowym, światłem, które nie świeci.
Prestiż ma być haczykiem rybaka, a
czyż o kimś można powiedzieć, że
jest rybakiem, jeżeli nie łowi? Nie jest
to klejnot, żeby go oglądać i pilnować
na podobieństwo skąpca strzegącego
swoich skarbów. Powinien natomiast
być wykorzystywany w służbie Bogu,
bez strachu.

Nie należy ignorować zagrożeń.
Chrześcijanie mogą przyciągać
swoim prestiżem zawodowym ludzi,
którzy słysząc o Bogu, wycofują się i
przestają cenić ich jak przedtem. Jak
wiadomo, istnieją nawet środowiska
— kluby, grupy, wpływowe
towarzystwa… — które otwierają
swoje wrota przed prestiżowymi
specjalistami, oferując korzyści ze
stosunków i wzajemnego wsparcia,



pod warunkiem, że specjaliści owi
nie będą manifestować swojej wiary,
akceptując milcząco podejście do
życia, w którym religia powinna
zostać ograniczona do sfery
prywatnej. Środowiska takie usiłują
usprawiedliwiać tę postawę
poszanowaniem wolności, ale w
rzeczywistości wykluczają istnienie
prawdy w dziedzinie religijnej i w
ten sposób w tych środowiskach giną
wspólnie prawda i wolność, kiedy
neguje się więź, o jakiej naucza Pan: 
„poznacie prawdę, a prawda was
wyzwoli”[14]. W tych na wskroś
laickich klubach, w których jest
zabronione — to słowo
odzwierciedla rzeczywistość —
mówienie o Bogu i ostatecznie
uprawianie apostolstwa, nie ma
miejsca dla chrześcijanina,
zmuszanego do pozostawiania wiary
w drzwiach tak, jak w przedpokoju
zostawia się kapelusz.



Wniosek jest taki, że nie można się
izolować, tylko należy podejmować
śmielszą pracę apostolską, z siłą i
radością dzieci Bożych, które
otrzymały ten świat jako
dziedzictwo, żeby go posiąść i
kształtować. Praca oparta na
osobistym apostolstwie przyjaźni i
zaufania, która tworzy również
otwarte i wolne środowiska — obce
temu indyferentystycznemu
fanatyzmowi, bez potrzeby
konfesyjnych etykiet — w których
jest możliwe prowadzenie dialogu i
współpraca ze wszystkimi osobami
dobrej woli, które chcą budować
społeczeństwo zgodnie z istotną
godnością osoby ludzkiej. Nie jest to
zadanie łatwe, ale nieuniknione.
Chrześcijanin powinien zdobywać
prestiż zawodowy i umieć go
wykorzystywać, żeby wlewać
chrześcijańskiego ducha w
społeczeństwo.

W każdej pracy



Przez lata życia w Nazarecie Jezus 
„czynił postępy w mądrości, w
latach i w łasce u Boga i u
ludzi”[15]. Ewangelia mówi nam
również, że był znany jako 
„cieśla”[16]. Musimy tylko połączyć
te dwie informacje, żeby docenić
prestiż, jakim Pan cieszył się w
swojej pracy.

Kiedy wykonywał swoje codzienne
zadania cieśli, bez niezwykłych
cudów, jego współobywatele widzieli,
że wzrastał nie tylko w latach, ale
również w mądrości i w łasce. Ileż
szczegółów zawierają te słowa! Są w
nich sposób rozmawiania z ludźmi,
przyjmowania zleceń i wykonywania
ich z zawodowym mistrzostwem,
praktykowania sprawiedliwości z
miłością, służenia innym,
uporządkowanej i intensywnej pracy,
odpoczynku i troski o to, żeby inni
też odpoczywali…; w Jego pogodzie,
w Jego pokoju, w Jego radości i we
wszystkich Jego zajęciach



postrzegano coś, co przyciągało, co
prowadziło do szukania Jego
obecności, ufania Mu i naśladowania
Jego przykładu. Przykładu człowieka,
którego inni postrzegali jako tak
ludzkiego i tak Boskiego, który
przekazywał miłość do Boga i miłość
do ludzi, który sprawiał, że czuli się,
jakby byli równocześnie w niebie i
na ziemi, i w ten sposób zachęcał ich
do bycia lepszymi. Jakże odmienny
byłby świat, myślało wielu z nich,
gdybyśmy starali się być w naszej
pracy jak Jezus! Jakże odmienne
byłoby życie w mieście lub na wsi!

Wzrastanie Jezusa w latach,
mądrości i łasce, stopniowe
objawianie się pełni życia Bożego,
które napełniało Jego ludzką naturę
od momentu Wcielenia, zdarzało się
w pracy tak zwykłej jak praca cieśli. 
„Dla Boga żadne zajęcie samo z
siebie nie jest ani wielkie, ani
małe. Wszystkim nadaje wartość
dopiero Miłość, z jaką się je



wykonuje”[17]. Ostatecznie prestiż
zawodowy jest objawianiem się
miłości, z którą wykonuje się pracę.
Jest to cecha osoby, nie zadania, które
się wykonuje. Prestiż zawodowy nie
polega na poświęcaniu się zawodowi
prestiżowemu w oczach ludzkich,
tylko na wykonywaniu w prestiżowy
sposób jakiegokolwiek zawodu —
olśniewającego albo nie.

W oczach ludzkich, owszem, istnieją
prace bardziej olśniewające niż inne,
jak, na przykład, te, które wiążą się
ze sprawowaniem władzy w
społeczeństwie, albo te, które mają
większy wpływ na kulturę albo
większy zasięg w środkach przekazu,
w sporcie i tak dalej. Właśnie dlatego
— ponieważ cieszą się większym
szacunkiem i mają wielki wpływ na
społeczeństwo — jest bardziej
konieczne, żeby ci, którzy je
wykonują, cieszyli się nie tylko
prestiżem technicznym, ale również
moralnym — chrześcijańskim



prestiżem zawodowym. Jest
niezwykle istotne, żeby dzieci Boże
prowadziły w sposób prestiżowy ten
rodzaj działalności, od której w dużej
mierze zależy charakter naszego
społeczeństwa.

Na ogół działalność taką prowadzą
intelektualiści i dlatego 
„powinniśmy zadbać o to, by we
wszystkich dziedzinach życia
intelektualnego znalazły się osoby
prawe, o sumieniu autentycznie
chrześcijańskim, cechujące się
spójnością życia, które będą
posługiwać się nauką jako bronią
w służbie ludzkości i Kościoła”[18].
Święty Josemaría ma to bardzo na
uwadze, kiedy pisze, objaśniając
pracę apostolską Opus Dei, że 
„wybrał nas sam Jezus Chrystus
[…], byśmy znajdując się w samym
środku świata, w którym nas
postawił i od którego nie chciał
nas oddzielić, szukali uświęcenia
we własnym stanie. Byśmy,



wyjaśniając świadectwem życia i
słowa, że powołanie do świętości
jest powszechne, głosili osobom ze
wszystkich środowisk, a
zwłaszcza intelektualistom, ideał
chrześcijańskiej doskonałości w
samym środku życia
społecznego”[19].

[1] Sobór Watykański II, Dekret 
Apostolicam actuositatem, 2.

[2] Mk 1, 17.

[3] Droga, 372.

[4] Bruzda, 491.

[5] Por. Sobór Watykański I,
Konstytucja dogmatyczna Dei Filius,
kanon 5.

[6] Mt 5, 16.

[7] Ps 115(113b), 1.



[8] Droga, 780.

[9] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 43.

[10] Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Christifideles laici, 43.

[11] Św. Josemaría Escrivá, List z 6
maja 1945 r., 30-31.

[12] Droga, 459.

[13] To Chrystus przechodzi, 48.

[14] J 8, 32.

[15] Łk 2, 52.

[16] Mk 6, 3.

[17] Bruzda, 487.

[18] Kuźnia, 636.

[19] Św. Josemaría Escrivá, List z 14
lutego 1944 r., 1, cyt. w: A. Vázquez
de Prada, Założyciel Opus Dei. Życie
Josemaríi Escrivy, tom I, Panie, żebym



przejrzał!, rozdział V, tłum. P.
Skibiński, Katowice-Kraków 2002.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/prestiz-zawodowy/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/prestiz-zawodowy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/prestiz-zawodowy/

	Prestiż zawodowy

