
opusdei.org

Pracować z miłości

Zawodowe zadanie
chrześcijanina ukazuje miłość
do Boga, kiedy jest dobrze
wykonane. Nie oznacza to, że
wynik jest pozytywny, tylko że
ktoś próbował pracować w
najlepszy możliwy sposób,
angażując cnoty i używając
środków dostępnych w
konkretnych okolicznościach.

14-03-2017

„Człowiek nie powinien ograniczać
się do robienia rzeczy, do
wytwarzania przedmiotów. Praca



rodzi się z miłości, wyraża miłość,
jest skierowana ku miłości”[1]. Kiedy
czytamy te słowa św. Josemaríi,
możliwe, że w głębi duszy powstają
pewne pytania stanowiące przejście
do szczerego dialogu z Bogiem: po co
pracuję? jaka jest moja praca? do
czego zmierzam albo czego
poszukuję w mojej pracy
zawodowej? Jest to czas
przypomnienia, że celem naszego
życia nie jest robienie czegoś, tylko
miłowanie Boga. „Świętość nie
polega na robieniu codziennie czegoś
trudniejszego, tylko na robieniu tego
samego codziennie z większą
miłością”[2].

Wielu ludzi pracuje — i to pracuje
dużo — ale nie uświęca swojej pracy.
Robią coś, wyznaczają cele, starają
się osiągać rezultaty — z poczucia
obowiązku, żeby zarabiać pieniądze
albo z ambicji. Niekiedy odnoszą
sukces, innym razem ponoszą
porażkę; cieszą się lub smucą, w



stosunku do swojego zadania
odczuwają zainteresowanie i pasję
albo też rozczarowanie i wstręt.
Przeżywają zadowolenie pomieszane
z niepokojami, lękami i troskami.
Niektórzy dają się ponieść skłonności
do działania, inni do lenistwa…

Wszystko to łączy się z tym samym
planem, planem natury ludzkiej
zranionej konsekwencjami grzechu,
z jej konfliktami i kontrastami — jak
labirynt, gdzie człowiek, który żyje
według ciała (używając słów św.
Pawła — animalis homo), włóczy się
w pułapce wędrówki tam i sam, ale
nie wkracza na drogę wolności i jej
sensu. Jednakże istnieje inna
możliwość, o której również mówi
Apostoł — życie według Ducha, to
znaczy życie dzieci Bożych, które
dają się prowadzić Miłości[3].

Praca rodzi się z miłości

Co oznacza dla chrześcijanina, że
„praca rodzi się z miłości, wyraża



miłość, jest skierowana ku
miłości”[4]? Przede wszystkim należy
zauważyć, do jakiej miłości odnosi
się św. Josemaría. Istnieje miłość
zwana miłością pożądania, kiedy
kocha się coś, żeby zaspokoić własny
wrażliwy gust albo pragnienie
przyjemności. To nie jest miłość, z
której rodzi się ostatecznie praca
dziecka Bożego, chociaż często ktoś
pracuje z przyjemnością i pasjonuje
go jego zawodowe zadanie.

Chrześcijanin nie może pracować
tylko wtedy lub przede wszystkim
wtedy, kiedy ma na to ochotę albo
coś dobrze mu wychodzi. Praca rodzi
się z innej, wyższej miłości: miłości
połączona z życzliwością, która
poszukuje bezpośrednio dobra osoby
miłowanej, a nie własnego interesu.
Jeżeli miłość z życzliwością jest
wzajemna, rodzi się miłość
przyjaźni[5], która jest o tyle
większa, im bardziej jest się
gotowym nie tylko do dawania



czegoś, ale do dawania samego siebie
dla dobra przyjaciela. Nikt nie ma
większej miłości od tej, gdy ktoś życie
swoje oddaje za przyjaciół swoich[6].

My, chrześcijanie, możemy miłować
Boga miłością przyjaźni
nadprzyrodzonej, ponieważ On
uczynił nas swoimi dziećmi i chce,
żebyśmy traktowali Go z synowską
ufnością i dostrzegali w innych Jego
dzieciach naszych braci. Do tej
miłości odnosi się św. Josemaría,
kiedy pisze, że „praca rodzi się z
miłości” — jest to miłość dzieci
Bożych, które są przyjaciółmi Boga,
miłość nadprzyrodzona do Boga i do
innych ludzi przez wzgląd na Boga: 
miłość Boża rozlana jest w sercach
naszych przez Ducha Świętego, który
został nam dany[7].

Pragnienie dobra drugiej osoby nie
zawsze prowadzi do spełniania jej
woli. Może się zdarzyć, że to, czego
chce druga osoba, nie jest dobrem.



Często zdarza się to matkom, które
nie dają swoim dzieciom
wszystkiego, o co proszą, jeżeli może
im to przynieść szkodę. Natomiast
miłowanie Boga jest zawsze
pragnieniem Jego Woli, ponieważ
Wola Boża jest dobrem.

Dlatego dla chrześcijanina praca
rodzi się z miłości do Boga, ponieważ
miłość synowska prowadzi nas do
pełnienia Jego Woli, a Wolą Bożą jest,
żebyśmy pracowali[8]. Święty
Josemaría mawiał, że „jeśli
naprawdę chcemy uświęcić pracę,
musimy spełnić nieuchronnie
pierwszy warunek: pracować”[9]. On
sam chciał pracować jak osiołek w
kieracie, z miłości do Boga, który
błogosławił jego hojność
niezliczonymi owocami świętości na
całym świecie.

Wypełnianie tego podstawowego i
koniecznego warunku jest
równoważne z tym, żeby „pracować



tyle, ile chce Bóg” — ani mniej, ani
więcej. Działalność zawodowa jest
przedmiotem cnoty moralnej,
pracowitości, która wyznacza
„słuszny środek” — doskonałość,
gdyż to jest właśnie cnota — między
niewielką ilością pracy albo
unikaniem pracy, czyli
przyzwoleniem na lenistwo a pracą
w nadmiarze, przy zaniedbywaniu
innych obowiązków, które należy
wykonywać.

Dla tego, kto pragnie uświęcać pracę,
lenistwo jest „pierwszym frontem, na
którym należy walczyć”[10].
Przeciwnie do tego, nadmierna
pracowitość ulega deformacji, kiedy
nie stawia się pracy należytych
ograniczeń, wymaganych przez
konieczny odpoczynek albo opiekę
nad rodziną i inne relacje, o które
należy dbać. Święty Josemaría
ostrzega przed niebezpieczeństwem
nieumiarkowanego oddania pracy —
przed „pracoholizmem”, jak nazywa



tę wadę, żeby dać do zrozumienia, że
chodzi o rodzaj patologicznego
rozpalenia działalności zawodowej.
„Odrzucajcie nadmierny
pracoholizm, to znaczy
nieumiarkowane przywiązanie do
własnej pracy zawodowej, która w
końcu zamienia się w fetysz, w cel,
przestając być środkiem”[11].

Praca objawia miłość

Praca chrześcijanina objawia miłość,
nie tylko dlatego że, jak
zauważyliśmy, miłość do Boga
prowadzi do pracy, tylko dlatego że
prowadzi do dobrej pracy, ponieważ
tego chce Bóg. Ludzka praca jest
istotnie udziałem w Jego stwórczym
dziele[12], natomiast On — który
stworzył wszystko z Miłości — chciał,
żeby Jego dzieła były doskonałe[13] i
żebyśmy naśladowali Jego sposób
działania.

Doskonałym wzorcem ludzkiej pracy
jest praca Chrystusa, o którym



Ewangelia mówi, że dobrze uczynił
wszystko[14]. Te słowa pochwały,
które trysnęły spontanicznie na
widok cudów, zdziałanych na mocy
Jego Bóstwa, mogą być stosowane
również — tego chce św. Josemaría
— do pracy Jezusa w warsztacie w
Nazarecie, wykonywanej na mocy
Jego człowieczeństwa. Była to praca
wypełniana z Miłości do Ojca i do
nas. Praca, która objawiała tę Miłość
poprzez doskonałość, z jaką była
wykonywana. Nie tylko doskonałość
techniczną, ale zasadniczo
doskonałość moralną, ludzką:
doskonałość wszystkich cnót, jakie
miłości udaje się wprowadzić w
życie, nadając im jedyny w swoim
rodzaju ton: ton szczęścia serca
pełnego Miłości, które płonie
pragnieniem poświęcenia życia.

Zawodowe zadanie chrześcijanina
ukazuje miłość do Boga, kiedy jest
dobrze wykonane. Nie oznacza to, że
wynik jest pozytywny, tylko że ktoś



próbował pracować w najlepszy
możliwy sposób, angażując cnoty i
używając środków dostępnych w
konkretnych okolicznościach.

„Dla katolika pracować to nie tylko
spełniać obowiązki, lecz także
miłować! Przekraczać siebie —
chętnie i zawsze — w wypełnianiu
obowiązków i w poświęceniu”[15].
„Wykonujcie zatem waszą pracę,
wiedząc, że ogląda ją Bóg: laborem
manuum mearum respexit Deus (Rdz
31, 42). Dlatego nasze zadania muszą
być święte i godne Boga — nie tylko
wykończone do ostatniego szczegółu,
ale realizowane z moralną
prawością, z uczciwością, ze
szlachetnością, z lojalnością, ze
sprawiedliwością”[16]. Motywacją
dobrej pracy jest ostatecznie to, że
„nie możemy ofiarować Panu czegoś,
co w miarę naszych ograniczonych
możliwości nie jest doskonałe,
wykonane bez błędu, starannie w
najdrobniejszych szczegółach: Bóg



nie przyjmuje partaniny”[17].
Między pracą osoby, która zamierza
ofiarować Bogu źle wykonaną
(dobrowolnie) pracę a pracą tej
samej osoby, jeżeli zaczyna pracować
dobrze, żeby ofiarować Bogu to, co
najlepsze, istnieje tak wielka różnica
jak między ofiarą Kaina i ofiarą Abla.
Bóg przyjął ofiarę tego drugiego,
podczas gdy odrzucił ofiarę
pierwszego z nich.

Miłość do Boga objawia się zawsze, w
taki czy inny sposób, w zawodowej
działalności tego, kto wykonuje
swoje zadanie, żeby podobać się
Bogu. Być może zwykłe spojrzenie na
różne osoby, które wykonują tę samą
działalność, nie jest wystarczające,
żeby pojąć motywację, z jaką ją
wykonują. Jednakże gdyby można
było bardziej drobiazgowo i
uważniej obserwować całe
zachowanie w pracy — nie tylko
aspekty techniczne, ale również
relacje z pozostałymi kolegami,



ducha służby, sposób przeżywania
lojalności, radość i pozostałe cnoty —
byłoby trudno przeoczyć bonus odor
Christi[18], miłą Bogu wonność
Chrystusa, która wydziela się z pracy
któregoś z pracowników.

W jaki sposób ma przejść
niepostrzeżenie fakt, że, na przykład,
sprawiedliwość jest uformowana
przez miłość i że nie jest zwykłą
ludzką twardą i suchą
sprawiedliwością? Albo jakże ma się
nie wyróżniać uczciwość z miłości do
Boga od uczciwości z lęku, że
zostanie odkryty jakiś błąd albo od
uczciwości, która szuka jedynie
uznania innych osób albo
samopotwierdzenia? Jakże nie
zauważyć miłości do Boga w ofierze,
jakiej wymaga służba innym, w
hojnej pomocy, której nie da się
wyjaśnić ludzkimi kalkulacjami…?

Jeżeli praca nie objawia miłości do
Boga, być może chodzi o to, że



przygasa ogień owej miłości. Jeżeli
nie zauważy się ciepła, jeżeli po
pewnym czasie codziennego
obcowania z kolegami z pracy, nie
wiedzą oni, czy mają u swojego boku
prawego chrześcijanina czy jedynie
przyzwoitego i słownego człowieka,
wówczas być może chodzi o to, że sól
straciła smak[19]. Miłość do Boga nie
potrzebuje etykiet, żeby dać się
rozpoznać. Jest zaraźliwa,
rozprzestrzenia się sama z siebie.
Warto zadać sobie pytanie, czy moja
praca objawia miłość do Boga? Ileż
modlitwy może tryskać z tego
pytania?!

Praca zwraca się ku miłości

„Potraktujmy Pana jako cel każdej
naszej pracy, którą musimy wykonać 
non quasi hominibus placentes, sed
Deo qui probat corda nostra (1 Tes 2,
4); aby się podobać nie ludziom, ale
Bogu, który bada nasze serca”[20].
Chociaż św. Josemaría wspomina ten



aspekt (celowość pracy) na trzecim
miejscu — po stwierdzeniu, że praca
rodzi się z miłości i że objawia miłość
— jest to motor, który wprawia w
ruch pozostałe dwa aspekty,
ponieważ ukierunkowanie pracy na
miłość Boga nie jest celem obok
pracy, tylko świadomie przyjętą
ostateczną przyczyną, popychającą
do pracy i to do dobrej pracy.

Należy często zadawać sobie pytanie,
dlaczego pracujemy. Czy z miłości do
Boga czy z miłości własnej? Może się
wydawać, że istnieją inne
możliwości, jak, na przykład, praca z
przyzwyczajenia albo żeby dobrze
wypaść, albo z konieczności…
Jednakże takie wrażenie wskazuje,
że nie zostało to zbadane do głębi,
ponieważ taka motywacja nie może
być ostateczną odpowiedzią.
Również jeść trzeba z konieczności,
żeby żyć, ale należy zadać sobie
pytanie: po co chcemy żyć — dla
chwały Boga czy dla własnej chwały?



Otóż to samo dzieje się z pracą. Nie
ma więcej alternatyw. Dlatego św.
Josemaría zachęca: „Pracujcie
zwróceni do Boga, nie pożądając
ludzkiej chwały”. I dalej stwierdza,
że „niektórzy widzą w pracy środek
do zdobywania zaszczytów albo
osiągania władzy lub bogactwa,
które zaspokoi ich osobiste ambicje,
albo wreszcie, żeby odczuwać dumę
z własnej zdolności do
działania”[21].

Ten, kto szczerze przeprowadza
rachunek sumienia, prosząc Boga o
światło, odkryje, gdzie mieści się jego
serce podczas wykonywania swoich
zawodowych zajęć. Od tego zaś
ostatecznie zależy wartość jego
zadania. Na końcu czasów — naucza
Jezus — dwóch będzie w polu: jeden
będzie wzięty, drugi zostawiony. Dwie
będą mleć na żarnach: jedna będzie
wzięta, druga zostawiona[22].
Wykonywali tę samą pracę, ale nie



mieli tego samego w sercu, a ich cel
był różny.

„Dodaj do swoich codziennych
obowiązków zawodowych
nadprzyrodzoną motywację, a
uświęcisz swoją pracę”[23]. Te słowa
opisują skrótowo wszystkie
poprzednie aspekty. Dodawanie
motywacji nadprzyrodzonej jest tym
samym, co ukierunkowanie pracy ku
miłości Boga i do innych przez
wzgląd na Boga. To zaś odpowiada
przemianie pracy w modlitwę.

Należy również zastanowić się nad
tym, że praca, która kieruje się ku
miłości Boga, jest czynem
pozostawiającym głęboki ślad w tym,
kto ją wykonuje. Praca z miłości
powoduje wzrost w miłości, w
miłości Bożej (caritas), która jest
istotą świętości. Praca wykonywana z
miłości uświęca nas, ponieważ kiedy
pracuje się w ten sposób, rozszerza
się zdolność otrzymywania w



większej mierze miłości, jaką Duch
Święty rozlewa w sercach.
Ostatecznie jest to praca, która
sprawia, że wzrastamy jako dzieci
Boże.

Kiedy praca zwraca się ku miłości,
utożsamia nas z Chrystusem — 
perfectus Deus, perfectus homo[24],
prawdziwym Bogiem i prawdziwym
człowiekiem. Tutaj dostrzega się, że
ten trzeci aspekt zamyka poprzedni,
do którego już się odnosiliśmy.
Dlatego że praca z miłości do Boga i
do innych przez wzgląd na Boga
domaga się wkładania w jej
wykonywanie chrześcijańskich cnót.
Przede wszystkim wiary i nadziei,
które miłość wywołuje i ożywia.
Potem zaś ludzkich cnót, za których
pośrednictwem działa i rozwija się
miłość. Zadania zawodowe, jeżeli są
wykonywane z miłości, zamieniają
się w teren, na którym praktykowane
są najróżniejsze ludzkie i
nadprzyrodzone cnoty: pracowitość,



porządek, dobre wykorzystywanie
czasu, męstwo polegające na
wykańczaniu roboty, dbałość o
drobiazgi… i tak wiele detali
związanych z troską o innych, które
są przejawami szczerej i delikatnej
miłości[25]. Zaś to praktykowanie
ludzkich cnót jest niezbędne, żeby
być ludźmi kontemplacji pośród
świata.

„Kontempluję, dlatego że pracuję i
pracuję, dlatego że kontempluję”[26],
powiedział św. Josemaría przy
pewnej okazji. Miłość i poznanie
Boga — kontemplacja — prowadziły
go do pracy i dlatego stwierdzał:
„pracuję, dlatego że kontempluję”.
Natomiast praca ta zamieniała się w
środek uświęcenia i kontemplacji:
„kontempluję, dlatego że pracuję”.

Niczym kolisty ruch — od
kontemplacji do pracy i od pracy do
kontemplacji — który zacieśnia się
coraz bardziej wokół swojego



centrum — Chrystusa, pociągającego
nas ku sobie, a wraz z nami
pociągającego wszystko inne, żeby
przez Chrystusa, z Chrystusem i w
Chrystusie była oddawana wszelka
cześć i chwała Bogu Ojcu w jedności
Ducha Świętego[27].

Rzeczywistość polegająca na tym, że
praca dziecka Bożego zwraca się ku
miłości i dlatego uświęca owo
dziecko, jest zasadniczą przyczyną,
która nie pozwala mówić w
ostatecznie najważniejszej
perspektywie świętości o zawodach
wyższej lub niższej kategorii.

„Godność pracy oparta jest na
Miłości”[28]. „Wszystkie prace mogą
mieć tą samą wartość
nadprzyrodzoną; nie ma zadań
wielkich czy małych — wszystkie są
wielkie, jeśli się je wypełnia z
miłości. Te, które uważa się za
wielkie, karleją, gdy zatraca się
chrześcijański sens życia”[29].



Gdyby zabrakło miłości, praca
straciłaby swoją wartość przed
Bogiem, bez względu na to, jaka
okazałaby się przed ludźmi. Gdybym
też […] znał wszystkie tajemnice i
posiadał wszelką wiedzę […], a
miłości bym nie miał, byłbym
niczym[30], pisze św. Paweł. Tym, co
się liczy, jest „wysiłek wykonywania
po Bożemu rzeczy ludzkich, wielkich
i małych, ponieważ dzięki Miłości
wszystkie one uzyskują nowy
wymiar”[31].

Javier López Díaz

[1] To Chrystus przechodzi, 48.

[2] Zapiski z nauczania (AGP, P10, 25).

[3] Por. Ga 5, 16.18.22; Rz 8, 14.

[4] To Chrystus przechodzi, 48.



[5] Por. Św. Tomasz z Akwinu, S. Th.
II-II, q. 23, a. 1.

[6] J 15, 13.

[7] Rz 5, 5.

[8] Por. Rdz 2, 15; 3, 23; Mk 6, 3; 2 Tes
3, 6-12.

[9] Kuźnia, 698; por. Droga, 998.

[10] List z 24 marca 1931 r., 10.

[11] List z 24 grudnia 1951 r., 82.

[12] Por. Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Laborem exercens, 14 września 1981
r., 25; Katechizm Kościoła
Katolickiego, 2460.

[13] Por. Pwt 32, 4 (Wulgata). Rdz 1,
10, 12, 18, 21, 25, 31. Por. Katechizm
Kościoła Katolickiego, 302.

[14] Mk 7, 37.

[15] Bruzda, 527.



[16] List z 15 października 1948 r.,
26.

[17] Przyjaciele Boga, 55.

[18] 2 Kor 2, 15.

[19] Por. Mt 5, 13.

[20] List z 9 stycznia 1932 r., 15.

[21] List z 15 października 1948 r.,
18.

[22] Mt 24, 40-41.

[23] Droga, 359.

[24] Symbol atanazjański.

[25] Por. Javier Echevarría, List
pasterski z 4 lipca 2002 r., 13.

[26] Zapiski z nauczania, 2 listopada
1964 r.

[27] Por. Mszał Rzymski, zakończenie
Modlitwy Eucharystycznej.



[28] To Chrystus przechodzi, 48.

[29] Rozmowy z prałatem Escrivą,
109.

[30] 1 Kor 13, 2.

[31] To Chrystus przechodzi, 60.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pracowac-z-milosci/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pracowac-z-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pracowac-z-milosci/

	Pracować z miłości

