
opusdei.org

Pracować w każdym
czasie

Zatrzymamy się na dwóch
konkretnych momentach życia
zawodowego: jego początku i
końcu. Te momenty pomogą
nam zastanowić się nad
niektórymi aspektami
uświęcenia pracy.

11-01-2018

Święty Josemaría pisał, że praca to
„choroba zakaźna, nieuleczalna i
postępująca”[1]. Jeden z objawów tej
„choroby” polega na tym, że ktoś nie
umie być bezczynny. Pragnienie



oddania chwały Bogu jest
ostatecznym powodem tej
pracowitości, tego wysiłku o
uświęcenie czasu, o chęć ofiarowania
Bogu każdej minuty z każdej godziny,
każdej godziny z każdego dnia…
każdego etapu życia. „Człowiek
pracowity wykorzystuje czas, który
jest więcej niż złotem — jest chwałą
Boga! Czyni to, co powinien i jest w
tym, co czyni nie z przyzwyczajenia
czy dla zabicia czasu, lecz w wyniku
starannej i wyważonej refleksji”[2].

„Człowiek rozumny na kroki swe
zważa”[3], mówi Księga Przysłów.
Zważanie na kroki w zadaniach
zawodowych jest ową staranną i
wyważoną refleksją, o której mówi
św. Josemaría, a która prowadzi do
zastanowienia nad tym, dokąd
wędrujemy w naszej pracy i do
oczyszczania intencji. Człowiek
roztropny rozróżnia w każdej
okoliczności najlepszy sposób
kierowania się ku swojemu celowi.



Naszym celem jest zaś Pan. Kiedy
zmieniają się okoliczności, należy
mieć rozbudzone serce, żeby
dostrzegać wezwania Boga w
zmianach i poprzez zmiany nowych
sytuacji.

Zatrzymamy się na dwóch
konkretnych momentach życia
zawodowego: jego początku i końcu.
W ramach swojego szczególnego
charakteru momenty te pomagają
zastanowić się nad niektórymi
aspektami uświęcenia pracy. Te
aspekty to między innymi: czujna
gotowość i męstwo wiary w celu
utrzymania prawości intencji,
względna wartość materialnego
charakteru tego, co robimy, ulotność
sukcesów lub porażek, konieczność
utrzymywania zawsze młodej i
sportowej postawy, gotowość do
rozpoczynania na nowo, z miłości do
Boga i do bliźnich, ile razy będzie to
konieczne…



Początki życia zawodowego

Jedną z istotnych cech nauczania św.
Josemaríi jest jedność życia. Życie w
jedności oznacza kierowanie
wszystkiego ku jedynemu celowi —
poszukiwaniu „jedynie i we
wszystkim chwały Boga”[4]. Ci,
którzy poświęcają większą część dnia
rozwijaniu jakiegoś zawodu, powinni
nauczyć się wpisywać ów zawód w
całość projektu życia. Początek życia
zawodowego jest jednym z
najważniejszych momentów w tej
nauce. Jest to sytuacja zmiany,
nowych wyzwań i możliwości… a
także trudności, które trzeba poznać.

W niektórych środowiskach żąda się
od młodych pracowników
poświęcenia bez ograniczeń czasu
czy zaangażowania, jak gdyby praca
była jedynym wymiarem ich życia. Z
jednej strony praktyki te czerpią
inspirację z technik motywacyjnych,
ale odpowiadają one również



mentalności, która dokonuje
absolutyzacji sukcesu zawodowego w
stosunku do każdego innego
wymiaru życia. Poszukuje się
pobudzania postawy, w której
zaangażowanie w przedsiębiorstwo
albo zespół pracowników jest
stawiane ponad wszelkimi innymi
zainteresowaniami. To właśnie osoby
z powołaniem zawodowym, które
chcą dobrze wykonywać swoją pracę,
mogą zwyciężyć te postawy. Święty
Josemaría — nauczyciel uświęcania
pracy — dostrzegał
niebezpieczeństwo pomieszania
porządku dążeń. „Ważne, żebyś się
trudził, żebyś przykładał się do
pracy... Powinieneś jednak postawić
swoją pracę zawodową na
właściwym miejscu: jest ona
wyłącznie środkiem do osiągnięcia
celu, nigdy nie można jej traktować
— przenigdy — jako czegoś
najważniejszego. Ileż różnych
przejawów „pracoholizmu” utrudnia
zjednoczenie z Bogiem!”[5].



Środki, jakich się używa, żeby
domagać się tej wyłączności, to
zazwyczaj nie sztywne nakazy, ale
raczej uświadamianie, że szacunek,
poważanie i przyszłe możliwości
pracownika zależą od jego
bezwarunkowej dyspozycyjności. W
ten sposób zachęca się do spędzania
jak największej liczby godzin w
przedsiębiorstwie, nawet przy
rezygnacji z weekendu albo z
okresów odpoczynku — zwykle
poświęcanych rodzinie, spotkaniom z
przyjaciółmi itd. — nawet jeżeli nie
ma takiej rzeczywistej potrzeby. Te i
inne formy okazywania
maksymalnej dyspozycyjności są
często pobudzane gratyfikacjami lub
korzyściami, które pozwalają
korzystać z wysokiego statusu
społecznego: ekskluzywne hotele i
miejsca podczas podróży
służbowych, upominki… Z drugiej
strony każde ograniczenie
dyspozycyjności postrzega się jako
niebezpieczne odchylenie od



„mentalności zespołowej”. Grupa
robocza albo przedsiębiorstwo
próbują w ten sposób wchłonąć
całość energii, natomiast pozostałe
zewnętrzne zobowiązania zawsze
muszą zostać podporządkowane
zobowiązaniom wynikającym z
pracy. W takich okolicznościach
może dojść do skrzywienia prawości
intencji, jeżeli uzna się, że jest to
część prestiżu zawodowego
odpowiedniego dla apostolstwa.
Święty Josemaría przestrzegał przed
ewentualnym fałszywym
rozumowaniem w tej kwestii.
„Niecierpliwa i nieuporządkowana
troska o awans zawodowy może
maskować miłość własną pod
płaszczykiem „służenia duszom”. Z
obłudą — właśnie to mam na myśli
— wymyślamy sobie
usprawiedliwienia, jakoby nie
powinniśmy zaniedbywać pewnych
koniunktur, pewnych sprzyjających
okoliczności...”[6].



Kiedy zaniedbuje się męstwo i
umiarkowanie konieczne do
utrzymania aspiracji zawodowych w
ramach porządku, który pozwala
ukierunkować je na miłość do Boga,
nietrudno wyobrazić sobie
konsekwencje. Wystarczy pomyśleć o
kryzysach, jakie rodzą się w życiu
rodzinnym, kiedy ojciec lub matka
nie chcą przerwać pracy, mogąc to
zrobić, i targują się o konieczne
poświęcanie czasu i energii domowi.
Inna sytuacja to ochłodzenie w
obcowaniu z Bogiem, kiedy plan
życia duchowego nie jest
umieszczany na pierwszym miejscu,
albo gnuśność w apostolstwie
przyjaźni lub zaufania, kiedy troska
o ludzi jest zwykle postrzegana jako
przeszkoda w zobowiązaniach
zawodowych.

Postawa kogoś, kto daje się uwieść
ludzkiemu sukcesowi — który różni
się bardzo od prestiżu zawodowego
będącego haczykiem apostoła —



uniemożliwia jedność życia
chrześcijańskiego. Praca zawodowa
przestaje być częścią zespołu działań
opartych o porządek miłości, który
obejmuje spełnianie innych
obowiązków duchowych, rodzinnych
i społecznych. Tym, co rzeczywiście
powinno interesować dziecko Boże,
jest spełnianie woli Ojca poprzez
staranie o pracę w Jego pełnej
miłości obecności. To właśnie nadaje
sens wszystkiemu, to właśnie
powinno nas poruszać do pracy i
odpoczynku, do robienia tego czy
innego; to właśnie daje nam pokój i
radość. Aby chrystianizować
środowiska zawodowe, wymagana
jest dojrzałość ludzka i
nadprzyrodzona, chrześcijański
prestiż zawodowy, który nie
redukuje się do zwykłej wydajności.

My, dzieci Boże, zostaliśmy
wyzwoleni przez Chrystusa na
Krzyżu. Możemy przyjąć lub
odrzucić to wyzwolenie. Jeżeli je



przyjmiemy i odwzajemnimy,
będziemy żyć wolni od niewolnictwa
albo opinii innych, od tyranii
naszych namiętności i od wszelkiego
nacisku, który usiłuje nagiąć nasze
serce, żebyśmy służyli panom
odmiennym od naszego Boga Ojca.

Często będzie potrzebna spora
dawka męstwa, żeby powiedzieć
„nie” zawodowym propozycjom, o
których szczerze wiemy, że nie leżą
na naszej osobistej drodze
uświęcenia i apostolstwa, chociaż
mogą znajdować się na drodze kogoś
innego. Jednakże nie ma tutaj
prostych recept. Roztropne działanie
w sprawie tak wielkiej wagi wymaga
solidnego życia wewnętrznego,
zdecydowanego pragnienia oddania
chwały Bogu oraz pokornej, czujnej i
otwartej postawy, a także
przyjmowania rad.

Koniec etapu, początek innego
etapu



Inną fazą, która ma swoje szczególne
wymagania, jest moment przejścia
na emeryturę. Ta zmiana sytuacji
życiowej wymaga przystosowania
wielu aspektów praktycznych, ale
przede wszystkim wymaga młodego
ducha, gotowego do poszukiwania i
wykonywania tego, o co Bóg prosi na
tym nowym etapie.

Jest to dobra chwila, żeby powrócić
do rozważania znaczenia uświęcenia
pracy, poczynając od pierwszego
wymogu — pracy właśnie w sytuacji,
w której okoliczności nie zmuszają
do robienia tego tak, jak poprzednio.
Na pierwszym planie ukazuje się
fakt, że motywacją do pracy nie jest
tylko konieczność, ale miłość do
Boga, który nas stworzył, żebyśmy
pracowali, dopóki możemy.

Jest to wspaniała okazja, żeby
pomyśleć, jak być użytecznym Panu i
bliźnim, w odnowionym duchu
służby, bardziej pogodnym i bardziej



prawym, w tak wielu drobnych
rzeczach lub w wielkich
inicjatywach. Możliwości są
niezwykle różnorodne. Są tacy,
którzy przez pewien czas utrzymują
poprzednią działalność zawodową,
szkoląc osoby, mające ich zastąpić.
Inni zwracają się ku niezwykle
wartościowej działalności o
charakterze pomocowym: opieka
nad chorymi, wspieranie ośrodków
edukacyjnych lub formacyjnych
potrzebujących osób z
doświadczeniem i możliwością
poświęcenia czasu. Jeszcze inni
wykorzystują okazję, żeby
angażować zdolności, których nie
mogli rozwijać wcześniej:
współpracują przy działaniach
kulturalnych, które można
prowadzić przez internet,
uczestniczą w kształtowaniu opinii
publicznej, wspierają stowarzyszenia
rodzinne i kulturalne, promują grupy
telewidzów lub konsumentów, które
ulepszają społeczeństwo… W każdym



razie musi chodzić o działania
wykonywane w sposób
profesjonalny, z profesjonalną
mentalnością, którą miało się do tej
pory. Musi być ona dalej okazywana
poprzez doskonałość, z jaką
wykonuje się nową pracę, poprzez
przygotowanie, jakie stara się
osiągnąć, żeby ją wykonywać, oraz
poprzez powagę, z jaką szanuje się
rozkład czasu pracy i wszystkie
zaciągane zobowiązania.

Horyzonty apostolskie tego etapu
życia są bardzo szerokie. Przejście do
sytuacji większej wolności w
organizacji czasu nie powinno dawać
miejsca zgnuśnieniu. Wszystko musi
być przesycone apostolskim
wysiłkiem. Okazje do kontaktu z
innymi osobami mogą być w tych
nowych okolicznościach o wiele
większe niż wcześniej, może nawet
pojawić się okazja prowadzenia
pracy apostolskiej z osobami
młodymi, nie tylko przy współpracy



w związku z jakąś inicjatywą, ale
poprzez jej stworzenie: klub,
działania formacyjne, pozwalające
nadać kierunek bagażowi
chrześcijańskiego ducha, którego
nosi się wewnątrz.

„Duch ludzki zresztą, choć odczuwa
skutki starzenia się ciała, jest stale
otwarty ku wieczności i dlatego
pozostaje poniekąd zawsze
młody”[7]. Święty Josemaría w
ostatnich latach swojego ziemskiego
życia, kiedy słabły siły fizyczne, nie
przestał podejmować projektów
pełnych śmiałości, jak, na przykład,
sanktuarium w Torreciudad. Równie
zaskakujący był przykład św. Jana
Pawła II, który promował liczne
inicjatywy ewangelizacyjne, z tym
większą śmiałością, siłą i energią
mimo choroby, która towarzyszyła
mu przez lata, aż do jego świętej
śmierci.



Do niego samego można zastosować
te jego słowa, którymi zachęca nas do
wielkiego szacunku dla ostatniego
etapu życia: „Wszyscy znamy ludzi
starych, którzy mogą być
wymownym przykładem
zdumiewającej młodości i
żywotności ducha…”[8].

J. López Díaz i C. Ruíz

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría Escrivá, List z 15
października 1948 r., cytowany w: A.
Nieto, Josemaría Escrivá, sacerdote de
Dios, trabajador ejemplar,
przemówienie wygłoszone na
Uniwersytecie Nawarry 26 czerwca
1985 r.

[2] Przyjaciele Boga, 81.

[3] Prz 14, 15.



[4] Kuźnia, 921.

[5] Bruzda, 502.

[6] Bruzda, 701.

[7] Św. Jan Paweł II, List Ojca
Świętego do moich Braci i Sióstr —
ludzi w podeszłym wieku, 12.

[8] Tamże.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/pracowac-w-kazdym-czasie/

(24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pracowac-w-kazdym-czasie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pracowac-w-kazdym-czasie/

	Pracować w każdym czasie

