
opusdei.org

Praca Św. Rafała (I)

Na czym polega praca
apostolska Opus Dei wśród
młodzieży?

23-10-2020

W 1932 roku, podczas rekolekcji,
Święty Josemaría Escrivá otrzymał
Boże natchnienie, aby wezwać po raz
pierwszy patronów różnych dziedzin
apostolskich, jakie składają się na
Opus Dei: Archaniołów Świętego
Michała, Świętego Gabriela i
Świętego Rafała oraz Apostołów
Świętego Piotra, Świętego Pawła i
Świętego Jana. Pod patronatem



Świętego Rafała i Świętego Jana
odbywa się praca lub dzieło Świętego
Rafała. Nazwą tą określa się
apostolstwo, które, nie tworząc
żadnego stowarzyszenia ani grupy,
prowadzą wierni Opus Dei wobec
młodzieży[1].

Zadanie duszpasterskie, jakie Dzieło
wypełnia w służbie Kościoła, można
określić w skrócie jako nauczanie
wielu ludzi, że wszystkie chwile i
okoliczności życia można zamienić w
okazję do miłowania Boga oraz
radosnej i prostej służby duszom.
Chociaż Opus Dei i jego dzieła
apostolskie są otwarte na każdego
człowieka, praca z młodzieżą,
nadzieją Kościoła, zawsze będzie
priorytetem[2]. Dlatego kiedy
rozpoczyna się pracę apostolską w
nowym miejscu, rozpoczyna się od
dzieła Świętego Rafała i wszyscy
wierni Prałatury, każdy na miarę
swoich możliwości, współpracują



przy tym zadaniu, użyczając swojego
czasu i inicjatywy.

Istotnym i bezpośrednim celem
dzieła Świętego Rafała jest
zapewnienie formacji
chrześcijańskiej i osobistej zarówno
studentom i uczniom szkół średnich,
jak też młodzieży o różnych
zawodach, pochodzącej z różnych
grup społecznych. W praktyczny
sposób, dostosowany do osobistych
okoliczności każdego człowieka,
dzieło to pomaga zagłębiać się w
bogactwa wiary i w konsekwencje,
jakie niesie ze sobą życie zgodne z
Ewangelią i ze zobowiązaniami
chrzcielnymi. Ostatecznie chodzi o
sprzyjanie temu, żeby młodzi ludzie
rozwijali swoje ludzkie i duchowe
zdolności i oddawali je na służbę
Bogu i bliźnim: o wychowanie
wiernych synów Kościoła,
przykładnych obywateli, wolnych
chrześcijan, konsekwentnych w



swoim życiu zawodowym,
rodzinnym i społecznym.

„Podstawowym celem formacji
świeckich katolików jest coraz
pełniejsze odkrywanie przez nich
własnego powołania i coraz większa
gotowość do tego, by żyć nim w
wypełnianiu własnej misji […].
Ponadto w życiu każdego świeckiego
są momenty szczególnie ważne i
decydujące o rozpoznaniu wezwania
Bożego i podjęciu powierzonej przez
Boga misji. Do takich momentów
należą okres dorastania i lata
młodości”[3]. Praca Świętego Rafała
ułatwia młodzieży osobiste spotkanie
z Jezusem Chrystusem, a w
konsekwencji odkrycie przez
każdego nowych życiowych
horyzontów i udzielenie odpowiedzi
na swoje powołanie w Kościele[4]. To
nadprzyrodzone zadanie formacji
jest naznaczone poszanowaniem
wolności charakterystycznym dla
ducha Opus Dei, i zamierza obudzić



w młodzieży ideał chrześcijańskiego
zobowiązania przeżywanego w
pełni. „Prawdziwe wychowanie
powinno wzbudzać odwagę
ostatecznych decyzji uważanych
dzisiaj za więzy ograniczające naszą
wolność, ale w rzeczywistości
niezbędnych, aby wzrastać i osiągać
coś wielkiego w życiu, zwłaszcza, aby
miłość dojrzewała w całym swoim
pięknie, a w związku z tym, aby
nadać trwałość i znaczenie naszej
wolności”[5].

Głęboka formacja duchowa i
osobista, jaką otrzymuje wielu
młodych ludzi — w wieku i o
dojrzałości wystarczających, żeby
dobrze wiedzieć, co robią — daje im
warunki poznania, przygotowania
się i odpowiedzi na ich
chrześcijańskie powołanie z
wolnością, radością i
odpowiedzialnością. Logicznie rzecz
biorąc, większość osób
uczestniczących w środkach



formacyjnych Opus Dei, w
przyszłości będzie ojcami rodzin.
Wszystkich naucza się, jak
podkreślał zawsze Święty Josemaría,
że małżeństwo to autentyczne Boże
powołanie, aby służyć Panu, poprzez
usiłowanie uczynienia z rodziny
chrześcijańskiego ogniska
domowego, rozświetlonego i
radosnego. Jeżeli młodzież tego
pragnie, w przyszłości może
uczestniczyć w pracy Świętego
Gabriela. Inni dostrzegają, że Bóg
wzywa ich do Opus Dei, aby
przeżywali dar celibatu
apostolskiego, czyli wybór miłości,
która prowadzi do oddania się Panu
całym sercem. Dla nich praca
Świętego Rafała zwykle jest
zwyczajnym środkiem, aby
przygotować się do otrzymania
Bożego powołania do Opus Dei w
charakterze numerariuszy lub
przyłączonych. Dzięki łasce Bożej nie
brakuje również młodych, których
ukierunkowuje się do kapłaństwa



albo do życia zakonnego, jeżeli takie
jest ich powołanie.

1. Ośrodki Świętego Rafała:
atmosfera

Święty Josemaría Escrivá zarządził,
aby w ośrodkach Świętego Rafała
oprawić w ramki słowa Pana na
temat nowego przykazania[6] jako
przypomnienie atmosfery miłości,
ludzkiego i nadprzyrodzonego
braterstwa, które musi przewodzić
całej realizowanej tutaj pracy. Klimat
miłości, radości i zaufania, którym
się oddycha — klimat rodziny
chrześcijańskiej — przyczynia się do
tego, żeby ci, którzy przychodzą do
ośrodka, uważali ten dom za swój
własny, uczyli się drobiazgów
dotyczących służby bliźnim i
współpracowali przy drobnych
zadaniach materialnych.

Przy pomocy różnych środków
formacyjnych naucza się młodzież,



że tak jak Jezus Chrystus, perfectus
Deus, perfectus homo (prawdziwy
Bóg i prawdziwy Człowiek), aby
osiągnąć świętość, musi być bardzo
ludzka. Bycie dobrymi dziećmi
Bożymi wiąże się z byciem dobrymi
uczniami, dobrymi pracownikami,
dobrymi dziećmi, dobrymi braćmi,
dobrymi przyjaciółmi. Przy pomocy
praktycznych przykładów objaśnia
się sposób ćwiczenia się w różnych
cnotach chrześcijanina, co polega na
utożsamianiu się z uczuciami, jakie
miał Jezus Chrystus[7] — z duchem
służby, hojności, uprzejmości w
obcowaniu, radości, męstwa,
umiarkowania, szczerości, i tak dalej.
Szczególnie przypomina się często o
ludzkiej i nadprzyrodzonej wartości
nauki — która jest poważnym
obowiązkiem[8] — i o tym, że trzeba
praktykować sprawiedliwość i miłość
w wypełnianiu swoich obowiązków.
Równocześnie mówi się o
odpowiedzialności za osiągnięcie
solidnego wykształcenia



zawodowego, ze staraniem lepszej
służby społeczeństwu. W wyniku
ducha uświęcenia przez zwyczajną
pracę w ośrodkach Świętego Rafała
stwarza się atmosferę pracowitości i
dobrego wykorzystywania czasu.

Razem z ludzkimi cnotami pomaga
się odkrywać przyjaźń z Jezusem
Chrystusem pośród codziennych
zajęć i wzrastać w tej przyjaźni. W
związku z tym pierwszy aspekt,
którego się naucza, polega na tym, że
życie chrześcijańskie wymaga
solidnej formacji doktrynalnej, która
rozpoczyna się od nauki (albo od
powtórzenia) Katechizmu Kościoła
Katolickiego. Również od początku
objaśnia się, że „powołanie […]
chrześcijańskie jest z natury swojej
również powołaniem do
apostolstwa”[9]. W związku z tym
autentyczny postęp w życiu
duchowym, który można
przedstawić jako rozwój cnoty
miłości, objawia się w intensywnym



apostolstwie w stosunku do
krewnych, przyjaciół i kolegów: w
modlitwie za tych, którzy nas
otaczają, interesowaniu się ich
sytuacją chrześcijańską i ludzką i
próbie przybliżania ich do Boga przy
zachowaniu największej
delikatności. Ostatecznie wszystkim
przekazuje się głębokie poczucie
chrześcijańskiej miłości, żeby w
naturalny sposób wzrastało w nich
skuteczne pragnienie czynienia
apostolstwa. „Żyj po prostu swoim
zwyczajnym życiem, pracuj tam, gdzie
pracujesz, starając się wypełnić
obowiązki związane ze swoim
stanem, rozwijaj się, czyń postępy
każdego dnia. Bądź lojalny,
wyrozumiały dla innych i wymagający
wobec samego siebie. Bądź
umartwiony i radosny. Na tym ma
polegać twoje apostolstwo. I, chociaż
z powodu swojej nędzy nie będziesz
wiedział, dlaczego tak się dzieje,
ludzie, którzy cię otaczają, będą do
ciebie przychodzić i szukać rozmowy



z tobą, naturalnej , prostej rozmowy
— po pracy, w rodzinnym kręgu, w
autobusie, podczas spaceru,
wszędzie . Będziecie rozmawiać o
niepokoju, który tkwi w duszy
wszystkich ludzi, chociaż czasami
niektórzy nie chcą zdać sobie z tego
sprawy. Zrozumieją go lepiej, kiedy
zaczną prawdziwie szukać Boga”[10].

2. Kierownictwo duchowe

Kierownictwo duchowe pojawia się
w życiu Kościoła jako tradycyjny
środek, aby towarzyszyć
chrześcijaninowi i ułatwiać mu
orientację[11]. „Znacie obowiązki
chrześcijańskie na tyle, by pójść
pewnie i bezpiecznie drogą
prowadzącą do świętości; jesteście
również uprzedzeni o niemal
wszystkich trudnościach, gdyż
ujawniają się one już na samym
początku drogi. Teraz nalegam,
abyście pozwolili sobie pomóc, dali się
prowadzić duchowemu



przewodnikowi, któremu powierzycie
swoje pragnienie świętości i codzienne
problemy, które dotyczą życia
wewnętrznego, porażki, których
doznajecie i swoje zwycięstwa”[12].

W Opus Dei istnieje obfite
doświadczenie skuteczności
kierownictwa duchowego, jakie
zapewniają kapłani i świeccy.
Stanowi ono wielkie zadanie
ludzkiego i duchowego wsparcia,
żeby wiele osób z pomocą łaski
znajdowało Chrystusa w hojnym
ćwiczeniu swojej osobistej wolności i
odpowiedzialności. Zwykle zapewnia
się je w ośrodkach Świętego Rafała,
ale może ono mieć miejsce również
w kościele, w kapelanii uniwersytetu,
w szkole zorganizowanej przez
przyjaciół lub wiernych Prałatury, i
tak dalej. Naturalnie objaśniając
korzyści płynące z kierownictwa
duchowego, szanuje się wolność
sumień. Ofiaruje się taką pomoc,
skuteczną dla życia wewnętrznego,



tym, którzy pragną tego w sposób
wolny, nikomu jej nie narzucając. W
miejscach, gdzie mało znana jest
wielka wartość kierownictwa
duchowego, objaśnia się ją w
odpowiedni sposób, nadając mu, jeśli
trzeba, inną nazwę, żeby zrozumiano
jego znaczenie i użyteczność.

„Zadania kierownictwa duchowego
należy tak orientować, aby nie ulec
fabrykowaniu istot, którym brak
własnego sądu i które ograniczają się
do wykonywania praktycznie tego, co
mówi im inny; wręcz odwrotnie,
kierownictwo duchowe winno
zmierzać do kształcenia osób o
wyrobionym sądzie. Właściwe
kryterium zakłada dojrzałość, siłę
przekonań, dostateczną znajomość
doktryny, subtelność ducha,
wykształcenie woli”[13]. Ludzie,
którzy szukają duchowego
towarzystwa, otrzymują zachętę do
chrześcijańskiego życia. Pobudza się
ich do osiągania głębokiej



pobożności, opartej na duchu Bożego
synostwa, nastawionego na poznanie
i miłowanie Jezusa Chrystusa, a
razem z Nim i w Nim Ojca i Ducha
Świętego. Zachęca się do
kultywowania ufnego uciekania się
do Najświętszej Maryi Panny, do
miłości do Kościoła, do czci i
umiłowania Papieża i biskupów.
Ukierunkowuje się na przyjmowanie
sakramentów oraz na rozpoczynanie
i podejmowanie na nowo swej walki
z radością, pokorą i ufnością w łasce.

Szczególnie mówi się o uświęcaniu
życia codziennego, o tym, jak
zamienić pracę w modlitwę i
wypełniać w duchu chrześcijańskim
obowiązki sprawiedliwości i miłości,
zwłaszcza wobec najbardziej
potrzebujących. Rozmawia się o
wszystkim, co może sprzyjać
czystości serca, świętej czystości,
przygotowaniu do osiągnięcia
bliskości z Jezusem[14]. W ten sposób
umacnia się również własną



osobowość. Pobudza się do
naśladowania wierności Chrystusa
Ojcu, w spójny sposób, przy
pozostawaniu zawsze tą samą osobą
w domu, w pracy, wśród przyjaciół,
podczas rozrywki i odpoczynku, bez
upodabniania się do środowiska.
Młodzi otrzymują wsparcie, aby
jednoczyć się z Krzyżem Pańskim,
zwłaszcza w drobiazgach
dotyczących służby i dbałości o
rzeczy — małe i wielkie — które
uprzyjemniają obcowanie z innymi.
Jednym słowem pomaga się żyć w
sposób konsekwentny i spójny z
wiarą, gdyż taka jest droga
osiągnięcia szczęścia na ziemi, a
potem w Niebie.

3. Przyjaźń ludzka i
nadprzyrodzona

„Najważniejszym apostolatem, który
jako chrześcijanie winniśmy
prowadzić w świecie, najlepszym
świadectwem wiary jest



współdziałanie, aby wewnątrz
Kościoła oddychało się klimatem
autentycznej miłości”[15]. Tę miłość,
która przesyca całą formację, jaką
zapewnia się w ośrodkach Świętego
Rafała, przeżywa się za
pośrednictwem przyjaźni ludzkiej i
nadprzyrodzonej. „Aby ten świat
szedł nurtem chrześcijańskim -
jedynym, którym iść warto - winniśmy
żyć w lojalnej przyjaźni z ludźmi,
która wyrasta z uprzedniej lojalnej
przyjaźni z Bogiem”[16].

Jak robił zawsze Święty Josemaría
Escrivá, trzeba nauczyć się słuchać,
rozumieć, przebaczać i zachęcać
przykładem i wymaganiem pełnym
miłości i cierpliwości. Formacja nie
ogranicza się do wygłaszania nauk.
Udzielanie i pobieranie nauk łączą
się z wysiłkiem wzajemnej służby z
radością. Nadprzyrodzone i ludzkie
staranie o duchową poprawę ludzi
młodych prowadzi do zajmowania
się nimi z gorliwością i delikatnością,



żeby pogłębiali stopniowo obcowanie
z Jezusem Chrystusem. Z łaską Bożą i
dzięki głębokiej i szczerej przyjaźni
młodzi, którzy uczestniczą w
środkach formacyjnych Opus Dei,
stopniowo zbliżają się do Pana i
zarażają się ogniem Jego miłości.

Przyjaźń poza środkami
nadprzyrodzonymi wymaga czasu i
hojności. „Kiedy ci mówię o
„apostolstwie przez przyjaźń”, chodzi
mi o przyjaźń "osobistą", z
poświęceniem, szczerą: ty na ty, od
serca do serca”[17]. Zakłada ona
otwartość umysłu i serca, a także
„serdeczny wysiłek, żeby zrozumieć
przekonania naszych przyjaciół,
nawet gdybyśmy nie potrafili ich
podzielić ani też ich przyjąć”[18].
Logicznie rzecz biorąc, apostolstwo
może prowadzić do zapraszania na
spotkania formacyjne, ale jest to
tylko przejaw czegoś o wiele
głębszego i istotniejszego niż fakt
udziału w określonych zajęciach.



Święty Josemaría mówił, że trzeba
poświęcić każdej duszy czas, jakiego
potrzebuje, i podawał jako przykład
cierpliwość średniowiecznych
mnichów konieczną, aby ozdabiać
kodeks ilustracjami — strona po
stronie. Ułatwia się postęp,
towarzysząc każdemu bez
szorstkości, ze zrozumieniem, bez
przymusu, dostrzegając zawsze
najpierw to, co pozytywne, u każdego
człowieka. A kiedy ktoś nie
odpowiada albo wydaje się nawet, że
się cofa, niezbędną rzeczą jest mieć
jeszcze więcej cierpliwości, pomagać
mu modlitwą i osobistym
obcowaniem. W ten sposób ukazuje
się również prawość intencji szczerej
przyjaźni.

M. Díez

Październik 2010

Bibliografia podstawowa



Katechizm Kościoła Katolickiego,
1435, 2695

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska 
Christifideles laici, 30-XII-1988, 57-64

Św. Josemaría Escrivá, Droga, 56-80;
360-386; 902-928

Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
727-768

Andrés Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tom I: Panie, żebym
przejrzał, Wydawnictwo „M”-
Księgarnia Św. Jacka, Kraków-
Katowice 2002

© ISSRA, 2010

[1] Odwołanie do Świętego Rafała ma
swoje korzenie w Piśmie Świętym,
które opowiada, jak starzec Tobiasz
prosi Archanioła Rafała, żeby zajął



się jego synem Tobiaszem, aby „iść
razem z nim i poprowadzić go” (Tb
5,10) podczas długiej podróży, w
której młodzieniec pozna zamysły
Boga w stosunku do jego życia.

[2] Cfr. II Sobór Watykański,
deklaracja Gravissimum Educationis,
2.

[3] Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Christifideles laici, 58.

[4] „U początku bycia
chrześcijaninem nie ma decyzji
etycznej czy jakiejś wielkiej idei, jest
natomiast spotkanie z wydarzeniem,
z Osobą, która nadaje życiu nową
perspektywę, a tym samym
decydujące
ukierunkowanie” (Benedykt XVI,
encyklika Deus caritas est, 1).

[5] Benedykt XVI, Przemówienie do
uczestników IV Krajowego Kongresu
Kościelnego, we Włoszech, Werona,
19-X-2006.



[6] Mandatum novum do vobis: ut
diligatis invicem, sicut dilexi vos, ut et
vos diligatis invicem. In hoc
cognoscent omnes quia discipuli mei
estis, si dilectionem habueritis ad
invicem: „Przykazanie nowe daję
wam, abyście się wzajemnie
miłowali, tak jak Ja was umiłowałem;
żebyście i wy tak się miłowali
wzajemnie. Po tym wszyscy poznają,
żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali” (J
13, 34-35).

[7] Cfr. Flp 2, 5 nn.

[8] Cfr. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
334.

[9] II Sobór Watykański, dekret 
Apostolicam Actuositatem, 2; cfr. 
Katechizm Kościoła Katolickiego, 863.

[10] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 273.



[11] Na przykład, cfr. Katechizm
Kościoła Katolickiego, 1435, 2695.

[12] Św. Josemaría Escrivá,Przyjaciele
Boga, 15; cfr. Droga, 59, 60, 62, 63.

[13] Św. Josemaría Escrivá,Rozmowy
z prałatem Escrivá, 93.

[14] Cfr. Mt 5, 8; Katechizm Kościoła
Katolickiego, 2336.

[15] Św. Josemaría Escrivá,Przyjaciele
Boga, 226.

[16] Św. Josemaría Escrivá,Kuźnia,
943.

[17] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
191.

[18] Św. Josemaría Escrivá,Bruzda,
746.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/praca-sw-rafala-i/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-sw-rafala-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-sw-rafala-i/

	Praca Św. Rafała (I)
	1. Ośrodki Świętego Rafała: atmosfera
	2. Kierownictwo duchowe
	3. Przyjaźń ludzka i nadprzyrodzona


