
opusdei.org

Praca miłością ku
Stwórcy świata

Bp Piotr Jarecki w rozmowie z
Kai (2020-02-19) zwrócił uwagę
na zbieżność myśli o pracy
kardynała Stefana
Wyszyńskiego z nauczaniem
św. Josemarii Escrivy. Podajemy
fragmenty wywiadu oraz
książki "Duch pracy ludzkiej".

09-03-2020

KAI: Wskazałbym jeszcze jeden
wątek nauczania kard.
Wyszyńskiego: jest to praca jako
droga ku uświęceniu. Chyba



najsilniej został on zarysowany w
jego książce: „Duch pracy
ludzkiej”, która wydana została
niedługo po wojnie.

– Widzę tam wiele treści, które
odnajdujemy później w encyklice
„Laborem exercens” Jana Pawła II.
Czytając „Duch pracy ludzkiej”,
dotykamy kwestii teologii
rzeczywistości ziemskich, czyli
przeżywania wiary nie tylko poprzez
różaniec, nie tylko w kościele czy na
Mszy św. Wyszyńskiemu nie chodzi o
żaden katolicyzm kultyczny, ale o
dostrzeżenie pracy jako świeckiej
dziedziny życia, poprzez którą mamy
realizować to pierwsze i zasadnicze
powołanie człowieka, jakim jest
powołanie do świętości. Przecież
każdy człowiek najwięcej czasu
poświęca właśnie w pracy.
Wyszyński zadaje pytanie, czy z tej
pracy wychodzę lepszym czy
gorszym człowiekiem, niezależnie od
tego czy jestem dyrektorem czy



zwykłym robotnikiem? Ze smutkiem
zauważa, podobnie jak Pius XI, że
niestety ludzie przez pracę często się
upadlają, stają się gorsi.

Na te wyzwania Wyszyński
odpowiada, publikując książkę „Duch
pracy ludzkiej”. Pracę człowieka
odnosi do Boga, który stworzył świat
i który sam pracował. Ukazuje dalej
mistykę pracy, jako drogę wzrostu i
doskonalenia się człowieka, drogę do
Boga i do budowania rzeczywistości
ludzkiej. Chodzi mu o to, abym to ja
poprzez pracę kształtował się
wewnętrznie, abym zbliżał się przez
nią do Pana Boga i do drugiego
człowieka. Bym zacieśniał z nim
więzy wspólnoty. Praca właściwie
rozumiana, wykonywana i
zorganizowana może być modlitwą.

KAI: Jest chyba duże podobieństwo
takiego myślenia z założycielem
„Opus Dei”, ks. Josemaria Escrivá
de Balaguer, który zresztą



opublikował w Hiszpanii
tłumaczenie tej książki ks.
Wyszyńskiego?

– Faktycznie dla „Opus Dei”, na ile się
orientuję, jest to jeden z centralnych
elementów ich duchowości.
Rzeczywiście istnieje tu bliskie
pokrewieństwo z kard. Wyszyńskim.
Takie właśnie pojmowanie ducha
pracy ludzkiej starałem się
zaszczepić na gruncie Akcji
Katolickiej w Polsce i – szczerze
mówiąc – nie za bardzo mi to wyszło.
A chodzi o to, żeby tę świecką
dziedzinę, dziedzinę rzeczywistości
ziemskich, traktować jako istotną
świecką drogę do świętości.

Zresztą, gdyby młody ks. Stefan
Wyszyński nie był doskonałym
ekspertem od tego co dziś nazywamy
teologią rzeczywistości ziemskich, to
kard. August Hlond nie powołałby go
do Rady Społecznej przy Prymasie
Polski. Kard. Hlond widział, że młody



ks. Wyszyński nie tylko się na tym
znał, ale tym głęboko żył. A widząc
jego sposób myślenia i sposób
nauczania, mógł go również wskazać
na swego następcę jako metropolitę
warszawskiego i gnieźnieńskiego.

Pełny tekst

PRACA PRZECIW BOGU?

Wartość pracy ocenia się zazwyczaj
od strony materialnej, według
rozmiarów i wartości produkcji:
pomija się natomiast te owoce, które
praca rodzi dla osoby ludzkiej, jak
gdyby cała wartość pracy leżała poza
człowiekiem. Właśnie w tym tkwi
zubożenie pojęcia pracy i cala
jednostronność poglądu na pracę.
Jeśli zatraca się wrażliwość na te
dobra, które rodzi praca ludzka w
osobie, to cóż dopiero sądzić o ocenie
roli pracy w życiu wewnętrznym

https://misyjne.pl/bp-piotr-jarecki-nasz-katolicyzm-jest-zbyt-kultyczny-kard-wyszynski-chcial-by-byl-bardziej-spoleczny-rozmowa/


człowieka? W tej dziedzinie praca
jest uważana często za przeszkodę
dla życia wewnętrznego, gdyż
rozprasza je, odwraca od Boga;
człowiek zmuszony do wydatnej,
ciężkiej pracy jest jakoby
upośledzony, pokrzywdzony przez
Boga, bo w pracy swej nie może Boga
odnaleźć. Istotnie, współczesny
ustrój pracy bardzo często odwraca
człowieka całkowicie od Boga
wskutek jednostronnego
wykorzystywania sił i czasu
człowieka.

Prawda, że człowiek nie jest
przeznaczony tylko dla modlitwy, ale
też nie jest stworzony tylko dla pracy.
Człowiek jest i dla modlitwy, i dla
pracy zarazem. Praca może być
połączona z uświęceniem, gdyż ład
wewnętrzny życia ludzkiego ma
zbawienny wpływ na pracę.

Praca zewnętrzna nie tylko nie może
stać na przeszkodzie człowiekowi,



przeciwnie — powinna pomagać mu
do uświęcenia. Już to samo, że praca
pochłania znaczną większość
naszego czasu, narzuca myśl, że Bóg
nie mógł tak urządzić naszego życia,
aby człowiek tak długo pozostawał
odeń odwrócony. Prawda spocznie w
pośrodku. Powstaje więc
zagadnienie, jak urządzić naszą
pracę, aby była ona pożyteczna dla
życia wewnętrznego, aby
rzeczywiście stała się jednym ze
środków naszego uświęcenia.

Godne uwagi są słowa św. Jana: 
Żniwiarz otrzymuje zapłatę i zbiera
plon na żywot wieczny, aby i siewca i
żniwiarz razem się weselili. Na
pierwszy rzut oka wydaje się to
dziwne. Oczywiście, kto żnie, bierze
zapłatę, to jest jasne. Ale, że zbiera
owoc... na żywot wieczny!?

Widocznie wszystko, cokolwiek
czynimy, ma jakiś związek z
uświęceniem duszy ludzkiej,



widocznie przynosi korzyści nie tylko
materialne, ale i duchowe. Istotnie,
tak jest.

PRACA JEST MIŁOŚCIĄ KU STWÓRCY
WSZECHRZECZY

Praca jest rozwijaniem w sobie
miłości, kształceniem, wspaniałą
sposobnością do wypowiedzenia
Bogu naszej miłości ku Niemu. W
pracy bowiem człowiek staje się
sługą wiernym i roztropnym Boga,
na wzór owego sługi ewangelicznego,
którego postanowił Pan nad rodziną
swoją, aby zapewnił jej miarkę
pszenicy czasu odpowiedniego.
Każdy człowiek spełniający pracę
użyteczną i celową jest postanowiony
przez Boga, który wzywa nas przez
powołanie albo przez obudzone
zamiłowanie, upodobanie lub przez
posłannictwo, albo przez uległość i
posłuszeństwo zwierzchnikom i
przełożonym. Różnymi drogami



człowiek jest postanowiony, aby
szedł i owoc przynosił.

Stąd też, cokolwiek człowiek czyni —
byleby praca jego była rozumna,
szlachetna, celowa i użyteczna —
wszystko to jest objęte wolą Bożą. Na
określonym przez obowiązek,
powołanie, posłuszeństwo czy
upodobanie odcinku pracy Bóg
umieścił nas, byśmy szli i owoc
przynieśli. Gospodarz niebieski
rozlicza się tak wspaniale ze swymi
uległymi pracownikami: żeś w
małym był wierny, dam ci władze
nad wieloma. Bóg powierza nam
przede wszystkim drobne sprawy
doczesnego żywota, a za wierność
płaci żywotem wiecznym.

Cokolwiek więc czynimy,
powinniśmy spojrzeć na to jako na
ustanowienie Boże. W tym świetle
musimy być wierni nawet w małych
rzeczach, bo wielki Bóg je ustanowił,
a przez wierność Bogu i przez miłość



ku Niemu wszystko staje się wielkie.
Te bowiem małe rzeczy włączone są
w plan i porządek świata, objęte są
myślą i rozkazem Bożym. Bóg
przewidział te rzeczy, zgromadził dla
nich energię, wyznaczył czas i
miejsce, wskazał im cel l wykonawcę.
Człowiek przez uległość jest
szczegółowym wykonawcą ogólnego
planu Bożego.

Wielkość naszego życia w posłudze
planom Bożym nie od tego zależy, co
czynimy, nie od przedmiotu
działania, ale od tego, jak
wypełniamy nasze zadania życiowe.
Drobne i nieznaczne dokonania
mogą nas uczynić wielkimi, podczas
gdy wielkie mogą nas upodlić, jeśli są
źle wykonane. Nagroda szczęścia
wiecznego, a więc najwyższa w
swym wymiarze, przysługuje i tym,
którzy nad małym byli wierni.



Z tych drobiazgów życiowych,
wykonywanych wielkim sercem,
powstaje wielkość człowieka.

Dla życia codziennego jest to prawda
niemałej wagi, bo w jej imię
podejmowane są na świecie czarne,
brudne, znojne posługi, bez których
życie ludzkie stałoby się niemożliwe.
Ona to uzbraja w cierpliwość,
uległość i pokorę cech tak mało
cenionych przez wyniosły świat
szarych pracowników, przekonanych
słusznie, że żadna godziwa praca nie
może człowiekowi uwłaczać, bo
wszyscy jesteśmy uzdolnieni i
powołani do wyższych rzeczy.

Nie od przedmiotu pracy zależy
wartość czynu ludzkiego, ale od
sposobu wykonania, od stopnia
miłości i uległości wobec dobrego
Boga.

W PRACY SWEJ CZŁOWIEK STAJE SIĘ
PRZYJACIELEM OJCA



Wy jesteście przyjaciółmi moimi, gdy
czynić bodziecie, co ja wam
rozkazuję. Przez każdą pracę.
wykonywaną z uległością wobec
Boga, zgodnie z planem Bożym,
człowiek wchodzi w przyjaźń z
Bogiem.

Już was nie nazwę sługami, bo sługa
nie wie, co czyni pan jego. Lecz
nazwałem was przyjaciółmi, bo
wszystko, cokolwiek od Ojca
usłyszałem, oznajmiłem wam.

Ujawnia się to szczególnie w pracy,
przez którą wchodzimy w
bezpośredni stosunek z tym, co nas
otacza. Stwórcę poznajemy w
stworzeniu, w urządzaniu spraw
tego świata według myśli Bożej.
Jesteśmy oddani wykonywaniu
spraw Bożych. Praca ta jest
potrzebna Bogu, Bóg ją zamierzył, by
świat w pełni odpowiedział
doczesnemu i odwiecznemu swemu
celowi. Wykonywanie planu Bożego



w świecie jest ujawnieniem przyjaźni
z Bogiem. Podobnie dzieje się
przecież w każdej pracy ludzkiej,
która zbliża ludzi, wiąże ich ze sobą
węzłami wspólnoty. przyjaźni.

W DZIELE STWORZENIA ŚWIATA
POZNAJEMY LEPIEJ BOGA

Praca bowiem zbliża do stworzenia,
które jest dziełem Boga. Pouczają nas
o tym Księgi Mądrości: Z wielkości
bowiem piękności i stworzenia
Stworzyciel tych rzeczy łatwo
poznany być może.

W pracy zewnętrznej zachodzi tak
bliski związek z dziełami Stwórcy, że
sam ten związek otwiera nam oczy
na przyczynę sprawczą cudów
świata. Poza życiem wewnętrznym
życie czynne jest jednym z
najbliższych sposobów zbliżenia się
do Boga. Bóg chciał uczynić
stworzenie świadkiem swego
istnienia, jakby głosem do człowieka:
„Bóg jest". Gdyby nie istniało



Objawienie Boże i nauczający
Kościół, samo stworzenie dałoby
świadectwo o Stworzycielu. Ludzie,
im bliżsi przyrody, tym silniej
odczuwają bliskość Boga.

Jednak nie dlatego ludzie na wsi są
bardziej religijni, że są mniej
narażeni na zepsucie, lecz dlatego, że
mają więcej łączności z przyrodą. W
pracy na roli czujemy całą naszą
zależność od Boga, bliżej poznajemy
bogactwo i ogrom stworzenia i jego
wewnętrzną piękność. Ci, którzy
zagubili Boga, odnajdują go
zazwyczaj w głosie przyrody. Nawet
poezja: Kasprowicza, Bąka, Staffa,
wypełniona jest świadectwami
przyrody na rzecz swego Stwórcy.
Wielkie to szczęście, że ludziom
przestają imponować miasta, że
wracają oni ,,na łono przyrody". Boga
odczuwamy w przeróżnych tiarach
używanych w wysiłku pracy.
Wielbimy Boga w darze sił
fizycznych, uznając naszą zależność



od Stwórcy w najbardziej
elementarnych warunkach naszej
pracy. Beze mnie nic uczynić nie
możecie. Boga odczuwamy w darach
rozumu i woli, które uzdalniają nas
do działania, do porozumienia się ze
światem stworzonym i z otoczeniem.

Z głębokiego poznania Boga rodzi się
nasza miłość ku Niemu. Ludzie
związani żywiej z pracą bardziej
zazwyczaj miłują Boga niż ludzie
bezczynni Bo w pracy mamy żywszy
kontakt z dobrocią Bożą, z Jego
miłością, które nas oczyszczają i
podnoszą. Z miłości rodzi się wola
współdziałania z Bogiem, bo miłość
na tym polega, że poddajemy myśl
naszą i wolę Bogu. Wychodzimy ku
Bogu w naszej pracy wiedząc, że jest
ona zdolna dokonać wszystkiego, ale
jedynie opierając się o dzieła Boże.

PRACA DLA MIŁOŚCI BOGA

Praca z miłości ku Bogu
podejmowana i w tym duchu



prowadzona jest szczytem życia
czynnego, pracowitego. Jest ona
uczestnictwem w dziele stworzenia,
w dziele Opatrzności Bożej, w tej
nieogarnionej pracy, przez którą Bóg
aktem miłości swej utrzymuje
wszystko przy bycie.

Pracą ludzką Bóg prowadzi dalszy
ciąg swego dzieła stworzenia.
Człowiek wprawdzie niczego nie
stwarza, bo nie jest wszechmocny,
ale przez pracę swoją sprawia, że
dzieła stworzone przez Boga
dochodzą do właściwej sobie
doskonałości, zgodnej z ich
przeznaczeniem. Współdziałanie
człowieka z dziełami Bożymi podnosi
ich wydajność, gdyż, człowiek
„poddany prawu wiecznemu i
władzy troszczącego się o wszystko
Boga, sam dla siebie, dzięki
rozumowi, jest rządcą i
opatrznością" („Rerum Novarum”).
Przystosowuje więc dzieła Boże do
własnych potrzeb życiowych.



Współpraca człowieka sprawia, że to,
co Bóg zamierzył, osiąga właściwe
cele. Bóg chciał, aby w to całe
bogactwo natury weszła istota
rozumna i zrobiła ład zgodny z jej
potrzebami. Bóg potrzebuje ludzkich
rąk i nóg, aby z ich pomocą
stworzenie doszło do zamierzonej
przez Boga doskonałości.

W pracy naszej zatracamy zazwyczaj
pamięć o tym prawie miłosnego
współdziałania z Bogiem, nie
myślimy, że spełniamy akt miłości ku
Niemu, że poniekąd uzupełniamy tę
Bożą — że się tak wyrazimy —
„niewystarczalność". A przecież
odrobina czujności nad sobą skieruje
w pełni wszystkie nasze władze
duchowe i fizyczne do
współdziałania z Bogiem.

ZBAWCZE ZADANIE PRACY

Praca dla miłości Boga jest
uczestnictwem człowieka nie tylko w
dziele stworzenia, ale i w dziele



odkupienia naszego. W każdej
bowiem pracy doznajemy trudu i
ciężaru, który możemy oddać Bogu
jako miarę naszego zadośćuczynienia
za winy ludzkie. Trud pracy płynie z
zakłócenia przez grzech
pierworodny rozumu i woli, które
opierają się prawom błogosławionej
pracy.

Czyż należy pragnąć całkowitego
wyzwolenia się z tego zbawczego
trudu? Czyż nie należy się on Bogu
wraz z podzięką, że z obowiązkiem
pracy łączy się sposobność do
naprawienia naruszonego przez
grzech ładu? Przyjąć ulegle tę cząstkę
trudu. która przy najlepszej
organizacji pracy nie da się usunąć,
to znaczy współdziałać nad
oczyszczaniem umysłu, woli i uczuć
naszych, to znaczy naprawiać w
człowieku to, co w porządku pracy
da się naprawić.



Pamiętać należy wreszcie o tym, że
tylko praca z miłości ku Bogu
podejmowana, jest zasługująca i
zbawcza. Każda inna praca, bodaj
najbardziej heroiczna, nie dokona
odkupienia człowieka. Nie uczyni
tego nawet bohaterska praca
podejmowana jedynie z myślą o
przyszłości państwa, nie dokona tego
akordowy, morderczy trud,
poganiany chęcią zysku czy zarobku.
Trzeba ubolewać, że taki ogromny
wysiłek pracy podejmowanej przez
miliony ludzi, nie oczyszcza ich z
win, nie wyzwala z grzechu, nie
czyni zadość Bogu, nie odkupuje, nie
przymnaża chwały Bożej.

Praca bez miłości nie zdoła odkupić z
win człowieka. Czy tedy jecie, czy
pijecie, czy co innego czynicie,
wszystko na chwałę Bożą czyńcie.
Najmniejszy czyn może być
uświęcony przez intencję, może stać
się zasługą i przynieść odkupienie,
jeśli za motyw służy mu miłość Boga.



I przeciwnie — praca duchowa,
wewnętrzna, modlitwa sama bez
miłości staje się materialna i
pogańska. Takie są tajemnice miłości,
która poprzez sprawy doczesne
wiedzie nas ku Bogu.

Gdyby inaczej świat był urządzony,
dawno by się zmaterializował i
zagubił. Wartość czynów ludzkich
wiąże się z intencją działania. Praca
najniższa podnosi przez miłość na
wyżyny świętości, a praca
najwznioślejsza, bez miłości, poniża i
potępia.

I gdybym... ciało swoje wydał na
spalenie, a miłości bym nie miał, nic
mi nie pomoże.

Skoro życie nasze związane jest z
ogromem codziennej pracy, skoro
jest ona w myśli Bożej naszym
błogosławieństwem, potrzebą
rozumnej natury ludzkiej, skoro
może wydźwignąć człowieka nawet
na szczyty uświęcenia, niech



przewodniczy jej najczystsza miłość
ku Bogu. Miłość będzie jej
początkiem i dopełnieniem. Za tę
cenę każdy... Żniwiarz otrzymuje
zapłatą i zbiera plon na żywot
wieczny...

MÓDL SIĘ PRACĄ!

Niczego bodaj nie spotykamy tak
często w naszym życiu z Bogiem, jak
upomnienia ,,módl się i pracuj!" Ileż
to razy mówiono nam o tym, by
związać pracę naszą z modlitwą, by
ją podnieść wzwyż i uświęcić przez
modlitwę. Tak częste upomnienia
płyną z istotnej potrzeby, z istotnej
trudności uratowania życia
wewnętrznego w nawale pracy;
jesteśmy przerażeni tym najazdem,
ogromem pracy odrywającej nas od
Boga.

Pragniemy ocalić nasze życie
wewnętrzne przeniknięciem pracy
modlitwą.



Weszło w przysłowie: „módl się i
pracuj". Ale to jest rzecz trudna do
wykonania. Bo walczą tu ze sobą
sumienność w pracy z odwracaną ku
Bogu uwagą. Gdy zajmiemy się pracą
z całego serca, o wszystkim
zapominamy, o świecie całym
zewnętrznym, a cóż dopiero o
modlitwie.

A jednak modlitwa w pracy nie jest
zdawkową monetą, nie jest
półśrodkiem w rozstrzygnięciu tego
rozdźwięku, nie jest tylko dodatkiem
do pracy. Przecież weszła ona do
ascezy, ma swoje miejsce wybitne w
przepisach zakonów
kontemplacyjnych, a współcześnie —
w konstytucji każdego niemal
zgromadzenia zakonnego.

MODLITWA CZY PRACA

Zagadnienie to jest szczególnie na
czasie. Coraz więcej jest bowiem
pracy zewnętrznej. Otoczenie nasze
coraz bardziej domaga się naszej



posługi, ludzkie potrzeby wzrastają,
a miłość bliźniego, która pomimo zła
upowszechnia się na świecie coraz to
widoczniej, porywa nas ku ludziom,
zachęca do zaradzenia ich troskom.
Dlatego też i bezmiar pracy i posługi
wzrasta bezustannie. W życiu
zakonów naszych coraz mniej
miejsca zajmuje modlitwa chórowa; i
tu rodzi się konflikt; modlitwa czy
posługa bliźnim? Mile widziane są
zakonnice zapracowane, jak to się
mówi, „użyteczne społecznie".
Modlitwa wspólna przesuwana jest
coraz częściej na odcinek osobisty,
staje się ona naszym własnym
obowiązkiem, chociaż jej na
szczęście nie ubywa. Ale też jeszcze
trudniej jest pogodzić liczne nasze
obowiązki z modlitwą, na którą jest
coraz mniej miejsca w porządku
dnia.

Chociaż wszyscy tęsknimy do tej
lepszej cząstki, jednak musimy
troszczyć się i pracować około



bardzo wielu spraw, jak gdybyśmy
mieli pełne oczy obrazu Sądu
Ostatecznego, na którym nam
powiedzą: ...coście uczynili jednemu z
tych moich braci najmniejszych,
mnieście uczynili.

Zabezpieczamy się przed przyszłym
Sądem Bożym, ale i przed sądem
świata: karmimy głodnych, poimy,
przyodziewamy, w dom
przyjmujemy.

Jak pogodzić obowiązki społeczne z
życiem wewnętrznym?

Modlitwa nie przestaje być nadal
największą potrzebą naszej duszy,
najwspanialszym czynnikiem
uświęcenia, najlepszą normą
uwielbienia Boga. Musi więc nadal
zajmować swoje właściwe miejsce,
nie można nic z niej utracić, pomimo
wzrastającego nawału pracy. Trzeba
więc ją przesunąć na odcinek naszej
pracy, musi „wyjść z kaplicy" i
podejść z nami do codziennych zajęć.



Co więcej, jest to konieczne i dlatego,
że życie nasze staje się coraz bardziej
rozproszone, że ulegamy warunkom
naszej pracy pełnej wysiłku,
pośpiechu, że otoczeni jesteśmy
rozgwarem ulicy dziedzińca
domowego, korytarza szkolnego
busu, patronatu, kuchni ubogich. To
wszystko, co dzień niesie, ma być
zrównoważone modlitwą, by cały ten
nieład nie przeniósł się do duszy
naszej, by ratować pracę modlitwą, a
modlitwę uratować w pracy.

Oto problem! By go dobrze
rozwiązać, przywołajmy ku pamięci
znane nam już punkty wyjścia dla
naszego zagadnienia, ustalone
uprzednio.

A więc, że praca nasza jest
współpracą z Bogiem. Każde
działanie zwraca nas bezpośrednio
do działania Bożego. J to jest wspólne
pracy z modlitwą, w której też
spotykamy się z Bogiem.



A dalej — że praca jest wejściem w
dzieła Boże, w dzieła Jego
stworzenia. Jesteśmy wprowadzeni
w ośrodek życia Boga. I to też nie
oddala nas od tego środowiska, w
którym obcowaliśmy na modlitwie,
boć i tam wchodziliśmy w dzieła
Boże, chociaż innego rzędu.

I jeszcze — praca jest poznaniem
Boga w Jego dziełach. Przez poznanie
pomnaża się w nas miłość i dlatego
praca jest miłością. Czyż nie
spotykają się one w modlitwie?

Praca i modlitwa nie są więc sobie
obce nawet w swym punkcie
wyjściowym. Właściwie modlitwa w
pracy będzie tylko wyprowadzeniem
wniosku z tych prawd, będzie ona i
koniecznością pracy i jej radością
zarazem.

MODLITWA W PRACY JEST
WNIOSKIEM Z MIŁOŚCI BOGA W
NASZEJ PRACY



Jeżeli praca sprowadza się do miłości
Boga i bliźnich, to płyną z tego
wnioski oczywiste.

Pierwszy: Jeśli miłujemy Boga w
pracy, nie sposób tego Mu nie mówić.
Trudno jest uprawiać miłość w
milczeniu serca i myśli. Nie możemy
ukrywać się z nią przed Bogiem.
Miłość musi mieć swoje wielkie
wyznanie. A to jest przecież
modlitwa.

Z niej się rodzi śpiew duszy:
Błogosławcie, wszystkie dzieła
Pańskie, Panu; wszystkie dzieła — a
więc i to, które się rodzi z pracy rąk i
myśli ludzkiej.

A drugi wniosek: Jeśli miłujemy
Boga, to pragniemy przypodobać Mu
się przez uległość Jego woli. I to jest
również nieuniknione. Przecież nie
sposób miłować słowem i językiem.
Miłujemy uczynkiem a prawdą. Swój
dowód miłości ujawniamy w tym, że
staramy się Bogu przypodobać przez



uległość. Bo w pracy jest i wielka
pokora i uległość i miłość. W ciężkim
trudzie pracy mówimy Bogu: Oto tak
kocha się Boga!

Trzeci wniosek: Jeśli miłujemy Boga,
chcemy poddać się Mu całkowicie
wewnętrznie. Czynić to. co Bóg
zamierza, lego szukać, czego On
szuka, wypełniać to, czego On chce.
Wczuć się w plan i zamiar Boży.
Pełne podporządkowanie myśli
swoich, uczuć, sił i woli ludzkiej
rozkazom woli Bożej. Robić tak, jak
Bóg chce! Właśnie to nas kształtuje
całkowicie wewnętrznie na obraz
działania Bożego.

I wreszcie czwarty wniosek; Jeśli
miłujemy Boga, chcemy w pracy
mieć taką intencję, jaką ma Bóg. Na
Boże wezwanie: Czyńcie sobie ziemię
poddaną — odpowiadamy: ... nie
moja, ale Twoja wola niech się
stanie. Intencja w pracy staje się
ośrodkiem moralnym. Ona to nadaje



jej wartość nadprzyrodzoną. Przez
intencję uświęcamy zwykłe,
codzienne czynności. Cokolwiek
czynicie, z serca czyńcie jako Panu, a
nie ludziom...

MODLITWA W PRACY JEST
KONIECZNOŚCIĄ

Jest ona koniecznością wewnętrzną
pracy dlatego, że praca jest miłością
zarówno ku ludziom, jak i ku Bogu. A
miłości ku Bogu bez modlitwy być
nie może. Stąd każda miłosna praca
jest modlitwą. Brak modlitwy w
czasie pracy jest podstawowym
błędem w działaniu.

Im większą mamy miłość ku Bogu,
tym modlitwa w pracy staje się
bardziej samorzutna. Nie potrzeba
jej szukać, zachęcać się do niej, i
przypominać o niej sobie. Im
bardziej wzrasta w nas miłość, tym
każda czynność zewnętrzna staje się
bardziej wewnętrzna. Zanika w nas
poniekąd świadomość działania



zewnętrznego, a pozostaje modlitwa
przez pracę. Właściwie więc
podnosić stopień miłości w pracy,
znaczy podnosić stopień modlitwy.
Bo miłość wszystko dokładnie w nas
ogarnia, obejmuje całe życie nasze,
wszystkie czynności i działania. Nic
się nie wymknie z jej objęć, bo przez
miłość stajemy się jedno z Bogiem, a
wszystko nasze staje się przez
modlitwę Boże. Bo wszystko jest
wasze, wy zaś Chrystusa, a Chrystus
Boga.

Konieczność modlitwy w pracy wiąże
się z poczuciem własnej
niewystarczalności, z trudem i
znojem pracy. Bez Boga nic uczynić
nie możemy. Nic — zarówno w życiu
wewnętrznym, jak i w prostej
działalności. Bóg jest przyczyną
sprawczą wszelkiego chcenia i
wykonania. Stąd nasza pokora.
Wiemy też iż: zdolność nasza z Boga
jest. A i to: Wszystko mogę w tym,
który mnie umacnia.



Wobec trudnych zadań, gdy braknie
sil, zalet, cnót, umiejętności, woli,
świadomi jesteśmy naszego oporu,
męki, znużenia, nawału pracy;
przyjęcie lego brzemienia i
ofiarowanie Bogu narzuca się nam
jako radosna konieczność. I znów
pośrednikiem staje się modlitwa.
Ludzie pracy mają zwyczaj każdą
trudniejszą czynność zaczynać od
modlitwy. Rolnik dziś jeszcze klęka
na zagonie przed siewem; kosą czyni
znak Krzyża św. rozpoczynając
żniwa. Upowszechniony zwyczaj
święcenia warsztatów pracy i
domów naszych jest. dalekim echem
żywej wiary w pomoc Bożą.

W modlitwie bowiem następuje
uporządkowanie naszych władz
duchowych biorących udział w
pracy: rozum obejmuje światło Boże
— znamy to dobrze nie tylko z pracy
umysłowej; wola, tak od grzechu
pierworodnego przekorna, odnajduje
proste dążenia do właściwego dobra.



Szczególnie jednak modlitwa
porządkuje nasze władze uczuciowe,
w pracy bowiem ujawniają się nasze
nieopanowane namiętności,
poznajemy nasze braki: opieszałość,
lenistwo, wygodnictwo,
niecierpliwość, niewytrwałość,
samowolę itd. Gdy poddane zostają
oczyszczającej modlitwie, wraca
pokój, wzmacniamy się
chrześcijańskim męstwem do
pokonywania wszelkich oporów i
trudów.

Nie można prowadzić trwałej,
wszechstronnie owocnej, skutecznej
pracy bez powiązania jej z modlitwą.

MODLITWA W PRACY JEST
RADOŚCIĄ

Niemała to rzecz, bo praca—
modlitwa jest wdzięcznością za
zaszczyt powołania nas do
współpracy z Bogiem, podzięką za
siły, zdrowie, światło rozumu, za
wiedzę, za cnoty i zalety ducha



wciągniętego przez wolę naszą w
pracę. W pracy dopiero, gdy dobrami
tymi posługujemy się jak muzyk
strunami instrumentu,
uprzytamniamy sobie, jak wielkie są
to dary Boże. W pracy widzimy ich
użyteczność, w pracy poznajemy
wartość uprzedniego wysiłku,
którym zdobywaliśmy to wszystko,
czym dziś się posługujemy. Tu widać
najlepiej różnicę między cnotą a
wadą, mądrością i wiedzą a
nieuctwem, silną i dobrą wolą a
bezwolą. Człowiek obdarzony hojnie
przez Boga, człowiek, który włożył
wiele wysiłku owocnego w swoje
życie, który przygotował się do pracy
przez odpowiednie wyrobienie i
wychowanie, teraz zbiera owoce
swych trudów i poświęceń. A jeśli
przez cale uprzednie życie swoje
odpowiadał gotowością na obfite
łaski Boże, tym więcej doznaje
radości i widocznych owoców swej
pracy.



Gdy ponadto widzimy wokół siebie
ludzi niezdolnych do pracy — takich,
którzy pragnęliby oddać się pracy,
ale siły im nie dopisują — wzrasta w
nas poczucie wdzięczności za
możność pracy, za powołanie do niej.

A oto z pracy naszej powstaje nowe
dobro, widzimy jego wartość,
użyteczność. Wiemy, że jedynym
Twórcą wszelkiego dobra jest Bóg.
Ale z woli Boga jest w każdym niemal
dobru cząsteczka przetwórczej pracy
ludzkiej. Każde dobro weseli nas.
Każde osiągnięcie, każdy owoc pracy
przynosi z sobą naturalną sankcję w
postaci wielkiej radości.

Pierwsze uczucie — to wdzięczność
Bogu, skierowanie każdego owocu
pracy ku chwale Bożej — Bogu
Jedynemu cześć i chwała.
Błogosławcie, wszystkie dzieła
Pańskie, Panu.

Praca jest ofiarnym oddaniem się
Bogu na Jego wezwanie, do Jego



rozporządzenia. Z tą gotowością i
ofiarą — wiemy to z doświadczenia
— zawsze łączy się radość. Zwłaszcza
wtedy, gdy w natłoku zajęć spadają
na nas dodatkowe prace jako dowód
zaufania ludzi i Boga. Przyjąć je z
całą gotowością, skierować ku Ojcu
Niebieskiemu, to znaczy
wypowiedzieć się całą duszą
wypełnioną ufną i miłosną modlitwą:
Pan wspomożeniem moim.

Podniesienie myśli, woli, serca ku
Bogu w ciężkiej codziennej pracy to
najszlachetniejsza forma uwielbienia
Boga.

Wszystkie te myśli tworzą cały
system ascetyki pracy. Rozważane w
oderwaniu mogą wydać się czymś
niepowiązanym i sztucznym.
Nabierają jednak swoistej barwy i
smaku dopiero wtedy, gdy są
doświadczone własnym przeżyciem.
Ilu ludzi na świecie i ile odmiennych
rodzajów pracy, ile przeróżnych



stopni miłości i oddania się Bogu, tyle
też będzie przebogatych możliwości.

Każdy człowiek na tle własnego życia
może stworzyć swój własny świat
modlitwy w pracy. Każdy rozwiąże
inaczej ten przepiękny problem. Bo
właśnie tam, w życiu pracy, jest on
lepiej rozumiany niż w słownych
rozważaniach.

Właściwie nie słowo, ale dopiero
sama praca oparta na miłości Bożej
poucza nas, jak należy modlić się w
pracy. Wtedy też wezwanie ,,módl się
i pracuj" przestanie być tylko
upomnieniem, wtedy modlitwa
przestanie być dodatkiem do pracy.
Modlitwa odmieni wewnętrznie
naszą pracę, uświęci ją, a praca
rozszerzy granice modlitwy.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-miloscia-ku-stworcy-swiata/


pl/article/praca-miloscia-ku-stworcy-
swiata/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-miloscia-ku-stworcy-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-miloscia-ku-stworcy-swiata/

	Praca miłością ku Stwórcy świata

