
opusdei.org

Praca i kontemplacja
(II)

Zastanawialiśmy się już w
poprzednim rozdziale, czym
jest kontemplacja
chrześcijańska. Kontemplacja
nie ogranicza się do chwil
poświęconych modlitwie. Może
mieć miejsce w ciągu dnia,
pośród zwyczajnych zajęć

07-02-2017

W dalszej ich podróży przyszedł do
jednej wsi. Tam pewna niewiasta,
imieniem Marta, przyjęła Go do swego
domu. Miała ona siostrę imieniem



Maria, która siadła u nóg Pana i
przysłuchiwała się Jego mowie.
Natomiast Marta uwijała się koło
rozmaitych posług. Przystąpiła więc
do Niego i rzekła: „Panie, czy Ci to
obojętne, że moja siostra zostawiła
mnie samą przy usługiwaniu?
Powiedz jej, żeby mi pomogła”. A Pan
jej odpowiedział: „Marto, Marto,
troszczysz się i niepokoisz o wiele, a
potrzeba mało albo tylko jednego.
Maria obrała najlepszą cząstkę, której
nie będzie pozbawiona"[1].

Wielokrotnie w historii
wykorzystywano postaci Marii i
Marty, by przedstawiać życie
kontemplacyjne i życie czynne jako
dwa rodzaje życia, z których ten
pierwszy jest doskonalszy — zgodnie
ze słowami Pana: Maria obrała
najlepszą cząstkę.

Na ogół odnoszono te terminy do
powołania religijnego, rozumiejąc
przez życie kontemplacyjne, ogólnie



rzecz biorąc, życie tych zakonników,
którzy wycofują się ze świata, żeby
poświęcić się modlitwie, natomiast
przez życie czynne – życie
pozostałych zakonników, którzy
wykonują takie zadania jak
nauczanie doktryny chrześcijańskiej,
opieka nad chorymi i inne uczynki
miłosierdzia.

Ujmując w taki sposób te pojęcia
twierdzono od wieków, że można być
jednocześnie człowiekiem czynnym i
kontemplacyjnym. Klasyczny sens
tego wyrażenia nie oznacza, że
kontemplacja jest możliwa podczas
prowadzenia działalności
zawodowej, rodzinnej i społecznej,
właściwej dla życia zwykłych
wiernych, lecz odnosi się do działań
apostolskich i działań miłosierdzia w
ramach drogi powołania zakonnego.

Święty Josemaría uczył zgłębiać
słowa Pana skierowane do Marty,
ukazując, że nie ma żadnej



sprzeczności między kontemplacją a
jak najdoskonalszym wykonywaniem
pracy zawodowej i codziennych
obowiązków chrześcijanina.

Zastanawialiśmy się już w
poprzednim rozdziale, czym jest
kontemplacja chrześcijańska. Jest to
prosta modlitwa wielu dusz, które
bardzo miłują Boga i zachowują
posłuszeństwo Duchowi Świętemu,
poszukując we wszystkim
utożsamienia z Chrystusem. Są one
tak prowadzone przez Parakleta, by
przenikały głębię życia
wewnętrznego Trójcy
Przenajświętszej, Jej dzieł i Jej
zamysłów, z mądrością, która
rozszerza coraz bardziej ich serce i
wyostrza ich poznanie. Jest to
modlitwa, w której „słowa stają się
tym bardziej zbyteczne, że język nie
potrafi się wysłowić, a umysł się
uspokaja. Tu się już nie docieka. Tu
się kontempluje! I z duszy, która
czuje i wie, że patrzy na nią



nieustannie z miłością sam Bóg, raz
jeszcze płynie pieśń nowa”[2]. 

Teraz wypada, żebyśmy zatrzymali
się na rozważeniu trzech form, jakie
może przybrać kontemplacja: po
pierwsze, w chwilach poświęconych
wyłącznie modlitwie; po drugie,
podczas wykonywania pracy albo
jakiejkolwiek czynności, nie
wymagającej całej uwagi umysłu, i
wreszcie poprzez samą pracę, nawet
kiedy wymaga ona dużego skupienia.
Te trzy drogi tworzą wspólnie życie
kontemplacyjne, czyniąc z życia
codziennego równoczesne
przebywanie w Niebie i na ziemi, jak
mówił św. Josemaría.

W modlitwie i we wszystkich
praktykach pobożnościowych

Przede wszystkim o kontemplację
trzeba prosić Boga i trzeba jej
poszukiwać w praktykach
pobożności chrześcijańskiej, które
powinny stanowić istotne punkty



naszego dnia, szczególnie w chwilach
poświęconych wyłącznie modlitwie
myślnej.

Święty Josemaría mówił, żebyśmy
poszukiwali kontemplacji w
następujących chwilach:
kontemplując Życie Pana, adorując
Go w Eucharystii, obcując z Trzema
Osobami Boskimi na drodze
Najświętszego Człowieczeństwa
Jezusa Chrystusa, idąc do Jezusa
przez Maryję… Nie wolno
poprzestawać na odmawianiu
modlitw ustnych w modlitwie
myślnej, choćby początkowo
modlitwa myślna polegała na
powtarzaniu ich przez długi czas.
Należy jednak postrzegać modlitwy
ustne jako bramę prowadzącą do
kontemplacji.

Również w obcowaniu z ludźmi,
kiedy spotyka się przyjaciela, zwykle
kieruje się do niego kilka zdań
pozdrowienia na początek rozmowy.



Spotkania dwóch osób nie można
jednak ograniczyć wyłącznie do
pozdrowienia. Konwersację zwykło
się kontynuować przy pomocy
bardziej osobistych słów, a nawet
one zaczynają być zbyteczne, jeżeli
między przyjaciółmi istnieje głęboka
harmonia i wielka zażyłość. Dzieje
się tak tym bardziej w obcowaniu z
Bogiem. „Rozpoczynamy od modlitw
ustnych […].

Najpierw jeden akt strzelisty, potem
drugi, trzeci... aż to wszystko wyda
się nam niedostateczne, gdyż słowa
są zbyt ubogie... i wówczas pojawia
się poczucie zażyłości z Bogiem.
Nieustannie i niestrudzenie
zwracamy nasze spojrzenie ku
Niemu”[3].

„Et in meditatione mea exardescit
ignis. — W moich rozmyślaniach
rozpala się ogień. — Po to właśnie
jest modlitwa: stać się ogniem,
żywym płomieniem, który daje



ciepło i światło”[4]. Dobrze spędzone
chwile modlitwy to piec, który
rozprowadza ciepło na różne chwile
dnia.

Aby ideał bycia człowiekiem
kontemplacyjnym pośród świata stał
się rzeczywistością poza chwilami
modlitwy, konieczne jest skupienie
na niej, obcowanie z Panem,
poszukiwane z trudem w owych
chwilach — niekiedy poprzez
rozważanie jakiegoś tekstu, który
pomaga zwrócić głowę i serce ku
Bogu, staranie o oddalenie
rozproszeń, pokora rozpoczynania
wciąż na nowo, bez opierania się na
własnych siłach, tylko na łasce Boga.
Jednym słowem – zależy to od
codziennej wierności chwilom
modlitwy.

Przy pracy lub pośród czynności
dnia codziennego

Kontemplacja nie ogranicza się do
chwil poświęconych modlitwie. Może



mieć miejsce w ciągu dnia, pośród
zwyczajnych zajęć, kiedy wykonuje
się zadania konieczne, lecz nie
wymagające całej uwagi umysłu,
albo w chwilach przerwy od
jakiejkolwiek pracy.

Można kontemplować Boga, idąc
ulicą, spełniając różne obowiązki
rodzinne i społeczne życia
codziennego, albo wykonując prace,
które opanowało się już w sposób
biegły, w przerwie podczas
wykonywania własnych zadań albo
też po prostu czekając na coś…

W ten sam sposób, w jaki w chwilach
modlitwy akty strzeliste mogą
otwierać drogę kontemplacji,
również podczas wykonywania
innych zajęć poszukiwanie obecności
Boga prowadzi do życia
kontemplacyjnego (nawet bardziej
intensywnego), takiego, jakiego Pan
dał doświadczyć św. Josemaríi. „Jest
to nie do pojęcia — notuje w swoich 



Zapiskach wewnętrznych — wiem, o
kimś, kto jest zimny (mimo swojej
wiary, która nie zna granic) przed
Bożym ogniem Najświętszego
Sakramentu, a potem na środku
ulicy, pośród hałasów aut,
tramwajów i ludzi, gdy czyta gazetę,
wibruje uniesieniami Miłości
Bożej”[5].

Ta rzeczywistość jest w całości darem
Boga, ale dar ten może otrzymać
tylko ktoś, kto pragnie go w swoim
sercu i nie odrzuca go poprzez
uczynki. Odrzuca go zaś ten, kto
łatwo się rozprasza, daje się ponieść
ciekawości albo pogrąża się w
tumulcie myśli i zbytecznych
wyobrażeń, które go odrywają i
rozpraszają. Jednym słowem ktoś,
kto nie umie skupić się na tym, co
czyni[6]. Życie kontemplacyjne
wymaga wewnętrznego
umartwienia, wyrzeczenia się
samego siebie z miłości do Boga, aby
On panował w sercu i był centrum,



ku któremu kierują się ostatecznie
myśli i uczucia duszy.

Kontemplacja w codziennych
zajęciach i za ich pomocą

W chwilach modlitwy nie wolno
godzić się jedynie na powtarzanie
aktów strzelistych ani poprzestawać
na lekturze i rozważaniach
intelektualnych, tylko trzeba
poszukiwać dialogu z Bogiem, aż do
osiągnięcia kontemplacji przy
pomocy Jego łaski. Tak samo w
przypadku pracy, jeżeli chcemy
zamienić ją w modlitwę, nie wolno
nam zadowalać się tylko
ofiarowaniem jej na początku i
złożeniem dziękczynienia na końcu.
Nie możemy też starać się jedynie
odnawiać wielokrotnie to
ofiarowanie, w zjednoczeniu z Ofiarą
ołtarza. Wszystko to jest już bardzo
przyjemne Panu, ale dziecko Boże
musi być śmiałe i dążyć do czegoś
więcej — do wykonywania swojej



pracy jak Jezus z Nazaretu, w
zjednoczeniu z Nim. Pracy, w której
dzięki nadprzyrodzonej miłości, z
jaką się ją wykonuje, będziemy
kontemplować Boga, który jest
Miłością[7].

Jako że kontemplacja jest jakby
zadatkiem widzenia
uszczęśliwiającego — ostatecznego
celu naszego życia, wydaje się, że
każda działalność, którą będziemy z
woli Bożej prowadzili — praca,
obowiązki rodzinne i społeczne —
może być ścieżką życia
kontemplacyjnego. Tak samo jak
każde z tych zajęć można
wykonywać z miłości do Boga i z
miłością do Boga, można również
zamienić je w narzędzie
kontemplacji, co jest po prostu
szczególnie łatwym sposobem
poznania i miłowania Boga.

Niezmienne i charakterystyczne
nauczanie św. Josemaríi mówi, że



kontemplacja jest możliwa nie tylko,
kiedy prowadzi się jakąś działalność,
której Bóg od nas oczekuje, lecz także
poprzez nią, nawet kiedy chodzi o
prace, które wymagają całkowitej
koncentracji umysłu. Święty
Josemaría naucza, że nadejdzie
chwila, w której już nie będziemy
potrafili odróżnić kontemplacji od
działania i ostatecznie oba te pojęcia
w umyśle i w sumieniu staną się
jednym.

W związku z tym pouczające okazuje
się objaśnienie św. Tomasza: kiedy z
dwóch rzeczy jedna jest przyczyną
drugiej, zajęcie duszy tą jedną z nich
nie przeszkadza w zajmowaniu się
drugą ani nie osłabia zajmowania się
nią… A jako że Bóg jest postrzegany
przez świętych jako przyczyna
wszystkiego, co robią lub co poznają
— wykonywanie czynności
materialnych albo zajęć
umysłowych, bądź robienie
czegokolwiek innego — w niczym nie



przeszkadza im w kontemplacji Boga
i odwrotnie [8]. Stąd chrześcijanin,
który chce otrzymać dar
kontemplacji, powinien przede
wszystkim traktować Pana jako cel
swoich prac, wykonując je non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui
probat corda nostra; aby się podobać
nie ludziom, ale Bogu, który bada
nasze serca [9].

Możemy oglądać Boga w działaniach,
które wykonujemy z miłości do
Niego, ponieważ miłość ta jest
uczestnictwem w nieskończonej
Miłości, czyli w Duchu Świętym,
który przenika wszystko, nawet
głębokości Boga samego [10]. Ten, kto
pracuje z miłości do Boga, może
zdawać sobie sprawę — nie myśląc o
niczym innym i nie rozpraszając się
— z tego, że miłuje Go, kiedy pracuje,
miłością, którą Paraklet rozlewa w
sercach dzieci Bożych w Chrystusie 
[11]. „Rozpoznajemy Boga nie tylko
we wspaniałości natury, lecz również



w doświadczeniu swojej własnej
pracy”[12]. Dzięki temu zrozumiemy,
że kontemplacja jest możliwa w
pracach, które wymagają włożenia w
nie całej energii umysłu, jak na
przykład studia czy nauczanie.

Możemy również kontemplować
Boga poprzez pracę, ponieważ tak,
jak widzimy Go, patrząc na Jego
dzieła, w których objawia się Jego
chwała, możemy Go oglądać również
za pośrednictwem naszych dzieł, w
takim stopniu, w jakim uczestniczą
one w Jego stwórczej mocy i w
pewien sposób ją przedłużają.

Jeżeli ktoś wykonuje swoją pracę z
miłości, będzie to czynił z najwyższą
doskonałością, do jakiej jest zdolny w
danych okolicznościach. Wówczas
jego praca będzie odzwierciedlać
Bożą doskonałość, jak praca
Chrystusa. Wielokrotnie będzie to
widoczne nawet z zewnątrz,
ponieważ jej dobry widoczny



rezultat ukazuje doskonałość Boga.
Jednakże może się zdarzyć, że praca
będzie nam wychodziła źle z powodu
okoliczności niezależnych od naszej
woli, a jednak w oczach Boga będzie
zrobiona dobrze, ponieważ przy jej
wykonaniu praktykowane były cnoty
chrześcijańskie, formowane miłością,
a my wzrastaliśmy w jedności z
Chrystusem. Wówczas również
możemy oglądać Boga w efektach
naszej pracy. Innymi słowy, może się
zdarzyć, że po ludzku ponieśliśmy
porażkę w pracy, ale została ona
dobrze wykonana w oczach Boga, z
prawością intencji, w duchu służby,
przy praktykowaniu cnót, czyli
doskonale na sposób ludzki i
chrześcijański. Taka praca jest
narzędziem kontemplacji.

Chrześcijanin, który pracuje lub
wypełnia swoje obowiązki z miłości
do Boga, pracuje w istotnej jedności z
Chrystusem. Jego dzieła zamieniają
się w dzieła Boże, w operatio Dei, i



dlatego właśnie są narzędziem
kontemplacji. Jednakże nie
wystarczy być w łasce Bożej, ani nie
wystarczy fakt, że dzieła są moralnie
dobre. Muszą być one uformowane
miłością heroiczną i wykonywane z
cnotami heroicznymi, zgodnie z tym
Bożym sposobem postępowania,
jakiego udzielają Dary Ducha
Świętego człowiekowi, który jest
posłuszny Jego działaniu.

Kontemplacja w życiu codziennym
każe zadać pytanie o ostateczne
zjednoczenie z Bogiem w Niebie.
Równocześnie, kiedy prowadzi do
działania z coraz większą miłością,
rozpala pragnienie widzenia Boga
już nie poprzez prowadzoną
działalność, ale twarzą w twarz.
„Żyjemy wtedy jakby zaczarowani.
Staramy się wykonywać zadania i
obowiązki wynikające z naszego
stanu możliwie jak najlepiej, mimo
naszych błędów i ograniczeń. Jednak
nasza dusza pragnie się wyrwać.



Podąża ku Bogu niczym żelazo
przyciągane siłą magnesu.
Zaczynamy kochać Jezusa głębiej, ze
słodkim zachwytem […]. Jest to nowy
sposób stąpania po ziemi, sposób
Boży, nadprzyrodzony, cudowny. Gdy
przypomnimy sobie pisarzy
kastylijskich z XVI wieku, będziemy,
być może, rozkoszować się słowami:
«żyję bo już nie żyję — to żyje we
mnie Chrystus!» (por. Ga 2, 20)”[13].

Javier López Díaz

[1]Łk 10, 38-42.

[2]Przyjaciele Boga, 307.

[3]Przyjaciele Boga, 296.

[4]Droga, 92.

[5]Zapiski wewnętrzne, 673 (z 26
marca 1932 r.) w: A. Vázquez de



Prada, Założyciel Opus Dei, t. 1, Panie,
żebym przejrzał!, tłum. P. Skibiński,
Kraków 2002, s. 460.

[6] Por. Droga, 815.

[7] Por. 1 J 4, 8.

[8] św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, Suppl., q. 82, a. 3 ad 4.

[9]1 Tes 2, 4.

[10]1 Kor 2, 10.

[11]Rz 5, 5.

[12]To Chrystus przechodzi, 48.

[13]Przyjaciele Boga, 296-297.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/praca-i-kontemplacja-ii/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-i-kontemplacja-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-i-kontemplacja-ii/

	Praca i kontemplacja (II)

