
opusdei.org

Praca i kontemplacja
(I)

Być kontemplacyjnym to
cieszyć się spojrzeniem Boga.
Ten, kto czuje obecność Boga
przez cały dzień, inaczej patrzy
na codzienne zajęcia.

29-01-2017

Chciałbym, abyśmy podczas
dzisiejszego rozważania
przekonali się ostatecznie, że
musimy stać się duszami
kontemplacyjnymi. Nasza
rozmowa z Bogiem winna trwać
stale: na środku ulicy, podczas



pracy – i nie ustawać nigdy w ciągu
dnia. Nie ma innej drogi jeśli
rzeczywiście chcemy być lojalnymi
naśladowcami Nauczyciela[1].

Dla tych, którzy są powołani przez
Boga do uświęcania się pośród
świata, przemiana pracy w modlitwę
i posiadanie duszy kontemplacyjnej
to jedyna droga, dlatego że albo
potrafimy spotkać Pana w naszym
codziennym życiu, albo Go nie
spotkamy nigdy[2].

Rozważmy powoli tę główną naukę
św. Josemaríi i zastanówmy się, czym
jest kontemplacja. W następnym
rozdziale zobaczymy, że
kontemplacja może mieć miejsce w
pracy i pośród czynności życia
codziennego.

Jak w Nazarecie. Jak pierwsi
chrześcijanie

Odkrycie Boga w zwykłych sprawach
życia codziennego nadaje pełnię



sensu naszym zajęciom. Ukryte życie
Jezusa w Nazarecie to lata
intensywnej pracy i modlitwy.
Jezus Chrystus prowadził wtedy
zwyczajne życie — można
powiedzieć: takie jak nasze —
ludzkie i Boże zarazem[3], —
wszystko to pokazuje, że zadania
zawodowe, opieka nad rodziną i
relacje społeczne nie są przeszkodą,
żeby zawsze się modlić[4], tylko
okazją i środkiem do intensywnego
życia polegającego na obcowaniu z
Bogiem. „Nachodzi chwila, w której
niemożliwe jest dla nas rozróżnienie,
gdzie kończy się modlitwa, gdzie zaś
rozpoczyna praca, ponieważ nasza
praca jest również modlitwą,
kontemplacją”[5].

Na tej ścieżce kontemplacji w życiu
codziennym, po śladach Mistrza,
upływało życie pierwszych
chrześcijan: „Kiedy wierzący
spaceruje, rozmawia, odpoczywa,
pracuje bądź czyta, równocześnie



modli się”[6], pisał pewien autor z II
wieku. Wiele lat później św. Grzegorz
Wielki zaświadczał, ukazując to jako
ideał, który stał się rzeczywistością w
przypadku licznych wiernych, że
„łaska kontemplacji nie jest dawana
jedynie wielkim, nie zaś maluczkim
— owszem, otrzymują ją liczni
wielcy, a także wielu maluczkich, i to
zarówno spośród tych, którzy żyją
samotnie, jak również spośród osób
żyjących w małżeństwie. Zatem,
skoro nie istnieje wśród wiernych
taki stan, który byłby wykluczony z
łaski kontemplacji, ten, kto strzeże
wewnętrznie serca, może być
oświetlony ową łaską”[7].

Magisterium Kościoła, przede
wszystkim począwszy od II Soboru
Watykańskiego, przypominało
wielokrotnie tę doktrynę, tak istotną
dla świeckich. Święty Jan Paweł II
pisze, że „owe powszednie czynności
i obowiązki stają się bezcennymi
środkami osiągania jedności z



Chrystusem. Stają się miejscem i
materią uświęcenia, głównym
obszarem ćwiczenia się w cnotach,
oraz dialogiem miłości wyrażonym w
czynach. Praca zostaje wówczas
przemieniona duchem modlitwy.
Każdy odkrywa możliwość
kontemplacji Boga, nawet pośród
najprzeróżniejszych zajęć”[8].

Kontemplacja dzieci Bożych

Czytamy w Katechizmie, że
„kontemplacja Boga w chwale
niebieskiej jest nazywana przez
Kościół «wizją uszczęśliwiającą»”[9].
Na ziemi możemy mieć pewien
zadatek tej właściwej Niebiosom
pełnej kontemplacji Boga,
niedoskonały początek[10], który,
choćby należał do odmiennego
porządku widzenia, jest już
prawdziwą kontemplacją Boga, tak
jak łaska uświęcająca jest pewnym
uczestnictwem w Bożej naturze i
początkiem chwały. Teraz widzimy



jakby w zwierciadle, niejasno; wtedy
zaś [zobaczymy] twarzą w twarz.
Teraz poznaję po części, wtedy zaś
poznam tak, jak i zostałem
poznany[11],pisze św. Paweł.

Oglądanie Boga w obecnym życiu
niczym w zwierciadle jest możliwe
dzięki cnotom teologalnym: żywej
wierze i nadziei, uformowanym
przez miłość. Wiara, połączona z
nadzieją i ożywiana miłością,
„pozwala nam już w sposób
uprzedzający doznawać radości i
światła wizji uszczęśliwiającej,
będącej celem naszej ziemskiej
wędrówki”[12].

Kontemplacja jest pełnym miłości i
radości poznaniem Boga i Jego
zamysłów objawionych w
stworzeniach, w Objawieniu
nadprzyrodzonym i w sposób pełny
w Życiu, Męce, Śmierci i
Zmartwychwstaniu naszego Pana
Jezusa Chrystusa. „Wiedzą



miłości”[13], nazywa ją św. Jan od
Krzyża. Kontemplacja jest wyraźnym
poznaniem prawdy, osiąganym nie
przez proces rozumowania, tylko
przez intensywną miłość[14].

Modlitwa myślna to dialog z Bogiem. 
„Piszesz do mnie: «Modlitwa jest
rozmową z Bogiem. Ale o czym?».
— O czym? O Nim, o tobie. O
twoich radościach i smutkach,
sukcesach i niepowodzeniach, o
szlachetnych ambicjach i o
codziennych kłopotach... O twoich
słabościach! Dziękczynienia i
prośby. Miłość i skrucha. Jednym
słowem, poznać Boga i poznać
siebie: «być razem!»”[15]. W życiu
duchowym to obcowanie z Bogiem
dąży do upraszczania się, w miarę
jak wzrasta pełna ufności miłość
synowska. Wówczas zdarza się, że
często do modlitwy nie są już
potrzebne słowa — ani
wypowiadane na głos, ani w myśli.
Słowa stają się tym bardziej



zbyteczne, że język nie potrafi się
wysłowić, a umysł się uspokaja. Tu
się już nie docieka. Tu się
kontempluje![16].

To właśnie jest kontemplacja —
sposób czynnej modlitwy bez słów,
intensywnej i pogodnej, głębokiej i
prostej. Dar, jakiego Bóg udziela
ludziom, którzy poszukują Go
szczerze, wkładają całą swoją duszę
w wypełnianie Jego woli poprzez
uczynki i próbują żyć w Jego
obecności. Najpierw jeden akt
strzelisty, potem drugi, trzeci... aż
to wszystko wyda się nam
niedostateczne, gdyż słowa są zbyt
ubogie... I wówczas pojawia się
poczucie zażyłości z Bogiem.
Nieustannie i niestrudzenie
zwracamy nasze spojrzenie ku
Niemu[17]. To może się zdarzyć, jak
naucza św. Josemaría, nie tylko w
chwilach poświęconych na modlitwę,
ale również wtedy, gdy staramy się
wykonywać zadania i obowiązki



naszego stanu możliwie jak
najlepiej, mimo naszych błędów i
ograniczeń[18].

Pod działaniem Ducha Świętego

Ojciec, Syn i Duch Święty
zamieszkują w duszy będącej w
stanie łaski — jesteśmy świątyniami
Boga[19]. Brakuje słów, żeby wyrazić
bogactwo tajemnicy Życia Trójcy
Przenajświętszej w nas: Ojca, który
przed wiekami zrodził Syna, i który
razem z Synem tchnie Ducha
Świętego — więź łączącej ich Miłości.
Z mocy Bożej łaski uczestniczymy w
tym Życiu jako dzieci. Paraklet łączy
nas z Synem, który przyjął ludzką
naturę, żeby uczynić nas
uczestnikami Boskiej natury: gdy
jednak nadeszła pełnia czasu, zesłał
Bóg Syna swego, zrodzonego z
niewiasty […], abyśmy mogli
otrzymać przybrane synostwo. Na
dowód tego, że jesteście synami, Bóg
wysłał do serc naszych Ducha Syna



swego, który woła: Abba, Ojcze![20].
W tym zjednoczeniu z Synem nie
jesteśmy sami, lecz tworzymy jedno
ciało — mistyczne Ciało Chrystusa.
Wszyscy ludzie są powołani do
włączenia się w nie jako jego żywe
członki, aby każdy z nas był
narzędziem przyciągającym innych i
uczestniczącym w kapłaństwie
Chrystusa[21].

Życie kontemplacyjne, życie w
bliskości z Osobami Boskimi,
przepełnione trudem apostolskim, to
właściwe życie dzieci Bożych.
Paraklet wlewa w nas miłość
pozwalającą nam osiągnąć poznanie
Boga, które bez niej byłoby
niemożliwe, ponieważ kto nie miłuje,
nie zna Boga, bo On jest miłością[22].
Ten, kto bardziej Go miłuje, zna Go
lepiej, ponieważ owa miłość —
miłość nadprzyrodzona (caritas) —
jest uczestnictwem w nieskończonej
miłości, jaką jest Duch Święty23],
który przenika wszystko, nawet



głębokości Boga samego. Kto zaś z
ludzi zna to, co ludzkie, jeżeli nie
duch, który jest w człowieku?
Podobnie i tego, co Boskie, nie zna
nikt, tylko Duch Boży[24].

Owa Miłość, pisana wielką literą,
ustanawia w duszy ścisłą bliskość z
Osobami Boskimi oraz bardziej
przenikliwe, szybsze, trafniejsze i
bardziej spontaniczne rozumienie w
głębokiej harmonii z Sercem
Chrystusa[25]. Ci, którzy się miłują,
łatwiej się rozumieją. Dlatego św.
Josemaría ucieka się do przykładu
ludzkiej miłości, żeby mówić o
kontemplacji Boga. Pamiętał, że w
jego stronach mówi się: „jakże je
kontempluje!” (¡cómo le contempla!),
odnosząc się do pełnego miłości i
uważnego spojrzenia matki, która
trzyma w ramionach swoje dziecko.
Mówił, że w ten właśnie sposób
musimy kontemplować Pana.



Jednakże wszelki przykład,
niezależnie od tego, jak bardzo byłby
piękny, pozostaje w cieniu
kontemplacji, jakiej Bóg udziela
wiernym duszom. Jeżeli już miłość
nadprzyrodzona przewyższa pod
względem wysokości, jakości i siły
wszelką ludzką miłość, cóż
powiedzieć o Darach Ducha
Świętego, które sprawiają, że dajemy
Mu się ulegle prowadzić? Wraz ze
wzrastaniem tych Darów —
Mądrości, Rozumu, Rady, Męstwa,
Umiejętności, Pobożności i Bojaźni
Bożej — wzrasta bliskość czy też
zażyłość z Bogiem i rozwijają się
wszystkie barwy życia
kontemplacyjnego.

Szczególnie poprzez Dar Mądrości —
pierwszy z Darów Ducha
Świętego[26]— dostępujemy nie tylko
poznania i przyjęcia prawd
objawionych na temat



Boga i stworzeń, co jest właściwe dla
wiary, ale smakowania tych prawd,

poznawania ich z „pewnym smakiem
Boga”[27]. Mądrość (sapientia) to 
sapida scientia — wiedza, którą się
smakuje. Dzięki temu Darowi nie
tylko wierzymy w Bożą Miłość, ale
znajdujemy w niej upodobanie w
nowy sposób[28]. Jest to wiedza, do
której dochodzi się tylko poprzez
wzrastanie w świętości. Istnieją
dusze, które otrzymują ją przez
swoją głęboką pokorę: Wysławiam
Cię, Ojcze, Panie nieba i ziemi, że
zakryłeś te rzeczy przed mądrymi i
roztropnymi, a objawiłeś je
prostaczkom[29]. Wraz z Darem
Mądrości życie kontemplacyjne
wkracza w głębokości Boga
samego[30]. Dlatego św. Josemaría
zachęca nas, abyśmy rozważali „tekst
św. Pawła, w którym proponuje się
nam cały program życia
kontemplacyjnego — poznanie i
miłość, modlitwa i życie […]: Niech



Chrystus zamieszka przez wiarę w
waszych sercach; abyście w miłości
wkorzenieni i ugruntowani, wraz
ze wszystkimi świętymi zdołali
ogarnąć duchem, czym jest
Szerokość, Długość, Wysokość i
Głębokość, i poznać miłość
Chrystusa, przewyższającą wszelką
wiedzę, abyście zostali napełnieni
całą Pełnią Bożą (Ef 3, 17-19) [31].

Aby być ludźmi kontemplacji pośród
świata, należy błagać Ducha
Świętego o Dar Mądrości, razem z
pozostałymi Darami, stanowiącymi
jej nieodłączną świtę. Są to
podarunki Bożej miłości, skarby,
jakie Paraklet wręcza tym, którzy
chcą miłować Boga całym sercem,
całą duszą, ze wszystkich sił..

Ścieżka kontemplacji

Im większa jest miłość, tym bardziej
intensywna jest bliskość z Bogiem, z
której rodzi się kontemplacja. Już
najsłabsza miłość, jak w przypadku



kogoś, kto ogranicza się do tego, żeby
nie grzeszyć ciężko, ale nie poszukuje
spełniania we wszystkim Woli Bożej,
ustanawia pewną zgodę z Bożym
pragnieniem. Niemniej miłość, której
brakuje żarliwej pobożności, wydaje
się bardziej formalną grzecznością
obcej osoby niż synowskim
uczuciem. Ten, kto godzi się na taką
relację z Bogiem, poprzestaje na
powierzchownym i przelotnym
poznaniu prawd objawionych.
Zadowalając się słuchaniem słowa
bez wprowadzania go w życie, staje
się podobny do człowieka, który
ogląda swą twarz w lustrze: spogląda
na siebie, a potem odchodzi, i
natychmiast zapomina, jak
wyglądał[32].

Bardzo odmienny jest przypadek
kogoś, kto szczerze pragnie
utożsamić we wszystkim swoją wolę
z wolą Boga i dokłada starań przy
pomocy łaski. Kultywuje on
modlitwę myślną i ustną, uczestniczy



w sakramentach — praktykując
częstą spowiedź i Eucharystię, stara
się w pracy i w domu, wiernie
wykonując swoje obowiązki,
poszukuje obecności Boga przez cały
dzień, dba o swoją chrześcijańską
formację i we wszystkim służy innym
z miłości do Boga. Ten, kto tak
postępuje, jest na drodze przyjęcia
daru kontemplacji w życiu
codziennym.

Współczesna atmosfera społeczna
skłania wiele osób do życia
zwróconego na zewnątrz.
Towarzyszy mu ciągłe pragnienie
posiadania takich czy innych
przedmiotów, jeżdżenia tu i tam,
oglądania czegoś, bycia w ciągłym
ruchu, zajmowania się błahostkami.
Być może jest to próba zapomnienia
o własnej wewnętrznej pustce, o
utracie nadprzyrodzonego sensu
życia ludzkiego. Jednak ten, kto
odkrywa Boże powołanie do
świętości i apostolstwa, i stawia sobie



za cel, by za nim podążać, musi
kroczyć inną ścieżką. Im więcej
prowadzi działalności skierowanej
na zewnątrz, tym bardziej jego życie
musi być zwrócone do wewnątrz, w
większym wewnętrznym skupieniu,
w poszukiwaniu dialogu z Bogiem
obecnym w duszy w stanie łaski,
przy uśmiercaniu pragnień
pożądliwości ciała, pożądliwości
oczu i pychy tego życia[33]. Aby
kontemplować Boga, trzeba
oczyszczać serce. Błogosławieni
czystego serca, albowiem oni Boga
oglądać będą[34].

Duch Święty napełnił swoimi Darami
Najświętszą Maryję Pannę, żeby Jej
życie kontemplacyjne było
niezmiernie bogate. Ona jest
wzorcem i mistrzynią kontemplacji
w życiu codziennym. Do Jej
macierzyńskiego pośrednictwa musi
uciekać się ten, kto pragnie otrzymać
ten dar — autentyczny zadatek
Niebios.



Javier López Díaz

[1] Przyjaciele Boga, 238.

[2] Kochać Kościół, 52.

[3] Przyjaciele Boga, 56.

[4] Łk 18, 1.

[5] List z 6 maja 1945 r., 25.

[6] Św. Klemens Aleksandryjski, 
Stromata, 7, 7.

[7] Św. Grzegorz Wielki, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[8] Św. Jan Paweł II, Przemówienie do
Kongresu „Wielkość życia
codziennego” w setną rocznicę
urodzin Bł. Josemaríi, 12 stycznia
2002 r., 2.



[9] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1028.

[10] Por. Św. Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologiae, I, q. 12, a. 2, c; II-
II, q. 4, a.1; q. 180, a. 5, c.

[11] 1 Kor 13, 12. Por. 2 Kor 5, 7; 1 J 3,
2.

[12] Katechizm Kościoła Katolickiego,
163.

[13] Św. Jan od Krzyża, Noc ciemna,
księga 2, rozdz. 18, 5.

[14] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, II-II, q. 180, a. 1, c i a. 3,
ad 1.

[15] Droga, 91.

[16] Przyjaciele Boga, 307.

[17] Tamże, 296.

[18] Tamże.



[19] Por.J 14, 23; 1 Kor 3, 16; 2 Kor 6,
16.

[20] Gal 4, 4-6.

[21] Por . 1 Kor 12, 12-13, 27; Ef 2,
19-22; 4, 4.

[22] 1 J 4, 8.

[23] Por. Św. Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologiae, II-II, q. 24, a. 7, c. 
In Epist. ad Rom, c. 5, lect. 1.

[24] 1 Kor 2, 10-11.

[25] Por.Mt 11, 27.

[26] Por. św. Jan Paweł II, 
Przemówienie, 9 kwietnia 1989 r.

[27] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, II-II, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Por. Rz 8, 5.

[29] Mt 11, 25.

[30] 1 Kor 1, 10.



[31] To Chrystus przechodzi, 163.

[32] Por. Jk 1, 23-24.

[33] Por. 1 J 2, 16.

[34] Mt 5, 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/praca-i-kontemplacia-i/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-i-kontemplacia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-i-kontemplacia-i/

	Praca i kontemplacja (I)

