
opusdei.org

Praca Boga

Okoliczności życia codziennego
nie są przeszkodą, ale materią i
drogą uświęcenia. Jesteśmy
bohaterami Bożego zamysłu
umieszczenia Chrystusa na
szczycie całej ludzkiej
działalności.

25-02-2017

Święty Josemaría zwykł był mówić o
„starej nowości” przesłania, które
otrzymał od Boga, przesłania, które
jest: „stare jak Ewangelia i jak
Ewangelia nowe”[1]. Stare, dlatego że
żyli nim już pierwsi chrześcijanie,



którzy wiedzieli, że są powołani do
świętości i do apostolstwa bez
opuszczania świata, w swoich
codziennych zajęciach i zadaniach.
Dlatego Św. Josemaría twierdził, że
„najłatwiejszym sposobem
zrozumienia Opus Dei jest
wspomnienie pierwszych
chrześcijan; swe chrześcijańskie
powołanie przeżywali dogłębnie;
doskonałości, do której zostali
wezwani przez prosty i wzniosły fakt
Chrztu Świętego szukali z całą
determinacją”[2].

Radością napełniało go
odnajdywanie w pismach Ojców
Kościoła fundamentalnych cech jego
przesłania. Bardzo wyraźne są w tym
kontekście słowa, jakie św. Jan
Chryzostom kieruje do wiernych w
IV wieku i jakie św. Josemaría
zapisuje w jednym ze swoich listów:
„Nie mówię: opuść miasto i odsuń się
od spraw publicznych. Wprost
przeciwnie: zajmując się nimi, okazuj



swą cnotę. Chcę, aby ludzie
przebywający w miastach bardziej
jaśnieli swą cnotą, niż ci, którzy
wybrali sobie na mieszkanie góry.
Dlaczego? Dlatego że wynika stąd
wielka korzyść: «Nie zapala się
światła i nie stawia pod korcem» (Mt
5, 15) […]. Nie mów mi: «Mam żonę,
mam dzieci, zarządzam domem, więc
nie mogę tego wypełniać». Choćbyś
nie miał nic takiego, a będziesz
gnuśny, wszystko utracisz; tak samo,
choćbyś to wszystko miał na swojej
głowie, jeśli będziesz gorliwy,
będziesz jaśniał cnotą. Jest jedna
rzecz, o którą się pytamy: troska o
szlachetność intencji. Ani wiek, ani
ubóstwo, ani bogactwo, ani natłok
zajęć, ani żadna inna rzecz nie
będzie mogła stać się przeszkodą.
Przecież zarówno starcy, jak i
młodzieńcy, ludzie, którzy mieli żony,
wychowywali dzieci, trudzili się
rzemiosłem, odbywali służbę
wojskową – wypełniali wszystkie
przykazania. Daniel był młody (por.



Dn 1, 4.6), Józef był niewolnikiem
(por. Rdz 39, 1n), Akwila trudził się
rzemiosłem (por. Dz 18, 1-3),
sprzedająca szkarłat Lidia
zarządzała warsztatem (por. Dz 16,
14), inny był stróżem więziennym
(por. Dz 16, 27-33), inny setnikiem jak
Korneliusz (por. Dz 10, 14), inny
słaby na zdrowiu jak Tymoteusz
(por. 1 Tm 5, 23), inny zbiegiem jak
Onezymus (por. Flm 1, 16), a żaden z
nich nie znalazł przeszkody w swoim
zawodzie, lecz wszyscy wsławili się
swą cnotą: mężczyźni i kobiety,
młodzi i starzy, niewolnicy i wolni,
żołnierze i osoby prywatne”[3].

Okoliczności życia codziennego nie
są przeszkodą, ale materią i drogą
uświęcenia. Przy słabościach i
wadach właściwych każdemu
uczniowie Chrystusa muszą być
dzisiaj jak ci pierwsi chrześcijanie
„obywatelami-chrześcijanami, którzy
z poczuciem obowiązku pragną
odpowiedzieć na wymogi swojej



wiary”[4]. Nauczanie św. Josemaríi
kierowane jest do ludzi, którzy nie
potrzebują opuszczać swojego
własnego miejsca, by znajdować i
miłować Boga, właśnie dlatego że —
jak wspomniał Jan Paweł II,
komentując nauczanie św. Josemaríi
— „Pan pragnie wejść w komunię
miłości z każdym ze swych dzieci,
właśnie podczas ich codziennej pracy
zawodowej i wypełniania
obowiązków każdego dnia”[5].

Święty Josemaría był przekonany, że
Pan, powierzając mu przesłanie,
które miał rozpowszechniać,
„zechciał, by już nigdy więcej nie
pozostawała nieznana lub
zapomniana prawda o tym, że
wszyscy powinni się uświęcać i że
większości chrześcijan przypada w
udziale uświęcać się w świecie, w
zwykłej pracy […]: ludzie różnych
zawodów i zajęć, szukający świętości
w swoim stanie, w swoim zawodzie,
w tym swoim zajęciu, będą duszami



kontemplacyjnymi na środku
ulicy”[6].

Świętość i wzrastanie w świętości
w pracy

Swoją pracą człowiek „nie tylko
przemienia rzeczy i społeczność, lecz
doskonali też samego siebie”[7].
Jeżeli jest to prawdą już na
płaszczyźnie ludzkiej, tym bardziej
na płaszczyźnie nadprzyrodzonej.
Doskonalenie osoby ludzkiej poprzez
pracę nie jest niczym innym niż
wzrastaniem w świętości tego, kto
daną pracę wykonuje. Jednakże
dzieje się to tylko wówczas, kiedy
ten, kto pracuje, jest już „święty”, to
znaczy, kiedy jest w stanie łaski
Bożej. W przeciwnym wypadku nie
mógłby wzrastać w świętości za
pośrednictwem swojej pracy. To
znaczy, że tylko ten, kto już jest
„święty”, może uświęcać swoją pracę
i robiąc to, wzrastać w świętości.



„Z łaską Bożą nadajecie waszej pracy
zawodowej pośród świata jej
najgłębszy i najpełniejszy sens,
ukierunkowując ją ku zbawieniu
dusz i łącząc ją z odkupieńczą misją
Chrystusa […].Trzeba jednak, żeby
Jezus, a wraz z Nim Ojciec i Duch
Święty rzeczywiście w nas
zamieszkali. Dlatego będziemy
uświęcać pracę, jeżeli będziemy
święci, jeżeli naprawdę będziemy się
starać, żeby być święci […].
Gdybyście nie mieli życia
wewnętrznego, kiedy będziecie
poświęcać się waszej pracy, zamiast
ją przebóstwiać, mogłoby się wam
przydarzyć to, co dzieje się z
żelazem, kiedy jest czerwone i
wkłada się je do zimnej wody:
rozhartowuje się i gaśnie. Musicie
mieć ogień pochodzący z waszego
wnętrza, który nie zgaśnie, ale który
rozpali wszystko, czego się
dotknie”[8].



Proces uświęcania chrześcijanina nie
jest niczym innym niż jego
wzrastaniem jako dziecka Bożego, od
chrztu do pełni synostwa Bożego w
chwale. Dlatego ideę, że „będziemy
uświęcać pracę, jeżeli będziemy
święci”, zawartą w powyższych
słowach, można wyrazić
również,mówiąc o synostwie Bożym.
Chrześcijanin jest powołany do
wzrastania w utożsamianiu się z
Jezusem Chrystusem za
pośrednictwem pracy, to zaś jest
możliwe tylko wówczas, jeżeli już jest
przybranym przez łaskę synem Boga.

Tak jak Jezus wzrastał w mądrości, w
latach i w łasce przez okres spędzony
w Nazarecie, analogicznie
chrześcijanin, żyjąc życiem
nadprzyrodzonym, powinien
wzrastać jako dziecko Boże,
utożsamiając się stopniowo z
Chrystusem poprzez swoje
zwyczajne obowiązki, a konkretnie
pracę zawodową. „Uświęcanie się w



pracy” oznacza staranie o to, żeby
wzrastać przy pracy jako dzieci Boże.
Oznacza postęp w utożsamianiu się z
Chrystusem dzięki Ducha Świętego
poprzez pracę.

Niemniej, trzeba również
powiedzieć, że nie wystarczy być
dzieckiem Bożym, żeby pracować jak
dziecko Boże i wzrastać w
utożsamianiu się z Chrystusem.
Wielu ludzi jest dziećmi Bożymi
przez łaskę, ale wykonują swoją
pracę na zważając na tę wspaniałą
rzeczywistość. Dlatego św. Josemaría
radzi kultywować „sens” Bożego
synostwa w pracy, i pracując, być
świadomym, że „żyje we mnie
Chrystus”[9].

Praca zawodowa chrześcijanina
może być pracą Boga, operatio Dei,
ponieważ jesteśmy przybranymi
dziećmi Boga i tworzymy jedność z
Chrystusem. Jednorodzony Syn stał
się Człowiekiem, żeby zjednoczyć nas



ze sobą — tak jak członki jednego
ciała są zjednoczone z głową — i
działać poprzez nas. Prawdziwie
jesteśmy z Chrystusa, jak Chrystus
jest z Boga. On żyje i działa w
chrześcijaninie przez łaskę. „W ten
sposób praca zostaje wyniesiona do
rangi łaski, uświęca się i przekształca
się w dzieło Boga, operatio Dei, opus
Dei”[10].

Wiedza, że jest się dzieckiem Bożym
w pracy, prowadzi do wykonywania
pracy jako Bożego polecenia:
„musimy — ty i ja — pamiętać i
przypominać innym ludziom, że
jesteśmy dziećmi Boga i że Ojciec
nasz zwraca się do nas z tym samym
wezwaniem, co właściciel winnicy z
przypowieści ewangelicznej, który
powiedział do syna: Dziecko, idź
dzisiaj i pracuj w winnicy! (Mt 21,
28)”[11].

Świadomość Bożego synostwa
prowadzi do utkwienia spojrzenia w



Synu Bożym, który stał się
człowiekiem. Chodzi tu szczególnie o
owe „intensywne lata pracy i
modlitwy. Podczas tych lat Jezus
Chrystus prowadził zwyczajne życie
[…]. W owym prostym i nieznanym
warsztacie rzemieślniczym, Jezus
wykonywał wszystko doskonale”[12].
Decyzja, by żyć życiem Chrystusa,
dodaje temu, kto wie, że jest
dzieckiem Bożym, pewności, że
można zamieniać pracę w modlitwę.
„Pochłonięty w pełni swoją
codzienną pracą, pośród innych
ludzi, podobnych jemu, zabiegany,
zajęty, żyjący w napięciu,
chrześcijanin ma być jednocześnie
całkowicie zanurzony w Bogu,
ponieważ jest synem Bożym”[13].

Godność każdej pracy

Z tego powodu św. Josemaría głosił
niestrudzenie, że każda uczciwa
praca może być uświęcana — stawać
się świętą — i zamieniać się w dzieło



Boże. Oraz że w ten sposób
przemieniona praca utożsamia nas z
Chrystusem — prawdziwym Bogiem i
prawdziwym Człowiekiem. Ona nas
uświęca i doskonali, czyniąc nas na
obraz Boga. W każdej uczciwej pracy
człowiek może rozwijać swoje
powołanie do miłości. Dlatego św.
Josemaría powtarza, że „nie ma
żadnego sensu dzielenie ludzi na
różne kategorie, w zależności od
rodzaju wykonywanej pracy,
uważając jedne zajęcia za godniejsze
od innych”[14], ponieważ „kategoria
zajęcia zależy od tego, kto je
wykonuje”[15]. Dla św. Josemaríi
„wszelka praca” — oczywiście
włącznie z pracą fizyczną — „jest
świadectwem godności człowieka
[…], okazją do rozwoju własnej
osobowości […], sposobem
przyczyniania się do ulepszenia
społeczności, w której żyjemy i do
postępu całej ludzkości”[16]. „Już
czas, żebyśmy my, chrześcijanie,
głośno powiedzieli, że praca jest



darem Boga”[17]. Nie karą czy
przekleństwem, ale rzeczywistością
upragnioną i błogosławioną przez
Stwórcę przed grzechem
pierworodnym[18], rzeczywistością,
którą wcielony Syn Boży przyjął w
Nazarecie, gdzie prowadził przez
wiele lat życie polegające na
codziennej pracy w towarzystwie
Najświętszej Maryi Panny i Św.
Józefa, bez ludzkiego blichtru, ale za
to w Bożym blasku. „W rękach Jezusa
praca, a była to praca podobna do tej,
jaką wykonują miliony ludzi na
całym świecie, przekształca się w
zadanie boskie, w pracę odkupienia,
w drogę zbawienia”[19]. Ten sam
wysiłek, jakiego wymaga praca,
został podniesiony przez Chrystusa
do narzędzia wyzwolenia od
grzechu, narzędzia odkupienia i
uświęcenia[20]. Nie istnieje uczciwa
ludzka praca, która nie mogłaby stać
się „miejscem i materią uświęcenia,
głównym obszarem ćwiczenia się w



cnotach, oraz dialogiem miłości
wyrażonym w czynach”[21].

Bóg ulepił człowieka z prochu ziemi i
uczynił go uczestnikiem Jego
stwórczej mocy, żeby doskonalił
świat swoim rozumem[22]. Jednak
po grzechu człowiek zamiast wznosić
ziemską rzeczywistość do chwały
Boga swoją pracą, często ulega
zaślepieniu i się poniża. Jedni nie
chcą pracować, inni robią to tylko po
to, żeby zdobyć środki finansowe,
których potrzebują, albo mają inną,
jedynie ludzką perspektywę. Jeszcze
inni widzą w pracy narzędzie do
autoafirmacji w stosunku do
innych… Jednakże Jezus, który
zamienił błoto w maść
przywracającą wzrok ślepcowi[23],
używa pracy, żeby leczyć naszą
ślepotę, przywracając jej godność
środka służącego do uświęcania i
apostolstwa. Kiedy odkrywamy, że
możliwe jest uświęcenie pracy,
wszystko zostaje oświetlone nowym



znaczeniem, zaczynamy widzieć i
miłować Boga — być ludźmi
kontemplacji — w sytuacjach, które
wcześniej wydawały się monotonne i
pospolite, a które teraz nabierają
wiecznego i nadprzyrodzonego
zasięgu.

Wspaniała panorama jawi się
naszym oczom: „uświęcać pracę,
uświęcać w pracy, uświęcać
pracą”[24]. Jesteśmy bohaterami
Bożego zamysłu umieszczenia
Chrystusa na szczycie całej ludzkiej
działalności. Bóg chciał, żeby św.
Josemaría, Ojciec, pojął ten zamysł
przenikliwym wzrokiem, i napisał, z
pełnią wiary w łaskę i ufność tych,
którzy otrzymają jego przesłanie:
„Już podziwiam na przestrzeni
czasów, nawet u ostatniego z moich
synów — powtarzam bowiem, że
jesteśmy synami Bożymi —
profesjonalne działanie: z mądrością
artysty, ze szczęściem poety, z
pewnością nauczyciela i ze



skromnością bardziej
przekonywającą niż krasomówstwo,
poszukującego — w dążeniu do
doskonałości chrześcijańskiej w jego
zawodzie i w jego stanie w świecie —
dobra całej ludzkości”[25].

Boże, jak cenna jest Twoja łaska,
synowie ludzcy przychodzą do Ciebie,
chronią się w cieniu Twych skrzydeł
[…]. Albowiem w Tobie jest źródło
życia i w Twej światłości oglądamy
światłość[26]. Trójca Przenajświętsza
udzieliła św. Josemaríi swojego
światła, żeby oglądał głęboko
tajemnicę Jezusa Chrystusa —
światłości ludzi[27]: „dzięki
intensywnemu poznawaniu
tajemnicy Słowa Wcielonego
zrozumiał on, że wszystkie wątki
ludzkiego życia splatają się w sercu
człowieka odrodzonego w Chrystusie
z ekonomią życia nadprzyrodzonego,
stając się miejscem i środkiem
uświęcenia”[28]. Nauczanie św.
Josemaríi oświetliło już życie



mnóstwa mężczyzn i kobiet
najróżniejszych stanów i kultur,
którzy podjęli przygodę bycia
świętymi w naturalności życia
codziennego. Przygodę pełnej
wyrzeczeń i mocnej miłości, która
napełnia szczęśliwością duszę i
rozsiewa w świecie pokój
Chrystusa[29].

Święty Jan Paweł II zachęcał, aby
wiernie naśladować przykład św.
Josemaríi. „Krocząc śladami waszego
założyciela, trwajcie nadal w
waszym powołaniu i wypełniajcie je
z entuzjazmem i wiernością. Ukażcie
waszym codziennym wysiłkiem, że
miłość Chrystusa może natchnąć i
ożywić każdy przejaw ludzkiego
życia”[30]. Liczymy przede
wszystkim na wstawiennictwo
Naszej Matki. Prosimy Ją, żeby
przygotowywała nam codziennie
drogę świętości w życiu codziennym
i zawsze zachowywała ją dla nas.



Javier López Díaz

[1] Rozmowy z Prałatem Escrivą, 24.

[2] Tamże.

[3] Św. Jan Chryzostom, In Matth.
hom., XLIII, 5. Wydanie polskie: Św.
Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelię według św. Mateusza (cz.
2, Homilie 41-90), tłum. ks. A. Baron,
J. Krystyniacki, Kraków 2001, s. 40.

[4] Rozmowy z Prałatem Escrivą, 24.

[5] Św. Jan Paweł II, Alokucja podczas
audiencji dla uczestników Kongresu
„Wielkość życia codziennego”, 12
stycznia 2002 r., 2.

[6]List z 9 stycznia 1932, 91-92.
Cytowane w: A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei: Życie Josemaríi
Escrivy, tom I, Panie, żebym



przejrzał!, tłum. P. Skibiński,
Katowice-Kraków 2002, s. 338

[7] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 35.

[8] List z 15 października 1948, 20.

[9] Ga 2, 20.

[10] Rozmowy z Prałatem Escrivą, 10.

[11] Przyjaciele Boga, 57.

[12]Tamże, 56.

[13] To Chrystus przechodzi, 65.

[14] Tamże, 47.

[15] Zapiski z nauczania (AGP, P10,
62).

[16] To Chrystus przechodzi, 47.

[17]Tamże.

[18]Rdz 2, 15.



[19] Rozmowy z Prałatem Escrivá, 55.

[20] Por. E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, t. 3, Madrid
2013, s. 43nn.

[21] Św. Jan Paweł II, Alokucja..., 2.

[22] Rdz 2, 7.15.

[23] Por. J 7, 7.

[24] To Chrystus przechodzi, 45.

[25] List z 9 stycznia 1932, 4.

[26] Ps 36(35), 8.10.

[27] J 1, 4.

[28] Kongregacja do spraw
Kanonizacyjnych, Dekret o
heroiczności cnót Sługi Bożego
Josemaríi Escrivy de Balaguer,
Założyciela Opus Dei, kwietnia 1990,
§3.



[29] Por. Ef 1, 10.

[30] Św. Jan Paweł II, Alokucja..., 4.

Fotografíe Creative Commons.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/praca-boga/ (15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/praca-boga/

	Praca Boga

