
opusdei.org

Pozwolić Bogu
działać

"Pozwolić Bogu działać".
Artykuł Kardynała Josepha
Ratzingera o św. Josemarii
Escrivie (L'Osservatore
Romano, 6 października 2002)
Kardynał Ratzinger, wówczas
prefekt Kongregacji Nauki ds.
Wiary, pisze o duchu, który
przekazywał św. Josemaria i o
osobowości założyciela.

05-10-2002

"Pozwolić Bogu działać". Artykuł
Kardynała Josepha Ratzingera o św.



Josemarii Escrivie (L'Osservatore
Romano, 6 października 2002)
Kardynał Ratzinger, wówczas prefekt
Kongregacji Nauki ds. Wiary, pisze o
duchu, który przekazywał św.
Josemaria i o osobowości założyciela.

Moją uwagę zawsze zwracało, jakie
znaczenie nadawał Josemaría
Escrivá nazwie Opus Dei.
Interpretacja jest właściwie
biograficzna, pozwala zrozumieć
założyciela i jego fizjonomię
duchową. Escrivá wiedział, rozumiał,
że powinien coś założyć, a
jednocześnie był przekonany, że to
coś nie jest jego dziełem, on nie
wymyślił niczego. Po prostu Pan
posłużył się nim, w rzeczywistości
więc to nie było jego dzieło, ale
Dzieło Boga. On był po prostu
narzędziem, poprzez które Bóg
działał.

Zastanawiając się nad jego postawą,
przyszły mi do głowy słowa Pana



zebrane w Ewangelii przez św. Jana
(5, 17): „Mój Ojciec działa zawsze”. To
słowa wypowiedziane przez Jezusa w
czasie dyskusji ze „specjalistami od
religii”, którzy nie chcieli uznać, że
Bóg może pracować, działać w
szabat. Dyskusja ta do tej pory
otwarta, aktualna w pewnym sensie,
kontynuowana przez ludzi, także
chrześcijan, naszych czasów.
Niektórzy myślą, że Bóg, po
stworzeniu, udał się na spoczynek i
już nie wykazuje żadnego
zainteresowania sprawami zwykłego
dnia. Zgodnie z tego typu myśleniem
Bóg nie może interweniować w
sprawy naszego życia codziennego, a
jednak słowa Jezusa przynoszą nam
odpowiedź przeczącą temu. Człowiek
otwarty na obecność Boga zdaje
sobie sprawę z tego, że Bóg działa
zawsze i że działa także dziś, dlatego
musimy pozwolić Mu wejść w nasze
życie i ułatwić Mu działanie w nas.
W ten sposób rodzą się sprawy, które



otwierają całą przyszłość i odnawiają
ludzkość.

To wszystko pozwala nam
zrozumieć, dlaczego Josemaría
Escrivá nie uważał się za
„założyciela” czegokolwiek i dlaczego
widział siebie po prostu jako
człowieka, który chce wypełnić wolę
Bożą, sekundować Jego działaniom,
dziełu – w rezultacie – Boskiemu. W
tym znaczeniu jest to dla mnie
przesłanie bardzo ważne, przesłanie
teocentryczne. Escrivá działa
zgodnie ze słowami Jezusa, ufa, że
Bóg nie zostawił świata samemu
sobie, ale działa nieustannie, do nas
natomiast należy po prostu być do
Jego dyspozycji, być dyspozycyjnymi
poprzez bycie zdolnymi
odpowiedzieć na Jego wołanie.
Przesłanie to pomaga również w
przezwyciężeniu tego, co uważane
jest za wielką pokusę naszych
czasów: zuchwalstwa myślenia, że po
Big Bang Bóg wycofał się z naszej



historii. Działanie Boga nie ustało po
tzw. wielkim wybuchu, wręcz
przeciwnie, trwa w czasie, zarówno
w świecie natury, jak i świecie
człowieka.

Założyciel Dzieła mówił: „Ja niczego
nie wymyśliłem, to On zrobił
wszystko. Starałem się być
dyspozycyjnym i służyć Mu jako
narzędzie”. Słowa te, cała
rzeczywistość, jaką jest Opus Dei, jest
głęboko naznaczona życiem
wewnętrznym Założyciela, który –
choć starał się być bardzo
dyskretnym w tej sprawie – dał do
zrozumienia, że trwał nieustannie w
dialogu, rzeczywistym kontakcie z
Tym, który nas stworzył i działa
przez nas i z nami. W Księdze
Wyjścia (Ex 33, 11) mówi się o
Mojżeszu, że rozmawiał z Bogiem
„twarzą w twarz, jak przyjaciel
rozmawia z przyjacielem”. Wydaje
mi się, że mamy wystarczająco dużo
znaków, by móc zastosować do



Josemaríi Escrivy owo „rozmawiał
jak przyjaciel z przyjacielem” - słowa,
które otwierają drzwi światu, by Bóg
mógł być w nim obecny, by mógł
działać i przemieniać wszystko.

W tej perspektywie rozumie się
lepiej, co znaczy świętość i
powszechne powołanie do świętości.
Znając wiele historii świętych,
wiedząc, że podczas procesu
kanonizacyjnego poszukuje się cnót
„heroicznych”, możemy mieć mylne
wyobrażenie o tym, czym jest
świętość. Możemy myśleć wówczas :
„To nie dla mnie”, „Nie czułbym się
na siłach, by być tak heroicznym”,
„To zbyt wielki ideał, jak dla mnie”.
W tym wypadku świętość
przeznaczona byłaby tylko dla
„wielkich”, takich, jakich widzimy na
ołtarzach, którzy bardzo są od nas,
normalnych grzeszników, inni.
Mielibyśmy wówczas głęboko
przeinaczone pojęcie świętości,
błędne przekonanie, które – według



mnie jest to zagadnienie centralne –
zostało wyjaśnione i poprawione
przez samego Josemaríę Escrivę.

Cnota heroiczna nie oznacza, że
święty był czymś w rodzaju
„sportsmena” świętości, który
wykonuje pewne ćwiczenia
nieosiągalne, jeśliby wymagać ich od
ludzi normalnych. Znaczy coś
zupełnie odmiennego – że w życiu
człowieka objawia się obecność Boga,
że wyraźnie widać to wszystko, czego
człowiek nie jest w stanie sam zrobić.
Być może chodzi tylko o samą
terminologię, bo przymiotnik
heroiczny był często źle
interpretowany. Cnota heroiczna nie
oznacza, że ktoś sam z siebie robił
wielkie rzeczy, ale że w życiu tego
kogoś pojawiły się rzeczy, których on
sam nie zrobił, bo był tylko do
dyspozycji, pozwolił działać Bogu.
Innymi słowy być świętym to nic
innego jak rozmawiać z Bogiem, tak



jak rozmawia przyjaciel z
przyjacielem. To jest świętość.

Być świętym nie zakłada bycia
lepszym od innych. Przeciwnie,
święty może być bardzo słaby,
popełniać wiele błędów w swoim
życiu. Świętość to głęboki kontakt z
Bogiem, to bycie przyjacielem Boga,
pozwolenie, by On działał, ten
Jedyny, który może sprawić, by świat
był dobry i szczęśliwy. Kiedy
Josemaría Escrivá mówił, że my,
wszyscy ludzie, jesteśmy powołani
do świętości, wydaje mi się, że w
podtekście odwoływał się do swego
doświadczenia osobistego, bo nigdy
nie robił rzeczy niesamowitych, ale
po prostu ograniczał się do tego, by
pozwolić działać Bogu. Stąd rodziła
się zawsze wielka odnowa, siła dobra
w świecie, choć wszystkie ludzkie
słabości trwały. Naprawdę wszyscy
jesteśmy zdolni, wszyscy jesteśmy
powołani, by otworzyć się na tę
przyjaźń z Bogiem, by nie uciekać z



Jego rąk, by nie męczyć się
powracaniem do Niego; zwracać się
do Pana rozmawiając z Nim, jak się
rozmawia z przyjacielem, wiedząc z
całą pewnością, że Pan jest
prawdziwym przyjacielem
wszystkich, także tych, którzy nie są
zdolni sami z siebie czynić rzeczy
wielkich.

To wszystko pozwoliło mi zrozumieć
głębiej fizjonomię duchową Opus
Dei: silną więź, jaka istnieje między
absolutną wiernością wielkiej
tradycji Kościoła i jego wierze, a
niezrównaną prostotą i otwartością
wobec wszystkich spraw świata, czy
to chodzi o świat akademicki, czy
świat prac zwyczajnych, ekonomii
itd. Kto ma tę więź z Bogiem, kto
podtrzymuje nieustanną rozmowę z
Bogiem, może odważyć się
odpowiedzieć na nowe problemy
tego świata i nie będzie się bał. Bo
kto jest w rękach Boga, upada zawsze
w ręce Boga. W ten sposób znika lęk i



rodzi się odwaga odpowiedzi na
wyzwania dzisiejszego świata.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pozwolic-bogu-dziaac/
(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pozwolic-bogu-dziaac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pozwolic-bogu-dziaac/

	Pozwolić Bogu działać

