opusdei.org

Pozwoli¢ Bogu
dzialac

"Pozwoli¢ Bogu dziatac".
Artykul Kardynala Josepha
Ratzingera o $w. Josemarii
Escrivie (L'Osservatore
Romano, 6 pazdziernika 2002)
Kardynat Ratzinger, wowczas
prefekt Kongregacji Nauki ds.
Wiary, pisze o duchu, ktory
przekazywal Sw. Josemariaio
osobowosci zalozyciela.

05-10-2002

"Pozwoli¢ Bogu dzialac¢". Artykul
Kardynata Josepha Ratzingera o Sw.



Josemarii Escrivie (L'Osservatore
Romano, 6 pazdziernika 2002)
Kardynat Ratzinger, wowczas prefekt
Kongregacji Nauki ds. Wiary, pisze o
duchu, ktory przekazywat sw.
Josemaria i 0 osobowosci zalozyciela.

Moja uwage zawsze zwracalo, jakie
znaczenie nadawal Josemaria
Escriva nazwie Opus Dei.
Interpretacja jest wlasciwie
biograficzna, pozwala zrozumiec
zalozyciela i jego fizjonomie
duchowa. Escriva wiedzial, rozumial,
Ze powinien cos$ zalozyd, a
jednoczesnie byl przekonany, ze to
cos$ nie jest jego dzielem, on nie
wymyslit niczego. Po prostu Pan
postuzyl sie nim, w rzeczywistosci
wiec to nie bylo jego dzielo, ale
Dzielo Boga. On byl po prostu
narzedziem, poprzez ktore Bog
dzialal.

Zastanawiajac sie nad jego postawag,
przyszity mi do glowy stowa Pana



zebrane w Ewangelii przez Sw. Jana
(5, 17): ,M0j Ojciec dziala zawsze”. To
stowa wypowiedziane przez Jezusa w
czasie dyskusji ze ,specjalistami od
religii”, ktorzy nie chcieli uznac, ze
Bog moze pracowac, dziatac w
szabat. Dyskusja ta do tej pory
otwarta, aktualna w pewnym sensie,
kontynuowana przez ludzi, takze
chrzescijan, naszych czasow.
Niektorzy myslg, ze Bog, po
stworzeniu, udal sie na spoczynek i
juz nie wykazuje zadnego
zainteresowania sprawami zwyklego
dnia. Zgodnie z tego typu myS$leniem
Bdg nie moze interweniowa¢ w
sprawy naszego zycia codziennego, a
jednak stowa Jezusa przynosza nam
odpowiedz przeczaca temu. Czlowiek
otwarty na obecnosc Boga zdaje
sobie sprawe z tego, ze Bog dziala
zawsze 1 ze dziala takze dzis, dlatego
musimy pozwoli¢ Mu wej$¢ w nasze
zycie i ulatwi¢ Mu dzialanie w nas.
W ten sposob rodza sie sprawy, ktore



otwieraja calg przysztosc i odnawiaja
ludzkos¢.

To wszystko pozwala nam
zrozumiec, dlaczego Josemaria
Escriva nie uwazat sie za
»Zatozyciela” czegokolwiek i dlaczego
widzial siebie po prostu jako
cztowieka, ktory chce wypenic¢ wole
Boza, sekundowac Jego dziataniom,
dzielu — w rezultacie — Boskiemu. W
tym znaczeniu jest to dla mnie
przestanie bardzo wazne, przestanie
teocentryczne. Escriva dziala
zgodnie ze stowami Jezusa, ufa, ze
Bog nie zostawil Swiata samemu
sobie, ale dziala nieustannie, do nas
natomiast nalezy po prostu by¢ do
Jego dyspozycji, by¢ dyspozycyjnymi
poprzez bycie zdolnymi
odpowiedzie¢ na Jego wolanie.
Przestanie to pomaga rowniez w
przezwyciezeniu tego, co uwazane
jest za wielka pokuse naszych
czasOw: zuchwalstwa myslenia, ze po
Big Bang Bog wycofal sie z naszej



historii. Dzialanie Boga nie ustato po
tzw. wielkim wybuchu, wrecz
przeciwnie, trwa w czasie, zarowno
w Swiecie natury, jak i Swiecie
czlowieka.

Zalozyciel Dziela mowil: ,Ja niczego
nie wymyslitem, to On zrobit
wszystko. Staratem sie by¢
dyspozycyjnym i stuzy¢ Mu jako
narzedzie”. Slowa te, cala
rzeczywistosc, jaka jest Opus Deli, jest
gleboko naznaczona zyciem
wewnetrznym Zalozyciela, ktory —
choc starat sie by¢ bardzo
dyskretnym w tej sprawie — dat do
Zrozumienia, ze trwal nieustannie w
dialogu, rzeczywistym kontakcie z
Tym, ktéry nas stworzyl i dziala
przez nas iz nami. W Ksiedze
Wyjscia (Ex 33, 11) mowi sie o
Mojzeszu, ze rozmawial z Bogiem
»~twarza w twarz, jak przyjaciel
rozmawia z przyjacielem”. Wydaje
mi sie, ze mamy wystarczajaco duzo
znakow, by mdc zastosowac do



Josemarii Escrivy owo ,rozmawiat
jak przyjaciel z przyjacielem” - stowa,
ktore otwieraja drzwi Swiatu, by Bog
mogt by¢ w nim obecny, by mogt
dzialac i przemieniac¢ wszystko.

W tej perspektywie rozumie sie
lepiej, co znaczy swietosc i
powszechne powolanie do swietosci.
Znajac wiele historii Swietych,
wiedzac, ze podczas procesu
kanonizacyjnego poszukuje sie cnot
yheroicznych”, mozemy mie¢ mylne
wyobrazenie o tym, czym jest
sSwieto$¢. Mozemy mysle¢ wowczas :
,»,10 nie dla mnie”, ,Nie czulbym sie
na sitach, by by¢ tak heroicznym?”,
,»,10 zbyt wielki ideal, jak dla mnie”.
W tym wypadku swietos¢
przeznaczona bylaby tylko dla
»~wielkich”, takich, jakich widzimy na
oitarzach, ktorzy bardzo sa od nas,
normalnych grzesznikdw, inni.
MielibySmy wowczas gleboko
przeinaczone pojecie Swietosci,
bledne przekonanie, ktore — wedlug



mnie jest to zagadnienie centralne —
zostalo wyjasnione i poprawione
przez samego Josemarie Escrive.

Cnota heroiczna nie oznacza, ze
Swiety byl czyms w rodzaju
»Sportsmena” swietosci, ktory
wykonuje pewne ¢wiczenia
nieosiagalne, jesliby wymagac ich od
ludzi normalnych. Znaczy co$
zupeinie odmiennego — ze w zZyciu
czlowieka objawia sie obecnosc¢ Boga,
ze wyraznie widac to wszystko, czego
czlowiek nie jest w stanie sam zrobic.
By¢ moze chodzi tylko o sama
terminologie, bo przymiotnik
heroiczny byl czesto Zle
interpretowany. Cnota heroiczna nie
oznacza, ze kto$ sam z siebie robit
wielkie rzeczy, ale ze w zyciu tego
kogo$ pojawily sie rzeczy, ktorych on
sam nie zrobil, bo byl tylko do
dyspozycji, pozwolit dziala¢ Bogu.
Innymi stowy by¢ Swietym to nic
innego jak rozmawiac z Bogiem, tak



jak rozmawia przyjaciel z
przyjacielem. To jest Swietosc.

By¢ swietym nie zaklada bycia
lepszym od innych. Przeciwnie,
Swiety moze byc¢ bardzo staby,
popeiniac wiele bledéw w swoim
zyciu. Swieto$¢ to gleboki kontakt z
Bogiem, to bycie przyjacielem Boga,
pozwolenie, by On dzialal, ten
Jedyny, ktory moze sprawic, by Swiat
byl dobry i szczesliwy. Kiedy
Josemaria Escrivd mowil, ze my,
wszyscy ludzie, jesteSmy powotani
do Swietos$ci, wydaje mi sie, ze w
podtekscie odwolywal sie do swego
doswiadczenia osobistego, bo nigdy
nie robil rzeczy niesamowitych, ale
po prostu ograniczatl sie do tego, by
pozwoli¢ dziata¢ Bogu. Stad rodzila
sie zawsze wielka odnowa, sila dobra
w $wiecie, cho¢ wszystkie ludzkie
stabosci trwaly. Naprawde wszyscy
jestesmy zdolni, wszyscy jesteSmy
powolani, by otworzy¢ sie na te
przyjazn z Bogiem, by nie uciekac z



Jego rak, by nie meczy¢ sie
powracaniem do Niego; zwracac sie
do Pana rozmawiajgc z Nim, jak sie
rozmawia z przyjacielem, wiedzac z
cala pewnoscia, ze Pan jest
prawdziwym przyjacielem
wszystkich, takze tych, ktorzy nie sg
zdolni sami z siebie czyni¢ rzeczy
wielkich.

To wszystko pozwolito mi zrozumiec
glebiej fizjonomie duchowa Opus
Dei: silng wiez, jaka istnieje miedzy
absolutng wiernoscia wielkiej
tradycji Kosciola i jego wierze, a
niezrownana prostotg i otwartoscia
wobec wszystkich spraw Swiata, czy
to chodzi o Swiat akademicki, czy
Swiat prac zwyczajnych, ekonomii
itd. Kto ma te wiez z Bogiem, kto
podtrzymuje nieustanng rozmowe z
Bogiem, moze odwazyc sie
odpowiedzie¢ na nowe problemy
tego Swiata i nie bedzie sie bal. Bo
kto jest w rekach Boga, upada zawsze
w rece Boga. W ten sposob znika lek i



rodzi sie odwaga odpowiedzi na
wyzwania dzisiejszego Swiata.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/pozwolic-bogu-dziaac/
(20-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/pozwolic-bogu-dziaac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pozwolic-bogu-dziaac/

	Pozwolić Bogu działać

