
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (XIII):
Tu się już nie
docieka, tu się
kontempluje!

Modlitwa kontemplacyjna
rozwija nowy sposób patrzenia
na wszystko, co dzieje się wokół
nas. Jest to dar, który zaspokaja
nasze naturalne pragnienie
zjednoczenia się z Bogiem w
różnych okolicznościach.

09-06-2021



Jeśli spróbujemy zastanowić się,
które miasto, z politycznego i
gospodarczego punktu widzenia, jest
obecnie trzecim najważniejszym
miastem na świecie ... to takim
miastem była Antiochia w
pierwszych wiekach, kiedy była
stolicą rzymskiej prowincji. Wiemy,
że został tam ukuty termin
„chrześcijanie” (por. Dz 11,26)
określający naśladowców Jezusa. Jej
trzecim biskupem był święty Ignacy,
który skazany na śmierć za rządów
Trajana został zabrany drogą lądową
na wybrzeże Seleucji - obecnie
południowej części Turcji - a później
przewieziony drogą morską do
Rzymu. Po drodze zatrzymywał się w
różnych portach. W każdym miejscu
przyjmował chrześcijan z okolicy i
korzystał z okazji, aby wysłać listy do
wyznawców Jezusa z różnych
wspólnot: „Piszę do wszystkich
Kościołów i wszystkim powtarzam,
że ja umieram za Boga z własnej
woli”[1]. Święty biskup Ignacy



wiedział, że bestie z amfiteatru
Flawiuszów - obecnie Koloseum
rzymskiego - będą jego końcem na
ziemi, dlatego nieustannie prosił, by
modlono się dla niego o odwagę.
Kilkakrotnie w jego listach jesteśmy
także świadkami głębi jego duszy,
jego pragnienia ostatecznego
zjednoczenia z Bogiem: „Nie ma już
we mnie ognia miłości do rzeczy
materialnych, jest tylko woda żywa
mówiąca we mnie, która z wnętrza
mego woła: Pójdź do Ojca”[2].

Roślina zakorzeniona w niebie

Ten wewnętrzny głos św. Ignacego
Antiocheńskiego - Pójdź do Ojca! -
który prawdopodobnie poruszał jego
życie wewnętrzne i życie
sakramentalne, jest w rzeczywistości
nadprzyrodzonym dojrzewaniem
naturalnego pragnienia, jakie mamy
wszyscy, by zjednoczyć się z Bogiem.
Już starożytni filozofowie greccy
rozpoznali w głębi naszej istoty



pragnienie boskości, tęsknotę za
naszą prawdziwą ojczyzną,
„jakbyśmy byli rośliną nie ziemską,
ale niebiańską”[3]. Benedykt XVI,
podczas pierwszej audiencji w czasie
katechezy o modlitwie, również
chciał spojrzeć wstecz, na starożytny
Egipt, Mezopotamię, greckich
filozofów i dramaturgów czy
rzymskich pisarzy. Wszystkie kultury
są świadectwem pragnienia Boga:
„Człowiek «cyfrowy», podobnie jak
jaskiniowiec szuka w doświadczeniu
religijnym dróg, które pozwolą mu
przezwyciężyć swoją skończoność i
zabezpieczyć swoją niepewną
ziemską przygodę. (…) W człowieku
jest pragnienie nieskończoności,
tęsknota za wiecznością, dążenie do
piękna, potrzeba światła i prawdy,
które zbliżają go do Absolutu”[4].

Często mówi się, że jednym z
najczęstszych problemów tej
niepewnej ziemskiej przygody jest w
naszych czasach wewnętrzna



fragmentacja, niekiedy powstająca
nieświadomie: doświadczamy
rozbieżności między tym, czego
chcemy, a tym, co robimy. Widzimy
w sobie wymiary, które nie łączą się
harmonijnie, nie konstruujemy
narracji naszego życia w sposób
ciągły wraz z przeszłością i
przyszłością, nie widzimy, w jaki
sposób idee, które przyswajaliśmy i
uczucia, których doświadczamy
mogą pasować do siebie... Tu i
ówdzie być może mnożymy wersje
nas samych. Czasami nie potrafimy
nawet skupić uwagi wyłącznie na
jednym zadaniu. We wszystkich tych
obszarach pragniemy jedności,
której, jak się wydaje, nie jesteśmy w
stanie wyprodukować tak jak wielu
innych rzeczy.

„A czyż nie jest to «znakiem czasu»,
że mimo rozległych procesów
laicyzacji obserwujemy dziś w
świecie powszechną potrzebę
duchowości, która w znacznej mierze



ujawnia się właśnie jako nowy głód
modlitwy?”[5], pytał św. Jan Paweł II
u progu nowego tysiąclecia. Z
pewnością widzimy, że pojawia się
wiele inicjatyw, na żywo i za
pośrednictwem Internetu,
pokazujących wartość naszej
zdolności do wyciszania
zewnętrznego i wewnętrznego,
słuchania, koncentracji i harmonii
między naszym ciałem a naszym
duchem. Wszystko to może, rzecz
jasna, przynieść nam naturalny
spokój. Ale modlitwa chrześcijańska
oferuje nam pokój, który jest nie
tylko chwilową równowagą, ale jest
owocem spójnego postrzegania życia,
które wyrasta z bliskiej relacji z
Bogiem. Modlitwa chrześcijańska,
która jest darem, rozwija w nas nową
wizję rzeczywistości, która jednoczy
wszystko w Nim. „Jest ona przede
wszystkim wewnętrzną postawą,
która wyraża się potem poprzez
różne praktyki i formuły, jest przede
wszystkim sposobem, w jaki



człowiek staje przed Bogiem, co
potem wyrażają akty kultu lub
wypowiadane słowa”[6]. Oczywiście
ta wewnętrzna postawa, ten sposób
bycia z Panem nie pojawia się z dnia
na dzień, ani nie pojawia się bez
odpowiedniej postawy, by Bóg mógł
nam jej udzielić: jest darem, ale także
zadaniem.

Oczy duszy, która myśli o
wieczności

W pewnym momencie homilii Ku
świętości wygłoszonej pod koniec
1967 r. św. Josemaría krótko opisuje
drogę życia modlitewnego[7].
Zaczynamy się modlić – mówi nam –
prostymi, krótkimi modlitwami,
prawdopodobnie wyuczonymi na
pamięć w dzieciństwie; potem
rozwija się przyjaźń z Jezusem, w
której uczymy się wchodzić w Jego
mękę, śmierć, zmartwychwstanie i
chcemy przyswajać sobie Jego naukę.
Później serce musi rozróżniać i



tworzyć relację z trzema Osobami
Boskimi i to stopniowo wypełnia cały
dzień. I wtedy następuje etap, który
w opisie założyciela Opus Dei
odpowiada życiu kontemplacyjnemu:
nadchodzi moment, kiedy „trwamy u
obfitego, czystego źródła żywej wody,
która wytryskuje ku życiu
wiecznemu. Zbyteczne stają się
słowa, tym bardziej że język nie
potrafi się wysłowić; umysł się
uspokaja. Tu się już nie docieka, tu
się kontempluje!”[8]. Tak więc w
pewnym momencie tej podróży,
możemy zadać sobie pytanie: jaki
związek ma modlitwa z życiem
wiecznym? W jaki sposób modlitwa
staje się kontemplacją w miejsce
wyrażania się słowami?

Modląc się mamy nadzieję zobaczyć
rzeczy, tu i teraz, tak jak Bóg je widzi;
uchwycić to, co dzieje się wokół nas
za pomocą prostej intuicji, która
pochodzi z miłości[9]. To jest jej
największy owoc i dlatego mówimy,



że modlitwa nas przemienia. Nie
tylko pomaga nam zmienić pewne
postawy lub pokonać pewne wady.
Modlitwa chrześcijańska ma na celu
przede wszystkim zjednoczenie nas z
Bogiem, a tym samym stopniowe
dostosowanie naszego spojrzenia do
spojrzenia Bożego, zaczynając już tu
na ziemi; w pewnym sensie staramy
się uleczyć nasze oczy Jego światłem.
Ta pełna miłości relacja z Bogiem –
której uczymy się i
urzeczywistniamy w Jezusie – nie jest
czymś, co po prostu robimy, ale
czymś, co ma wpływ na to, kim
jesteśmy.

Ta osobista przemiana w naszym
sposobie interakcji z rzeczywistością
niesie konsekwencje, które mogą być
bardzo praktyczne. Rozwijanie w
nas, razem z Bogiem, tego
nadprzyrodzonego spojrzenia
prowadzi nas, na przykład, do
dostrzegania dobra, które kryje się za
całym stworzeniem, nawet tam,



gdzie wydaje się nieobecne,
ponieważ nic nie umknie Jego
planowi miłości, który jest zawsze
potężniejszy. Prowadzi nas do
nowego docenienia wolności innych,
do uwolnienia się od pokusy
decydowania za nich, tak jakby los
wszystkiego zależał od naszych
działań. Lepiej też rozumiemy, że
Boskie działanie ma swoje procesy i
swój czas, których ani nie
powinniśmy, ani nie możemy
kontrolować. Modlitwa
kontemplacyjna uwalnia nas z
obsesji na punkcie
natychmiastowego rozwiązywania
problemów i uzdalnia do lepszego
przygotowania się do odkrywania
światła we wszystkim, co nas otacza,
także w ranach i słabościach naszego
świata. Próba spojrzenia oczami
Boga uwalnia nas od gwałtownej
relacji z rzeczywistością i ludźmi,
ponieważ staramy wejść w syntonię
z Jego wszechmocną miłością,
zamiast przeszkadzać jej naszymi



niezdarnymi interwencjami. Święty
Tomasz z Akwinu stwierdza, że
kontemplacja „w życiu przyszłym
będzie doskonała, gdyż będziemy Go
widzieć „twarzą w twarz” (1 Kor
13,12), co też uczyni nas w pełni
szczęśliwymi” [10]. Moc modlitwy
polega na tym, że możemy
uczestniczyć w tej wizji Boga już tu
na ziemi, nawet jeśli jest ona zawsze
„jakby w zwierciadle” (1 Kor 13,12).

W 1972 roku na spotkaniu w
Portugalii ktoś zapytał św. Josemaríę,
jak po chrześcijańsku radzić sobie z
codziennymi problemami. Założyciel
Opus Dei zwrócił między innymi
uwagę na to, że życie wypełnione
modlitwą pomaga spojrzeć na
wszystko inaczej, niż byśmy to robili
bez tej bliskiej relacji z Bogiem:
„Mamy kryterium w innym stylu;
widzimy rzeczy oczami duszy, która
myśli o wieczności i miłości Bożej,
także wiecznej”[11]. W innych
okolicznościach powiedział również,



że sposób bycia szczęśliwym w
niebie zależy od umiejętności bycia
szczęśliwym na ziemi[12].
Bizantyjski teolog z XIV wieku
napisał coś podobnego: „Nie tylko
wolno nam się przysposabiać i
przygotowywać do Życia; już teraz
możemy nim żyć i postępować
zgodnie z nim”[13].

Cisza ... Spokój ... Intensywne życie

Katechizm Kościoła Katolickiego na
początku rozdziału o modlitwie,
zaskakuje nas pytaniem, które służy
jako stały rachunek sumienia: „Z
jakiej pozycji mówimy w czasie
modlitwy? Z wyniosłości naszej
pychy i własnej woli czy też z
"głębokości" (Ps 130, 1) pokornego i
skruszonego serca?” A potem od razu
przypomina nam o podstawowym
warunku modlitwy:„Podstawą
modlitwy jest pokora”[14].
Rzeczywiście, to spojrzenie
wieczności, które wzbudza w nas



modlitwa kontemplacyjna, może
wzrastać tylko na żyznym gruncie
pokory, w klimacie otwarcia na
rozwiązania Boże, zamiast pomysłów
pochodzących jedynie od nas
samych. Czasami nadmierne
zaufanie naszej inteligencji i
naszemu planowaniu może
spowodować, że w praktyce
zaczniemy żyć prawie tak, jakby Bóg
nie istniał. Zawsze potrzebujemy
nowej pokory wobec rzeczywistości,
wobec ludzi, wobec historii, która
mogłaby się stać urodzajną ziemią
dla działania Boga.

Podczas katechezy poświęconej
modlitwie papież Franciszek skupił
się na doświadczeniu króla Dawida:
„Świat ukazujący się jego oczom nie
jest milczącą sceną: jego wzrok
pojmuje większą tajemnicę, która
kryje się za gmatwaniną rzeczy.
Modlitwa rodzi się właśnie stamtąd:
z przekonania, że życie nie jest
czymś, co spływa po nas, jak woda po



kaczce, ale zdumiewającą
tajemnicą”[15].

Następnie, dzięki spojrzeniu, jakie
daje nam kontemplacja pośrodku
świata, zaspokoimy, o ile to możliwe,
tęsknotę za jednością: z Bogiem, z
innymi, w nas samych. Będziemy
zaskoczeni pracując niestrudzenie
dla dobra innych i Kościoła, gdy
zobaczymy, że nasze talenty
rozkwitają „jak drzewo zasadzone
nad płynącą wodą, które wydaje
owoc w swoim czasie” (Ps 1,3).
Posmakujemy trochę tej harmonii,
do której jesteśmy przeznaczeni.
Będziemy cieszyć się pokojem,
którego nie możemy znaleźć w żaden
inny sposób. „Galopem, galopem!
Działać, działać...! Gorączka,
szaleństwo nieustannego ruchu... (…)
To dlatego, że pracują, mając przed
oczyma tylko chwilę obecną: żyją
zawsze w “czasie teraźniejszym”. —
Ty... masz postrzegać wszystko w
perspektywie wieczności: ogarniając



w teraźniejszości przyszłość i
przeszłość. Opanowanie. — Pokój. —
Intensywne życie wewnętrzne”[16].

Andres Cardenas Matute

Tłumaczenie: Agnieszka Kania

[1] Św. Ignacy Antiocheński, List do
Rzymian, nr 4.

[2] Św. Ignacy Antiocheński, List do
Rzymian, nr 7.

[3] Platon, Timajos, 90a

[4] Benedykt XVI, Audiencja,
11.05.2011.

[5] Jan Paweł II, List apostolskiNovo
Millennio Ineunte, nr 33.

[6] Benedykt XVI, Audiencja,
11.05.2011.



[7] por. św. Josemaría, Przyjaciele
Boga, nr 306.

[8] Tamże, nr 307.

[9] Jest to koncepcja tomistyczna
kontemplacji jako „simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens”.

[10] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, 2-2, q. 180, a. 4.

[11] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 4.11.1972.

[12] Por. św. Josemaría, Kuźnia, nr
1005.

[13] Nicolás Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89. [tł.
własne]

[14] KKK, nr 2559.

[15] Papież Franciszek, Audiencja,
24.06.2020.

[16] Św. Josemaría, Droga, nr 837.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-xiii-tu-sie-juz-nie/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-xiii-tu-sie-juz-nie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-xiii-tu-sie-juz-nie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-xiii-tu-sie-juz-nie/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (XIII): Tu się już nie docieka, tu się kontempluje!

