
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (X): 
Jezus jest bardzo
blisko

Święty Josemaría mówił o quid
divinum – czymś boskim - co
możemy odkryć wokół siebie i
w tym, co robimy. Wtedy
ukazuje się nam nowy wymiar,
w którym dzielimy się
wszystkim z Bogiem.

05-11-2020

„Każdego dnia coraz wyraźniej widzę
jak blisko mnie jest Jezus w każdej



chwili życia. Mogłabym opowiedzieć
Mu o małych, ale wciąż
powtarzających się drobiazgach,
które już mnie nie dziwią, za to
jestem Mu za nie wdzięczna i czekam
na nie nieustannie.”[1] Ten fragment
napisanego z prostotą listu bł.
Guadalupe musiał wywołać wielką
radość u adresata, św. Josemaríi.
Chociaż Guadalupe była w Opus Dei
dopiero od sześciu lat, te kilka linijek
świadczy, że pobożne życie, które
podjęła, miało na celu dostrzeganie
ciągłej obecności Boga, aby „uczynić
nasze zwykłe życie nieustanną
modlitwą”[2].

Jest to nauka Ewangelii. Jezus na
różne sposoby mówił do swoich
uczniów o tym, „że zawsze powinni
modlić się i nie ustawać” (Łk 18,1).
Wielokrotnie widzimy, jak w ciągu
dnia zwraca się do swego Ojca, na
przykład przy grobie Łazarza (por. J
11, 41-42) lub gdy Apostołowie
wrócili z radością z pierwszej misji



(por. Mt 11,25-26). Zmartwychwstały
Pan zbliża się do swoich uczniów w
bardzo różnych okolicznościach:
kiedy odchodzą pełni smutku drogą
do Emaus; kiedy są pełni bojaźni w
Wieczerniku; kiedy wracają do pracy
nad Jeziorem Galilejskim… A tuż
przed powrotem do Ojca Jezus
zapewniał ich: „Jestem z wami przez
wszystkie dni, aż do skończenia
świata” (Mt 28,20).

Pierwsi chrześcijanie doskonale
zdawali sobie sprawę z tej bliskości.
Nauczyli się czynić wszystko na
chwałę Boga, jak pisał św. Paweł do
Rzymian: „Jeżeli bowiem żyjemy,
żyjemy dla Pana; jeżeli zaś
umieramy, umieramy dla Pana. I w
życiu więc i w śmierci należymy do
Pana”(Rz 14,8; por. 1 Kor 10,31). A
my? Czy w świecie tak szybkim jak
nasz, pełnym rzeczy do zrobienia,
goniących terminów, ruchu
ulicznego i hałasu, możemy



nieustannie prowadzić naszą
„rozmowę w Niebie”[3]?

Z odpowiednią motywacją

Są ciche rozmowy, takie jak rozmowy
przyjaciół, którzy spacerują razem
lub zakochanych, którzy patrzą sobie
w oczy. Nie potrzebują słów, aby
dzielić się tym, co jest w ich sercach.
Jednak nie ma prawdziwej rozmowy,
jeśli nie poświęcamy uwagi drugiej
osobie. Telefony komórkowe
wprowadziły do naszego życia
dziwne zjawisko: rozmawiamy z
kimś, a mimo to mamy świadomość,
że być może ta osoba jest
równocześnie bardziej
zaangażowana w inną konwersację...

W dialogu z Bogiem, do którego
jesteśmy powołani, ważne jest
poświęcenie uwagi. Gdy jesteśmy
uważni, możemy odkryć Boga w
wielu okolicznościach i
wydarzeniach, które pozornie mają z
Nim niewiele wspólnego. Coś



podobnego czynią kamieniarze,
którzy za każdym odłupywanym
kamieniem widzą rzeczy tak różne
jak niewolnictwo pracy fizycznej,
wyżywienie rodziny czy przepych
katedry. Dlatego św. Josemaría mówił
o potrzebie „praktykowania cnót
teologalnych i kardynalnych
pośrodku świata, aby w ten sposób
stawać się duszami
kontemplacyjnymi”[4]. Nie chodzi
tylko o to, by działać we właściwy
sposób, ale także, by działać z
odpowiednią motywacją, jaką jest
szukanie, kochanie i służenie Bogu.
To właśnie umożliwia obecność
Ducha Świętego w naszych duszach,
która ożywia je cnotami
teologalnymi. W ten sposób w
setkach decyzji każdego dnia
umiemy pozostać uważni na Boga i
stale prowadzić z Nim rozmowę.

Idąc rano do pracy na zajęcia,
zawożąc dzieci do szkoły lub
obsługując klienta, możemy zadawać



sobie pytanie: co robię? Co skłania
mnie do robienia tego dobrze?
Odpowiedź, która się pojawi, będzie
mniej lub bardziej głęboka, ale tak
czy inaczej możemy dodać: Dziękuję
Ci, Panie, że liczysz na mnie.
Chciałbym służyć Ci poprzez tę
czynność i uobecniać na tym świecie
Twoje światło i Twoją radość. Wtedy
prawdziwie nasza praca zrodzi się z
miłości, okaże miłość i będzie
nakierowana na miłość[5].

Patrzeć oczami Boga

„Można wymienić wiele problemów,
które istnieją dzisiaj i wymagają
rozwiązania, ale wszystkie można
rozwiązać tylko wtedy, gdy Bóg
będzie w centrum, jeśli Bóg
ponownie zostanie dostrzeżony w
świecie, jeśli będzie wpływał na
podejmowane przez nas decyzje i w
ten sam decydujący sposób wejdzie
w świat przez nas”[6]. Być
kontemplacyjnym pośród świata



oznacza, że centrum naszego
istnienia zajmuje Bóg, wokół którego
wszystko się obraca. Innymi słowy,
jest skarbem, na którym zawsze
skupione jest nasze serce, ponieważ
wszystko inne interesuje nas tylko
wtedy, gdy prowadzi do Niego (por.
Mt 6,21).

W ten sposób nasza praca stanie się
modlitwą, ponieważ będziemy
umieli dostrzec w niej zadanie, jakie
Bóg nam powierzył, abyśmy
troszczyli się o Jego stworzenie i je
upiększali, a także służyli innym.
Nasze życie rodzinne będzie
modlitwą, ponieważ w naszym
współmałżonku i naszych dzieciach
(lub w naszych rodzicach)
zobaczymy dar, który dał nam sam
Bóg, aby im się ofiarować, zawsze
przypominając im o ich
nieskończonej wartości i pomagając
im wzrastać. Właśnie tak żył Jezus w
Nazarecie. Jakimi oczami patrzył na
swoją codzienną pracę w warsztacie



Józefa? Jakie znaczenie miała dla
niego ta codzienna praca? I tysiące
drobnych zajęć domowych? I
wszystko, co robił razem ze swoimi
sąsiadami?

Patrzenie na rzeczywistość oczami
wiary, odkrywanie miłości Boga w
naszym życiu nie oznacza, że
przestają nas dotykać
niepowodzenia: zmęczenie,
przeciwności, ból głowy, trudne
sytuacje, które może sprawić
zachowanie innych ... To nie tak, że
wszystko to zniknie. Jednakże, jeśli
żyjemy stawiając Boga w centrum,
będziemy umieli patrzeć na
rzeczywistość przez pryzmat krzyża
Chrystusa, w którym wszystko
odnajduje swój sens w służbie
odkupienia.

Upokorzenie może być modlitwą,
jeśli pomaga nam zjednoczyć się z
Jezusem i przez to staje się okazją do
oczyszczenia. To samo można



powiedzieć o chorobie lub porażce
zawodowej. We wszystkim możemy
znaleźć Boga, który jest Panem
historii, i we wszystkim możemy być
pewni, że Bóg zawsze otwiera przed
nami perspektywy na przyszłość,
ponieważ „Bóg z tymi, którzy Go
miłują, współdziała we wszystkim
dla ich dobra” (Rz 8, 28). Nawet małe
niepowodzenie, takie jak korek
uliczny w drodze do domu, może być
modlitwą, jeśli wykorzystamy go jako
okazję, by oddać nasz czas w ręce
Boga… i wstawiać się do Niego za
tymi, którzy dzielą nasz los.

Aby nauczyć się kontemplacji w
codziennym życiu, nie musimy
oczekiwać rzeczy niezwykłych.
„Często mamy pokusę, aby sądzić, że
świętość jest zarezerwowana tylko
dla tych, którzy mają możliwość
oddalenia się od zwykłych zajęć, aby
poświęcać wiele czasu modlitwie. Ale
tak nie jest. Wszyscy jesteśmy
powołani, by być świętymi, żyjąc z



miłością i dając swe świadectwo w
codziennych zajęciach, tam, gdzie
każdy się znajduje.”[7] Spojrzenie
wiary umożliwia przemienienie
przez miłość całego naszego życia w
nieustanną rozmowę z Bogiem.
Spojrzenie, które pozwala nam żyć z
głębokim realizmem, ponieważ
ujawnia nam czwarty wymiar, jakim
jest quid divinum – „boskie coś” –
które istnieje we wszystkim.

Kaloryfery i wifi

„Kiedy człowiek jest całkowicie
pochłonięty swoim światem,
rzeczami materialnymi, tym, co
może zrobić, wszystkim, co jest
wykonalne i prowadzi go do sukcesu,
(...) osłabia się jego zdolność
postrzegania Boga, organ służący do
widzenia Boga zanika, staje się
niezdolnym do postrzegania i
niewrażliwym na bodźce. Nie
dostrzega on już boskości, ponieważ
odpowiedni organ w nim zanikł, nie



rozwinął się”[8]. Jest możliwy jednak
proces odwrotny: możemy
kultywować zdolność patrzenia na
rzeczywistość oczami wiary. Przede
wszystkim, kiedy prosimy Pana o
światło, mówiąc jak Apostołowie:
„Przymnóż nam wiary!” (Łk 17,5).
Robimy to również wtedy, gdy
zatrzymujemy się w ciągu dnia, aby
powierzyć nasze życie Panu. Tak
więc, chociaż powinno wypełniać
cały dzień, „życie modlitewne
powinno poza tym opierać się na
kilku momentach poświęconych
każdego dnia wyłącznie obcowaniu z
Bogiem”[9]. Ostatecznie, aby nauczyć
się żyć w stałej świadomości
obecności Boga, musimy poświęcić
kilka chwil wyłącznie dla Niego.

Pewnego razu św. Josemaría wyjaśnił
tę potrzebę na przykładzie
ogrzewania domu: „Jeśli mamy
grzejnik, oznacza to, że możemy
włączyć ogrzewanie. Ale
pomieszczenie będzie się nagrzewało



tylko wtedy, gdy włączony jest piec...
Potrzebujemy zarówno grzejnika jak
i dobrze działającego pieca. Zgadza
się? Dobrze przeżyte chwile
modlitwy – to one są tym
rozpalonym piecem. Ale potrzebny
jest także działający kaloryfer – w
każdym momencie, w każdym
pokoju, w każdym miejscu, podczas
każdej pracy – obecność Boga”[10].
Piec jest tak samo ważny jak
grzejniki. Aby Boże ciepło wypełniało
cały nasz dzień, musimy poświęcić
trochę czasu, aby rozpalić i podsycić
ogień Jego miłości w naszych
sercach.

Innym obrazem, którym możemy się
posłużyć, jest połączenie
internetowe. Często obserwujemy
osoby, które z wysiłkiem szukają
połączenia podczas wycieczki czy
weekendu spędzanego na wsi. Sami
upewniamy się, czy w telefonie
mamy aktywowane wifi, mając
nadzieję, że połączy się, gdy tylko



wykryje znaną sieć. Jednak, to że
telefon jest otwarty na odbiór
sygnału, nie oznacza, że go
automatycznie dostaje ani że
odbierze wszelkiego rodzaju
wiadomości. Sygnał dociera w ciągu
dnia, kiedy zbliżamy się do tej lub
innej sieci, a wiadomości
przychodzą, gdy ktoś je wysyła.
Robimy, co możemy z naszej strony
aktywując wifi, a następnie czekamy
na nadejście wiadomości.

Analogicznie, podczas modlitwy
aktywujemy wifi naszej duszy,
mówimy Bogu: „Mów, Panie, bo sługa
Twój słucha” (1Sm 3,9). Czasami Bóg
przemówi do nas od razu; innym
razem rozpoznamy Jego głos w
tysiącach szczegółów całego dnia.
Czas modlitwy jest dobrą okazją do
złożenia w Jego ręce wszystkiego, co
zrobiliśmy lub co zamierzamy
zrobić, chociaż być może w samym
momencie wprowadzenia tego w
czyn nie wznieśliśmy oczu ku Bogu.



Co więcej, poświęcanie czasu
wyłącznie dla Boga jest najlepszym
dowodem na to, że rzeczywiście
pragniemy Go słuchać.

Otóż, w przeciwieństwie do ustawień
w telefonie, otwarcie serca nie jest
czymś oczywistym, co robi się raz i
tak pozostaje na zawsze: na
słuchanie Boga trzeba przygotować
się każdego dnia, ponieważ
„spotykamy Go w teraźniejszości, nie
wczoraj ani jutro, ale dzisiaj:
„Obyście usłyszeli dzisiaj głos Jego:
«Nie zatwardzajcie serc
waszych»” (Ps 95, 7-8)”[11]. Jeśli
będziemy wierni temu codziennemu
zobowiązaniu, Bóg może dać nam
cudowną łatwość ciągłego życia w
Jego obecności. Innym razem będzie
nam trudniej. Ale tak czy inaczej,
będziemy z tych chwil czerpać
ogromną siłę i nadzieję, aby z
radością kontynuować naszą
codzienną walkę, nasz codzienny



wysiłek, aby rozpalić piec, uzyskać
połączenie.

We wszystkim, co nam się
przydarza

Dobrze są znane słowa św. Josemaríi
z homilii na kampusie Uniwersytetu
Nawarry: „Dzieci moje, tam gdzie są
wasi bracia, tam gdzie są wasze
dążenia, wasza praca, wasze miłości,
tam jest miejsce waszego
codziennego spotkania z Chrystusem.
To właśnie wśród spraw najbardziej
prozaicznych na tej ziemi,
powinniśmy uświęcać się, służąc
Bogu i wszystkim ludziom”[12]. I od
razu dodaje: „W laboratorium, na
sali operacyjnej w szpitalu, w
koszarach, w auli uniwersyteckiej, w
fabryce, w warsztacie, na polu, w
domu i w całej ogromnej
różnorodności miejsc pracy. Bóg
codziennie czeka na nas”[13]. W
tysiącach czynności, które
wypełniają nasz dzień, Bóg czeka na



nas, aby prowadzić z nami
zachwycającą rozmowę i aby
wypełniać swoją misję w świecie. Ale
jak to zrozumieć, jak wprowadzić to
w życie?

Bóg czeka na nas każdego dnia,
abyśmy spokojnie opowiedzieli Mu o
tym, co wypełnia nasze życie, tak jak
ojciec lub matka, którzy słuchają
swojego kilkuletniego dziecka. Małe
dziecko praktycznie w czasie
rzeczywistym opowiada, co się działo
w szkole. Wydaje się, że chce w pełni
wykorzystać cudowną umiejętność
zapamiętywania i wyrażania tego,
czego doświadczyło, szczegółowo
opisując wszystkie detale. A jego
rodzice słuchają i pytają, co się
dokładnie stało, co powiedziało
drugie dziecko ...

Tak samo Bóg interesuje się
wszystkim, co nam się przydarza, z
tą szczególną cechą, że w
przeciwieństwie do ziemskich



rodziców słucha nas niestrudzenie i
nigdy nie męczy Go rozmowa z nami.
To raczej my niekiedy przestajemy
zwracać się do Boga i szukać Jego
obecności. Jeśli jednak
podtrzymujemy to pragnienie,
„wszystko – osoby, rzeczy, zadania –
daje nam okazję i temat do
nieustannej rozmowy z Panem”[14].
Wszystko może stać się tematem do
rozmowy z Bogiem. Wszystkim,
absolutnie wszystkim, możemy się z
nim podzielić.

Z drugiej strony Bóg czeka na nas w
naszej pracy, aby w ten sposób
kontynuować Swoje dzieło
odkupienia w świecie i nadal
przyciągać świat do Siebie. Nie
chodzi o dodawanie pobożnych
praktyk do naszych codziennych
obowiązków, ale o próbę
skierowania wszystkich dziedzin
naszego życia do Boga: rodziny,
polityki, kultury, sportu...
wszystkiego. Aby to zrobić, musimy



przede wszystkim odkryć Jego
obecność we wszystkich tych
miejscach. Ostatecznie chodzi o
postrzeganie naszej pracy jako daru
od Boga, jako konkretnego sposobu,
w jaki wypełniamy Jego misję troski
o świat, kultywowania go i głoszenia
dobrej nowiny, że Bóg nas kocha i
ofiarowuje nam Swoją miłość.
Przepełnieni tą myślą staramy się,
aby wszystkie nasze działania
stawały się służbą na rzecz drugiego
człowieka, miłością taką, jaką
okazuje nam Jezus i którą objawia
nam każdego dnia podczas Mszy
Świętej. Żyjąc w ten sposób, łącząc
wszystkie nasze działania z ofiarą
Chrystusa, w pełni wypełniamy
misję, którą Pan chciał nam
przekazać przed powrotem do Ojca
(por. J 20, 21).

***

W wywiadzie, na krótko przed
beatyfikacją Guadalupe Ortiz de



Landázuri, zapytano Prałata, jaki był
jej sposób na świętość. Podsumował
to w kilku zdaniach: «Świętość nie
oznacza dojścia do końca życia będąc
doskonałym, jak aniołowie, ale
osiągnięcie pełni miłości. Jak
powiedział św. Josemaría, chodzi o
walkę o przekształcenie pracy,
zwykłego życia w spotkanie z
Jezusem Chrystusem i w służbę
innym”[15]. Sposób na świętość
zawiera się więc w tym, że
wszystkim kieruje jedna motywacja,
że wszystko ma ten sam cel: żyć z
Chrystusem pośród świata, niosąc
wraz z Nim świat do Ojca. Jest to
możliwe, ponieważ Jezus jest bardzo
blisko.

Lucas Buch

Tłumaczenie: Agnieszka Kania



[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri, 
List do świętego Josemaría, 1 IV 1946.

[2] Św. Josemaría, List, 24 III 1930

[3] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 300.

[4] Św. Josemaría, List, 8 XII 1949, nr
26.

[5] Por. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 48.

[6] Benedykt XVI, Homilia, 7 XI 2006.

[7] Franciszek, Adhortacja apostolska
Gaudete et Exsultate, nr 14.

[8] Benedykt XVI, Homilia, 7 XI 2006.
Papież podejmuje w tekście tekst św.
Grzegorza Wielkiego.

[9] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 119.

[10] Św. Josemaría, Apuntes de la
predicación, 28 IX 1973 r. (tł. własne)



[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2659.

[12] Św. Josemaría, Rozmowy, nr 113.

[13] Tamże, nr 114.

[14] Św. Josemaría, List z 11 III 1940
r., nr 15.

[15] Fernando Ocáriz, Wywiad, 13 V
2019.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-x-jezus-jest-bardzo/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-x-jezus-jest-bardzo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-x-jezus-jest-bardzo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-x-jezus-jest-bardzo/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (X): ​Jezus jest bardzo blisko

