
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (VI):
Najbardziej
skuteczny język

Bóg mówi do nas cicho, ale
nieustannie: słowami Pisma
Świętego – szczególnie w
Ewangelii – a także poprzez
nasze wnętrze.

05-06-2020

Bóg do nas mówi. Nieustannie. Mówi
przez słowa, ale także przez znaki.
Jego język jest znacznie bogatszy niż
nasz. Potrafi poruszać nasze



wnętrze, wykorzystując na przykład,
ludzi lub wydarzenia z naszego
życia. Bóg przemawia do nas w
Piśmie Świętym, w liturgii, przez
Magisterium Kościoła ... Ponieważ
zawsze patrzy na nas z miłością,
ciągle szuka dialogu z nami,
nieprzerwanie wzywając nas do
świętości. Tak więc, aby usłyszeć ten
tajemniczy Boski język, zawsze
starajmy się rozpocząć naszą
modlitwę od aktu wiary.

We wnętrzu…

Bóg przemawia, poruszając nasze
władze wewnętrzne: inteligencję –
dając natchnienia, emocje –
wzbudzając uczucia, wolę – formując
postanowienia. Z tego powodu, jak
nauczył nas św. Josemaría, pod
koniec naszej modlitwy możemy
powiedzieć: „Dzięki Ci składam, Boże
mój, za dobre postanowienia,
uczucia i natchnienia, którymi mnie
obdarzyłeś podczas tych rozważań”.



Jednak przy rozważaniu tej
rzeczywistości mogą pojawić się
wątpliwości: „A skąd mam wiedzieć,
że to Bóg do mnie przemawia? Skąd
mam wiedzieć, że te postanowienia,
uczucia i natchnienia to nie jedynie
pochodzące ode mnie pomysły,
pragnienia i emocje?” Odpowiedź nie
jest łatwa. Modlitwa jest sztuką,
której uczymy się z biegiem czasu i
przy pomocy kierownictwa
duchowego. Możemy jednak
powiedzieć, że wszystko, co
prowadzi nas do kochania Boga i
bliźniego, do wypełniania Jego woli,
pochodzi od Boga, także wtedy, gdy
wymaga poświęcenia i
wielkoduszności. Wielu ludzi, którzy
regularnie się modlą, może
powiedzieć: „Podczas mojej
modlitwy myślę o tych samych
rzeczach, o których myślę w ciągu
dnia, ale z pewną różnicą: kiedy
kończę, zawsze robię to ze słowami 
ale nie moja wola, lecz Twoja w moim



sercu, a to nie zdarza mi się w innym
czasie”.

Bóg wiele razy mówi bezpośrednio
do serca, którego język zna jak nikt
inny. Robi to poprzez głębokie
pragnienia, które sam zasiewa. Z
tego powodu słuchanie Boga często
polega na zanurzeniu się w własnym
sercu z odwagą, by postawić przed
Nim nasze pragnienia, z zamiarem
rozpoznania, co prowadzi nas do
wypełnienia Jego woli, a co nie.
Czego naprawdę pragnę? Dlaczego?
Skąd pochodzą te impulsy? Dokąd
mnie prowadzą? Czy oszukuję
samego siebie, udając, że ich nie ma i
ignorując je? W obliczu tych pytań,
zupełnie normalnych dla tych, którzy
chcą żyć życiem modlitwy, papież
Franciszek zaleca: „Aby uniknąć
błędów, należy (…) zadać sobie
pytanie: czy znam siebie samego
poza moimi pozorami i odczuciami?
Czy wiem, co przynosi radość
mojemu sercu, a co je zasmuca?”[1]



Oprócz przemawiania do serca i
inteligencji, Bóg przemawia również
przy pomocy naszych zmysłów
wewnętrznych: do wyobraźni – przez
scenę lub obraz; do pamięci –
przywołując wspomnienie lub słowa,
które mogą być odpowiedzią na
naszą modlitwę lub wskazaniem
naszych pragnień. I tak na przykład
przydarzyło się św. Josemaríi 8
września 1931 r. Modlił się w
kościele Patronatu Chorych, bez
większego zapału – jak sam nam
opowiada – bujając w obłokach,
„kiedy zdałem sobie sprawę, że
niechcący powtarzam kilka słów po
łacinie, na które nigdy nie zwróciłem
uwagi i nie miałem powodu, by je
zapamiętywać: Nawet teraz, aby je
przytoczyć, muszę przeczytać je
sobie z notesu, który zawsze noszę
przy sobie, aby zapisywać Boże
prośby. (W tym notesie, o którym
mówię, instynktownie, z
przyzwyczajenia zanotowałem tam,
w prezbiterium, to zdanie, nie



przywiązując do niego wagi): + Tak
mówią słowa Pisma Świętego, które
odnalazłem na moich ustach: et fui
tecum in omnibus ubicumque
ambulasti, firmans regnum tuum in
aeternum : użyłem rozumu, żeby
pojąć sens tego zdania, powoli je
powtarzając. A potem, wczoraj
wieczorem i jeszcze dziś, kiedy
ponownie przeczytałem te słowa (tak
jakby – powtarzam – Bóg miał ochotę
utwierdzić mnie w tym, że są to Jego
słowa, nie zapamiętałem ich od razu)
zrozumiałem dobrze, co Jezus
Chrystus pozwolił mi zrozumieć –
aby nas pocieszyć – że „Dzieło Boże
będzie z Nim wszędzie, umacniając
na zawsze królestwo Jezusa
Chrystusa”[2].

Bóg, aby przemówić do nas, może
również wykorzystać notatki, które
robimy podczas rekolekcji lub w
trakcie spotkań formacyjnych,
szczególnie gdy ponownie czytamy je
na modlitwie, próbując zrozumieć



ich znaczenie. Być może dzięki nim
zdołamy odkryć, że coś jest bardzo
ważne lub powtarzające się, i to da
nam wskazówkę co do tego, co Pan
chce nam powiedzieć.

Nieustanny szept

To prawda, że Pan czasami
przemawia w sposób wyraźny i
nadprzyrodzony, ale nie jest to
powszechne. Zwykle Bóg mówi po
cichu i dlatego czasami nie
zauważamy Jego drobnych darów –
postanowień, uczuć, natchnień –
które ofiarowuje nam podczas
zwykłej modlitwy. Może się
przytrafić nam, jak syryjskiemu
dowódcy Naamanowi, który
zachęcony przez proroka Elizeusza
do siedmiokrotnej kąpieli w rzece,
aby wyleczyć się z trądu, ubolewał,
mówiąc: „Przecież myślałem sobie:
Na pewno wyjdzie, stanie, następnie
wezwie imienia Pana, Boga swego,
poruszywszy ręką nad miejscem



chorym i odejmie trąd.”(2 Krl 5,11).
Naaman zwrócił się do Boga Izraela,
ale spodziewał się czegoś
niezwykłego, krzykliwego. Na
szczęście jego słudzy przekonali go
do zmiany zdania: „Gdyby prorok
kazał ci spełnić coś trudnego, czy byś
nie wykonał? O ileż więc bardziej,
jeśli ci powiedział: Obmyj się, a
będziesz czysty?” (2 Krl 5,13).
Dowódca ostatecznie zastosował się
do rady, pozornie zbyt zwyczajnej, i
w ten sposób zetknął się ze zbawczą
mocą Boga. Na modlitwie warto
doceniać te małe światła dotyczące
tego, co już znane, poruszenia Ducha
Świętego w tym, co zwykłe, uczucia o
małej intensywności, proste
postanowienia, nie gardząc nimi jako
prozaicznymi, ponieważ wszystko to
może pochodzić od Boga.

Na pytanie dotyczące modlitwy
kardynał Ratzinger odpowiedział w
ten sposób: „Nie czyni tego głośno,
niemniej jednak stale to czyni.



Oczywiście, odbiorca musi być
nakierowany na nadawcę. W życiu i
myśleniu przeciętnego człowieka jest
zbyt wiele zakłóceń, dlatego nie
potrafimy dosłyszeć dobiegających
do nas dźwięków. (…) Naturalnie,
Bóg nie mówi głośno, ale mówi
poprzez znaki, poprzez zdarzenia,
poprzez naszych bliźnich. Z
pewnością, człowiek musi być tu
przynajmniej w miarę czujny i nie
dać się całkowicie zaabsorbować
wszelkim powierzchownym
sprawom.”[3] Ta zdolność uwagi ma
wiele wspólnego z wewnętrznym
skupieniem – czasem także
zewnętrznym – i jest to coś, w czym
musimy się trenować. Aby
dostrzegać Boga, trzeba zapewnić
sobie chwile, w których przerywamy
codzienną gonitwę i stawiamy czoła
sile samotności z Nim. Potrzebujemy
ciszy.

Prawda jest taka, że Bóg mówi do nas
na tysiąc sposobów. Być może



jesteśmy tak przyzwyczajeni do Jego
darów, że nie zdajemy sobie z tego
sprawy, że Go nie poznajemy, jak to
miało miejsce w przypadku rodaków
Jezusa: „Czyż nie jest On synem
cieśli? Czy Jego Matce nie jest na imię
Mariam, a Jego braciom Jakub, Józef,
Szymon i Juda? Także Jego siostry czy
nie żyją wszystkie u nas? Skądże
więc ma to wszystko?” (Mt 13,55–56).
Musimy prosić Ducha Świętego, aby
rozszerzył nasze źrenice, otworzył
uszy, oczyścił nasze serca i oświecił
nasze sumienie, abyśmy umieli
rozpoznać Jego nieustanny szept
wewnątrz nas.

Bóg już do nas przemówił

Kiedy Jezus odpowiada uczniom Jana
Chrzciciela, wymieniając znaki –
„niewidomi wzrok odzyskują, chromi
chodzą, trędowaci doznają
oczyszczenia, głusi słyszą, umarli
zmartwychwstają, ubogim głosi się
Ewangelię” (Mt 11,5) – ogłasza



wypełnienie się starożytnych
proroctw Pisma Świętego o Mesjaszu.
Bóg przemówił do nas i przemawia
do każdego z nas w sposób wyraźny
poprzez Pismo Święte: „Albowiem w
księgach świętych Ojciec, który jest w
niebie spotyka się miłościwie ze
swymi dziećmi i prowadzi z nimi
rozmowę.”[4] Z tego powodu
„modlitwa towarzyszyć powinna
czytaniu Pisma Świętego, by ono było
rozmową między Bogiem a
człowiekiem. Gdyż «do Niego
przemawiamy, gdy się modlimy, a
Jego słuchamy, gdy czytamy Boże
wypowiedzi» (św. Ambroży)”[5].
Słowa Biblii są nie tylko natchnione
przez Boga, ale także dają Boże
natchnienie.

W szczególny sposób słuchamy Boga
w Ewangeliach, które zbierają słowa
i czyny Pana Jezusa. Tak podkreśla
autor Listu do Hebrajczyków:
„Wielokrotnie i na różne sposoby
przemawiał niegdyś Bóg do ojców



przez proroków, a w tych
ostatecznych dniach przemówił do
nas przez Syna” (Hbr 1,1-2). Św.
Augustyn uważał Ewangelię za „usta
Chrystusa: zasiada w Niebie, ale nie
przestaje mówić na ziemi” [6]. Zatem
nasza modlitwa opiera się na
medytacji Ewangelii; czytając,
medytując, czytając ponownie,
zapisując w pamięci, rozważając
wiele razy Jego słowa, pozwalamy, by
Bóg przemawiał do naszych serc.

Św. Josemaría, zgodnie z tradycją
Kościoła, nieustannie zalecał
słuchanie Boga poprzez medytację
Ewangelii: „Radzę ci, abyś w swojej
modlitwie włączał samego siebie do
scen Ewangelii jako jeszcze jednego z
uczestników wydarzeń. Najpierw
wyobraź sobie daną scenę lub
tajemnicę, która posłuży ci, aby się
skupić i rozważać. Następnie
przemyśl jakiś szczególny rys w
życiu Nauczyciela. Myśl o Jego
miłosiernym Sercu, Jego pokorze,



Jego czystości, o tym, jak pełni wolę
Ojca. Potem opowiedz Mu, co się z
tobą dzieje, o tych problemach, co cię
nurtują w tej chwili, jakie masz
trudności. Bądź uważny, gdyż może
Pan chce ci coś powiedzieć i
odczujesz wewnętrzne poruszenie,
uświadomisz sobie pewne rzeczy, a
może też usłyszysz upomnienie”[7].
Nasz wysiłek wyraża się w
konkretnych działaniach: 
wyobrażaniu sobie sceny, udziału w
wydarzeniu, rozważaniu cechy
Mistrza, mówieniu mu, co się z nami
dzieje ... I dalej pojawia się możliwa
odpowiedź Boga: wskazanie czegoś
konkretnego, wzbudzenie
wewnętrznych poruszeń w naszej
duszy, sprawienie, że zdajemy sobie z
czegoś sprawę. W ten sposób
budujemy dialog z Nim.

Przy innej okazji św. Josemaría
zachęcił nas również do
kontemplacji i naśladowania Pana
Jezusa tymi słowami: „Bądź postacią



w tej Bożej historii i reaguj.
Kontempluj cuda Chrystusa, usłysz
przybywające i odchodzące od Niego
tłumy, wymień słowa przyjaźni z
pierwszymi Dwunastoma ... Spójrz
Panu w oczy i zakochaj się w Nim,
abyś stał się drugim Chrystusem”[8].
Kontemplowanie, słuchanie,
przyjacielska rozmowa, patrzenie ...
to działania, które wymagają
przebudzenia i aktywacji naszych
zdolności i zmysłów, wyobraźni i
inteligencji. Możemy odnaleźć siebie
na każdej stronie Ewangelii. Każda
ewangeliczna scena, każdy czyn
Jezusa nadaje sens mojemu życiu i je
oświeca. Jego słowa kierowane są do
mnie i podtrzymują moje istnienie.

José Brage

tł. Agnieszka Kania

Photo by Benjamin Davies on 
Unsplash

https://unsplash.com/@bendavisual?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://unsplash.com/@bendavisual?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText


[1] Franciszek, Adhortacja Apostolska
Christus Vivit, nr 285.

[2] Andrés Vazquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei - Tom 1: Panie,
żebym przejrzał!, Wydawnictwo M -
Księgarnia św. Jacka, Kraków 2002.
Rozdział 6: Zapiski wewnętrzne; 5.
Nowe wizje założycielskie.

[3] kard. Joseph Ratzinger, Sól ziemi,
Wydawnictwo Znak, Kraków 2005, s.
25.

[4] Sobór Watykański II, Dei Verbum,
nr 21, por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2700.

[5] Sobór Watykański II, Dei Verbum,
nr 25, por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2653.

[6] Św. Augustyn, Kazanie 85, 1.

[7] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 253.



[8] Św. Josemaría, Notatki z medytacji
z 12-X-1947; w: Mientras nos hablaba
en el camino, s. 36 [tł. własne].

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-vi-najbardziej-skut/ (22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-vi-najbardziej-skut/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-vi-najbardziej-skut/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-vi-najbardziej-skut/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (VI): Najbardziej skuteczny język

