
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (V):
Jak Bóg do nas
przemawia

Język modlitwy jest tajemniczy
– nie mamy nad nim kontroli,
jednak stopniowo odczuwamy,
jak zmienia nasze serce.

06-05-2020

Terytorium Perei, na wschód od
Jordanu, dzisiejsza Jordania. Na
szczycie wzgórza, na wysokości 1100
metrów nad Morzem Martwym
wznosi się imponująca forteca



Macheront. Tam Herod Antypas
uwięził Jana Chrzciciela (por. Mk
6,17)[1]. Loch, zimny i mokry, został
wykuty w skale. Wszystko jest
ciemne. Panuje cisza. Pewna myśl
dręczy Jana: czas mija, a Jezus nie
objawia się tak jasno, jak się tego Jan
spodziewał. Słyszał co prawda o Jego
uczynkach (por. Mt 11, 2), ale nie
wydaje się, by mówił o sobie jako o
Mesjaszu. A kiedy pytają Go
bezpośrednio, milczy. Czy to
możliwe, że Jan się pomylił? Ale
przecież widział wyraźnie! Widział,
jak Duch zstępuje z nieba jak
gołębica i zostaje nad Nim! (por. J
1,32-43). Niespokojny, wysłał więc
kilku uczniów, aby zapytali Mistrza:
„Czy Ty jesteś Tym, który ma przyjść,
czy też innego mamy
oczekiwać?” (Mt 11, 3).

Jezus reaguje w nieoczekiwany
sposób. Zamiast udzielić
bezpośredniej odpowiedzi, zwraca
uwagę na swoje dzieła: „niewidomi



wzrok odzyskują, chromi chodzą,
trędowaci doznają oczyszczenia,
głusi słyszą, umarli
zmartwychwstają, ubogim głosi się
Ewangelię” (Mt, 11,5). Odpowiedź
nieco wątpliwa, ale wystarczająco
jasna dla znającego starożytne
proroctwa Pisma Świętego opisujące
znaki, które będą towarzyszyć
nadejściu Mesjasza i Jego Królestwa:
„Twoi umarli powstaną, ich ciała
powstaną!” (Iz 26,19) lub „Wtedy
przejrzą oczy niewidomych i uszy
głuchych się otworzą” (Iz 35,5).
Dlatego Jezus, zachęcając Jana do
zaufania, podsumowuje:
„Błogosławiony jest ten, kto we Mnie
nie zwątpi” (Mt 11,6).

W tej scenie możemy rozpoznać
sytuację, w której – podobnie jak Jan
– uważamy, że nie słyszymy Boga na
modlitwie. I to właśnie wtedy Jezus
zaprasza nas do zmiany sposobu
patrzenia, do porzucenia
poszukiwań dowodów, dających



pewność i do wejścia w tę tajemniczą
grę, w której Pan przemawia przez
Swoje dzieła i przez słowa Pisma
Świętego. Zwłaszcza w ostatnim
zdaniu – „Błogosławiony jest ten, kto
we Mnie nie zwątpi” – odkrywamy
wezwanie do wiary i wytrwałości w
modlitwie, chociaż czasami Bóg nie
odpowiada nam zgodnie z naszymi
oczekiwaniami.

Gesty, które wiele mówią

Często ci, którzy zaczynają się
modlić, muszą zmierzyć się z
pozornym milczeniem Boga: „Mówię
do Niego, opowiadam o moich
sprawach, pytam Go, co powinienem
zrobić, ale On , nic nie daje
odpowiedzi, nic nie mówi”. Oto
skarga Hioba: „Ciebie błagam o
pomoc. Bez echa. Stałem, a nie
zważałeś na mnie” (Hi 30,20). Wtedy
łatwo pojawia się dezorientacja:
„Zawsze słyszałem, że modlitwa jest
dialogiem, ale Bóg nic do mnie nie



mówi. Dlaczego? Jeśli do innych ludzi
Bóg przemawia... dlaczego do mnie
nie? Co robię źle?” Są to wątpliwości
człowieka modlącego się, które
niekiedy mogą zamienić się w
pokusę przeciwko nadziei: „Jeśli Bóg
mi nie odpowiada, to po co się
modlić?” Lub nawet, jeśli milczenie
Boga interpretowane jest jako brak
Jego obecności, może pojawić się
pokusa przeciwko wierze: „Skoro Bóg
do mnie nie przemawia, to znaczy, że
nie istnieje”.

Jak na to odpowiedzieć? Po pierwsze,
zaprzeczanie istnieniu Boga z
powodu Jego pozornego milczenia
jest nielogiczne. Bóg może wybierać
milczenie z jakiegokolwiek powodu,
a to nie dodaje nic do Jego istnienia
lub nieistnienia, ani do Jego miłości
do nas. Wiara w Boga – i w Jego
dobroć – jest ponad wszystkim.
Dzięki wierze możemy błagać w
zaufaniu jak to czynił psalmista: „O
Boże, nie trwaj w milczeniu, nie



milcz i nie spoczywaj, Boże!” (Ps
83,2).

Nie powinniśmy też wątpić w naszą
zdolność słuchania Boga. W naszym
wnętrzu są mechanizmy, które z
pomocą łaski pozwalają nam
usłyszeć język Boga, nawet jeśli
zdolność ta jest zaciemniona przez
grzech pierworodny i grzechy
osobiste. Pierwszy rozdział
Katechizmu Kościoła Katolickiego
rozpoczyna się właśnie od
stwierdzenia: „człowiek jest otwarty
na Boga”. Święty Jan Paweł II
wyjaśnił to w ten sposób: „Człowiek,
jak głosi tradycja myśli
chrześcijańskiej, jest capax Dei:
zdolny do poznania Boga i przyjęcia
daru, w którym Bóg daje sam siebie. I
rzeczywiście, stworzony na obraz i
podobieństwo Boga, jest w stanie żyć
w osobistej relacji z Nim”[2]; osobistej
relacji, która przyjmuje formę
dialogu złożonego ze słów i gestów,



[3]czasem tylko z gestów, jak to ma
miejsce również w ludzkiej miłości.

I tak na przykład, w taki sam sposób,
w jaki między dwojgiem ludzi
wymiana spojrzeń może stanowić
cichy dialog – w końcu oczy są
zwierciadłem duszy – również ufna
rozmowa człowieka z Bogiem może
przyjąć postać „patrzenia na Boga i
poczucia, że On patrzy na nas.
Podobnie jak to spojrzenie Jezusa na
Jana, które na zawsze zadecydowało
o przebiegu życia ucznia”[4].
Katechizm mówi, że „kontemplacja
jest spojrzeniem wiary”[5] i wiele razy
spojrzenie może być cenniejsze i
bardziej nasycone treścią, miłością i
światłem dla naszego życia, niż potok
słów. Święty Josemaría, mówiąc o
radości, jaką budzi życie
kontemplacyjne, wspomina, że „z
duszy raz jeszcze płynie pieśń nowa,
ponieważ czuje ona i wie, że patrzy
na nią nieustannie z miłością sam
Bóg”[6]]. Odczuwanie tego spojrzenia,



a nie tylko sama świadomość, że Bóg
na nas patrzy jest darem, o który
możemy pokornie błagać, jako
„żebracy Boga”[7]].

Jeszcze nikt nie przemawiał w taki
sposób

Święta Teresa z Kalkuty powiedziała,
że „w modlitwie ustnej mówimy do
Boga; w myślnej zaś to On mówi do
nas; wylewa się na nas"[8]. W ten
sposób wyjaśniała to, co trudno ująć
w słowa. Bóg mówi do nas, 
wylewając się na nas. Prawdą jest, że
modlitwa ma cechy misterium. To 
tajemnicze spotkanie Boga z osobą
modlącą się odbywa się na wiele
sposobów. Niektóre z nich na
pierwszy rzut oka nie są oczywiste, w
pełni zrozumiałe lub łatwe do
zweryfikowania. Sam Katechizm
Kościoła ostrzega: „Musimy również
przeciwstawiać się mentalności tego
świata; wsącza się ona w nas, jeśli
nie jesteśmy czujni; na przykład



prawdziwe miałoby być tylko to, co
zostało sprawdzone rozumowo i
naukowo (tymczasem modlitwa jest
tajemnicą, która przekracza naszą
świadomość i podświadomość)”[9].
Podobnie jak Jan Chrzciciel, często
pragniemy zobaczyć dowody, co nie
zawsze jest możliwe w sferze
nadprzyrodzonej.

Sposób, w jaki Bóg przemawia do
duszy, jest poza nami, nie możemy
tego w pełni zrozumieć: «Zbyt
dziwna jest dla mnie Twa wiedza,
zbyt wzniosła: nie mogę jej pojąć» (Ps
139,6). Rzeczywiście, nasz alfabet nie
jest alfabetem Bożym, nasz język nie
jest Jego językiem, nasze słowa nie są
Jego słowami. Kiedy Bóg mówi, nie
potrzebuje strun głosowych. Nie
przemawia bowiem do naszych uszu,
ale do najgłębiej ukrytej części naszej
istoty, którą czasem nazywamy
sercem, a innym razem
sumieniem[10]. Bóg mówi z
rzeczywistości, którą On jest do



rzeczywistości, którą jesteśmy my.
Można porównać to do tego w jaki
sposób gwiazdy oddziałują na siebie
– nie za pomocą słów, ale siłą
grawitacji. Bóg nie potrzebuje słów –
chociaż też ich używa – by do nas
mówić. Przemawia przez Swoje
dzieła i dyskretne działanie Ducha
Świętego w naszych duszach,
porusza nasze serce, a oddziałując na
naszą wrażliwość i oświecając nasze
umysły, delikatnie przyciąga nas do
Siebie. Na początku możemy nawet
nie zdawać sobie z tego sprawy, ale
wraz z upływem czasu uczymy się
dostrzegać Jego wpływ na nas: być
może staniemy się bardziej cierpliwi
lub bardziej wyrozumiali, albo
będziemy lepiej pracować, albo
będziemy bardziej cenić przyjaźń…
krótko mówiąc, będziemy coraz
bardziej kochać Boga.

Z tego powodu, mówiąc o modlitwie,
Katechizm Kościoła wskazuje, że
„przemiana modlącego się serca jest



pierwszą odpowiedzią na naszą
prośbę”[11]. Warto nauczyć się
rozpoznawać i być wdzięcznym za tę
raczej powolną i stopniową
przemianę, czasem niezauważalną,
ale jednak całkowicie realną. Tak
uczynił święty Josemaría 7 sierpnia
1931: „Dziś w naszej diecezji
obchodzimy święto Przemienienia
Pana Jezusa. Podczas modlitwy w
moich intencjach w czasie Mszy
Świętej, zdałem sobie sprawę z
wewnętrznej przemiany, której
dokonał we mnie Bóg podczas tych
lat, gdy przebywam w tym mieście,
dawnej siedzibie dworu... I wszystko
to poza mną: bez mojego udziału,
mogę to powiedzieć. Myślę, że
odnowiłem postanowienie, by w
całym moim życiu kierować się
jedynie wypełnianiem woli Bożej:
Dziełem Bożym”[12]. Ta przemiana
wewnętrzna, rozpoznana na
modlitwie, to sposób, w jaki mówi
Bóg ... i to jaki sposób! Wtedy
rozumiemy, co strażnicy świątynni



mówili o Jezusie: „Nigdy jeszcze nikt
nie przemawiał tak, jak ten człowiek
przemawia” (J 7, 46). Bóg mówi tak,
jak nikt inny nie może tego zrobić:
zmieniając serce.

Słowo Boże jest skuteczne (por. Hb
4,12), zmienia nas, Jego działanie w
duszy nas przewyższa. Tak mówi
sam Bóg przez usta Izajasza: „Bo jak
niebiosa górują nad ziemią, tak drogi
moje – nad waszymi drogami i myśli
moje – nad myślami waszymi. Zaiste,
podobnie jak ulewa i śnieg spadają z
nieba i tam nie powracają, dopóki
nie nawodnią ziemi, nie użyźnią jej i
nie zapewnią urodzaju, tak iż wydaje
nasienie dla siewcy i chleb dla
jedzącego, tak słowo, które wychodzi
z ust moich, nie wraca do Mnie
bezowocne, zanim wpierw nie
dokona tego, co chciałem, i nie spełni
pomyślnie swego posłannictwa”(Iz
55: 9-11). Ta tajemnicza skuteczność
zachęca nas również do pokory,
która „jest dyspozycją do darmowego



przyjęcia daru modlitwy”[13],
ponieważ pomaga nam zaufać i
otworzyć się na działanie Boga.

Bóg mówi, kiedy chce

Bóg przemawia, kiedy chce. Nie
możemy oprawić w ramki Ducha
Świętego. Nie jesteśmy w stanie
kierować Jego działaniem w naszych
duszach. Pewnego razu święty
Josemaría zauważył, że Jezus
Chrystus obecny w tabernakulum
„jest Panem, który mówi, kiedy sam
chce, kiedy najmniej tego
oczekujemy i mówi konkretne
rzeczy. Potem milczy, ponieważ chce
odpowiedzi naszej wiary i naszej
lojalności”[14]. W rzeczywistości 
wchodzi się w modlitwę nie przez
drzwi zmysłów – wzroku, słuchu,
dotyku – ale „przez ciasną bramę
wiary”[15], która przejawia się w
dbaniu o czas przeznaczony na
modlitwę i w wytrwałości z jaką to



czynimy. To zawsze przynosi owoce,
choć nie zawsze są one dostrzegalne.

Zdarzyło się to również wiele razy
założycielowi Opus Dei. Na przykład
16 października 1931, jak sam nam
opowiada: „Chciałem pomodlić się po
Mszy w cichości mojego kościoła. Nie
byłem w stanie. Na Atocha kupiłem
gazetę („ABC”) i wsiadłem do
tramwaju. Do tej pory, gdy to piszę,
nie mogłem przeczytać więcej niż
jeden akapit z gazety. Poczułem
napływającą modlitwę uczuć, silną i
gorącą. W tym stanie znajdowałem
się, jadąc tramwajem, a potem i w
domu”[16]. Święty Josemaría próbuje,
wydawałoby się bez powodzenia,
modlić się w odosobnionym miejscu.
Jednak kilka minut później, w
zgiełku zatłoczonego tramwaju, gdy
zaczyna czytać gazetę, zostaje
porwany przez łaskę Bożą i – według
jego słów – doświadcza
„najwznioślejszej modlitwy” w
swoim życiu.



Wielu innych świętych pozostawiło
świadectwo tego, że Bóg przemawiał
do ich duszy, kiedy On tego chciał.
Święta Teresa od Jezusa wyjaśniła to
za pomocą obrazu drewna
opałowego i ognia. Wiele razy
zdarzało się jej, że pomimo włożenia
drewna opałowego (wysiłku) ogień
(modlitwa) nie rozpalał się.
„Śmiałam się z samej siebie i lubiłam
widzieć małość duszy, gdy Bóg nie
zawsze w niej działa. (...) Chociaż
kładzie ona drewno na opał i robi ze
swej strony tyle, ile może, nie rozpala
ognia Jego miłości. (...) Tak więc
dusza, nawet jeśli bardzo się stara,
dmuchając i układając drewienka,
wydaje się, że wszystko nie ma
sensu. Myślę, że najlepiej jest
całkowicie pogodzić się z tym, że
sama dusza z siebie nic nie może
zrobić[17]”, ponieważ Bóg mówi, kiedy
chce.

A jednocześnie warto pamiętać, że
Bóg mówił do nas wiele razy. Co



więcej, On nigdy nie przestaje z nami
rozmawiać. W pewnym sensie nauka
modlitwy polega na uczeniu się
rozpoznawania głosu Boga w Jego
dziełach, jak sam Jezus pokazał
świętemu Janowi Chrzcicielowi.
Duch Święty działa w nas
nieustannie, dlatego święty Paweł
przypomina Koryntianom, że „nikt
też nie może powiedzieć bez pomocy
Ducha Świętego: Panem jest Jezus” (1
Kor 12,3). To napełnia nas pokojem.
Gdy zapomina się o tym, można
łatwo wpaść w rozpacz: „Ci, którzy
szukają Boga przez modlitwę, szybko
zniechęcają się, gdyż nie wiedzą, iż
modlitwa pochodzi również od
Ducha Świętego, a nie od nich
samych”[18]. Aby nigdy nie zniechęcać
się podczas modlitwy, trzeba mieć
wielkie zaufanie do Ducha Świętego i
Jego wielopostaciowego i
tajemniczego działania w naszych
duszach: „Z królestwem Bożym
dzieje się tak, jak gdyby ktoś nasienie
wrzucił w ziemię. Czy śpi, czy czuwa,



we dnie i w nocy nasienie kiełkuje i
rośnie, on sam nie wie jak” (Mk 4,
26-27).

Joseph Brage

tł. Agnieszka Kania

[1] Por. Józef Flawiusz, Dawne dzieje
Izraela, 18, 5, 2.

[2] Święty Jan Paweł II, Audiencja
Generalna, 26 lipca 1998 r.

[3] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2567.

[4] Święty Josemaría, Notatki z
medytacji z 9 I 1959; w: Mientras nos
hablaba en el camino, nr 98.

[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2715.



[6] Święty Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 307.

[7] Por. Święty Augustyn, Kazanie 56,
6, 9.

[8] Święta Teresa z Kalkuty, No greater
love, (tł. własne).

[9] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
2727.

[10] por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1776: „Sumienie jest
najtajniejszym ośrodkiem i
sanktuarium człowieka, gdzie
przebywa on sam z Bogiem, którego
głos w jego wnętrzu
rozbrzmiewa”(GS 16)

[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2739.

[12] Andrés Vazquez de Prada,
Założyciel Opus Dei - Tom 1: Panie,
żebym przejrzał!, Wydawnictwo M -
Księgarnia św. Jacka, Kraków 2002.



Rozdział 6: Zapiski wewnętrzne; 5.
Nowe wizje założycielskie

[13] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2559.

[14] Święty Josemaría, Notatki
sporządzone na zjeździe rodzinnym
18 czerwca 1972 r. (tł. własne)

[15] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2565.

[16] Andrés Vazquez de Prada,
Założyciel Opus Dei - Tom 1: Panie,
żebym przejrzał!, Wydawnictwo M -
Księgarnia św. Jacka, Kraków 2002.
Rozdział 6: Zapiski wewnętrzne; 5.
Nowe wizje założycielskie

[17] Święta Teresa od Jezusa, Księga
Mojego Życia, rozdz. 27.

[18] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2726.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-v-jak-bog-do-nas-pr/ (18-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-v-jak-bog-do-nas-pr/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-v-jak-bog-do-nas-pr/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-v-jak-bog-do-nas-pr/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (V): Jak Bóg do nas przemawia

