
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (IX):
Nie bój się, jestem z
tobą

Podczas praktyki modlitewnej
pojawią się także trudności lub
wątpliwości. Istnieje wiele
powodów, by sądzić, że w
takich chwilach Bóg jest
szczególnie blisko nas.

14-09-2020

Około sześciu wieków przed
narodzeniem Jezusa naród żydowski
znalazł się pod panowaniem



Babilonu. Wielu Izraelitów zostało
wziętych do niewoli w obcym kraju.
Stare obietnice zdawały się zanikać.
Pokusa, by pomyśleć, że wszystko
było jednym wielkim oszustwem,
była bardzo wielka. W tym
kontekście pojawiają się prorocze
teksty o wyzwoleniu ludu, a
zwłaszcza wyrocznie o wielkiej
duchowej głębi, w których Bóg
zawsze okazuje ludziom swoją
bliskość. „Nie lękaj się”, powtarza
ciągle: „Gdybyś przekroczył wody,
byłbym z tobą; gdybyś wędrował
rzekami, nie zalałyby Cię. Gdybyś
przeszedł przez ogień, nie
poparzyłby Cię, ani płomienie by Cię
nie dosięgły”(Iz 43,1–2). I kontynuuje
później: „Nie bój się, ponieważ
jestem z tobą (…). Przyprowadźcie mi
moich synów z daleka i moje córki z
krańców ziemi”(Iz 43,5–6).

Stały refren



W Nowym Testamencie, co jest
logiczne, wezwanie do zaufania Bogu
nie znika, nie ustaje pocieszenie
pośród licznych trosk życiowych.
Czasami Bóg posyła w tym celu
swoich aniołów. Na przykład kiedy
zwraca się do Zachariasza, męża
świętej Elżbiety w dniu, w którym
ten wszedł, aby ofiarować kadzidło w
świątyni. Elżbieta i Zachariasz byli
już wiekowi i do tej pory nie mogli
mieć dzieci. „Nie lękaj się, bo twoja
modlitwa została wysłuchana” (Łk 1,
13) – mówi Zachariaszowi anioł.
Posłańcy Boży nieśli podobne orędzie
zarówno św. Józefowi, kiedy nie
wiedział, czy przyjąć Maryję do
swojego domu (por. Mt 1,20), jak i
pasterzom, gdy byli przerażeni, gdy
odkryli, że Bóg chce, aby jako pierwsi
oddali cześć nowo narodzonemu
Jezusowi (por. Łk 2,10). Te i wiele
innych sytuacji to znaki, że Bóg
zawsze chce nam towarzyszyć w
ważnych decyzjach naszego życia.



Ale nie tylko prorocy i aniołowie
przynoszą owo „nie lękajcie się”.
Kiedy Bóg stał się człowiekiem,
osobiście powtarzał to wezwanie na
ścieżkach życia napotykanych osób.
Tymi samymi słowami Jezus zachęca
swoich słuchaczy, kiedy tłumaczy,
aby nie dali się zwieść niepewności
co do pożywienia czy odzienia, ale
aby troszczyli się przede wszystkim o
swoją duszę (por. Mt 10,31); Chrystus
pragnie także przynieść pokój
kapłanowi synagogi, który stracił
córkę, ale nie stracił wiary (por. Mt
5,36), chce dać pokój swoim
apostołom, gdy po burzliwej nocy
widzą Go idącego po wodzie (por. J
6,19) i uspokaja trzech uczniów –
Piotra, Jana i Jakuba – którzy ujrzeli
Jego chwałę na górze Tabor (por. Mt
17,7). Bóg zawsze stara się uwolnić
nas od strachu, naturalnego w
obliczu zwykłych lub
nadzwyczajnych przejawów Jego
działań.



Również święty Josemaría zauważył
tę Boską reakcję, wspominając
szczególne wydarzenie ze swojego
życia wewnętrznego. Pewnego
letniego dnia 1931 roku, odprawiając
Mszę św., zrozumiał w sposób
szczególnie jasny, że zwykli
mężczyźni i kobiety będą stawiać
krzyż Chrystusa na szczycie
wszystkich ludzkich działań. „Zwykle
w obliczu zjawisk nadprzyrodzonych
odczuwam lęk. Potem przychodzi ne
timeas! Nie bój się, to Ja!”[1]. Ten
strach pojawia się nie tylko w obliczu
tych pojedynczych działań łaski. Na
różne sposoby pojawia się również w
zwykłym życiu chrześcijańskim; na
przykład, kiedy Bóg pozwala nam
dostrzec wielkość swojej miłości i
miłosierdzia, kiedy trochę lepiej
rozumiemy głębię Jego oddania na
krzyżu i w Eucharystii lub gdy
doświadczamy wezwania, byśmy
bardziej Go naśladowali ... i
martwimy się konsekwencjami tych
łask w naszym życiu.



Silniejszy niż jakiekolwiek
wątpliwości

Modlitwa, gdy jesteśmy na ziemi, jest
walką[2]. To dramatyczne, że
najszlachetniejsze pragnienia
ludzkiego serca – takie jak
porozumiewanie się z naszym
własnym Stwórcą – zostały częściowo
oszpecone i wypaczone przez grzech.
Nasze tęsknoty za przyjaźnią,
miłością, pięknem, prawdą,
szczęściem lub pokojem w naszej
obecnej sytuacji są związane z
wysiłkiem przezwyciężenia błędów, z
trudnością pokonania oporu. I ten
ogólny stan życia ludzkiego
występuje również w relacji z
Bogiem.

Na początku pobożnego życia wielu
boi się myśli, że nie wiedzą, jak się
modlić, lub są zdezorientowani
niepowodzeniami, przypadkowością
i nieporządkiem, które przeważnie
towarzyszą na początku każdego



nowego zadania. Intuicja
podpowiada nam, że zbliżenie się do
Boga oznacza wspinanie się na krzyż;
Nie powinno nas dziwić, że pojawiają
się ból, samotność, przeciwności[3].
Człowiek obawia się również, że w
miarę upływu lat Bóg dopuści do
niego próby i okresy ciemności, które
będą od niego wymagały więcej, niż
może zaoferować. Albo dostrzegamy
z niepokojem możliwość, że
dopadnie nas rutyna i w końcu
będziemy musieli zadowolić się
mierną relacją z Bogiem.

Te słowa – „nie lękajcie się” –
usłyszane przez Zachariasza, Józefa,
pasterzy, Piotra, Jana, Szymona i
wielu innych, są również skierowane
do każdego z nas przez całe życie.
Przypominają nam, że w życiu w
łasce decydujące jest nie to, co
robimy, ale to, co czyni Pan.
„Modlitwa jest wspólnym zadaniem
Jezusa Chrystusa i każdego z nas”[4],
w którym głównym bohaterem nie



jest stworzenie, które stara się być
wrażliwym na działanie Boga, ale
Pan i Jego działanie w duszy. Łatwo
to rozumiemy, gdy Bóg otwiera przed
nami nowe horyzonty, budzi w nas
uczucie wdzięczności lub zaprasza
nas na ścieżki świętości ... Ale to
samo zaufanie powinno nam
towarzyszyć, gdy pojawiają się
trudności, gdy czujemy naszą małość
i wydaje się, że otacza nas ciemność.

„To ja, nie lękajcie się!” Jezus
rozumiał trudności, zamęt, lęki i
wątpliwości tych, którzy chcieli za
Nim pójść. Tak samo rozumie
każdego z nas. Nasz wysiłek, by żyć u
Jego boku, jest zawsze mniejszy niż
Jego, by mieć nas blisko. To On jest
zdeterminowany, abyśmy byli
szczęśliwi i jest wystarczająco silny,
aby zrealizować swój plan,
wykorzystując nawet nasze słabości.

Reguły, które pomagają się modlić



Ze swojej strony musimy zrobić
wszystko, co w naszej mocy, aby
wejść na autentyczne drogi
modlitwy. Chociaż rozmowa z
innymi wydaje się spontaniczna lub
naturalna, w rzeczywistości
nauczyliśmy się mówić – i
odkryliśmy elementarne podstawy
dialogu – z pomocą innych, krok po
kroku. To samo dzieje się w relacji z
Bogiem, ponieważ „modlitwa musi
wzrastać w duszy stopniowo, jak
małe nasionko, które później stanie
się drzewem liściastym”[5]. Dlatego
jest zrozumiałe, że uczniowie prosili
Jezusa, aby nauczył ich, jak się
modlić(por. Łk 12,1).

Wśród kluczowych postaw,
pomagających wejść w życie
modlitwy, są wiara i zaufanie, pokora
i szczerość. Kiedy modlimy się z
niewłaściwym nastawieniem – na
przykład gdy nie chcemy analizować
tego, co odciąga nas od Boga lub gdy
nie jesteśmy gotowi wyrzec się



samodzielności – ryzykujemy, że
modlitwa stanie się jałowa. Prawdą
jest, że te złe postawy są często
nieświadome. Ponadto, jeśli do
modlitwy stosujemy błędny model
skuteczności, tak rozpowszechniony
w naszej kulturze, łatwo jest nam
wpaść w pułapkę mierzenia naszej
relacji z Bogiem tylko na podstawie
wyników, które są namacalne.Na
dłuższą metę trudno nam będzie
znaleźć czas, by się pomodlić.

Wśród naszych predyspozycji
wewnętrznych do dobrej modlitwy
szczególną rolę odgrywa dar
zaufania Panu Bogu. Pomimo dobrej
woli pewne braki w formacji
prowadzą wielu ludzi do mylnego
pojmowania Boga i siebie samych.
Czasami wyobrażamy sobie, że Bóg
jest surowym sędzią, żądającym
doskonałego postępowania; innym
razem myślimy, że musimy otrzymać
to, o co prosimy tak, jak tego chcemy;
albo wierzymy, że grzechy są



przeszkodą nie do pokonania w
osiągnięciu szczerego porozumienia
z Panem. Chociaż może się to
wydawać oczywiste, musimy
budować nasze życie modlitewne na
pewnym fundamencie
podstawowych prawd wiary. Na
przykład pamiętając, że Bóg jest
kochającym Ojcem, który raduje się z
naszego postępowania; że modlitwa
jest zawsze skuteczna, ponieważ Bóg
wysłuchuje naszych modlitw, nawet
jeśli Jego drogi nie są naszymi
drogami; albo że nasze przewinienia
są właśnie okazją do zbliżenia się do
naszego Zbawiciela.

Oddając Bogu nasze trudności

„Nie wiesz, jak się modlić? – Stań
przed Bogiem i jak tylko zaczniesz
mówić: Panie, nie umiem się
modlić! ..., bądź pewien, że zacząłeś
to robić”[6]. Podobnie jak apostołów,
Pan stopniowo uczy nas wzrastać w
tej intymnej relacji, jeśli się nie



skryjemy w wewnętrznym monologu
lub anonimowej modlitwie, odległej
od naszych prawdziwych pragnień i
trosk[7].

Podobnie jak w przypadku
apostołów, nasza relacja z Panem
rozwija się poprzez nasze własne
słabości. Brak czasu, rozproszenie
uwagi, zmęczenie lub rutyna są
powszechne w modlitwie, podobnie
jak w relacjach międzyludzkich.
Czasami wymaga to zadbania o
porządek, przełamania lenistwa,
postawienia tego, co ważne, ponad
pilnym.

Zdarza się, że dokładne
zaplanowanie czasu poświęconego
Panu wymaga realizmu, np. w
przypadku matki, która nie może w
żadnym momencie opuścić swoich
małych dzieci. Wiemy, że czasami „w
modlitwie brakuje nam odpowiednio
ukierunkowanej uwagi ”[8]. Jesteśmy
rozproszeni zmartwieniami,



czekającymi nas zadaniami i
bodźcami z ekranów. A najgorsze jest
to, że może nas rozpraszać nasz
wewnętrzny świat: pojawiają się
rany miłości własnej, porównań,
marzeń i fantazji, urazów lub
wszelkiego rodzaju wspomnień.
Możemy doświadczyć, że pomimo
znalezienia się w obecności Boga,
„sprawy gotują się w naszych
głowach w najbardziej
nieodpowiednich momentach”[9].

Oczywiście odczuwamy również
zmęczenie fizyczne: „Praca męczy
ciało i nie możesz się modlić”[10].
Pocieszeniem może być świadomość,
że zmęczenie dotknęło także
apostołów na górze Tabor (Łk 9,32) i
podczas modlitwy Jezusa w
Getsemani (Łk 22,45). Oprócz
zmęczenia fizycznego, w naszej
kulturze często pojawia się rodzaj
zmęczenia wewnętrznego, które
wynika z niepokoju związanego z
zadaniami, napięciami w pracy i w



relacjach z innymi lub z niepewności
co do przyszłości ... i że ten stan
wewnętrzny może utrudniać
spokojną medytację.

Bóg rozumie dobrze – w
rzeczywistości znacznie lepiej niż my
– te trudności. Z tego powodu, nawet
jeśli sprawiają, że cierpimy,
ponieważ chcielibyśmy delikatnie się
do Niego odnosić, to wielokrotnie „to
nie ma znaczenia… jeśli nie możesz
się skoncentrować i
zorganizować”[11]. Możemy
próbować rozmawiać z Jezusem
właśnie o tych sprawach,
wiadomościach, ludziach lub
wspomnieniach, które zajmują naszą
wyobraźnię. Bóg interesuje się
wszystkim, co nas dotyczy, bez
względu na to, jak trywialne lub
nieistotne może się to wydawać. I
często pomoże nam docenić te
kwestie, ludzi lub reakcje w inny
sposób, w sensie nadprzyrodzonym,
z miłością. Tak jak dzieci w



ramionach matki, my możemy w
Nim odpocząć, oddać Mu nasze
troski, schronić się w Jego sercu, aby
znaleźć pokój.

Wysiłek nie tylko ludzki

Prawdopodobnie najpoważniejsze
trudności to „przebiegłość kusiciela,
który robi wszystko, co możliwe, aby
oddzielić człowieka od modlitwy, od
zjednoczenia z Bogiem”[12] . Jezus
był kuszony przez diabła pod koniec
czterdziestu dni odosobnienia na
pustyni, kiedy to poczuł głód i
zmęczenie (Mt 4,3). Zwykle zły
wykorzystuje nasze rozproszenia i
grzechy, aby wprowadzić do duszy
nieufność, beznadzieję i wyrzeczenie
się miłości. Tymczasem, jak
nieustannie czytamy w Ewangelii,
nasza słabość może być właśnie
powodem, by jeszcze bardziej zbliżyć
się do Boga. A „w miarę postępu w
życiu wewnętrznym coraz wyraźniej



dostrzegamy swoje osobiste
wady”[13]

Diabeł może sprawić, że pod
pozorem pokory uwierzymy, że nie
jesteśmy godni relacji z Bogiem, że
nasze pragnienie oddania Mu się jest
pozorne i że kryje w sobie hipokryzję
i brak determinacji. „Myślisz, że
masz wiele grzechów i że Pan nie
będzie mógł cię usłyszeć?”[14].
Świadomość, że nie jesteśmy godni –
cenna sama w sobie – może
spowodować rzeczywiste, ale błędne
cierpienie, które ma niewiele
wspólnego z prawdziwym bólem i
które może ograniczyć nas do
narzekania, i które nawet
uniemożliwi naszą modlitwę.
Oczywiście oziębłość i grzechy mogą
być przeszkodą w modlitwie, ale nie
w tym znaczeniu. Bóg nie przestaje
nas kochać, bez względu na to, jak
wielkie są nasze słabości. Nie
przerażają Go, nie dziwią, a On nie
rezygnuje z pragnienia, abyśmy



osiągnęli świętość. Nawet gdybyśmy
świadomie poddali się rutynie,
konformizmowi lub oziębłości, Bóg
nie przestanie czekać na nasz
powrót.

Ale wróg może nas także kusić,
„nawet gdy dusza płonie miłością
Bożą. Wie, że wtedy upadek jest
trudniejszy, ale że – jeśli uda mu się
nawet w niewielkim stopniu
spowodować, że stworzenie obrazi
swego Pana – będzie mógł obarczyć
jego sumienie głęboką pokusą
rozpaczy”[15]. Wtedy może pojawić
się rozgoryczenie i rozczarowanie.
Aby nadzieja zawsze była żywa,
trzeba być realistą, przyznać się do
naszej małości, zdać sobie sprawę, że
rzekomy ideał świętości, o którym
myśleliśmy – nieosiągalna pełnia –
jest błędny. Musimy zdać sobie
sprawę, że ważne jest tylko, aby
podobać się Bogu, a przede
wszystkim, że naprawdę decydujące
jest to, co Pan czyni swoją potężną



miłością, licząc na naszą walkę, ale i
na naszą słabość.

Nadzieja chrześcijańska nie jest po
prostu nadzieją ludzką, opartą na
naszych siłach lub na naturalnej
intuicji co do dobroci Stwórcy.
Nadzieja jest darem, który nas
przewyższa, którym Duch Święty
nieustannie nas napełnia i który w
nas odnawia. W tych chwilach
zniechęcenia „czas wołać: pamiętaj o
obietnicach, które mi złożyłeś, aby
napełnić mnie nadzieją: to mnie
pociesza w mojej nicości i napełnia
mocą moje życie (Ps 118, 49–50)”[16].
To Bóg nas powołał. To Bóg, bardziej
niż my, jest zdecydowany
doprowadzić nas do zjednoczenia z
Nim i to On ma moc, aby to osiągnąć.

Kiedy ciemność staje się jasnością

Przez całe życie, tak jak we
wszystkich trwałych związkach, Bóg
uczy nas, abyśmy coraz lepiej Go
rozumieli i lepiej rozumieli samych



siebie. Zachowanie Piotra wobec
Jezusa na początku, podczas ich
pierwszego spotkania nad Jordanem,
jest inne od zachowania nad
brzegiem jeziora Genezaret, po
śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa.
Tak jest również w naszym
przypadku. Nie powinno nas dziwić,
że Pan prowadzi nas Boskimi
ścieżkami, a nie tymi, o których
myśleliśmy. Czasami Bóg się ukrywa,
chociaż szukamy Go ze szczerą
pobożnością, jak kobiety, które
poszły do grobu, ale Go nie znalazły
(Łk 24,3). Innym razem pojawia się,
gdy jesteśmy zamknięci w sobie, jak
wtedy, gdy ukazał się apostołom w
Wieczerniku (Łk 24,36). Jeśli
będziemy Mu nadal ufać, w miarę
upływu czasu odkryjemy, że ta
ciemność była rozświetlona, że sam
Chrystus obejmował nas z troską i
potarzał nam– „nie lękajcie się!” –w
tych chwilach, kiedy wykuwaliśmy
nasze serca, by Mu odpowiadały.



Jon Borobia

Tłumaczenie: Anna Magierowska

Zdjęcie: Sabine Ojeil na Unsplash

[1] Bł. Álvaro del Portillo, O
Założycielu Opus Dei, Warszawa
2004.

[2] Por. Katechizm Kościoła
katolickiego, nr 2573.

[3] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, nr 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oración mental, Rialp, Madrid 1974, s.
147.

[5] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, nr 295.

[6] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
90.



[7] Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Bruzda, nr 65.

[8] Katechizm Kościoła katolickiego,
nr 2705.

[9] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda, nr
670

[10] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
895.

[11] Św. Josemaría Escrivá , Bruzda,
nr 449.

[12] Katechizm Kościoła katolickiego,
nr 2725.

[13] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, nr 20.

[14] Tamże, nr 253.

[15] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, nr 303.

[16] Tamże, nr 305.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-ix-nie-boj-sie-jest/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-ix-nie-boj-sie-jest/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-ix-nie-boj-sie-jest/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-ix-nie-boj-sie-jest/

	​Poznać Jezusa, by poznać siebie (IX): Nie bój się, jestem z tobą

