
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (IV):
umiejętność
słuchania

Przykład życia Mojżesza uczy
nas, że aby wypełnić misję, do
której jesteśmy powołani,
musimy być przemienieni przez
Ducha Świętego, którego
słuchamy w synowskim dialogu
z Bogiem.

03-04-2020

Pan wybrał Mojżesza do spełnienia
kluczowej misji – poprowadzenia



Jego ludu na nowy etap historii
zbawienia. Dzięki Mojżeszowi Izrael
został uwolniony z niewoli w Egipcie
i doprowadzony do Ziemi Obiecanej.
Za jego pośrednictwem Żydzi
otrzymali tablice z Prawem i
przepisy dotyczące kultu. W jaki
sposób Mojżesz stał się kimś takim?
Jak doszedł do takiej jedności z
Bogiem, że z czasem jego życie stało
się ogromnym dobrem dla tak wielu
ludzi, całego ludu Izraela i
wszystkich, którzy przyjdą później?

Chociaż Mojżesz został wybrany
przez Boga od urodzenia – wystarczy
wziąć pod uwagę jego cudowne
ocalenie podczas prześladowań
faraona – ciekawe jest, że zanim
odkrył Pana, minęło wiele lat. W
młodości wydawał się jedynie
zwykłym człowiekiem, choć
zainteresowanym losem swojej rasy
(por. Wj 2,15).



Być może tym, co najlepiej tłumaczy
jego przemianę, była umiejętność 
słuchania Pana[1]. Podobnie i my,
aby wypełnić całkowicie nasze
powołanie, również musimy
pozwolić się zmienić poprzez 
słuchanie. To prawda, że nie jest
łatwo doświadczyć tego, o czym
mówi Księga Wyjścia, że „Pan
rozmawiał z Mojżeszem twarzą w
twarz, jak się rozmawia z
przyjacielem” (Wj 33,11). Jest to
proces, który zwykle zajmuje lata –
całe życie – i wiele razy trzeba 
ponownie zaczynać naukę modlitwy,
tak jakbyśmy byli u początków
naszej relacji z Bogiem.

„Mojżeszu, Mojżeszu!”

Aby odkryć potrzebę modlitwy,
należy wiedzieć, że to „Bóg sam
pierwszy nas umiłował” (1 J 4, 19) i
również, że On pierwszy do nas
przemówił: „Bóg stworzył człowieka
na swój obraz, na obraz Boży go

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn1


stworzył; stworzył go mężczyzną i
kobietą. Bóg im pobłogosławił i 
powiedział im …” (Rdz 1,27-28)[2].
Bóg, który podjął inicjatywę
stworzenia nas z miłości i wybrał nas
do określonej misji, także wychodzi
ku nam w życiu modlitwy. W naszym
dialogu z Panem to On wypowiada
pierwsze słowo.

To pierwsze słowo można już
rozpoznać w pragnieniu Boga, które
On wlał w nasze serca i które wciąż
budzi przez tysiące różnych
doświadczeń. Pierwsze objawienie
się Mojżeszowi miało miejsce na
górze Horeb, zwanej także „górą
Boga”. Tam „ukazał mu się Anioł
Pański w płomieniu ognia, ze środka
krzewu. Mojżesz widział, jak krzew
płonął ogniem, a nie spłonął od
niego. Wtedy Mojżesz powiedział do
siebie: „Podejdę, żeby się przyjrzeć
temu niezwykłemu zjawisku.
Dlaczego krzew się nie spala?”” (Wj
3,2-3). Nie chodziło tutaj tylko o

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn2


ciekawość w obliczu niezwykłego
wydarzenia, ale o głębokie
przeświadczenie, że dzieje się coś
transcendentnego, przekraczającego
nas samych. W naszym życiu my
również możemy być zaskoczeni
wydarzeniami, które otwierają nas
na głębszy wymiar rzeczywistości.
Może to być wewnętrzne odkrycie
czegoś, czego wcześniej nie
zauważaliśmy; poczucie Bożej
obecności; rozpoznanie niektórych z
Jego darów lub dostrzeżenie, jak
przeciwności uczyniły nas
dojrzalszymi i przygotowały nas do
stawienia czoła różnym problemom
lub zadaniom. Może to być także
odkrycie dotyczące otaczającej nas
rzeczywistości: rodziny, przyjaciół,
natury … W taki czy inny sposób
doświadczamy potrzeby modlitwy,
dziękczynienia, proszenia … i
zwracamy się do Boga. To jest
pierwszy krok.



„Gdy zaś Pan ujrzał, że Mojżesz
podchodził, żeby się przyjrzeć,
zawołał Bóg do niego ze środka
krzewu: «Mojżeszu, Mojżeszu!» On
zaś odpowiedział: «Oto jestem»” (Wj
3,4). Dialog rozpoczyna się wtedy,
gdy nasze spojrzenie spotyka się ze
spojrzeniem Boga, który pierwszy na
nas spojrzał. A słowa – jeśli są
konieczne – wypływają, gdy
pozwalamy, aby to Jego Słowo miało
pierwszeństwo. Jeśli próbujemy tylko
na własną rękę, nie będziemy umieli
się modlić. Zamiast tego lepiej jest
patrzeć na Pana i pamiętać o Jego
pocieszającej obietnicy: „A oto Ja
jestem z wami przez wszystkie dni,
aż do skończenia świata” (Mt 28,20).

Tak więc ufna wiara w Boga jest
podstawą każdej szczerej modlitwy.
Często najlepszym sposobem na
rozpoczęcie modlitwy jest
poproszenie Pana, aby to On nas
uczył. Tak postąpili apostołowie i do
tej drogi zachęcał nas św. Josemaría:



„Jeśli uważasz się za
nieprzygotowanego do modlitwy,
zbliż się do Jezusa, jak zbliżali się
Jego uczniowie: Panie, naucz nas
modlić się! Doświadczysz wówczas,
jak Duch Święty przychodzi z
pomocą naszej słabości. Gdy bowiem
nie umiemy się modlić tak, jak
trzeba, sam Duch przyczynia się za
nami w błaganiach, których nie
można wyrazić słowami, gdyż nie ma
sposobu na opisanie ich głębi[3]”.

Zdejmij sandały z nóg

Pod koniec kilkudniowych rekolekcji
bł. Guadalupe Ortiz de Landázuri
napisała do św. Josemaríi: „Mówiłam
już przy innej okazji o mojej
intymnej relacji z Bogiem, o mojej
modlitwie, itd. Kiedy daję trochę od
siebie, Pan ułatwia mi wszystko i
całkowicie się Mu poddaję[4]”.
Inicjatywa modlitwy – i sama
modlitwa – są darem od Boga.
Jednocześnie warto zapytać, jaka

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn3
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn4


rola przypada nam. Dialog z Bogiem
jest łaską – dlatego nie możemy mieć
postawy biernej, ponieważ aby ją
otrzymać, trzeba chcieć ją przyjąć.

Co jeszcze, oprócz otwarcia się
możemy zrobić, aby prowadzić
intensywne życie modlitewne?
Dobrym początkiem może być
uświadomienie sobie, przed Kim
stajemy, przyjmując postawę
szacunku i czci. W dialogu na górze
Horeb „Rzekł mu Bóg: «Nie zbliżaj się
tu! Zdejmij sandały z nóg, gdyż
miejsce, na którym stoisz, jest ziemią
świętą». Powiedział jeszcze Pan:
«Jestem Bogiem ojca twego, Bogiem
Abrahama, Bogiem Izaaka i Bogiem
Jakuba». Mojżesz zasłonił twarz, bał
się bowiem zwrócić oczy na
Boga” (Wj 3,5-6).

Zdjęcie sandałów i zakrycie twarzy
były odpowiedzią największego
proroka ludu Izraela na jego
pierwsze spotkanie z Bogiem. Tymi



gestami wyraził swoją świadomość
stania przed transcendentnym
Bogiem. Możemy zrobić coś
podobnego, gdy zbliżamy się do
Jezusa w tabernakulum w postawie
uwielbienia. Podczas czuwania
modlitewnego, przed Jezusem w
Najświętszym Sakramencie,
Benedykt XVI mówił nam o tym, jak
wielbić Pana: „Tutaj, w
konsekrowanej Hostii, jest On przed
nami i pośród nas. Tak jak wówczas,
jest tajemniczo ukryty w świętej
ciszy i dokładnie tak samo jak wtedy
objawia prawdziwe oblicze Boga. Dla
nas powstało ziarno pszenicy, które
spada na ziemię, obumiera i wydaje
plon, i tak aż do końca świata (por. J
12, 24). Jest obecny, jak wtedy w
Betlejem. I zaprasza nas do
wewnętrznej pielgrzymki zwanej
adoracją. Rozpocznijmy teraz tę
pielgrzymkę i poprośmy Go, aby nas
prowadził[5]”.

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn5


Postawa uwielbienia może się
przejawiać na różne sposoby w
naszej modlitwie. Na przykład przed
Najświętszym Sakramentem klękamy
na znak naszej małości przed
Bogiem. A kiedy z różnych powodów
nie możemy modlić się przed
Najświętszym Sakramentem,
możemy zajrzeć w głąb naszej duszy,
aby odkryć tam Pana i w duchu
uklęknąć przed Nim, spokojnie
recytując każde słowo modlitwy,
która pomoże nam uświadomić
sobie, że jesteśmy w Jego obecności.

Okryła go chmura

W drugiej części swojego dialogu z
Bogiem Mojżesz otrzymał tablice z
Prawem. Scena ta jest niesamowita, a
jednocześnie pełna zażyłości:
„Chwała Pana spoczęła na górze
Synaj, i okrywał ją obłok przez sześć
dni. W siódmym dniu Pan przywołał
Mojżesza ze środka obłoku. A wygląd
chwały Pana w oczach Izraelitów był



jak ogień pożerający na szczycie
góry. Mojżesz wszedł w środek
obłoku i wstąpił na górę. I pozostał
Mojżesz na górze przez czterdzieści
dni i przez czterdzieści nocy” (Wj
24,16-18).

Chmura ta, nie tylko pokazuje
chwałę Bożą i jest oczekiwaną
postacią obecności Ducha Świętego,
ale zapewniła również atmosferę
bliskości w dialogu między
prorokiem a jego Stwórcą. To
pokazuje nam, że aby się modlić,
należy zdobyć pewne umiejętności,
które ułatwiają trwanie w bliskości z
Bogiem: miłość do ciszy, zewnętrznej
i wewnętrznej, stałość i dyscyplinę
słuchania, która pozwala usłyszeć
Jego głos.

Czasami trudno jest nam docenić
ciszę. Kiedy na modlitwie nic nie
słyszymy, zwykle wypełniamy czas
słowami, czytaniem, a nawet
obrazami i dźwiękami. Ale możliwe



jest, że nawet jeśli robimy to
wszystko z dobrą intencją, możemy
w ten sposób zagłuszyć głos Pana.
Może potrzebujemy nawrócenia na
ciszę, która jest czymś więcej niż
jedynie milczeniem. Latem 1932 r.
św. Josemaría napisał notatkę –
później zamieszczoną w Drodze –
która ilustruje, że dialog z Bogiem
potrzebuje tego procesu: „Milczenie
jest jak gdyby stróżem życia
wewnętrznego[6]”.

Podczas gdy dźwięki od zewnątrz, a
emocje od wewnątrz oddzielają nas
od nas samych, cisza pozwala nam
się skupić i skłania do zastanowienia
się nad własnym życiem. Aktywizm
lub gadatliwość podczas modlitwy
nie zbliżają nas do Boga ani nie
pozwalają nam na głębsze w nią
wejście. Jeśli towarzyszy nam
niepokój, nie ma miejsca na
skupienie, rozważanie czy
prowadzenie głębokiego życia
wewnętrznego. Z kolei cisza –

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn6


wewnętrzna i zewnętrzna –
prowadzi nas do spotkania z Panem,
zachwycenia się Nim. Jednak na
modlitwie nie chodzi o pustą ciszę,
ale o ciszę pełną Boga, która
prowadzi nas do odkrycia Jego
obecności. Jak zauważyła bł.
Guadalupe: „Wejdź głębiej w tę ciszę,
aż dojdziesz do miejsca, gdzie jest
tylko Bóg; gdzie nawet anioły bez
naszego pozwolenia nie mogą wejść”.
I tam „wielbij Boga, chwal Go i mów
Mu czułe słowa”[7]. To jest cisza,
która pozwala nam słuchać Boga.

Krótko mówiąc, chodzi o skupienie
naszej uwagi – inteligencji, woli,
uczuć – na Bogu, aby pozwolić, by On
nas pytał. Możemy zadać sobie
pytania zaproponowane przez
papieża Franciszka: „Czy są chwile,
kiedy stajesz w Jego obecności w
milczeniu, pozostajesz z nim bez
pośpiechu i pozwalasz, by na ciebie
patrzył? Czy pozwalasz, by Jego ogień
rozpalał twoje serce? Jeśli nie

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn7


pozwolisz, aby On podtrzymywał w
twym sercu ciepło miłości i czułości,
to nie będziesz miał owego ognia, a
zatem jakże będziesz mógł rozpalać
serca innych twoim świadectwem i
słowami?[8]”.

Oprócz ciszy konieczna jest także
stałość, ponieważ modlitwa jest
wymagająca. Potrzeba czasu i
wysiłku, jak w przypadku Mojżesza,
który spędził sześć dni okryty
chmurą i dopiero siódmego dnia
otrzymał słowo Pańskie. Przede
wszystkim wymagana jest 
zewnętrzna stałość, aby utrzymać
mniej lub bardziej ustalone godziny
modlitwy i określony czas jej
trwania. Było to stałe zalecenie św.
Josemaríi: „Modlitwa myślna. O
ustalonym czasie trwania i o stałej
godzinie. W przeciwnym razie
będziemy dostosowywać ją do
własnej wygody, a to oznacza brak
umartwienia. Zaś modlitwa bez
umartwienia jest mało skuteczna[9]”.

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn8
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn9


Ta stałość, jeśli kierujemy się
miłością, stanie się otwartą bramą do
przyjaźni z Bogiem. Będzie ona pełna
dialogu, ponieważ Bóg nigdy się nie
narzuca: mówi do nas tylko jeśli tego
chcemy. Stałość z naszej strony to
sposób na zamanifestowanie i
rozwijanie gorącego pragnienia, by
przyjąć Jego słowa pełne miłości.

Oprócz stałości zewnętrznej
wymagana jest stałość wewnętrzna w
ramach dyscypliny słuchania:
musimy skoncentrować uwagę, która
jest rozproszona, poruszyć wolę,
która nie przestaje chcieć oraz
wzbudzić uczucia, których czasami
brakuje. Może to być męczące,
zwłaszcza jeśli musisz to robić często,
ponieważ bodźce, które nas
rozpraszają są liczne. Jednocześnie 
zdyscyplinowanego słuchania nie
można mylić z nadmiernym
rygoryzmem lub zbyt metodycznymi
ćwiczeniami koncentracji, ponieważ
modlitwa rozwija się zależnie od



wielu okoliczności. Zasadniczo
rozwija się tak, jak Bóg pozwala –
„wiatr wieje tam, gdzie chce” (J 3,8) –
ale również w zależności od naszej
osobistej sytuacji. Czasami spędzamy
długie chwile myśląc o ludziach,
których kochamy, prosząc za nich
Pana, a to może być już dialog
miłości.

Niektóre konkretne wskazówki,
które ułatwiają zdyscyplinowane
słuchanie to: ucieczka od postawy 
wielozadaniowości, aby móc się
skupić i być obecnym podczas
rozmowy, nie myśląc o innych
sprawach; wzmacnianie w sobie
postawy ucznia, który zamierza się
pokornie uczyć, uznając swoją nicość
i Jego wszechmoc, być może
odmawiając akty strzeliste lub
krótkie modlitwy; zadawanie Panu
otwartych pytań, pozostawiając Mu
przestrzeń, aby odpowiedział, kiedy
zechce lub po prostu mówiąc Mu, że
jesteśmy gotowi zrobić to, co On nam



wskaże; podążanie za rytmem i
kierunkiem, w którym prowadzą nas
rozważania o Jego miłości, unikając
rozproszenia innymi pobocznymi
myślami; uczyć się mieć otwarty
umysł, aby pozwolić się Bogu
zaskoczyć i marzyć marzeniami
Boga, bez kontrolowania modlitwy
za wszelką cenę. W ten sposób
otwieramy się na tajemnicę i logikę
Pana, a to pozwala nam ze spokojem
zaakceptować fakt, że nie wiemy,
dokąd nas zaprowadzi.

„Pokaż mi swoją chwałę”

Rozpoczynając modlitwę, mamy
uzasadnione oczekiwania, że Bóg
przemówi do nas – jak to
rzeczywiście czasami bywa. Jednak
może nas frustrować, że pod koniec
takiego spotkania nie słyszeliśmy nic
lub bardzo mało. W każdym razie
powinniśmy mieć pewność, że
modlitwa zawsze będzie owocna. Na
Górze Synaj Mojżesz rzekł: „Spraw,



abym ujrzał Twoją chwałę”. Wydaje
się, że Pan pragnie spełnić to
pragnienie: „Ja ukażę ci mój majestat
i ogłoszę przed tobą imię Pana, gdyż
Ja wyświadczam łaskę, komu chcę, i
miłosierdzie, komu Mi się podoba”.
Jednak Jego dalsze słowa sprawiają
zawód: „Nie będziesz mógł oglądać
mojego oblicza, gdyż żaden człowiek
nie może oglądać mojego oblicza i
pozostać przy życiu. (…) Gdy
przechodzić będzie moja chwała,
postawię cię w rozpadlinie skały i
położę rękę moją na tobie, aż
przejdę. A gdy cofnę rękę, ujrzysz
Mnie z tyłu, lecz oblicza mojego tobie
nie ukażę” (Wj 33,18-23). Gdyby
Mojżesz poczuł się sfrustrowany tym,
że nie był w stanie ujrzeć oblicza
Boga, jak tego pragnął, mógłby się
wycofać lub stracić motywację do
przyszłych spotkań. Ale zamiast tego
pozwolił się prowadzić Bogu i w ten
sposób stał się tym, „który poznał
Pana twarzą w twarz” (Pwt 34,10).



Kluczem do modlitwy nie jest
osiąganie wymiernych rezultatów, a
tym bardziej bycie zajętym przez
pewien czas. To, czego szukamy
poprzez rozmowę z Bogiem, nie daje
natychmiastowych rezultatów.
Chodzi raczej o dotarcie do takiego
miejsca, do takiego stanu, w którym
modlitwa coraz bardziej utożsamia
się z życiem: myślami, uczuciami,
pragnieniami… Chodzi o bycie z
Bogiem, pozostawanie w Jego
obecności przez cały dzień.

Krótko mówiąc, głównym owocem
modlitwy jest życie w Bogu. W ten
sposób modlitwę rozumie się jako 
dzielenie się życiem – otrzymanym,
przeżywanym, przyjętym i
ofiarowanym. Wtedy nie jest ważne,
czy na modlitwie pojawiają się
uczucia lub fascynujące odkrycia. W
najprostszy sposób jej tematem staje
się – jak mówił nam św.
Josemaría[10] – nasze życie; i na
odwrót życie staje się autentyczną

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn10


modlitwą płynącą „szerokim,
spokojnym, pewnym nurtem[11]”.

Jorge Mario Jaramillo

Tłumaczenie: Agnieszka Kania

[1] Jak zasugerował papież Benedykt
XVI w katechezie na temat modlitwy:
„Kiedy czytamy Stary Testament,
jedna postać wyróżnia się spośród
innych: postać Mojżesza, szczególnie
jako człowieka modlitwy”, Audiencja
generalna, 1 VI 2011 r.

[2] To samo dzieje się w drugim
opisie stworzenia człowieka: por.
Rdz 2,16. Kursywa nie jest oryginalna
z tekstu biblijnego.

[3]Przyjaciele Boga, nr 244.

[4] List, 12 grudnia 1949 r., w: Listy
do świętego, II.

[5] Benedykt XVI, Przemówienie z 20
VIII 2005 r.

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftn11
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref5


[6] Droga, nr 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landázuri. 
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87. (tł.
własne)

[8] Franciszek, Gaudete et exsultate,
nr 151.

[9] Bruzda, nr 446.

[10] Por. To Chrystus przechodzi, nr
174.

[11]Przyjaciele Boga, nr 306.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-iv-umiejetnosc-sluc/ (30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref6
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iv-umiejetnosc-sluc/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (IV): umiejętność słuchania

